clickbible.org

Acolo EU sunt in mijlocul lor

Acolo EU sunt Tn mijlocul lor - Introducere

Scrierea de fatd continud intr-o privinta cartea mea Din intuneric la lumin. in aceasta am incercat s& arat calea pe care omul pacatos poate
veni la Dumnezeul Cel sfint. Faptul ca aceasta cale exista si ca Hristos este Calea sint realitati cu o valoare infinita. Care este pozitia fiecaruia
in parte, daca alege sau respinge aceasta cale, daca hotaraste asupra viitorului sau, asupra ceru-lui sau iadului, aceasta este o alta problema.
Dar sa presupunem - si aceasta presupunere a devenit in numeroase cazuri realitate imbucuratoare - ca harul lui Dumnezeu a reusit sa aduca
un om de la intuneric la lumina Sa minunata, din moarte la viata, de la departare in apropierea Sa. Ce va face acest om acum?

Cel nascut din nou a devenit un copil al lui Dumne-zeu care se bucura de iertarea pacatelor si de nadejdea slavei lui Dumnezeu. Mai departe
insa calea nu-i este clara. Sa o parcurga singur? Sa mearga mai departe impreuna cu ,veacul cel rau de acum"? Nu, acest lucru nu este
posibil, din moment ce Hristos a murit pentru el si I-a ,smuls" din lume (Galateni 1.4)! El intelege aceasta realitate. El priveste in jur la altii
care au trait acelasi adevar inaintea sa. Vede si gaseste multi copii ai lui Dumnezeu care merg pe cai crestine cu totul diferi-te si acest fapt il
fncurca mult. Este aproape de necu-prins numarul si caracterul variatelor ,biserici", comunitati si grupari pe teren crestin. Care dintre ele este
cea mai potrivita? Sau chiar si aceasta intrebare este falsa? Sau poate nu are nici o importanta, nici cel putin una secundara, pe ce cale merg
crestinii, principalul fiind ca ei sint convinsi de aceasta cale si sint fericiti pe ea? Nu este datoria crestinului sa respecte parerea celuilalt?

El insa citeste si cerceteaza Cuvintul lui Dumnezeu si nu gdseste nimic scris despre existenta diferitelor biserici. Atunci se naste in el
intrebarea: a vrut Dumnezeu aceasta multitudine de biserici crestine? El descopera locul din Matei 18, care a dat titlul acestei carti. Dar ce
inseamna cuvintul lui Hristos, ca El este in mijlocul celor care sint adunati pentru Numele Sau? ii este indiferent daca aici sau acolo stau la
baza diferi-te marturisiri de credinta? in parte, invataturile se contrazic si totusi fiecare grupare are pretentia ca Hristos este in mijlocul ei.
Este intr-adevar asa?

Sint intrebari peste intrebari care vin ca niste suvoaie tocmai peste cel intors de curind. Dar si cel care de mai mult timp se bucura ca este
copil al lui Dumnezeu, nu se va putea sustrage mult timp presiunii acestora, si aceasta cu atit mai putin cu cit dd mai multa importanta
Cuvintului lui Dumnezeu. Poate ca el a fost nascut intr-o anumita comunitate crestina si parintii au urmat acea cale. Dar aceasta comunitate
este cea adevarata? Odata se va vedea confruntat cu aceste intrebari, cind va compara ceea ce vede in jurul sau cu afirmatiile Cuvintului lui
Dumnezeu. Aceasta carte vrea sa-| ajute pe fiecare copil al lui Dumnezeu sa gaseasca raspunsuri la toate aceste intrebari - raspunsuri care sa
se bazeze nu pe parerile oamenilor, ci pe Cuvintul lui Dumnezeu.

Nu vreau sa ascund ca acest complex de intrebari este de fapt unul dintre cele mai grele. A descrie insa drumul pe care un om pacatos poate
veni la Dumnezeu si poate obtine iertarea pacatelor sale este, in compara-tie cu acesta, destul de usor. Dar de ce sint atit de grele aceste
intrebari? Motivul se afla oare in faptul ca Sfinta Scriptura nu vorbeste destul de clar despre aceasta? Desigur ca nu! Dar ea nu este o carte
de retete, in care, pentru a rezolva diferite intrebari, se poate deschide la reteta potrivita. Sfinta Scriptura trebuie sa fie citita si inteleasa ca
intreg si aceasta presupune o serioasa munca de cercetare atit a Vechiului cit si a Noului Testament, in puterea si dependenta de Duhul Sfint.
Pe linga aceasta Dumnezeu isi impartaseste gindurile Sale doar aceluia care vine la El intr-o stare spirituala corespunzatoare, adica aceluia
care este gata sa asculte de El.

O piedica foarte serioasa in intelegerea adevarului lui Dumnezeu o constituie prejudecatile, parerile pre-concepute. Deseori ele sint prezente
in mod inconstient si isi au originea in lucrurile cele mai diverse, cum ar fi educatia, formatia, obiceiurile, traditiile, caracterul uman etc.
Cuvintului lui Dumnezeu i se opun traditii omenesti, care in ochii multora au dobindit un caracter obligatoriu si au pretentia autoritatii,
datorita vechimii lor respectabile. Eliberarea de acestea este o lucrare foarte grea, deoarece este impotriva firii omenesti. Dar tocmai acesta
este un motiv in plus, prin faptul ca intelegerea acestei parti a adevarului dumnezeiesc se manifesta adesea atit de greu si este in lega-tura
cu Tncercari adinci ale inimii. Totusi sper in indurarea lui Dumnezeu, ca El va raspindi lumina si va da putere pentru slavirea Aceluia care a
murit pentru noi.

Am spus adesea: Dumnezeu nu-I mustra pe pacatos. Facind aceasta, El ar admite ca pacatosul nu este chiar atit de pierdut. Dar pe copiii Sai
i mustra. El i mustra in multe privinte. Pentru a putea lua seama la aceste avertismente trebuie sa invatam sa intelegem relatiile pe care se
bazeaza ele si in care i-a adus El pe ai Sai. Si tocmai acesta este punctul cu cele mai multe lipsuri: multi credinciosi inteleg adesea doar
incomplet in ce relatii pretioase au fost adusi cu Dumnezeu, cu Domnul Isus Hristos si unii cu altii, prin harul lui Dumnezeu.

De aceea dorinta mea este - si ei i este dedicata prima parte a cartii mele - sa prezint aceste relatii dumne-zeiesti in care se afla adevaratii
crestini, spre deosebire de cei din Vechiul Testament care formau poporul lui Dumnezeu, poporul Israel. Aproape nimic nu este atit de
important pentru intelegerea celor ce urmeaza ca faptul de a invata sa vedem deosebirile dintre caile lui Dumnezeu cu Israel si felul Sau de a
lucra cu adevarata Bisericd. Acesta este punctul de plecare al cartii. Daca am inteles cu inima aceste deosebiri, atunci sint create cele mai
bune conditii pentru a intelege si a pretui si pozitia deosebita a Bisericii.

Astfel, prima parte a cartii, in care este descrisa pozitia binecuvintata a Bisericii lui Dumnezeu in aspectul ei corporativ, are un caracter mai
mult de invatatura. Ea constituie fundamentul neaparat necesar pentru a doua parte, cu un caracter mai mult practic. Prin aceasta nu vreau
sa spun ca partea a doua nu contine Tnvatatura. Dimpotriva, in aceasta parte insa voi vorbi despre problemele practice, pe care le-am atins
mai sus - probleme legate de drumul comun al celor credinciosi. impreund, cele doua parti vor oferi astfel o imagine cit mai cuprinzatoare
despre natura propriu-zisa a adevaratei Biserici, pe de o parte si despre formele ei de manifestare in practica stringerii laolalta, pe de alta
parte.

Dar mai este un grup de credinciosi carora doresc sa ma adresez prin aceasta carte. Ei sint copii ai lui Dumnezeu, care doresc sa ocupe un
loc potrivit dupa Scriptura. Ei au avut posibilitatea sa traga foloase de nepretuit din slujirea si luptele slujitorilor Domnului, care au mers


https://www.clickbible.org/post/07-adunati-pentru-numele-sau/

fnaintea lor pe aceasta cale. Prin aceasta slujire, ei sint ,intariti in adevarul" pe care-l au (2 Petru 1.12). Dar tocmai ei au nevoie sa li se aduca
in permanenta aminte de ,,aceste lucruri”, desi in principiu le cunosc, ca sa le fie trezita ,,mintea sanatoasa" (2 Petru 3.1). Poate ca ei insisi nu
au trebuit sa lupte niciodata pentru adevar, se bucura insa de o mare lumina prin cei care au facut-o. Multi au ajuns pur si simplu prin nastere
in acest loc si in parte nici nu prea stiu de ce merg pe aceasta cale. Cine nu s-a vazut silit sa lupte ,,pentru credinta care a fost data sfintilor
odata pentru totdeauna" (luda 3), nu se gaseste oare in marele pericol de a renunta usor la bunatatile care, mai mult sau mai putin, ,i-au
cazut in brate"? ,Cumpara adevarul si nu-l vinde", este indemnul lui Dumnezeu (Proverbe 23.23) si este dorinta mea din inima, sa-i ajut pe
acesti credinciosi si pe toti copiii lui Dumnezeu sa implineasca acest sfat.

As vrea sa arat cit de minunate sint gindurile lui Dumnezeu si ce binecuvintari sint legate de preocuparea si de ascultarea de ele. Faptul
acesta, conducind la adorare si la o atitudine smerita, 1i va feri pe acesti frati si pe aceste surori in Domnul de a se Tnhadlta deasupra altora,
care poate nu au avut privilegiul de a fi instruiti atit de clar in Cuvintul lui Dumnezeu ca ei. Adevarata cunoastere a Domnului si a Cuvintului
Sau produce smerenie. Se poate sa fii mindru de ceva ce iti apartine doar prin har? Cind ne este prezentat adevarul lui Dumnezeu, cind
lumina dumnezeiasca straluceste in viata si in inima noastra, nu vom simti cu putere ca toti au esuat, mai mult sau mai putin, in realizarea a
ceea ce am recunoscut cu adevarat? Si nu va trebui sa recunoastem ca Domnul Isus nu poate fi multumit cu ocuparea formala de catre noi a
locului nostru potrivit? Credem cu adevarat in ceea ce a spus EI? ,Acolo sint si Eu in mijlocul lor" - intr-adevar promisiune de mare pret! Dar
poate ca Domnul a fost de fata si noi nici nu am observat! Este permis ca aceasta sa fie o stare de durata?

in acest context se mai impune o intrebare: nu este de trecut cu vederea pericolul cd ne putem obisnui atit de mult cu lucruri de pret, cu
minunatii, cu privilegii, datorita faptului ca beneficiem ani de zile de ele, incit s& nu mai insemne nimic deosebit pentru noi? Lucrul acesta nu
trebuie sa fie in nici un caz asa. Cind adevarul lui Dumnezeu nu mai are insa nici o influenta asupra inimii noastre, deoarece am permis
intrarea altor ginduri, atunci va fi asa. in acest caz este doar o problem& de timp, cind anume vom pierde lumina pe care ne-a dat-o
Dumnezeu. Sa ne pazeasca Dumnezeu! O, de-ar reusi sa trezeasca in noi toti o ,,gindire curata"! Sa binecuvinteze Dumnezeu, in harul Sau,
slabele straduinte ale autorului si sa deschida larg inima sa si a cititorului pentru Sine si pentru Cuvintul Sau si sa ne faca peste masura de
fericiti in cunoasterea Aceluia care ne-a iubit si S-a dat pe Sine insusi pentru noi!

Capitolul 2 - Dispensatiile
1. Ce inseamné& "Adunare"?2. Ce nu este Adunarea?3. Adevarul care a fost si in Vechiul Testament4. Cele sapte dispensatii5. incercarea

omului6. Doua sensuri ale crucii lui Hristos7. O taind8. O importanta zi de nastere9.Prezenta Duhului Sfant10. Domnul insa adaugall. Intentia
prezenta a lui Dumnezeul?2. Deosebiri intre iudaism si crestinism13. Maslinul

In aceastd prima parte a cartii, as vrea sa incerc, cu ajutorul lui Dumnezeu, s& pun in luming, intr-o forma cit se poate de consecventd si de
cuprinzatoare, caracterul, originea si menirea adevaratei Biserici. Pe aceas-ta se bazeaza apoi partea a doua, care este orientata mai mult
spre partea practica. Avind in vedere acestea, am luat titlul pentru prima parte din 1 Timotei 3.15. in acest loc apostolul Pavel indicd motivul
pentru care scrie aceasta epistola: ,Dar daca voi intirzia, sa stii cum trebuie sa se poarte cineva in casa lui Dumnezeu, care este Adunarea
Dumnezeului Celui viu, stilpul si sustinerea adevarului."

Acesta este de fapt un gind minunat: Dumnezeul Cel viu are pe acest pamint o locuinta, o casa in care locuieste. Si aceasta casa, Adunarea
Dumnezeului Celui viu, este si astazi stilpul si sustinerea adevarului. in nici un alt loc de pe pamint nu se poate gasi adevarul decit aici.
Adevarul nu-l gasesti in credinta islamica, in budism, ci il gasesti in crestinismul adevarat. Adevarata Biserica nu este adevarul - Hristos si
Cuvintul lui Dumnezeu sint adevarul - ea este numai suportul care tine in picioare adevarul si il mentine in aceasta lume. Desigur, in zilele
noastre, confuzia asupra temei care ne preocupa este mare, iar intelegerea a ceea ce este Adunarea lui Dumnezeu este restrinsa.

Astazi auzim despre multe biserici, denumiri si adunari. Care dintre ele este cea adevarata? Raspunsul nu trebuie cautat printre parerile
oamenilor; numai Cuvintul lui Dumnezeu insusi ne poate da raspunsul, numai Cuvintul lui Dumnezeu este autoritatea pe care avem sa ne
bazam. Trebuie sa respingem categoric ideea, des auzitda in legatura cu o evolutie a adevarului, despre cele spuse in Sfinta Scriptura. O
asemenea ,evolutie" ar deschide poarta pentru introducerea gindurilor omenesti, a inventiilor si a imaginatiei in lucrurile sfinte. Si adevarul,
daca ar fi trebuit sa evolueze, nu ar fi fost de la Thceput adevarul. Atunci nu am mai avea nimic sigur, pe care sa ne putem baza. Nu!
Dumnezeu ne-a vestit in Cuvintul Sau voia Sa sfinta, iar intelepciunea si siguranta noastra stau in aceea ca noi ne supunem Cuvintului Sau si
raminem in ce am auzit de la inceput (1 loan 2.24).

In acest Cuvint g&sim numai o Adunare, intr-o unitate sfintd, in toate tarile. Adunarea Dumnezeului Celui viu este singura Adunare sau
Biserica si de ea apartine oricine crede in Hristos.

Ce inseamna , Adunare"?

Poate ca unul sau altul dintre cititor se va intreba de ce folosesc expresia ,adunare" si nu ,biserica" sau ,comunitate religioasa". Expresia
,adunare" mi se pare cea mai buna traducere a cuvintului grecesc ekklesia. Acest cuvint se compune din prepozitia greceasca ek, care
inseamna ,din" sau ,afara", si din verbul grecesc kaleo, care inseamna "a chema". Tradus exact, ekklesia ar fi ,cei chemati afara".

Cu ekklesia, grecii desemnau initial multimea cetate-nilor chemati, adunati pentru discutarea unor probleme publice. Doua exemple
interesante pentru aceasta intrebuintare le gasim in Faptele Apostolilor 19.39: ,dar, daca umblati dupa altceva", spune mai-marele cetatii,
.se va hotarf intr-o Adunare legal&" si in versetul 41: ,si spunind aceste lucruri, a dat drumul Adunarii." in Septuaginta (traducerea greceasca
a Vechiului Testament) si, de exemplu, in Faptele Apostolilor 7.38. cu expresia ,adunare" este desemnat Israel: ,El (Moise) este acela care, in
Adunarea israelitilor in pustie, cu ingerul care i-a vorbit ... si cu périntii nostri ...". In majoritatea locurilor din Noul Testament, cuvintul
,adunare" 1i desemneaza pe cres-tinii credinciosi care sint ,chemati afarad" din lume si care acum, dupa gindul si voia lui Dumnezeu, sint

»adunati" in jurul lui Hristos.

Aceasta adunare, stringere in jurul unei persoane comune, nu reiese din cuvintele ,comunitate" si ,biserica". Si tocmai scoaterea in evidenta
a acestui sens a fost, dupa cum se vede, intentia Duhului lui Dumne-zeu atunci cind foloseste cuvintul ekklesia. Cuvintul ,biserica" este doar



fmprumutat, fiind o transpunere in limba germana (,Kirche" = biserica) a grecescului kyriake, care in vocabularul crestinismului timpuriu
insemna ,ziua Domnului", ,, duminica". (in limba romana, cuvintul ,biserica" provine de la grecescul ,basilica" = casa de locuit a imparatului,
basileu.) Aceasta expresie nu pare potrivita pentru a desemna Adunarea lui Dumnezeu.

Cuvintului ekklesia este folosit In Noul Testament cu urmatoarele trei sensuri:

1)o Adunare cu caracter universal;

2)adunarea lui Israel in Vechiul Testament;

3)Adunarea Dumnezeului Celui viu (de exemplu 1 Corinteni 10.32). Cu acest sens expresia este folosita cel mai des.
Ce nu este Adunarea

Adesea poate fi intilnit gindul, care de altfel este gresit, ca Adunarea din Noul Testament este o continuare a lui Israel din Vechiul Testament,
un Israel duhovnicesc, si ca Dumnezeu, in principiu, actioneaza la fel, atit in Vechiul Testament cit si in Noul Testament. Se considera adesea
ca ceea ce gasim in Vechiul Testament referitor la poporul evreu este si criteriul dupa care Dumnezeu Se poarta cu crestinii. Pentru multi,
Adunarea (Biserica) este pur si simplu totalitatea credinciosilor din toate timpurile.

Pentru intelegerea subiectului pe care ni I-am propus, este foarte important sa sesizam diferentele, chiar contrastul dintre felul de a lucra al
lui Dumnezeu, in caile Sale, in Vechiul Testament si ceea ce intreprinde astazi pentru slavirea Fiului Sau. precum si faptul ca Israel nu este
Adunarea (Biserica) si nici Adunarea nu este Israel.

Adevarul care a fost si Tn Vechiul Testament

inainte de a ne opri la aceste diferente dintre cdile lui Dumnezeu in Vechiul si in Noul Testament, trebuie s& spunem ca intotdeauna au
existat lucruri care sint general valabile si intotdeauna adevarate. Astfel Dumnezeu a fost si este intotdeauna un Dumnezeu unic, singurul si
adevaratul Dumnezeu. De asemenea au existat intotdeauna oameni care, prin harul Sau, au crezut in El, au avut incredere in Cuvintul Sau si
pe care El i-a iubit. Ceea ce Dumnezeu a lucrat in Vechiul Testament, a facut prin Duhul Sfint. Acest lucru nici astazi nu este altfel. Apoi si
principiile morale ale stapinirii lui Dumnezeu, adica ale felului Sdu de a proceda cu fiii oamenilor, reprezinta o parte importanta a Vechiului
Testament; ele au fost si ramin mereu aceleasi. Astfel, de exemplu, viata patriarhilor si a credinciosilor din Vechiul Testament, viata pe care
au dus-o sub privirea lui Dumnezeu, constituie invataturi importante pentru atitudinea noastrd practicd. in cea mai veche carte a Bibliei,
cartea lui lov, citim cuvinte pline de consolare, valabile si astazi, despre purtarea lui Dumnezeu cu cel credincios: ,Nu-Si intoarce ochii de la
cei drepti ..." (capitolul 36.7). incd in Vechiul Testament a dat fagaduinte de pret, desi caracterul acestora era deosebit de cel din timpul
nostru.

Cele sapte dispensatii

In caile lui Dumnezeu cu oamenii exista insa, in diverse perioade de timp, deosebiri importante in ce priveste mintuirea. in Sfinta Scriptura
recunoastem in total sapte dispensatii sau epoci. Prin dispensatii intelegem perioade in felul de a lucra al lui Dumnezeu cu oa- menii,
perioade care se succed si au un caracter diferit, dar care niciodatd nu revin dupa ce au trecut. intfia dispensatie este aceea a inocentei, a
nevinovatiei, cind prima pereche de oameni s-a bucurat de binecuvintarile paradisului pamintesc al lui Dumnezeu, de binecuvintarile gradinii
Edenului, fara a avea constiinta binelui si a raului. Putem presupune ca aceasta perioada nu a durat mult, deoarece si-a gasit un sfirsit brusc,
prin intrarea pacatului. Si astfel Dumnezeu a trebuit sa incheie deja aceasta prima etapa prin judecata: ,Astfel El a izgonit pe Adam; si la
rasaritul gradinii Edenului a pus heruvimii si sabia invapaiata care se indrepta in toate directiile, ca sa pazeasca drumul spre pomul vietii"
(Geneza 3.24).

A doua dispensatie este aceea a constiintei; ea a tinut de la caderea in pacat a lui Adam pina la Noe si cuprinde, dupa calculele biblice, o
perioada de aproximativ 1.656 ani. Dumnezeu inca nu daduse indicatii pentru convietuirea oamenilor, relatia lor cu El insusi inca nu fusese
reglementata. Dar prin caderea in pacat, omul a primit - in prevederea lui Dumnezeu - cunostinta a ceea ce este bine si rau si ,a ajuns ca
unul din Noi, cunoscind binele si raul" (Geneza 3.22). Pe linga descoperirile pe care Dumnezeu le-a facut despre Sine in creatie si in purtarea
Sa cu primii oameni, constiinta urma sa fie, pentru o perioada indelungata, criteriul deosebit pentru actiunile oamenilor. Si aceasta epoca s-a
incheiat cu judecata lui Dumnezeu (citeste si in Geneza 7.11-23; 2 Petru 2.5).

A treia dispensatie este a guvernarii, caracterizata prin aceea ca Dumnezeu i-a dat omului - lui Noe - sa-bia pentru a mentine pe pamint buna
purtare si ordinea (Geneza 9.3-7); ea se intinde de la Noe pina la Avraam, pe o perioada de aproximativ 452 ani. Pentru a pune granite
violentei omului, Dumnezeu a dat conducerea, pe care pina atunci o avea doar El, in mina omului si i-a poruncit: ,Daca cineva varsa singele
omului, si singele lui sa fie varsat de om; caci Dumnezeu a facut pe om dupa chipul Lui" (Geneza 9.6). Si la sfirsitul acestei epoci sta judecata:
Dumnezeu a incurcat limba oamenilor, pina atunci unitara (Geneza 11.5-9).

in cea de-a patra dispensatie, perioada de la Avraam pina la Moise, g&sim figaduinta ca principiu de baza al lui Dumnezeu. Dumnezeu l-a
condus pe Avraam din Ur, din Caldeea, in tara Canaan si i-a dat fagaduinta ca va face din el o natiune mare. ,Te voi face sa devii un neam
mare si te voi binecuvinta; iti voi face un nume mare si vei fi o binecuvintare. Voi binecuvinta pe cei ce te vor binecuvinta si voi blestema pe
cei ce te vor bles-tema; si toate familiile pamintului vor fi binecuvintate in tine" (Geneza 12.2-3). Mai tirziu, Dumnezeu i-a fagaduit lui Avraam
un fiu pe care l-a primit cind avea o suta de ani (Romani 4.19-21) si care era o pildd minunata pentru Unul mai mare, pentru Hristos. in
lumina fagaduintelor lui Dumnezeu s-au scurs 505, ani pina cind si aici a intervenit judecata si copiii lui Israel au fost asupriti aspru de
faraonul Egiptului (Exod 1.8-16).

A cincea dispensatie este cea a legii si cuprinde perioada de la Moise pina la Hristos - o perioada de aproximativ 1420 ani. Aceasta epoca
ocupa cel mai mare spatiu in Tnvataturile Vechiului Testament si are o importanta deosebita. Legea, data poporului pamintesc - Israel - ca
regulament, a raspindit o lumina puternica asupra gindurilor si fiintei lui Dumnezeu si contine imagini minunate ale lui Hristos si ale lucrarii



Sale (sa ne gindim doar la indicatiile referitoare la jertfe si la construirea cortului). in altd privinta insa a fost un jug pe "care", spune Petru,
"nici parintii" nostri, nici noi nu I-am putut purta" (Faptele Apostolilor 15.10); ea a fost un indrumator spre Hristos (Galateni 3.24). El insusi a
fost nascut - o, ce har! - ,sub lege" (Galateni 4.4). Si spre sfirsitul acestei dispensatii a stat, in ceea ce priveste poporul Israel ca intreg, o
judecatd serioasd: Dumnezeu a dus cele zece semintii in robia asiriana (2 impéarati 17.1-6) si, citva timp mai tirziu, cele doud semintii in robia
babilonian& (2 imparati 25.1-11) - o judecatd care tine pina n ziua de astdzi. in final Dumnezeu a adus, in anul 70 dupa Hristos, judecata
peste sistemul evreiesc, prin distrugerea lerusalimului.

Timpul de fata, ca a sasea dispensatie, Tn care ne este dat sa traim, este cea a harului. Ea a inceput in ziua Cincizecimii (Faptele Apostolilor 2)
si isi va avea sfirsitul la rapirea Adunarii (1 Tesaloniceni 4.15-17). In privinta mintuirii, aceastd epocd este cea mai importantd si cea mai
mareata dintre cdile lui Dumnezeu cu oame-nii: este vremea Bisericii pe pamint; este vremea in ca-re Dumnezeu ii cheama pe pacatosi din
lume spre a-i conduce in lumina Sa minunata. Din punct de vedere istoric va sfirsi insa si vremea marturiei lui Hristos cu o serioasa judecata:
Domnul Isus il va nimici pe acel nelegiuit prin aratarea venirii Sale si Dumnezeu va implini judecata asupra crestinilor de nume, fara viata,
dupa ce, inainte, le va trimite o puternica lucrare de ra-tacire, ,,ca sa creada o minciuna, pentru ca toti cei care nu au crezut adevarul, ci au
gasit placere in nelegiuire, "sa fie judecati" (2 Tesaloniceni 2.7-12). A saptea si ultima epoca va fi aceea a imparatiei de o mie de ani, incepind
cu aparitia Domnului in putere si slava (Apocalipsa 11.15-18) si sfirsind cu marele tron alb (vezi Apocalipsa 20.10-15), unde toti mortii, care
odinioara nu L-au primit prin credinta pe Domnul Isus, vor fi judecati pentru a fi aruncati pe vecie in iazul de foc.

incercarea omului

Desigur, am observat, privind cele sapte dispensatii, ca fiecare dintre ele se sfirseste cu judecata. Cum vine aceasta? Care este motivul
pentru care Dumnezeu actioneazi atit de serios? li face placere judecata? O! Nu, El este incet la minie si are o mare bunatate si indurare.
Raspunsul trebuie cautat in urmatorul fapt: caile lui Dumnezeu cu oamenii, in epoci diferite sint caracterizate prin aceea ca Dumnezeu le-a
dat oameni-lor o réspundere si i-a pus la incercare. El ciuta s& g&seasca ceva bun la cel pe care El insusi I-a facut ,foarte bun" (Geneza 1.31).
Care a fost insa rezultatul testarii omului?

Omul, care s-a bucurat de cele mai fericite conditii Tn paradis si se mai gasea in starea de nevinovatie, a fost pus sub raspunderea de a nu
minca din pomul cunostintei binelui si raului (Geneza 2.16, 17). El Tnsa nu a ascultat, nu s-a increzut in Dumnezeu, a ascultat de sarpe si a
cazut in pacat (Geneza 3.6).

in vremea cind domnea doar constiinta si omul era pus sub raspunderea de ,a face bine" (Geneza 4.3, 7). a avut loc primul fratricid.
Dumnezeu a trebuit sa vada ca rautatea omului era mare pe pamint si ca toate intocmirile gindurilor din inima lui erau indreptate in fiecare zi
numai spre rau (Geneza 6.5).

in epoca guvernarii omului, cind Dumnezeu i-a incredintat lui Noe sabia, acesta nu a ficut fatd: Noe nu se putea conduce nici macar pe sine
tnsusi (vezi in Geneza 9.21). in aceastd vreme s-a intimplat c& oamenii, in mindria lor, s-au rézvratit impotriva lui Dumne-zeu si au vrut si-si
construiasca o cetate cu un turn al carui virf sa ajunga la cer, ca astfel sa-si faca un nume (Geneza 11.4).

Dupa ce Dumnezeu Si-a ales in Avraam un popor pamintesc, i-a dat acestuia, sub Moise, legea, cu raspunderea pentru popor sa asculte de
glasul Sau si sa pazeasca legamintul Sau (Exod 19.5). I-a dat un loc cu deosebite privilegii exterioare si |-a separat, prin diversele institutii,
ritualuri, prescriptii si slujbe, de uriciunile celorlalte popoare, pentru Sine: prin sfinta Sa lege El Si-a separat astfel poporul, care, in majoritate,
era tot atit de stricat ca si neamurile, de restul popoarelor lumii, incit era un pacat pentru un evreu sa aiba legaturi cu paginii. S& amintim
doar cu cita staruinta |-a pregatit Domnul pe Petru pentru a merge in Cezareea, la Corneliu, sutasul pagin (Faptele Apostolilor 10).

Poporul Israel a incélcat insa legea la putin timp dupd ce i-a fost datd si a fost neascultdtor fatd de Domnul Dumnezeul siu (2 imparati
17.7-20). S-a abatut de la Dumnezeu spre idoli si a dovedit in fata intregii lumi ca roadele acestei natiuni, in ciuda faptului ca se bucura de
privilegii deosebite si era condusd de marea intelepciune a lui Dumnezeu, nu era decit dusmanie crescinda fatd de Dumnezeu insusi.

Faptul care a incununat testarea omului de catre Dumnezeu a fost trimiterea Fiului S3u iubit in aceastd lume a pacatului si a mortii. in Marcu
12.6 citim miscatoarele cuvinte: ,Mai avea pe singurul si preaiubitul sdu fiu; la urma, I-a trimis si pe el la ei." Domnul Isus a fost aici, in acest
loc al actiunii pacatului si al mortii, si a intruchipat in mod desavirsit bunatatea si dragostea lui Dumnezeu. ,Nimeni n-a vazut vreodata pe
Dumnezeu; singurul Lui Fiu, care este in sinul Tatalui, Acela L-a facut cunoscut" (loan 1.18).

Venirea Domnului Hristos a adus insa la lumina un adevar ingrozitor: omul nu numai ca este stricat si urmeaza propria sa vointa, ci el este
vrajmasul lui Dumnezeu si uraste bunatatea desavirsita a lui Dumnezeu aratata in El - Omul venit din cer. Cit de miscatoare sint cuvintele
Domnului: ,Daca n-as fi facut intre ei lucrari pe care nimeni altul nu le-a facut, n-ar avea pacat; dar acum, ei au vazut si M-au urit si pe Mine
si pe Tatal Meu" (loan 15.24). Prin respingerea Domnului Isus Hristos, a iesit deplin la lumina falimentul total al omului care a primit o
raspundere: el nu numai ca iubeste pacatul, ci uraste dragostea lui Dumnezeul

A fost Dumnezeu surprins de evolutia lucrurilor, a fost El nedumerit? O, nu! Deoarece a fost slavit Tn mod desavirsit si in privinta pacatului
prin lucrarea Fiului Sau iubit la crucea de pe Golgota, Dumnezeu ii ofera omului harul Sau nemarginit. Evreii au pierdut, pentru timpul de fata,
pozitia lor privilegiata, deoarece L-au crucificat pe Hristosul lui Dumnezeu, pe Mesia al lor si au fost alungati din tara si imprastiati printre
popoarele pamintului. Dar, daca Dumnezeu a dat la o parte pe Israel, a deschis calea pentru natiuni, ca ele sa poata veni de la intuneric la
lumina Sa minunatd. Cu aproape 2.000 de ani in urma, El a facut sa inceapa epoca harului. In caile lui Dumnezeu cu padmintul, crucea si
invierea Domnului Isus reprezinta puncte de cotitura hotaritoare. Pe baza deplinei lucrari de ispasire a Domnului Isus, Dumnezeu nu mai cere
ceva bun de la om, ci El Insusi da (loan 3.16-18; 4.10).

De la cruce, Dumnezeu nu-l mai incearca pe om, deoarece punctul culminant al iubirii lui Dumnezeu a fost si punctul culminant al rautatii
omului. Omul nu poate ardta ce este mai mult decit a aratat la cruce. De ce sa-l incerce Dumnezeu mai departe? Ca omul este raspunzator
pentru faptele sale si in vremea harului, si mai ales in aceasta vreme, nu mai trebuie subliniat. Tot atit de putin se pune intrebarea daca el ar
corespunde sau nu acestei responsabilitati dupa gindurile lui Dumnezeu: crestinatatea este la fel de corupta (vezi 1 Timotei 4.1-3) ca
odinioara poporul evreu si Hristos va varsa din gura Sa acest sistem fara viata care 1i poarta numele (Apocalipsa 3.16).



Dar cu aceasta am fnaintat prea mult in perspectiva profetica, daca vrem sa incheiem gindul urmarit (incercarea omului in diversele epoci).
Vreau sa parasim acum acest fir al responsabilitatii si sa ne indreptam spre ceea ce a facut Dumnezeu in acest timp, spre cinstirea Fiului Sau,
si pe tarimul falimentului omului. Pentru aceasta trebuie sa vorbesc inca o data despre insemnatatea crucii in domeniul cailor lui Dumnezeu
cu pamintul.

Doua sensuri ale crucii lui Hristos

,Dar acum, Tn Hristos Isus, voi, care odinioara erati departati, ati fost apropiati prin singele lui Hristos. Caci El este pacea noastra, care din doi
a facut unul si a surpat zidul de la mijloc al despartiturii si in trupul Lui a inlaturat vrajmasia dintre ei, legea poruncilor in rinduielile ei, ca sa
faca pe cei doi sa fie in El Insusi un singur om nou, ficind pace; si a impé&cat pe cei doi cu Dumnezeu intr-un singur trup, prin cruce, prin care
a nimicit vrajmasia" (Efeseni 2.13-16).

in acest fragment, crucea lui Hristos ne este prezentatd intr-un sens deosebit. Faptul c& ea constituie temelia mintuirii personale si a pacii
sufletului este Tn general mai mult sau mai putin inteles si apreciat de toti adevaratii crestini, pentru ca altfel ei nu ar fi adevarati crestini.
Poate ca pe alocuri, intelegerea si aprecierea singelui lui Hristos este diferita; dar sensul fundamental al lucrarii lui Hristos pentru nevoile
personale ale pacatosului in fata lui Dumnezeu este recunoscut de catre toti credinciosii.

Insemnatatea crucii lui Hristos privind caile lui Dumnezeu este in general putin inteleasd. Pind atunci Dumnezeu S-a ocupat doar de poporul
Sau pamintesc; toate binecuvintarile au fost Tn legatura cu poporul Israel (Romani 9.4-5). Paginii au ramas (luati Tn ansamblu) in afara a ceea
ce facea Dumnezeu. Ei nu au fost luati in seama, au fost ca si inexistenti in fata lui Dumnezeu. Acest fapt a fost atit de evident incit Domnul
Isus n timpul vietii Sale le-a poruncit ucenicilor Sai s nu meargé pe calea p&ginilor (Matei 10.5). El insusi a fost trimis doar la oile pierdute
ale casei lui Israel (Matei 15.24) si acolo i-a trimis si pe ei. Aceasta nu a fost dovada unei lipse de dragoste sau de apreciere a credintei, pe
care El a gasit-o chiar intr-un sutas pagin (Matei 8.10), ci a faptului ca inca mai exista legea numita aici ,zid despartitor".

in Efeseni 2, Dumnezeu Se adreseazi credinciosilor dintre pagini. Ce imagine a lor ne prezintd in versetele 12 si 13! in acea vreme ei erau
fara Hristos, fara drept de cetatenie in Israel, straini de legamintele fagaduintei, fara nadejde si fara Dumnezeu in lume. Este numai dovada
harului lui Dumnezeu ca ei si noi, cei ,departati" din punctul de vedere al mintuirii, am fost apropiati prin singele lui Hristos.

Dar nu numai Dumnezeu i-a apropiat pe cei departati, ca sa aiba acces la El prin Duhul, ci gasim ca si Hristos, - pe temelia jertfei Sale, -
creeaza ceva nou (versetul 15): El formeaza acum, din evrei si pagini un popor ceresc, creeaza din oamenii de odinioard un om nou. Sa fim
insa atenti: credinciosii dintre natiuni nu sint ridicati la inaltimea privilegiilor lui Israel, aceasta inseamna ca ei nu devin evrei. Oh, aceasta ar
fi fost deja foarte mult, daca ne-ar fi ridicat pe noi, cei lipsiti de fagaduinte si de nadejdi, la nivelul privilegiilor poporului evreu. Hristos
creeaza ceva mult mai maret: din evrei si din pagini face un om nou, unde nu mai este nici iudeu, nici grec (Galateni 3.28), un om nou, care
reprezinta propriile Sale trasaturi aici pe pamint.

Legea poruncilor in orinduirile ei a fost indepartata ca regula de viata, iar iudeii si paginii, intre care pina atunci existau relatii de vrajmasie,
au fost impacati acum cu Dumnezeu intr-un singur trup prin cruce: crucea a inlaturat complet vrajmasia, atit intre cei credinciosi dintre iudei
si dintre neamuri, cit si pe cea care a existat intre acestia si Dumnezeu. Atit de mult a fost indepartata aceasta vrajmasie prin cruce, incit cei
credinciosi dintre iudei si pagini constituie un trup, un organism viu. Laudat fie Domnul Isus, laudat fie Dumnezeul si Tatal nostru pentru acest
fapt minunat! Acum nu mai existd iudei si pagini (in mdasura in care este vorba de credinciosii din timpul harului), ci doar Adunarea lui
Dumnezeu (1 Corinteni 10.32). Aceasta Adunare este un organism ceresc, legat de slavitul Cap, Hristos, in cer. Ea este Trupul Sau (Efeseni
1.23). Si aceasta expresie, , Trupul Sau", nu vorbeste doar despre unitate, ci si despre ,a fi una" - despre ,a fi una" madularele intre ele si
despre ,a fi una" Hristos si madularele Sale.

Despre acest adevar minunat aflam si mai mult in capitolul urmator, astfel incit acum ma pot limita la observatia ca Dumnezeu ne prezinta
Adunarea in Noul Testament prin patru imagini: in afara de Trup al lui Hristos, ea ne este aratata drept casa a lui Dumnezeu, drept lumina si
in final, Mireasa a lui Hristos. Aceasta constituie continutul urmatoarelor capitole.

O taina

Cind in Noul Testament este vorba despre o ,taind", atunci nu se refera la ceva misterios sau greu de inte-les. Cu mult mai mult, prin ,taind"
se intelege un adevar care in Vechiul Testament nu este descoperit, un adevar care s-a putut face cunoscut doar prin revelatie din partea lui
Dumnezeu si care, dupa ce a fost facut cunoscut, poate fi inteles de om numai prin credinta. Celor credinciosi li s-a dat privilegiul sa cunoasca
si sa inteleaga ,tainele" Noului Testament. De aceea ele nu mai sint taine ascunse, ci revelate. ,Pentru ca voua v-a fost dat", le spune
Domnul Isus ucenicilor Sai in Evan-ghelia dupa Matei 13, ,sa cunoasteti tainele imparatiei cerurilor, iar lor (celor necredinciosi) nu le-a fost
dat" (versetul 11). Exista in prorociile Vechiului Testament multe lucruri de pret, dar ele nu sint numite taine. Poate ajuta mult ca in acest loc
sa enumeram cele mai importante taine revelate in Noul Testament:

- Taina evlaviei, care este adevarata cucernicie (1 Timotei 3.16).

- Taina credintei (1 Timotei 3.9).

- Taina unitatii dintre Hristos si Adunare (Efeseni 5.32).

- Taina lui Hristos, unitatea credinciosilor dintre iudei si pagini (Efeseni 3.4-6).
- Taina schimbarii credinciosilor la venirea Domnului (1 Corinteni 15.51).

- Taina revenirii lui Israel la Domnul (vezi in Romani 11.25).

- Taina Evangheliei (Efeseni 6.19).



- Taina Tmparatiei lui Dumnezeu (Marcu 4.11; Matei 13.11; Luca 8.10).
- Taina celor sapte stele si a sfesnicelor de aur (Apocalipsa 1.20).

- Taina faradelegii (2 Tesaloniceni 2.7).

- Taina Babilonului, a desfrinatei (vezi in Apo-calipsa 17.5).

- Taina de a-Si uni iardsi, in Hristos, toate lucrurile (Efeseni 1.9-10).

Adevarul despre Hristos si Adunare este o taina: pla-nul lui Dumnezeu in legatura cu Hristos si Adunarea nu a fost revelat in Vechiul
Testament. Dumnezeu l-a avut din vesnicie in inima Sa, dar el era acolo ascuns ca o taina (citeste in Efeseni 3.5, 9; Romani 16.25-26 si
Coloseni 1.26). Aceastd ,taind a lui Hristos" nu a fost facuta cunoscut fiilor oamenilor in veacurile dinainte, cum spune apostolul Pavel in
Efeseni 3.5: ,... cum a fost descoperita acum sfintilor Sai apostoli si proroci, prin Duhul". Ordinea ,apostoli si proroci" (apostolii sint numiti
inaintea prorocilor) arata ca nu este vorba de profeti ai Vechiului Testament, ci de apostolii si profetii Noului Testament, a caror invatatura -
concretizatd astazi in Sfinta Scriptura - constituie temelia Adunarii, ,piatra din capul unghiului fiind Isus Hristos" (Efeseni 2.20). Trebuie
acordata atentie si faptului ca apostolul, spre deosebire de ceea ce a fost vestit mai inainte, vorbeste aici despre ceea ce a fost descoperit
L,acum". Si ceea ce face faptul si mai limpe-de: revelatia ,administrarii tainei" a fost incredintata exclusiv lui Pavel; numai in scrisorile sale
gasim expunerea acestor ginduri, care odinioara erau ascunse in inima lui Dumnezeu.

Deci nu trebuie sa cautam adevarul despre Adunarea lui Dumnezeu in Vechiul Testament. Daca o facem totusi, atunci vom ajunge la concluzii
total gresite si nu vom intelege niciodata adevarata natura a Adunarii. Nici un om credincios din Vechiul Testament - nici un Avraam, nici un
Moise, nici un David, nici un Isaia - nu a stiut nimic despre Adunarea Dumnezeului Celui viu si, drept urmare, nici unul nu a vorbit despre ea si
nici nu a facut vreo aluzie. Din nenorocire, multi copii dragi ai lui Dumnezeu nu inteleg acest lucru. Pentru ei nu constituie nici o greutate de a
gasi in Vechiul Testament ceea ce ei considera a fi Biserica, insa gresesc. Ei amesteca in permanenta adevaruri din Vechiul Testament cu
adevaruri din Noul Testament, dispensatia crestina cu dispensatia iudaica si nu obtin astfel niciodata o perspectiva clara asupra gindurilor lui
Dumnezeu, ci cad prada, mai devreme sau mai tirziu. unor erori cum este. de pilda, aceea cd maslinul din Romani 11 ar fi o imagine a
adevaratei Biserici si deci, chiar copii ai lui Dumnezeu pot fi ,taiati" si prin aceasta pierduti. De aceea, intelegerea diferitelor dispensatii este
de neapdrata trebuinta. Cu totul altceva este, bineinteles, faptul ca, privind in urma, gasim in Vechiul Testament, prin lumina Noului
Testament, pilde si umbre despre acest adevar al Adunarii. S& ne gindim de exemplu, la sotia lui losif si a lui Moise, la cortul intilnirii, la
ramasita sub Ezra si sub Neemia si altele.

Chiar si atunci cind Domnul Isus a fost deja pe pamint, Adunarea lui Dumnezeu nu exista inca, si El nici nu inceput s-o construiasca atunci. in
Noul Testament, Biserica este amintita pentru prima data la Matei 16, versetul 18. Acolo zidirea Bisericii de catre 1-1 este prezentata ca
apartinind viitorului. ,,Pe aceasta stinca", spune Domnul Isus, ,voi zidi Biserica Mea ..." El i-a dat lui Simon un nou nume - Petros = piatra - si a
dat de inteles ca isi va zidi Biserica pe aceasta persoana, despre care a vorbit Petru, pe aceasta ,stinca" (in greceste petra). A doua si ultima
mentionare in evanghelii o gasim in Matei 18, versetul 17. Dar si aici se vorbeste despre ceva din viitor; Domnul Isus inca era pe pamint, asa
ca problemele dintre frati puteau fi aduse fnhaintea Lui.

O importanta zi de nastere

Capitolul al doilea din Faptele Apostolilor ne prezinta o importanta ,zi de nastere", aceea a Adunarii lui Dumnezeu. Gasim acolo o ceata de
credinciosi inca de pe vremea Domnului, care l-au urmat personal. Acestia au reprezentat nucleul Adunarii in ziua constituirii ei. Prin
coborirea Duhului Sfint, ei au fost botezati, ca sa alcatuiasca un singur Trup (1 Corinteni 12.13) si prin aceasta au fost strins legati de slavitul
Mintuitor din cer. De acum fnainte ei nu umblau doar ca persoane individuale, ci ca un organism colectiv, ca Trup al lui Hristos; luati
individual, ei erau madulare unii altora.

Aici vedem o minunata si pina atunci necunoscuta unitate si unanimitate in atitudinea lor practica, determinata de Duhul Sfint care locuia in
ei. Astfel citim Tn Faptele Apostolilor 2.42-44: ,Ei staruiau in Tnvatatura apostolilor, in legatura frateascd, in fringerea piinii si n rugaciuni.
Fiecare era plin de frica si prin apostoli se faceau multe minuni si semne. Toti cei care credeau erau impreuna si aveau toate in comun."

lar in Faptele Apostolilor 4.32-33. citim alte importante cuvinte: ,Multimea celor care crezusera era o inima si un suflet. Nici unul nu zicea ca
averile lui sint ale lui, ci aveau toate in comun. Apostolii marturiseau cu multa putere despre invie-rea Domnului Isus si un mare har era peste
toti."

Aceasta este deci Adunarea lui Dumnezeu: o colectivitate vie, constituita din adevarati credinciosi, botezati intr-un singur Trup prin Duhul
Sfint, legati cu Domnul, in calitate de Cap al Trupului, si legati intre ei. Biserica Sfintei Scripturi nu este deci o cladire materiala, deoa-rece
Dumnezeu nu locuieste in temple facute de miini (Faptele Apostolilor 17.24). Ea este mult mai mult, un organism viu, o casa duhovniceasca si
este formata din pietre vii (1 Petru 2.5). De aceasta ne vom ocupa mai indeaproape in continuare.

Cind Domnul Isus a fost botezat cu Duhul Sfint (si sa fim atenti ca El este primul si singurul om care a primit Duhul Sfint inainte ca lucrarea
mintuirii sa fie savirsita. deoarece El era fara pacat si Sfintul lui Dumnezeu nu avea nevoie de mintuire), atunci Duhul Sfint a venit in chip de
porumbel peste El (Matei 3.16). Aici insa, cind cei credinciosi au primit botezul cu Duhul Sfint. Duhul Sfint le-a aparut sub forma unor limbi ca
de foc. care s-au asezat cite una pe fiecare dintre ei. ,Si toti au fost umpluti de Duh Sfint si au inceput sa vorbeasca in alte limbi, dupa cum le
dadea Duhul s& vorbeascd." Aceste limbi ca de foc vorbesc despre cuvintul marturiei lui Dumnezeu in putere. insd aceastd marturie nu
trebuia sa ramina redusa doar la evrei, ci si paginii trebuiau sa auda despre , lucrurile minuna-te ale lui Dumnezeu" (Faptele Apostolilor 2.11).
Aici vedem cum, prin Duhul Sfint, au fost depasite pentru o vreme obstacolele limbii, pe care le-a ridicat Dumnezeu la Babei pentru
ingradirea mindriei omului. Aceasta depasire dovedeste faptul ca Evanghelia harului lui Dumnezeu trebuia sa ajunga acum si la cei care erau
departe.



Aceasta este deci ,ziua de nastere" a Adunarii. Din acea zi a Cincizecimii, Dumnezeu Duhul Sfint este ca Persoand pe acest pamint si Faptele
Apostolilor prezinta lucrarea Sa in Adunare pentru a o conduce. El a folosit o multime de unelte; dar vom vedea, cind vom urmari istoria
Adunarii, unica in felul ei, ca acolo unde a actionat Duhul Sfint, El a condus la unitate si a realizat acea singura Adunare a lui Dumnezeu. A
iesit la iveald puterea, dar nu a omului, ci a lui Dumnezeu. Adunarea a fost locul desfasurarii acestei puteri. in Faptele Apostolilor 4 g&sim de
asemenea prima ora de rugaciune a Adunarii: ,»Si acum, Doamne, uita-Te la amenintarile lor, da putere robilor Tai sa predice Cuvintul Tau cu
toata indrazneala si intinde-Ti mina ca sa se faca vindecari, semne si minuni, prin Numele Robului Tau Celui Sfint, Isus.« Pe cind se rugau ei,
s-a cutremurat locul unde erau adunati; toti s-au umplut de Duhul Sfint si vesteau Cuvintul lui Dumne-zeu cu indrazneald" (versete 29-31).

Ce scena a fost aceasta! O Adunare, o inima, o intentie: slavirea lui Isus! Duhul Sfint a fost de fata si a lucrat nestingherit. Desigur, suspinam
cind comparam starea actuala a crestinatatii cu acele zile fericite de la inceput!

Prezenta Duhului Sfint

Atit de reala a fost prezenta Duhului Sfint ca Persoana pe pamint, incit Petru a putut sa-i spuna lui Anania: ,pentru ce ti-a umplut Satan inima
ca s& minti pe Duhul Sfint...?" (Faptele Apostolilor 5.3). in capitolul 10, versetul 19, citim c& Duhul Sfint i-a vorbit lui Petru: ,latd c3 te cauta
trei oameni". Dupa intoarcerea paginilor la Dumnezeu si dupa revarsarea Duhului Sfint si peste ei, Petru spune in capitolul 11, versetul 12:
,Duhul Sfint mi-a spus s& plec cu ei, faré sa am vreo indoiald". in capitolul 13, Duhul Sfint ocupa aceeasi pozitie de conducere dumnezeiasca
in adunarea din Antiohia. ,Pe cind slujeau Domnului si posteau, Duhul Sfint a zis: »Puneti-Mi deoparte pe Barnaba si pe Saul pentru lucrarea
la care i-am chemat.«" Dupa aceea au postit si s-au rugat. lar in versetul 4 citim: ,lar ei, fiind trimisi de Duhul Sfint, s-au coborit la Seleucia si
de acolo au plecat cu corabia la Cipru". Cind adunarea din lerusalim trebuia sa ia o hotarire importantd, devine din nou evidenta prezenta
Duhului Sfint: ,,Caci s-a parut bine Duhului Sfint si noua sa nu mai punem peste voi alta greutate, decit aceste lucruri necesare" (capitolul
15.28). in slujba lor. apostolii au fost condusi de aceastd Persoand dumnezeiasca: ,Fiindca au fost opriti de Duhul Sfint s& predice Cuvintul in
Asia, au trecut prin tinutul Frigiei si al Galatiei. ... se pregateau sa intre in Bitinia, dar Duhul lui Isus nu le-a dat voie" (capitolul 16.6-7).

Astfel vedem Adunarea de-a lungul cartii Faptele Apostolilor sub conducerea suverana a Duhului Sfint. Un trist esec si in acest punct ne este
prevestit in capitolul 20, versetele 28-30. Da, chiar apostolul Pavel nu a ascultat de glasul Duhului (capitolul 21.4-5), cu toate ca a fost condus
de o motivatie nobila - dragostea fata de fratii sai trupesti (Romani 9.1-3). Nesupunerea omului nu schimba adevarul lui Dumnezeu. Hristos
este slavit in cer, Duhul Sfint a fost trimis pe pamint si El locuieste in Adunare. Ah, cit de mare este esecul crestinismului in recunoasterea si
realizarea prezentei dumnezeiesti si a conducerii Duhului Sfint!

Sa ne reamintim ce inseamna ekklesia: Adunarea este o ceata de ,oameni chemati afara" din aceasta lume. lacov spune in Faptele
Apostolilor 15.13-14: ,Fratilor, ascultati-ma! Simon a spus cum, mai intifi. Dumnezeu Si-a aruncat privirile ca sa ia dintre neamuri un popor
pentru Numele Sau". Aceasta este deci Adunarea: un popor, scos din rindul neamurilor prin lucrarea suverana a Duhului lui Dumnezeu pentru
Numele Sau. De-ar fi respectat Biserica aceasta si si-ar fi pastrat caracterul ceresc! Nu sint cei din camera de sus, care s-au despartit de
lumea religioasa care si-a crucificat Mintuitorul, si staruiesc in rugaciune, un simbol pentru pozitia dupa voia lui Dumnezeu, pozitie pe care si
noi ar trebui sa o avem astazi?

Domnul insa a adaugat

in acele zile puterea si sfintenia mai caracterizau prima biseric si noi citim in Faptele Apostolilor 5.13: ,,si nici unul din ceilalti nu indraznea
sa se alipeasca de ei; dar poporul fi lduda". Necredinciosii simteau ca ei nu au ceea ce poseda cei nascuti din nou: Duhul Sfint. Dar cei care au
fost Intr-adevar mintuiti au fost ,,adaugati Domnului" si nu oamenilor sau unor organizatii bisericesti oarecare (capitolul 5.14). Nu ne putem
adauga singuri adevaratei Biserici. De asemenea nu citim ca oamenii s-ar fi ,alaturat" unei comunitati sau chiar unei biserici a lui Dumnezeu.
Cu mult mai mult auzim in Faptele Apostolilor 2.47, cuvinte importantele: ,Si Domnul adauga, in fiecare zi, la numarul lor, pe cei care
trebuiau sa fie mintuiti."

Ce mingiiere, in zilele noastre de decadere si dezordine, ca cel cu adevarat intors la Dumnezeu apartine ,Adunarii celor intfi-nascuti" (Evrei
12.23)! Aceasta este singura Biserica din care putem face parte conform Sfintei Scripturi. Singura apartenenta pe care o cunoaste Scriptura
este cea de madular al Trupului lui Hristos.

Adunarea este Adunarea lui Dumnezeu; ea ii apartine Lui si toate drepturile le are El, deoarece El Si le-a cistigat prin singele Sau (Faptele
Apostolilor 20.28). Nu vom avea claritate asupra a ceea ce este Adunarea lui Dumnezeu in ochii Sai, pina nu vom recunoaste ca El a creat
Adunarea pentru vesnica slavire a Sa si a Domnului Isus: ,,a Lui sa fie slava in Biserica, in Hristos Isus, in toate generatiile, in vecii vecilor.
Amin" (Efeseni 3.21).

Intentia prezenta a lui Dumnezeu

Dumnezeu nu urmareste cu Adunarea doar un scop pentru vesnicie, ci si pentru timpul de fata. Cuvintul azi in Efeseni 3.10, ne prezinta clar
acest lucru: ,pentru ca domniile si stapinirile din locurile ceresti sa cunoasca azi, prin Biserica, intelepciunea nespus de felurita a lui
Dumnezeu."

Adunarea este totodata si o extrem de interesanta carte cu lectii pentru ingeri. Dumnezeu a stabilit pentru Adunare intentia si menirea ca
prin ea ingerii din cer sa cunoasca intelepciunea Sa felurita. Acest nou fel de intelepciune nu-I pot Tnvata altundeva decit in Adunare.

ingerii au vézut prima creatie si s-au bucurat la intemeierea ei (lov 38.7). Ei au vazut ciile lui Dumnezeu cu oamenii si cu Israel; au putut
observa in toate acestea gloria lui Dumnezeu, dar si umbra deasa a falimentului omului. Acum insd Dumnezeu a vrut sa-i invete pe locuitorii
legitimi ai cerului un fel cu totul nou de intelepciune: propriul Fiu al lui Dumnezeu, Cuvintul, S-a facut trup, a coborit pina la punctul cel mai
jos si L-a slavit pe Dumnezeu tocmai in acel loc in care | s-a adus cea mai mare necinste. Ca urmare insa a invierii si a slavirii Sale la dreapta
lui Dumnezeu, El (ca om) urma sa nu mai fie singur, ci in calitate de Cap, Tn cer, sa primeasca un trup potrivit pe pamint - credinciosi dintre
iudei si dintre neamuri, aceia care sint uniti cu El fara a mai putea fi despartiti, aceia care sint moste-nitori, care alcatuiesc un singur trup si
iau parte la aceeasi fagaduinta in Hristos (Efeseni 3.6). Minunata binecuvintare! Cine poate sa o inteleaga pe deplin?



Putem noi intelege cad Dumnezeu fi trece cu vederea pe ingerii care-L inconjoara si este preocupat de unii ca noi? El vede in noi cel mai scump
obiect al dragostei Sale. El ni L-a dat pe Hristos ca viata a noastra, a trimis Duhul Sfint peste noi ca sa locuiasca in noi, ca intr-un templu si ca
sa ne lege cu El, Capul din cer, in timp ce noi sintem nca aici pe pamint. Ce chemare este aceasta! intr-adevar, cind un inger vrea sa stie ce
este intelepciune, ce este dragoste, ce este har, trebuie sa ne priveasca pe noi, cei iubiti, trebuie sa priveasca Adunarea.

in hotarirea Iui Dumnezeu, Adunarea Sa ocupa o pozitie atit de inaltd, incit deplina maretie a intelepciunii Sale poate fi descoperitd numai
prin ea. Creatia vizibila a fost, in acest sens, o introducere necesara sau o pregatire pentru creatia noua, cereasca. El, care a creat toate
lucrurile, a avut Adunarea in gindul Sau, nainte de-a incepe lucrarea. Acum puterile ceresti pot sa cunoasca intelepciunea Sa nespus de
felurita Tn noua Lui creatie. Probabil ca niciodata nu le-a trecut prin minte ca Creatorul lor S-ar putea cobori atit de mult sub nivelul lor, pentru
a gasi acolo, jos, printre noi, partasi potriviti ai bucuriei Sale (Coloseni 1.16). Acum ele recunosc in chemarea Adunarii la partasia cu Fiul lui
Dumnezeu (1 Corinteni 1.9) o dovada a unei intelepciuni noi a Creatorului lor, care intrece totul.

in ce tain& adinca isi cufunda ele privirea, cind vad ca Acela, care le tine prin Cuvintul puterii Sale, giseste placere in a-Si arata in fata ochilor
lor unitatea Sa cu aceia care odinioara erau despartiti de Dumnezeu si vrajmasi ai Sai, prin natura lor, dar care acum au fost apropiati prin
singele lui Hristos.

Dupa cum Cel Vesnic Si-a folosit odinioara poporul pamintesc pentru a vesti omenirii sfintenia cailor Sale, tot astfel foloseste acum Adunarea,
pe care a unit-o atit de minunat cu Hristos si i-a dat deja un loc in El, in lo-curile ceresti (Efeseni 2.6), pentru a vesti celor din cer calea
desavirsita a singurului Dumnezeu intelept. Dar sa fim atenti: celor din cer! Lumea nu invata nimic prin adevarata Biserica a lui Dumnezeu,
deoarece nu poate vedea si nu poate intelege lucrurile duhovnicesti. ingerii sint cei care doresc s& priveasca in lucrurile lui Hristos (1 Petru
1.12) si acestea le sint facute cunoscut prin Adunare. Desigur, daca mai exista ceva ce le poate trezi admiratia, pe linga minunea intruparii lui
Hristos si rezultatele acesteia, asa cum le vad acum in Persoana Hristosului inaltat, atunci trebuie sa fie faptul ca Dumnezeu Si-a ales niste
fiinte atit de slabe si de nevrednice, ca monumente ale dragostei Sale vesnice (Efeseni 2.7).

Deosebiri dintre iudaism si crestinism

Din nefericire, nu a fost pastrata in inima chemarea cereasca a Adunarii. De aceea au patruns deja foarte devreme in istoria Bisericii crestine
o multime de ele-mente iudaice in invatatura si practica. Chiar si Pavel a fost nevoit, in repetate rinduri, sa ia pozitie fata de unele invataturi
iudaice. Deoarece eroarea nedeose- birii dispensatiilor si a amestecarii harului cu legea au impinzit astazi aproape intreaga crestinatate si au
avut si au urmari distrugatoare pentru pacea fiecaruia si pentru marturia intregului, as dori in acest capitol, avind in vedere diversele
dispensatii, sa arat inca o data deosebirile fundamentale dintre iudaism si cresti-nism, dintre Israel si Adunarea lui Dumnezeu.

Israel a fost poporul pamintesc al lui Dumnezeu, o natiune pe pamint cu binecuvintari si sperante pamin- testi. Existenta si dainuirea acestui
popor isi are teme-lia in fagaduintele lui Dumnezeu date lui Avraam. De asemenea, acest popor a fost ales de la intemeierea lumii. A existat o
categorie deosebita de preoti si un Loc Sfint, material, in interiorul caruia aveau voie sa intre numai preotii, poporul raminind afara.
inchinatorul aducea animale ca jertfs, dar el insusi era exclus din prezenta lui Dumnezeu, prin perdeaua Locului Sfint. intregul sistem al
inchinarii si al slujbei sub lege era de natura exterioara. Pentru a participa la aceasta era suficient sa fii nascut in acest popor.

De aceea, adunarea lui Israel s-a compus din credin-ciosi si din necredinciosi; a fost o adunare amestecata, in care doar unii aveau credinta
adevarata, majoritatea fiind necredinciosi. Ceea ce i-a tinut laolalta pe cei cre-dinciosi si necredinciosi a fost paranteza nationala: ei
apartineau natiunii Israel, avind sperante comune pe acest pamint si un semn exterior comun - tdierea imprejur (circumcizia). Aceasta
natiune avea obligatia sa tina legea lui Moise, ca o conditie a primirii lor de catre Dumnezeu. Pe baza lucrarii lui Hristos, acest popor, sau mai
bine zis o ramasita din acest popor are un viitor, care insa este pe acest pamint, un viitor redus la durata imparatiei de o mie de ani a lui
Hristos.

Adunarea lui Dumnezeu sau crestinismul adevarat se afla in opozitie totald fatd de toate caracteristicile amintite ale poporului Israel, atit in
zilele trecute cit si in cele viitoare. Credinciosii care formeaza Adunarea au fost alesi Thainte de intemeierea lumii (Efeseni 1.4). Adunarea
insasi isi are temelia vesnic valabila in lucrarea implinita de mintuire a lui Hristos. Ea a fost consti-tuita fnsa prin coborirea Duhului Sfint (ca
urmare a mortii lui Hristos, a invierii si a Tnaltarii Sale la cer), iar madularele in parte au fost legate unele cu altele si fiecare la rindul sau cu
Capul slavit din cer, spre a forma un Trup.

Menirea acestei unitati organice, formata din credinciosi adevarati dintre iudei si dintre natiuni, este tot atit de cereasca cum sint si speranta
si binecuvintarile lor. Pentru ei ,perdeaua" s-a rupt: prin credinta ei au acces in cerescul Loc Preasfint al lui Dumnezeu (vezi Evrei 10.19-22).
Da, chiar mai mult, toti credinciosii adevarati formeaza ei insisi o casa duhovniceasca, templul lui Dumnezeu (Efeseni 2.19-22). Pe linga
acestea, toti, fara exceptie, sint preoti, o preotie sfinta si aduc jertfe duhovnicesti (1 Petru 2.4-5); aceasta inseamna ca ei toti au privilegiul si
destoinicia in Domnul Isus Hristos, de a se inchina lui Dumnezeu in duh si in adevar (loan 4.23-24). Ei nu stau sub lege, ci sub har (Romani
6.14). Legea nu este nici mijlocul pentru salvarea lor si nici ,regula lor de viata", norma pentru purtarea lor practica. Ei au murit impreuna cu
Hristos fata de lege (Galateni 2.19-20), pentru a trai o viata noua (Romani 6.4) si pentru a umbla in puterea Duhu-lui. Masura pentru aceasta
este Hristos Insusi. Ei nu spera intr-o restaurare si renastere nationald (cum se va intimpla cu Israel: Ezechiel 36 si 37), ci ei sint deja nascuti
din nou (loan 3.3-8) si asteapta revenirea lui Hristos (1 Tesaloniceni 4.15-18) care ii va duce din aceasta lume in slava lui Dumnezeu, da, in
casa Tatalui Sau (loan 14.2-3). Acolo, in acel loc de fericire supre-ma, unde Tatal si Fiul locuiesc din vesnicie, vor locui si ei - si nu numai
pentru o mie de ani, ci in toti vecii. Laudat fie Numele lui Dumnezeu Tatal si Numele Fiu-lui Sau, Domnul si Mintuitorul nostru Isus Hristos,
pentru asemenea har!

Maslinul

Mi se pare potrivit si necesar ca in acest capitol despre dispensatii sa mai atingem un subiect pe care apostolul il prezinta pe larg in capitolul
11 al epistolei catre Romani - viitorul lui Israel. El trateaza acolo o problema despre care chiar si crestinii au pareri foarte deosebite:

Are Israel un viitor?



Capitolele 9 pina la 11 constituie partea dispensationald a epistolei. In acestea, el prezinta felul de a lucra al lui Dumnezeu in céile Sale cu
Israel si cu natiunile ajungind in capitolul 11 sa vorbeasca despre un maslin altoit in care au fost altoite ramuri ale unui maslin salbatic. Ce
reprezinta aceasta imagine? Despre ce ne vorbeste maslinul altoit? Dar cel salbatic? Este maslinul altoit un simbol al Adunarii, al Bisericii lui
Dumnezeu? Nu este Biserica totusi doar o continuare a lui Israel, aflindu-se sub binecuvintari mai bune, cres-tine? Poate fi un credincios, in
final, totusi ,tdiat" si pierdut? Aceste intrebari arata clar ca o intelegere gre-sita a semnificatiei maslinului poate avea urmari fatale. De
aceea, as vrea sa ma opresc putin asupra acestui important capitol 11 din epistola catre Romani incercind sa dau raspunsuri clare, conform
Scripturii, la intrebarile mentionate. Cititorului Ti va veni cu atit mai usor sa le inteleaga, cu cit a fost pregatit mai bine prin cele spuse
anterior.

Nu mai are Israel nici o speranta?

In capitolul 9, apostolul schiteaza istoria trecutd a lui Israel, iar in capitolul 10, starea prezentd a acestui popor, care se caracterizeaza prin
neascultare si necredinta. Si pentru ca acest popor s-a lovit de Piatra de po-ticnire si de Stinca de cadere - de Hristos - si s-a lepadat de El
(capitolul 9.33), Dumnezeu Si-a retras mina pe care a intins-o cu bunatate acestui popor neascultator si impotrivitor, pentru a Se indrepta
spre aceia care nu au intrebat de El, spre natiuni (capitolul 10.20-21).

Israel a fost inlaturat pentru un timp ca natiune si a cazut prada judecatii lui Dumnezeu. Ne-am referit deja la aceasta: in perspectiva
mintuirii, Dumnezeu Se indreapta astazi catre toate popoarele de pe pamint, fara deosebire. Israel si-a pierdut pozitia deosebitad pe care o
avea pe pamint, de a fi martor al lui Dumnezeu, ca obiect al fagaduintelor Sale pe pamint. Da, el s-a facut vinovat in cea mai fnalta masura,
deoarece L-a rastignit pe Mesia, pe care i L-a trimis Dumnezeu, si a strigat: ,,Singele Lui sa fie asupra noastra si asupra copiilor nostri!" (Matei
27.25).

Nu mai are acest popor nici o speranta acum? Aceasta problema o trateaza, dupa cum am spus deja, capitolul 11 al Epistolei catre Romani.
Pe baza a ceea ce a facut acest popor, el, intr-adevar, nu mai are nici un fel de drepturi. A pierdut toate fagaduintele lui Dumnezeu legate de
conditii. Si totusi, pentru ca lui Dumnezeu nu-I pare rau de darurile si de chemarea facuta (versetul 29), pentru ca Dumnezeu a chemat acest
po-por cu un scop anumit (slavirea lui Hristos pe pamint si binecuvintarea pamintului) si intentiile Sale de har nu pot fi zadarnicite, Israel are
o sperantd. Acest lucru il arata clar raspunsul dat celor doua intrebari care se pun in versetele 1 si 11 din capitolul discutat.

La prima intrebare din versetul 1, , A lepadat Dumnezeu pe poporul Sau ?", apostolul raspunde categoric, inspirat de Duhul: ,Nicidecum!"
Chiar si faptul ca el insusi, Pavel, a fost un israelit din saminta lui Avraam si a fost mintuit, a dovedit clar ca Dumnezeu nu Si-a lepadat de tot
poporul. Nu L-a urit si el pe Hristos si a prigonit Biserica? Dar Pavel a avut parte de indurare, ,ca un model" dat ,celor care sint gata sa
creada in El, ca s& primeasca viata vesnicad" (1 Timotei 1.16). intoarcerea sa fara asemanare este desigur si o referire profetica la intoarcerea
ramasitei lui Israel la venirea Domnului in putere si in slava.

O ramasita din Israel

in indurarea Sa, Dumnezeu Si-a péstrat intotdeauna o rdmasitd din acest popor, chiar si in timpul de fatd, datoritd unei alegeri prin har
(versetul 5). Acest lucru este adevarat numai referitor la poporul Israel si la nici un alt popor de pe pamint. Nu ar trebui sa ne dea de gindit
acest lucru si sa ne smereasca? Ca exemplu pentru o ramasita din trecut sint dati prorocul llie si cei sapte mii de barbati care nu si-au plecat
genunchii Tnaintea lui Baal. Chiar si pe vremea lui Ahab, imparatul fara Dumnezeu, El Si-a pastrat oameni care l-au fost credinciosi si nu s-au
inchinat idolilor.

intr-adevér, tot timpul a existat in acest popor o rdmasita credincioasa, oricit de mult s-ar fi indepartat poporul de Dumnezeu. Asa a fost in
timpul stramutarii in Babilon. Sa ne gindim la Daniel si prietenii sdi aflati la curtea lui Nebucadnetar! Asa a fost pe vremea lui Ezra si a lui
Neemia, cind citeva zeci de mii s-au intors in tara fagaduita. Asa a fost si pe vremea lui Maleahi, o vreme a decaderii: ,,Atunci cei care se tem
de Dom-nul au vorbit adesea unul cu altul; Domnul a luat aminte la lucrul acesta si a ascultat; si o carte de aducere aminte a fost scrisa
fnaintea Lui, pentru cei care se tem de Domnul si cinstesc Numele Lui" (Maleahi 3.16).

Si cind a venit Domnul Isus pe pamint, Dumnezeu a gasit o ramasita in Israel, care ,astepta rascumpararea in lerusalim" (vezi Luca 2.38).
Zaharia si Elisabeta, pastorii de pe cimp, Simeon si Ana faceau parte din acea ramasita (Luca 1 si 2). Si in timpul de fata exista o ramasita din
acest popor. La inceputul marturiei crestine au fost salvati multi credinciosi dintre iudei si adaugati Adunarii (Faptele Apostolilor 2.47). Si asa
se Intimpla si astazi. lar cind Adunarea va fi rapita si, prin aceasta, va fi incheiata vremea harului, va fi pe pamint o ramasita credincioasa din
poporul Israel, care, pentru ca nu se va inchina ,fiarei" si chipului ei, va trece prin chinuri neinchipuite, dupa cum ne arata cartea Apocalipsei.

Faptul ca Dumnezeu a avut si va avea intotdeauna o ramasita din acest popor este deosebit de imbucurator, deoarece este o dovada a
bunatatii si a credinciosiei Sale, care nu pot fi trecute cu vederea. Dar acest fapt dovedeste de asemenea foarte clar ca Dumnezeu nu Si-a
lepadat poporul, chiar daca marea majoritate a cazut prada impietririi si adormirii, ca expresie a judecatii lui Dumnezeu. Prorocii Vechiului
Testament au prevestit si acest lucru (versetele 8-10).

impé&carea lumii

Raspunsul la a doua intrebare, cea din versetul 11, ,Au alunecat ei ca sa cada!", este tot atit de categoric: ,Nicidecum!" Aceasta vrea sa
spuna: ideea c& Israel s-a poticnit ca sa fie pierdut pentru totdeauna (acesta este aici sensul de a cidea) este falsa. Intr-adevar, ciderea lor a
constituit prilejul pentru a aduce neamurilor mintuirea, dar aceasta cadere s-a petrecut, cum aflam aici, ,ca sa faca pe Israel gelos". Nu
numai ca lepada-rea lui Israel nu a fost deplina, lucru aratat de primele zece versete, ci ea a fost doar pentru un timp; acest lucru il arata
textul biblic incepind cu versetul 11. Caci daca Dumnezeu, prin intoarcerea Sa spre pagini, vrea sa faca poporul Israel gelos, atunci desigur ca
nu o face pentru a-i lepada pentru totdeauna. Nu, odata i va primi din nou, fi va primi ca natiune si aceasta va fi ca ,viata dintre cei morti"
(versetul 15). Despre aceasta vorbesc profetii Ezechiel (capitolul 37.1-17 si 39.25-29) si Osea (capitolul 5.15 - 6.3) intr-un limbaj
impresionant, plin de imagini.



Apostolul pare sa aiba in fata istoria lui losif. In orice caz, ea este o frumoasa ilustrare a subiectului nostru. losif, dupa ce a fost lepadat de
fratii sai, aruncat in groapa si in temnita, a fost inaltat pe tronul lumii, a fost primul dupa faraon. Ridicarea sa a fost bogatia lumii, in timpul
celor sapte ani de belsug. Si cind fratii sai, in anii de foamete, s-au intors cu parere de rau la el, a fost ca ,viata din morti". La fel va fi cind
Israel, la sfirsitul zilelor, va fi reabilitat.

Toate acestea ne spun fnsa si noud, natiunilor, ceva peste care nu trebuie sa trecem. Caderea lui Israel este bogatia lumii, lepadarea lui,
impacarea lumii (vezi versetele 12 si 15). Sintem noi suficient de multumitori pentru faptul cd Dumnezeu a folosit caderea si lepada-rea lui
Israel ca prilej pentru a ne oferi noua, natiunilor, bogatia harului Sau? Aceasta se intelege, de altfel, prin impacarea lumii. Spre deosebire de
capitolul 5, versetul 10, Duhul Sfint nu vorbeste aici de impacare ca rod al lucrarii lui Hristos si prin aceasta de rezultatele adevarate, reale,
vesnice pentru fiecare individ, ci de impacarea ca expresie a cailor lui Dumnezeu in planul Sdu cu oamenii. Aici ea este rezultatul caderii lui
Israel. Nici pe departe nu este vorba aici de o presupusa ,impacare generald"! Aceasta este o invatatura de ratacire, care este straina intregii
Scripturi si impotriva ei.

Expresia ,impacarea lumii" arata o schimbare a dispensatei, o indreptare a lui Dumnezeu, in caile Sale cu oamenii, in spre natiuni, carora
pina atunci nu le-a acordat nici o atentie. Lui Dumnezeu, in harul Sau, I-a facut placere sa ia caderea si esuarea lui Israel ca prilej de a oferi
natiunilor, pe temelia lucrarii lui Hristos, lumina Evangheliei harului. ,Caderea lor a fost o bogatie pentru lume si imputinarea lor, o bogatie
pentru neamuri". intr-adevar, ce bogatie nemasurata a primit lumea p&gin& de odinioara prin lumina crestinismului! Astfel modul de a lucra al
lui Dumnezeu i-a adus pe cei din rindul natiunilor intr-o pozitie privilegiata, de care este legata insa si o serioasa responsabilitate. Pentru a
explica aceasta, apostolul foloseste imaginea unui maslin altoit, in care au fost altoite ramuri salbatice. Dar sa ascultam cuvintele Sfintei
Scripturi: ,lar daca cele dintii roade sint sfinte, si plamadeala este; si daca radacina este sfinta, si ramurile sint. lar daca unele din ramuri au
fost taiate si daca tu, care erai un maslin salbatic, ai fost altoit printre ele si ai fost facut partas radacinii si grasimii maslinului, nu te mindri
fata de ramuri; iar daca te mindresti, sa stii ca nu tu tii radacina, ci radacina te tine pe tine. Dar vei zice: »Ramurile au fost taiate, ca sa fiu
altoit eu.« Adevarat, ele au fost taiate din cauza necredintei, si tu stai in picioare prin credinta. Nu te ingimfa dar, ci teme-te! Caci daca
Dumnezeu n-a crutat ramurile firesti, nu te va cruta nici pe tine. Vezi deci bunatatea si asprimea lui Dumne-zeu: asprime fata de cei ce au
cazut si buna-tate fata de tine, daca ramii in bunatatea aceasta; altfel vei fi taiat si tu. Si chiar ei, daca nu staruie in necredinta, vor fi altoiti,
caci Dumnezeu poate sa-i altoiasca iarasi. Fiindca, daca tu, care ai fost taiat dintr-un maslin care din fire este salbatic si, impotriva firii, ai fost
altoit intr-un maslin bun, cu cit mai mult acestia care sint ramuri firesti vor fi altoiti in chiar maslinul lor? Fratilor, pentru ca sa nu va socotiti
singuri intelepti, nu vreau sa nu stiti taina aceasta: o parte din Israel a cazut intr-o impietrire, care va tine pina va intra plinatatea neamurilor.
Si in felul acesta tot Israelul va fi mintuit" (Romani 11.16-26).

Radacina

Pentru a intelege ce inseamna maslinul altoit este bine sa ne intrebam intli cine sau ce este radacina. De la radacina maslinul isi primeste
hrana si grasimea. Este Hristos radacina? Sau este Avraam? Ne apropiem de rezolvarea acestei intrebari, daca privim mai indeaproape ce se
spune despre ramuri.

Despre unele ramuri, nu despre toate, auzim ca au ramas in legaturd cu radacina. Ele au fost, prin natura lor, parte a maslinului. Dar apoi
auzim si despre altfel de ramuri, care, in ciuda faptului ca prin natura lor faceau parte din maslin, au fost taiate; daca Dumnezeu ar vrea, ele
vor fi din nou altoite in mé&slinul lor. Intre timp s-a mai intimplat si altceva: ramuri ale unui maslin salbatic au fost altoite printre ramurile
naturale. Acestea au acum parte, impreuna cu ramurile care au ramas in legatura cu maslinul, de radacina si grasimea maslinului.

Dar Hristos nu poate fi radacina maslinului. Nimeni nu este in mod natural in legdturd cu El. Acest lucru este absolut imposibil. El Tnsusi a
spus: ,Adevadrat, adevdrat va spun ca, daca grauntele de griu care a cazut pe pamint nu moare, ramine singur; dar, daca moare, aduce multa
roada" (loan 12.24).

Pe linga aceasta, Domnul Isus vorbeste in loan 15 despre Sine ca adevarata Vita si despre ucenicii Sai ca mladite. Cei care L-au recunoscut ca
Mesia pe pamint au fost mladite ale vitei. lata ce este important pentru discutia noastra: despre mladitele care nu aduc roada (adica ucenicii
care erau doar intr-o legatura exterioara cu El, care il marturiseau doar, fara a avea intr-adevar viatd), se spune ca vor fi ,taiate" (versetul 2),
dar nu se face nici cea mai mica aluzie la faptul ca ar fi altoite din nou. Din contra: ele sint aruncate in foc si ard (vezi in loan 15.6)!

Nu, Hristos nu este radacina, El este Vita. Dar nu poate fi Avraam radacina? Nu cu el sint in legatura in mod natural, cei care pe drept sint
numiti ramuri firesti (versetele 21 si 24)? Nu sint copiii lui Israel urmasii lui? Totul pledeaza pentru aceasta. Maslinul este numit maslinul lor
(versetul 24). Paginii nu au avut parte la acest maslin altoit, ale carui ramuri firesti sint israelitii. De aceea recunoastem cu usurinta in
maslinul salbatic o imagine a natiunilor, care erau in afara maslinului altoit.

Pomul fagaduintei

Maslinul altoit care produce ulei si a carui frunza nu se vestejeste este in sine insusi o imagine a binecuvintarii, dar el nu este in mod direct o
imagine a lui Israel; despre aceasta vorbesc mai mult ramurile sale firesti. Dar lui Avraam, radacina, i-au fost date fagaduinte: , Te voi face sa
devii un neam mare si te voi binecuvinta ...si toate familiile pamintului vor fi binecuvintate in tine" (Geneza 12.2-3). Si Galateni 3, versetul 14
ne spune: ,pentru ca binecuvintarea lui Avraam sa vind peste neamuri, in Hristos Isus ...". Putem spune deci: oriunde se intind fagaduintele
de binecuvintare pe care le-a dat Dumnezeu lui Avraam, acolo este maslinul altoit. Sau altfel spus, maslinul altoit este un simbol al posesiunii
fagaduintelor si al marturiei lui Dumnezeu pe pamint. El ne arata ,lantul neintrerupt al celor care au parte de fagaduinte in aceasta lume".
Astfel, el este pomul fagaduintei. El arata linia fagaduintei care merge de la Avraam la Hristos si continua pina la venirea Sa pentru a instaura
fmparatia pacii pe pamint.

Dupa aceasta ,pregatire", sa mai privim odata aliniatul citat din Romani 11 referitor la maslin si vom ramine uimiti de cit de natural si de
logic se incadreaza invataturile continute in linia generala a capitolului si de exactitatea cu care adeveresc ele ceea ce am vazut deja.

Radacina, Avraam, era sfinta, adica pusa deoparte pentru Dumnezeu. Si ramurile, urmasii sai firesti, au fost un popor pus deoparte pentru
Dumnezeu. In acest sens si ei au fost sfinti, Insd nu dupa firea (natura) lor, ci prin pozitia lor exterioard. Dar, in majoritatea lor, nu au



corespuns pozitiei in care i-a asezat Dumnezeu (1 Corinteni 10.5) si El a trebuit sa taie din ramurile maslinului altoit. Versetul 20 ne invata ca
,din pricina necredintei" s-a intimplat aceasta. Dar numai unele ramuri au fost tdiate. O parte a ramas in maslin, in posesia fagaduintelor -
ramasita despre care s-a vorbit in primele sapte versete si care acolo a fost numitd aleasa. in harul Sdu, Dumnezeu a avut intentia sa
introduca natiunile in linia fagaduintelor pentru pamint. Astfel a luat ramuri de la maslinul salbatic, ramuri care nu erau, ca Israel, intr-o
legatura naturala (fireasca) cu radacina, cu tatal celor credinciosi si i-a altoit ,impotriva firii" (harul de fapt este intotdeauna impotriva firii),
printre ramurile maslinului altoit. Astfel si cei dintre natiuni au devenit partasi radacinii si grasimii maslinului.

Responsabilitati

Aici vrem sa facem un scurt popas in trecerea noastra fugitiva peste imaginea profetica, pentru a medita putin la ea. Ajungind la prezentarea
figurativa a timpului de astazi, a dispensatiei harului, pare necesara introducerea unor consideratii de principiu pentru a intelege corect
imaginea, fnainte de a ne continua ,zborul".

A fi asezat intr-o pozitie privilegiata include neaparat si responsabilitate, anume aceea de a corespunde practic privilegiilor acordate. Dar a fi
intr-o pozitie privilegiata si a avea responsabilitate nu include neaparat ca fiecare sa aiba viata din Dumnezeu. Acest lucru adesea nu se
intelege si nu se deosebeste corect. Israel a facut parte din maslin, a posedat fagaduinte minuna-te si totusi marea majoritate a poporului a
fost necre-dincioasa. A face parte din maslin nu Tnseamna nici-decum a sta in legatura vie cu Dumnezeu. Desigur, Dumnezeu este indelung
rabdator si, in indelunga Sa rabdare, a suportat mult timp aceasta stare, pentru a-i pune la incercare. Dar in final a intervenit cu judecata si a
taiat unele ramuri.

in schimb, a adus acum oameni dintre p&gini in locul binecuvintérilor pdmintesti, deschizindu-le stavilarele harului S&u si I&sind s& li se
vesteasca Evanghelia. Acele natiuni care au recunoscut si recunosc crestinismul, deci neaga a fi mahomedani, iudei sau altceva de felul
acesta, cel putin aparent, sint raspunzatori pentru ceea ce le-a incredintat Dumnezeu. Despre aceasta vorbeste altoirea in maslin. Dar
aceasta nu inseamna ca toti sint intr-adevar nascuti din nou si sint adevarati copii ai lui Dumnezeu. Desigur ca astazi fac parte din maslin si
cei care formeaza adevarata Biserica a lui Dumnezeu, dar nu numai acestia. Toti crestinii botezati, toti care recunosc chiar si numai in
aparenta crestinismul si prin su-punerea la botezul crestin neaga a fi iudei sau pagini, fac parte din maslin. Ei se afla in locul binecuvintarii si
al privilegiilor, au devenit partasi grasimii maslinului.

Deci nu este vorba aici de Adunarea lui Dumnezeu, ci este o chestiune a recunoasterii, a posedarii fagaduintelor si a marturiei lui Dumnezeu
aici, pe pamint. Si cine il recunoaste pe Hristos se afla cu numele pe principiul credintei. Dar aceasta presupune responsabilitatea de a trai
conform acestui principiu. Au corespuns crestinii, ramurile salbatice altoite Tn maslin, acestei responsabilitati? Trdiesc ei dupa principiul
credintei? Daca Dumnezeu n-a crutat ramurile firesti, pe israelitii necredinciosi, va cruta atunci crestinismul necredincios, care are o
responsabilitate cu mult mai mare?

De aceea se vorbeste si in legatura cu el de posibilitatea unei taieri. Din Trupul lui Hristos niciodata nu va fi taiat nici un madular, din maslin
insa se taie ramuri; si acest lucru s-a intimplat deja cu Israel, in multimea sa. De aceea, cit de serioase sint avertizarile pentru cei dintre
natiuni, sa nu se faleasca si sa nu se Ingimfe! Caci, daca nu ramin in bunatatea lui Dumnezeu, vor fi taiati si ei. Astfel, acest loc nu vorbeste
nicidecum faptul ca cei credinciosi, in final, totusi s-ar putea pierde, ci despre faptul ca acei crestini care recunosc adevarul, insa fara a avea
viata din Dumnezeu, sint indepartati fara putinta de intoarcere in sfera binecuvintarilor, in care au fost adusi prin bunatatea si grija lui
Dumnezeu. Sa ne amintim: pentru ei nu mai exista altoire! Cu Israel lucrurile stau altfel. Concluzionind aceste fnvataturi principiale, putem
preciza ca in aceasta imagine nu este vorba de binecuvintarile duhovnicesti ale fiecarui credincios in parte, ci de caile lui Dumnezeu cu
oamenii, cum a dat la o parte Israelul ca popor si S-a intors catre natiuni; si este vorba de responsabilitatea acelora care au venit in locul
binecuvintarii si al fagaduintelor pamintesti.

Si cu aceasta dorim sa conducem spre sfirsit zborul nostru deasupra scenei profetice. Daca Dumnezeu nu a crutat ramurile firesti, nu le va
cruta nici pe cele altoite impotriva firii. Ca El va tdia pe acei adepti crestini lipsiti de viata ,care nu au corespuns responsabilitatii lor, nu este
spus aici in mod direct. Alte locuri insa arata aceasta (de exemplu Matei 24.45 - 25.30). Cind adevarata Adunare va fi deja in cer, Domnul Isus
va varsa din gura Sa "marturia crestina in ultima ei faza, negasind-o ,.nici rece nici in clocot" (Apocalipsa 3.16).

Altoirea din nou a lui Israel

Maslinul va continua sa existe si taierea recunoasterii crestine cazute va netezi drumul pentru realtoirea lui Israel. lar dupa cum crestinismul
nu a ramas in credin-ta (si mai putem pune la indoiala acest lucru, cind vedem starea lui de astazi?), tot astfel Israelul nu va ramine in
necredinta. Ramurile firesti vor fi altoite din nou in maslinul lor, ,caci Dumnezeu poate sa-i altoiasca iarasi". Si deodata, apostolul lasa
deoparte limbajul metaforic si vorbeste direct si deschis despre viitorul lui Israel: ,Fratilor, pentru ca sa nu va socotiti singuri intelepti, nu
vreau sa nu stiti taina aceasta: o parte din Israel a cazut intr-o impietrire, care va tine pina va intra plinatatea neamurilor. Si in felul acesta tot
Israelul va fi mintuit..." (versetele 25-26).

Timpul de astazi, vremea harului, se caracterizeaza prin aceea ca o parte din Israel - tocmai cu exceptia ramasitei existente - a cunoscut o
impietrire; acest fapt nu va ramine fnsa asa. Cind va fi intrat numarul deplin al natiunilor, adica numarul celor care se lasa mintuiti din rindul
popoarelor pamintului, formind Adunarea lui Dumnezeu, atunci Dumnezeu, dupa rapirea celor credinciosi din vremea de acum (1 Tesaloniceni
4.17), Se va intoarce din nou spre Israel si va relua legaturile cu el. ,Salvatorul va veni din Sion si va indeparta nelegiuirile de la lacov"
(versetul 26). Aceasta se va intimpla cind Domnul Isus va veni cu putere si cu o mare slava, in chip vazut din cer pe pamint (citeste in Matei
24.27-31; Apocalipsa 19.11). ,Si in felul acesta tot Israelul va fi mintuit."

Expresia tot Israelul nu spune ca fiecare israelit in parte, care va trai in timpul acela, va fi mintuit; noi stim ca partea majoritara a poporului
va fi necredin-cioasa, se va inchina lui Antihrist si va pieri in judeca-ta. Nu, aceasta expresie spune ca Israelul, ca intreg, ca natiune, va fi
mintuit. Astazi lucrurile stau altfel: Domnul mintuieste persoane individuale din lume si le adauga Adunarii. Am atras deja atentia asupra
capitolului 2 din Faptele Apostolilor, versetul 47. Atunci insa Israelul, in intregul sau, va fi mintuit. Si totusi este vorba in sens absolut doar de
0 ramasita care va fi mintuita; citim in capitolul 9, versetul 27: ,Chiar daca numarul fiilor lui Israel ar fi ca nisipul marii, numai ramasita va fi
mintuita." Din ,intregul Israel", ,numai ramasita" va fi mintuita! Aceasta dezvaluie un princi-piu pe care il vom relua la sfirsitul cartii: in ochii



lui Dumnezeu ramasita tine locul intregului popor. Cu aceasta Dumnezeu pune in legaturd toate drepturile si indatoririle.

Si un alt subiect, care nu rareori este confundat sau amestecat cu Adunarea lui Dumnezeu, va fi reluat tot mai tirziu - Noul Legamint, pe baza
caruia, Dumnezeu fsi va binecuvinta din nou poporul pamintesc.

Fata de Evanghelie, israelitii sint inca vrajmasi. Aceasta este spre binele nostru, ne spune versetul 28, permitindu-ne noua sa intram sub
gratiere. Cu toate acestea, Dumnezeu inca i iubeste, datorita stramosilor lor. Nu, El nu Si-a lepadat poporul, de aceea Israel va capata
indurare (versetul 31). Lui Dumnezeu nu-l pare rau de darurile harului Sau (despre care este vorba in capitolul 9, versetele 4 si 5) si nici de
chemarea Sa (despre care este vorba de asemenea in capitolul 9, versetul. El vrea sa binecuvinteze faptura pacatoasa si El va implini ceea ce
are de la inceput in inima Sa. Ultimele versete spun cu o claritate deosebitd ca aceasta se poate face numai pe temeiul harului Sau
nemarginit.

Nu putem intelege bine, dupa toate aceste ginduri si cai minunate ale lui Dumnezeu, de ce apostolul, la sfirsitul capitolului 11 si cu aceasta la
sfirsitul acestei parti a Epistolei catre Romani, izbucneste intr-o cintare de lauda despre intelepciunea si cunoasterea lui Dumnezeu? ,Caci din
El, prin El si pentru El sint toate." Din inima, fiecare suflet credincios va participa la cintarea de lauda pentru Dumnezeu: A Lui sa fie slava in
veci! Amin.

Capitolul 3 - Adunarea ca Trup al lui Hristos

Daca in capitolul intii am reusit - asa sper cel putin - sa dobindim o anumita privire de ansamblu asupra felului de a lucra al lui Dumnezeu in
diferitele dispensatii, asupra originii, esentei si a menirii Adunarii lui Dumnezeu, as dori ca, fhainte de a ne opri la stringerea laolalta a
Adunarii, sa privim mai indeaproape caracterele diferite ale Adunarii, asa cum le prezinta Sfinta Scriptura, cu ajutorul a patru simboluri.

Daca Dumnezeu foloseste imagini pentru a ne prezenta clar gindurile Sale, atunci aceste imagini sint, fatd de comparatiile noastre, foarte
precise si nimerite, pline de intelepciune dumnezeiasca si care nu ,schiopateaza". Noi insa ar trebui sa nu amestecam diferitele imagini pe
care Dumnezeu le da despre acelasi lucru pentru a ne da invataturi diferite, cum din nefericire facem deseori! Un trup nu este o casa, o
lumina nu este o mireasa! Este aceeasi Adunare, dar prezentata de fiecare data sub alt aspect. Astfel Scriptura nu vorbeste de madulare ale
unei biserici sau ale Bisericii, ci de madulare ale Trupului lui Hristos.

Sa ludam Tnca un exemplu pentru a face mai clara aceasta problema, deoarece unii cred ca, daca Aduna-rea este Trupul lui Hristos, nu poate fi
in acelasi timp si Mireasa lui Hristos. Cel credincios este desemnat in Sfinta Scriptura prin diferite nume: el este un copil al lui Dumnezeu, un
fiu al lui Dumnezeu, un sfint, un ucenic al Domnului etc. Dar copil nu este acelasi lucru cu fiu, un sfint nu este acelasi lucru cu un ucenic.
Poate fi vorba de aceeasi persoana, dar caracterul ei este de fiecare data altul. Pentru a recunoaste privilegiile si responsabilitatile acestei
persoane, este necesar a intelege pozitia in care o vede Dumnezeu. Tot asa este cu Adunarea lui Dumnezeu. Dumnezeu a adus-o in diverse
relatii cu Sine si cu Fiul Sau, iar pentru a ne face sa intelegem aceste relatii duhovnicesti, El foloseste diferite simboluri sau denumiri
metaforice.

intr-o multime de locuri din epistolele nou-testamentale, Adunarea ne este prezentatd ca Trup al lui Hristos. Cu ajutorul imaginii corpului
uman, Duhul Sfint doreste s& trezeasca in noi ideea unei unitéti si a unei legaturi strinse. Ce este trupul nostru in domeniul firesc? in general
intelegem prin acesta fiecare parte care nu este capul nostru; nu ne putem imagina un corp fara cap, dupa cum nu ne putem imagina nici un
cap fara corp. In imaginea Trupului lui Hristos ne este prezentatd Adunarea in legatura ei dumnezeiasca, in minunata ei unitate cu Hristos,
Capul din cer. Acest lucru I-am vazut atunci cind ne-am oprit la Efeseni 2.

Prin ce nu este format Trupul

Prin ce s-a format Trupul lui Hristos? Uneori, pentru a explica un lucru, este foarte util a lamuri ce nu este acel lucru, de aceea sa ne gindim
prin ce nu se obtine aceasta unitate, fapt care ne-ar aduce lumina in problema pe care o tratam!

- Nu prin credinta personala a omului. Desigur, credinta este o conditie indispensabild pentru a avea parte de aceasta binecuvintare, dar
cre-dinta este conform caracterului sdu, un lucru personal si nu uneste. Credinta a existat, dupa cum am vazut, si in epoci anterioare, dar
Trupul lui Hristos nu a existat.

- Nu prin primirea vietii noi. Viata dumnezeiasca au avut si credinciosii din Vechiul Testament, de asemenea ucenicii Domnului, inaintea
mortii si a invierii Sale. Si totusi in acea vreme inca nu exista Adunarea lui Dumnezeu, Trupul lui Hristos.

- Nu prin intruparea lui Hristos (ca om). Este o idee cu totul gresita ca Domnul Isus, prin intruparea Sa, S-a facut una, s-a legat cu omenirea
cazuta in pacat. Ca Om pe acest pamint a fost, cum se arata in loan 12.24, adevaratul bob de griu, si ca atare singur: El nu S-a facut una cu
noi in starea noastra decazuta.

Conditii dumnezeiesti pentru formarea Trupului

inainte ca Adunarea s& poatd exista, Domnul Isus trebuia s& guste moartea, bobul de griu trebuia sd cadd pe pamint si s& moara. Prin
fnvierea lui Isus Hristos dintre cei morti, Dumnezeu confirma c& a fost satis-facut pe deplin prin lucrarea Fiului S&u. In timpul urmatoarelor
patruzeci de zile, in care Domnul S-a prezentat alor Sai prin multe semne sigure ca este viu, fiind vazut de ei si vorbind despre lucruri
privitoare la imparatia lui Dumnezeu (Faptele Apostolilor 1.3), Duhul Sfint inca nu era pe pamint; citim in loan 7.39: “caci Duhul Sfint Tnca nu
era, fiindca Isus nu fusese inca slavit". Abia cind Domnul Isus a fost primit in cer si a fost incununat cu cinste si cu slava, s-a implinit
fagaduinta Tatadlui, Duhul Sfint a fost trimis peste ai Sai. Dupa cum am vazut, aceasta s-a petrecut in ziua Cincizecimii. A fost ora de nastere a
Adunarii: prin coborirea Duhului Sfint s-a constituit Trupul lui Hristos, aceasta minunata unitate, despre care citim la 1 Corinteni 12, versetul
13.



Daca vorbim despre conditiile necesare pentru formarea Trupului si constatam, Thainte de toate, ca numai prin intruparea lui Hristos, oricit de
neinteles ar fi aceasta, nu s-a putut forma Trupul, atunci mai adaugam ca intruparea Domnului nostru a fost, bineinteles, una dintre conditiile
esentiale: daca ar fi ramas in slava Sa ca Dumnezeu, niciodata nu ar fi putut exista o unire cu El.

Botezul cu Duhul Sfint a fost cel care (potrivit invataturii din 1 Corinteni 12) i-a unit pe cei credinciosi intr-un Trup. Sa recapitulam pe scurt
cele amintite pind acum:

- Nu putea sa existe un Trup Thainte ca Hristos, Capul, sa fie in cer.
- Adunarea nu putea sa aiba un inceput Tnainte de a avea loc botezul cu Duhul Sfint in ziua Cincizecimii.
Mentionarea in patru epistole

in Faptele Apostolilor, in relatarea inspiratd despre Biserica de la Tnceput, nu gasim inca invatatura despre Trupul lui Hristos, Tns& intilnim
faptul in sine. In capi-tolul 9 insa, cind Isus se arata lui Saul, remarcam o pretioasa aluzie la acest minunat adevar: in cuvintele ,Saule, Saule,
pentru ce Ma prigonesti?" (El nu spune: ,De ce imi prigonesti ucenicii?" compara cu Faptele Apostolilor 9.4), Domnul Se face in chip minunat
una cu ai Sai Prigonind pe poporul S&u, Saul il prigonea pe Domnul insusi. Prin forma intrebarii Sale, El face aluzie la adevarul ca cei
credinciosi ai Sai de pe pamint sint o parte din El insusi.

invatatura despre Adunare ca Trup al lui Hristos ne este dat3 n patru epistole ale lui Pavel din Noul Testament: in Epistola citre Romani, in
intfia epistola catre Corinteni si in epistolele catre Efeseni si Coloseni. Pe cind in epistola catre Efeseni vedem Adunarea in rostul ei vesnic,
dupa hotarirea lui Dumnezeu si cu aceasta, pozitia ei slavita in Hristos, in epistola catre Coloseni este prezentata mai mult slava Capului in
cer. Este voia lui Dumnezeu ca splendorile morale ale Capului sa fie prezentate in Trup aici pe pamint, in timpul de fata. De aceea apostolul
descrie slava acestei ,taine" cu remarcabila expresie care este totodata cuvintul cheie pentru intreaga epistola: ,Hristos in voi, nadejdea
slavei" (capitolul 1.27). Prima mentionare a Trupului lui Hristos se afla la Romani 12.4-5, mentiune catre care vrem sa ne intoarcem putin:
,Caci, dupa cum in trup avem mai multe madulare si madularele n-au toate aceeasi lucrare, tot asa si noi, fiind multi, sintem un singur Trup
in Hristos si fiecare Tn parte madulare unii altora." (Romani 12.4-5)

O imagine usor de inteles! Dupa cum noi avem in corpul nostru omenesc mai multe madulare care formeaza impreuna un trup, tot asa noi, ca
oameni credinciosi, sintem madulare unii altora, dar formam impreund acel singur Trup in Hristos. Noi - aceasta ii are in vedere pe toti
crestinii adevarati. Si dupa cum madularele trupului nostru firesc indeplinesc diverse lucrari si functii, tot astfel si madularele Trupului lui
Hristos au de indeplinit diferite lucrari. La acest punct important ne vom referi intr-un capitol viitor, cind ne vom ocupa de darurile pe care
le-a dat Domnul ,0amenilor", Adunarii Sale (Efeseni 4.8).

Legatura credinciosilor intre ei este ideea dominanta a acestui loc din Epistola catre Romani: eu nu pot sa ma descurc fara tine si nici tu fara
mine. Ceea ce ne uneste nu este o invatatura sau o oarecare marturie de credinta, ci Duhul Sfint, dupa cum vom vedea indata.

Botezati ca sa alcatuim un singur Trup

in 1 Corinteni 12.12-13, intiinim pentru a doua oard in aceastd epistold adevarul despre acest singur Trup, dupa ce in capitolul 10 este
amintitéd pe scurt in legaturd cu Masa Domnului: , Caci, dupa cum trupul este unul si are multe madulare, dar toate madularele trupu-lui,
macar ca sint mai multe, sint un singur trup, tot asa este si Hristos. Caci printr-un singur Duh, noi toti am fost botezati intr-un singur Trup, fie
iudei, fie greci, fie robi, fie liberi; si toti am fost adapati dintr-un singur Duh." (1 Corinteni 12.12-13)

Pentru a prezenta unitatea credinciosilor, cu toata diversitatea si varietatea lor personala, apostolul Pavel foloseste aici din nou imaginea
corpului uman. Dupa cum trupul firesc. in ciuda faptului ca este format din madulare multe si variate, formeaza un organism legat, tot astfel
si Adunarea este un intreg armonios, o unitate organica si Tnnobilata cu diverse daruri, pe care Duhul le imparte dupa cum voieste. Asupra
acestor daruri vom zabovi intr-un capitol viitor. Atit de strinsa este legatura dintre Cap si Trup, incit Hristos si Adunarea poarta un singur
nume: ,Hristos" (,tot asa este si Hristos"). Noi nu am fi indraznit sa exprimam astfel acest lucru, ci am fi spus. cu siguranta: ,tot asa este si
Adunarea". Minunat har al lui Dumnezeu! Dumnezeu priveste pe Hristos si Adunarea ca pe un om tainic, ca-re, desi are multe madulare, este
in mod desavirsit una. Adunarea este facuta una cu El si aceasta pentru ca ,printr-un singur Duh, noi toti am fost botezati intr-un singur Trup,
fie iudei, fie greci, fie robi, fie liberi; si toti am fost adapati dintr-un singur Duh". in acest Trup au luat sfirsit toate deosebirile religioase si
sociale; Hristos este ,totul si in toti" (Coloseni 3.11).

A fi botezat intr-un Duh (sau Tn puterea unui Duh) nu ihseamna a primi viata dumnezeiasca. Acest botez nu este daruit, dupa cum am vazut
deja, unor necre-dinciosi morti, ci acelora care sint deja inviati. Duhul Sfint, pe care Dumnezeu L-a trimis pe pamint in ziua Cincizecimii, ca
raspuns la lucrarea implinita a Fiului Sau. i-a unit pe credinciosii adevarati cu Hristos in slava si pe credinciosi intre ei. Ce i-a facut deci pe
credinciosi madulare Tn Trupul lui Hristos? Botezul cu Duhul Sfint! Nicidecum botezul in apa; acesta este un lucru pur personal (.fiecare din
voi sa fie botezat": Faptele Apostolilor 2.38), el este o ingropare ce are loc in moartea lui Hristos (Romani 6.2-3).

Exista vreo diferenta intre ,am fost botezati de un singur Duh intr-un singur Trup" si ,am fost adapati dintr-un singur Duh"? Ce inseamna
aceste expresii? indraznesc s& dau urmatoarea explicatie referitor la ce inseamna aceste expresii. ,De un singur Duh" arata clar influenta
dumnezeiasca, puterea aflata in actiune in lucrarea tainica, care este ,botezul cu Duh Sfint" (desi Duhul Sfint este, bineinteles, in mod
absolut Dumne-zeu, o Persoana a Dumnezeirii). ,,Ca sa alcatuim un singur Trup" arata in schimb rezultatul care trebuia obtinut si care s-a
obtinut. ,,Am fost adapati dintr-un singur Duh " mi se pare ca arata calea (felul si modalita-tea) prin care a fost obtinut acest rezultat. Cuvintul
gre-cesc potizo inseamna a adapa, a da de baut. Propozitia ,Si toti am fost adapati dintr-un singur Duh" spune deci: noi toti am fost condusi
ca sa bem acel singur Duh, Duhul Sfint. Cred ca nu este vorba doar de o insufletire, de una si aceeasi convingere, ci presupun ca este vorba
de primirea personala a Duhului Sfint. Poate fi o aluzie la loan 7.37-39, versete de care ne-am ocupat deja. Acolo rezultatul era ca riuri de apa
vie vor curge din trupul fiecaruia. Aici rezultatul este ca fiecare credincios in parte, prin primirea personalda a Duhului Sfint, va fi addaugat
acelui singur Trup, Trupul lui Hristos.



Versetul 13 din 1 Corinteni 12 este o afirmatie absoluta facuta la timpul trecut si desemneaza un proces incheiat in trecut: ,Caci printr-un
singur Duh, noi toti am fost botezati intr-un singur Trup ... si toti am fost adapati dintr-un singur Duh." Aceasta ma conduce la observatia ca
nu in fiecare zi exista din nou un botez cu Duh. Trupul nu este alcatuit intotdeauna din nou. Domnul Isus a vorbit despre aceasta in Faptele
Apostolilor 1.5, iar faptul in sine s-a petrecut in ziua Cincizecimii (Faptele Apostolilor 2). La inceput doar credinciosii dintre iudei au format
Adunarea. in Faptele Apostolilor 8 si 10 sint introdusi apoi credinciosii dintre samariteni si dintre natiuni. Trupul lui Hristos si-a obti-nut forma
intentionata si deplina abia atunci cind si credinciosii dintre natiuni au fost introdusi in acest intreg. De aceea spune apostolul: ,fie iudei, fie
greci". Dar aceasta adaugare de mai tirziu niciodatd nu este numita in Sfinta Scriptura ,botezul cu Duhul Sfint", ci pecetluire si ungere
(citeste in 2 Corinteni 1.21-22; Efeseni 1.13-14; 4.30; 1 loan 2.20). Credinciosul care se bazeaza astazi, in vremea harului, prin credinta, pe
lucrarea lui Hristos, primeste in mod personal Duhul Sfint, fiind pecetluit sau uns cu El. Este acelasi Duh Sfint; si prin faptul cd Dumnezeu
Duhul Sfint locuieste acum in trupul celui credincios ca intr-un templu (1 Corinteni 6.19), acesta devine un madular al Trupu-lui lui Hristos.
Privilegiu nemasurat!

Faptul ca Scriptura evita folosirea expresiei botezul cu Duhul Sfint pentru adaugarea si a altora, personal, dupa ziua Cincizecimii, se poate
vedea in citeva exemple din cartea Faptele Apostolilor:

,,»Pocditi-va«, le-a zis Petru, »si fiecare din voi sa fie botezat in Numele lui Isus Hristos, spre iertarea pacatelor voastre; si veti primi darul
Sfintului Duh«" (citeste in Faptele Apostolilor 2.38).

L~Acestia s-au coborit si s-au rugat pentru ei ca sa primeasca Duh Sfint. Caci nu se coborise inca peste nici unul dintre ei, ci fusesera numai
botezati pentru Numele Domnului Isus" (capitolul 8.15-16).

,In timp ce Petru spunea cuvintele acestea, Duhul Sfint S-a coborit peste toti cei ce ascultau Cuvintul" (capitolul 10.44).

LAici a Intilnit citiva ucenici si le-a zis: »Ati primit voi Duh Sfint cind ati crezut?« ... Cind si-a pus Pavel miinile peste ei, Duhul Sfint a venit
peste ei" (capitolul 19.1, 2, 6).

Am fincercat s& arat ca botezul cu Duhul Sfint a fost un eveniment unic, prin care a fost constituit Trupul lui Hristos pe pamint, si ca toti
credinciosii, din toate timpurile urmatoare, au parte de aceasta binecuvintare, prin primirea personald a Duhului Sfint. Poate este necesara,
pentru continuarea explicatiei, adaugarea unei imagini pe care a folosit-o in acest scop un slujitor al lui Dumnezeu, care nu de mult a plecat
acasa.

Sa ne imaginam o frumoasa zi de vara, fara vint si un lac linistit. Pe malul lacului creste trestie, destul de deasa, astfel ca unele fire patrund
pina la mijlocul lacu-lui. S& aruncam acum o pietricica in mijlocul lacului. Aceasta se scufunda, iar pe suprafata apei ia nastere un val care se
intinde in mod concentric. Aruncarea acestei pietre poate sa corespunda zilei Cincizecimii, iar valul, la inceput mic, simbolizeaza mica ceata
din odaia de sus, pe cei o suta douazeci.

Sa ne intoarcem la imagine: cercul insa se largeste repede si ajunge la trestie, pe care o cuprinde. Si in timp ce valurile concentrice se intind
tot mai mult si ajung la mal, cuprind tot mai multe plante si in final pe toate. Tot astfel, fiecare suflet salvat prin credinta in Hristos si
pecetluit cu Duhul Sfint este introdus in botezul Duhului Sfint. Nu este de fiecare data un botez nou, dar toti cei pecetluiti au parte de aceasta
binecuvintare, fac parte din aceeasi unitate minunata.

Trupul lui Hristos sub aspectul sau temporar

Acum este timpul sa aratam ca adevarul despre Trupul lui Hristos ne este prezentat in Scriptura sub trei aspecte: unul temporar, unul local si
unul vesnic.

Din cercetarea capitolului 12 din 1 Corinteni am invatat deja ca toti credinciosii impreuna formeaza Trupul lui Hristos; dar acum fac o
completare importanta: toti credinciosii care traiesc pe pamint intr-un anumit timp, intre ziua Cincizecimii si rapire. Dupa felul de exprimare
al apostolului din 1 Corinteni 12, nu reiese gindul ca o parte a Trupului este in cer si alta pe pamint. Ca el se gindeste numai la credinciosii in
viata si nu la cei plecati acasa, in Paradis, o dovedeste clar expresia din versetul 26: ,Si daca un madular sufera, toate madularele sufera
impreuna cu el ...", deoarece in cer nu mai suferd nici un madular. Cei adormiti nu fac parte din Trupul lui Hristos pe pamint, tot astfel cum
recrutii concediati sau rezervistii nu fac parte din trupa activa. Trupul care, dupa cum ne amintim, a fost Templul Duhului Sfint, este acum in
mormint si cade prada putrezirii. Prin locuirea Duhului Sfint in trupul celui credincios, acesta a devenit un madular al Trupului lui Hristos, dar
acum acest cort este ,desfacut" (2 Corinteni 5.1)

[In nici un moment al existentei sale pe pamint. Trupului lui Hristos nu-i lipseste nici un madular. Un trup incomplet, adicd mutilat, nu face
parte din invatatura Scripturii despre Adunarea lui Dumnezeu. De aceea sa nu ne rugam ca Domnul s& mai ,adauge madulare" Trupului Sau.
Trupul este, in ce priveste madularele sale, dupa gindul lui Dumnezeu, intact si complet. Ca el insa creste cu cresterea pe care i-o da
Dumnezeu si la anumite prilejuri actioneaza, este in mod evident invatatura Scripturii. Aceste doua lucruri insa nu le-ar putea face daca i-ar
lipsi unele madulare. De aceea nu este lipsit de importanta faptul ca Scriptura vorbeste numai atunci de madularele Trupului, de incheieturi si
legaturi, cind Trupul este prezentat ca intreg, existind pe pamint:

.... Sa crestem in toate pina la Cel care este Capul, Hristos. Din El, tot Trupul, bine alcatuit si strins legat, prin ceea ce da fiecare incheietura,
isi face cresterea potrivit cu lucrarea fiecarei parti in masura ei si se zideste in dragoste" (Efeseni 4.15-16).

.Netinindu-se strins de Capul, din care tot Trupul, hranit si strins unit, prin incheieturi si legaturi, creste cu cresterea lui Dumnezeu" (Coloseni
2.19).]

Bineinteles ca toti cei adormiti din vremea harului, care astazi de asemenea sint ,in rezerva", vor fi cu totii prezenti in ziua ,mobilizarii
generale", Cand Domnul Isus va reveni pentru rapirea Miresei, atunci toti vor face parte din Trupul lui Hristos sub aspectul sau vesnic. Dar
cind este prezentat Trupul lui Hristos pe pamint, atunci cei adormiti nu fac parte din el.



Acest mod de a privi Trupul I-am putea numi deci aspectul sau temporar. El ne arata ce este Trupul lui Hristos si cum trebuie sa-I reprezinte
credinciosii Tn aceste vremuri. Acest aspect este important nu numai in ceea ce priveste plinatatea Trupului lui Hristos in fiecare moment al
existentei sale pe pamint, ci si intr-o perspectiva care atinge puternic si viata de legatura frateasca: Scriptura nu cunoaste adunari locale
independente unele de altele. Ca exista adunari locale, de acest fapt ne vom ocupa indata; ele Tnsa nu sint independente unele de altele,
deoarece toate formeaza impreuna acel unic Trup al lui Hristos pe pamint. Indiferent unde pe pamint Trupul isi gaseste o expresie vizibila
(acesta este un alt aspect), el creste cu creste-rea lui Dumnezeu. Toti credinciosii in viata apartin acestui Trup al lui Hristos. Acest Trup creste
prin aceea ca fiecare credincios in parte in calitate de legaturd si incheietura implineste functiile care fi sint transmise de Cap. Aici nici un
madular nu poate spune despre cela-lalt: ,N-am trebuinta de tine". Eu nu ma pot descurca fara tine si tu nu te poti descurca fara mine. Si
chiar daca tu ai locui la Polul Nord si eu la Polul Sud, aceasta nu schimba cu nimic acest principiu - atit de mult sintem un Trup in Hristos.
Aceasta a fost si invatatura din 1 Corinteni 12. Si daca un madular nu poate spune despre celalalt: ,N-am trebuinta de tine" (vezi 1 Corinteni
12.21). cu cit mai putin poate spune atunci o adunare locala despre alta, ca nu are trebuinta de ea!

Independenta nu este niciodatd un principiu dumnezeiesc. in calitate de m&dulare. Dumnezeu ne-a ficut dependenti de Hristos, Capul
Trupului si ne-a facut dependenti si unul de celalalt. Nici in rinduiala creatiei lui Dumnezeu nu stapineste niciodata principiul independentei,
din moment ce El ne-a dat tuturor viata, suflarea si toate lucrurile (Faptele Apostolilor 17.25). A pretinde independenta in lucrurile
duhovnicesti, In ultima instanta nu este altceva decit liberalism si incapatinare.

Ca o ,adunare locald" ar putea actiona conform altor principii decit alta adunare este un fapt care nu se potriveste deloc cu gindurile si cu
duhul Sfintei Scrip-turi. Daca apostolul Pavel a fost folosit de Dumnezeu pentru a arata rinduiala in Adunare (si acesta este cazul in prima
epistola catre Corinteni), atunci el nu scrie numai catre Biserica lui Dumnezeu care este in Corint, ci si tuturor care cheama in vreun loc
Numele lui Isus Hristos, Domnul lor si al nostru (citeste in 1 Corinteni 1.2). Ce le-a scris credinciosilor din Corint este valabil in aceeasi masura
pentru fiecare dintre aceia care il recunosc pe Hristos ca Domn, indiferent de adunarea locald de care apartin. Cind apostolul I-a trimis pe
Timotei, copilul sdu preaiubit, la corinteni, ca sa le aduca aminte de cadile sale in Hristos, atunci el adauga: ,cum invat eu pretutindeni, in
toate bisericile" (capitolul 4.17). Cind el le vorbeste in capitolul 7 despre relatia dintre barbat si femeie, isi incheie inva-taturile legate de
acest subiect cu cuvintele: ,incolo, fiecare s& umble asa cum l-a asezat Domnul, asa cum |-a chemat Dumnezeu. Aceasta este rinduiala pe
care am asezat-o in toate bisericile" (versetul 17). Si ce le-a poruncit apostolul privitor la stringerea de ajutoare tuturor bisericilor Galatiei, era
tot atit de valabil pentru corinteni si este si astazi pentru noi (capitolul 16.1).

Toate acestea ne arata ca nu a existat si nu poate sa existe independenta intre credinciosii din diverse locuri. Nu ar fi altceva decit o negare
totald a adevarului despre Trupul unic al lui Hristos pe pamint. Cind vom ajunge la ,legarea si dezlegarea" facuta de Biserica, vom vedea ca
hotaririle adunarilor locale erau angajamente pentru intregul Trup pe pamint. Daca ele sint recunoscute in cer (Matei 18.18), nu ar trebui
atunci sa fie recunoscute si sa aiba valabilitate, cu atit mai mult, in fiecare loc de pe pamint, unde credinciosii se aduna in unitatea Duhului?
Se refera expresia ,dinauntru", din 1 Corinteni 5.12, numai la adunarea locala? Nu, cu mult mai mult, la intreaga Adunare, dupa cum ,afara"
se refera la toti cei care sint in afara ei, in aceasta lume? Si darurile din Efeseni 4: apostoli, proroci, evanghelisti, pastori si invatatori - nu le-a
dat Hristos intregului Trup?

Nu, Scriptura nu cunoaste ideea unei confederatii de adunari locale, dintre care fiecare este pe deplin auto-noma. Sa retinem ce ni se spune
in Efeseni 4.4: ,Este un singur Trup, un singur Duh, dupa cum si voi ati fost chemati la o singurd nadejde a chemarii voastre." Dumnezeu
doreste sa ne straduim sa pastram unirea Duhului prin legatura pacii (versetul 3), subiect care ne va preocupa spre sfirsitul cartii. Dar sa
retinem inca o data, cu toata insistenta: tagaduirea Trupului lui Hristos sub aspectul sau temporar conduce in mod inevitabil la principii si
practici nebiblice, care necinstesc in cea mai mare masura Capul Trupului, pe Hristos, in cer, si aduc mari pagube copiilor lui Dumnezeu.

Trupul lui Hristos Tntr-un anumit loc

Am folosit de mai multe ori expresia adunare locald. Asupra acestui aspect al Trupului lui Hristos dorim sa insistam acum. Un verset
important pentru subiectul nostru se afla in 1 Corinteni 12.27: ,, Voi sinteti Trupul lui Hristos, si fiecare, in parte, madularele Lui".

Apostolul a vorbit intr-un mod general, care cuprin-de pe toti credinciosii de pe pamint, despre Trup, despre madularele sale si despre
functiile lor multiple, pe care le exercita in folosul intregului (versetele 14-26). Acum insa spune in mod surprinzator: ,Voi sinteti Trupul lui
Hristos". La cine se refera acel ,voi"? Evident, la credinciosii din Corint, dupa cum ne arata formulele de adresare in cele doua epistole catre
sfintii din Corint (1 Corinteni 1.2; 2 Corinteni 1.1). Ei nu sint priviti doar ca niste credinciosi in acel loc, ci ei alcatu-iau adunarea locala a lui
Dumnezeu din Corint si aceasta la rindul ei, era expresia adevarului mai mare, singurul Trup.

Aici avem deci Trupul lui Hristos in aspectul sau local, ceea ce constituie o latura deosebit de importantd, daca este vorba de respectarea
acelui singur Trup si de stringerea noastra ca madulare ale Trupului Sdu. Dumnezeu vrea ca Trupul lui Hristos sa devina vizibil intr-un loc sau
altul de pe pamint. in acest sens, credin-ciosii din Corint au fost Trupul lui Hristos din Corint. Ei nu au fost Trupul universal al lui Hristos in
Corint, astfel incit alti credinciosi din alte locuri sa fie exclusi (este semnificativ faptul ca, in greaca, lipseste articolul inainte de ,trup"); ei
purtau insa, ca adunare locald, caracteristicile Trupului lui Hristos si pe acestea trebuia sa le manifeste in locul in care se gaseau.

Acestea sint si astazi gindurile lui Dumnezeu pentru fiecare adunare locala. Chiar daca copiii lui Dumnezeu inteleg sau nu, Dumnezeu fi
considera pe toti credinciosii, dintr-un anumit loc ca Trup al lui Hristos, in locul acela, deci ca expresie a Trupului lui Hristos in acel loc. Ei au
privilegiul si raspunderea de a lucra pentru Hristos si conform unitatii Trupului Sau in care se afla. Exista doar un singur Trup, dupa cum
exista doar un singur Cap - Hristos. Orice independenta este exclusa; si fiecare credincios sincer va putea recunoaste chiar de acum ca
aceste principii sint de o importanta extrema pentru stringerea localad a celor credinciosi. Desigur, Biserica se afla astazi intr-o stare de ruina
si nici un grup de credinciosi dintr-un loc nu poate afirma ca este Trupul lui Hristos acolo. Dumnezeu insa nu ne da, pentru zilele decaderii,
alte principii conform carora sa actionam. Noi sintem chemati, atunci ca si acum, sa reprezentam acest caracter al unitatii singurului Trup si
sa respingem tot ce contrazice marele adevar despre singurul Trup. Sa ne dea Dumnezeu har pentru aceasta si sa binecuvinteze aceasta
carte!

Taina voii Sale



La finele capitolului intii al epistolei catre Efeseni, Trupul lui Hristos ne este prezentat sub aspectul vesnic sau putem spune, de asemenea,
Trupul lui Hristos asa cum exista el in hotarirea lui Dumnezeu. inainte de a ne ocupa mai indeaproape cu acest deosebit de pretios aspect al
Adunarii, este desigur bine sa fim lamuriti asupra a ceea ce Dumnezeu Si-a propus in El Insusi s& aduca ,pentru administrarea plinatatii
timpurilor", adica pentru timpul imparatiei de o mie de ani. Aceas-ta hotarire a lui Dumnezeu in privinta lui Hristos si a Bisericii in acea ultima
epoca este numita in versetul 9 ,taina voii Sale", al carei apogeu este de “... a uni in Hristos toate lucrurile care sint in ceruri si pe pamint"
(versetul 10); este voia lui Dumnezeu ca Hristos, in calitate de Om slavit, sa stapineasca peste intregul univers. Aceasta este o prima si
covirsitoare parte a acestei taine. Cea de a doua parte, subordonata pri- meia, este descrisa in versetele 11-14: credinciosii din vremea
harului au obtinut prin El o parte de mostenire care constd in aceea ca vor domni impreuna cu El. in impé&ratia de o mie de ani, Hristos va
avea si va exercita suprematia absoluta asupra cerului si a pamintului, care atunci nu vor mai fi despartite, ci vor forma un tot unitar sub
imparatia Lui, de pace. El va stapini peste tot. nu insa peste Adunarea Sa: ea va stapini cu El *.

Adunarea poseda inca de pe acum marele privilegiu si binecuvintarea nemasurata de a fi unita cu Hristos, de a apartine lui Hristos si de a fi in
Hristos. Cit de mari sint binecuvintarile de care se poate bucura Adunarea! Desigur, si ea a esuat in marturia responsabild a lui Hristos pe
pamint, dupa cum si omul a esuat in fiecare dispensatie anterioarda. Am vazut acest lucru in capitolul 1, cind am privit cele sapte
dispensatiuni. Dar la plindtatea timpurilor, in cea de-a saptea dispensatiune, Hristos va Tmparati ca Om si va implini toate gindurile lui
Dumnezeu, tocmai in acel loc in care pinad atunci Dumnezeu a fost necinstit de citre om. In cei o mie de ani ai domniei lui Hristos, toata
creatia va beneficia de binecuvintarile Tmparatirii Sale, binecuvintari care izvorasc numai din harul lui Dumnezeu. Faptul ca in Apocalipsa 20.4
se spune si despre martirii necazului celui mare ca vor domni impreuna cu Hristos, dovedeste clar ca aici, in partea a doua a tainei, nu este
vorba de latura cea mai inaltd a privilegiilor Adunarii. Totusi pozitia deosebitd a Adunarii si relatia ei cu Hristos ramin in picioare pentru
vesnicie si au la baza lucrarea indeplinita de Hristos la Golgota. Tristetea si durerea, creatia supusa desertaciunii (Romani 8.20 etc.), perioada
orbirii duhovnicesti a poporului lui Dumnezeu din timpuri stravechi (Israel) si perioada domniilor nebunesti ale natiunilor isi vor gasi atunci
sfirsitul. Nici slabiciunea Adunarii, cu separdrile ei si nici puterea lui Satan pentru ispitirea oamenilor nu vor mai fi.

intreaga creatie incd suspind, deoarece toate aceste lucruri sint inca la noi. Ca urmare a pacatului, aceastd creatia a fost supusa la tot felul
de suferinte si boli, chiar si la moarte. Dar Dumnezeu le va pune capat tuturor acestora, cind va veni Hristos pentru a imparati peste aceasta
creatie suferinda. in vremea aceea Satan va fi legat, iar oamenii vor fi eliberati de sub robia si ispita sa. Atunci Dumnezeu isi va binecuvinta
poporul pamintesc sub conducerea si regalitatea lui Mesia. El va binecuvinta si orice natiune care-L va fi sfintit in mijlocul ei. Nici pamintul nu
va continua sa ramina in starea actuala de saracie si mizerie, ci blestemul va fi inlaturat, iar pustiul se va bucura si va inflori.

intreaga scend prezentd va fi schimbat& cind Hristos va fi izvorul si centrul fiecirei binecuvint&ri. Hristos, ca ,cel mai tare", il va lega pe cel
tare, deoarece ,saminta femeii va zdrobi capul sarpelui". El este Domnul cerului si al pamintului, care va domni ca Mesia peste poporul Sau
pamintesc si ca Fiu al Omului peste toate natiunile pamintului. Aceasta lume agitata va fi vindecata pe deplin atunci cind Domnul Isus va veni
si orice ochi il va vedea in slava Sa. Atunci va fi slavit si in sfintii Sai, care vor aparea cu El in slava, va fi privit cu uimire de toti cei care au
crezut (citeste in 2 Tesaloniceni 1.10). Aceasta este pe scurt hotdrirea lui Dumnezeu, taina voii Sale. Preamarit fie Numele Sau minunat
pentru aceasta!

Plinatatea Sa

Dupa ce in versetele 10 si 11 din Efeseni 1 ne este prezentata hotarirea lui Dumnezeu pentru vremea imparatiei de o mie de ani, apostolul
vorbeste in ultimele doua versete ale capitolului, despre Trupul lui Hristos sub raportul sau absolut, dincolo de timp, si spune: ,El I-a pus totul
sub picioare si L-a dat sa fie Cap peste toate lucrurile Bisericii, care este Trupul Lui, plinatatea Celui care umple totul in toti" (versetele 22 si
23).

Domnul Isus va stapini odatd peste tot; aceasta am vazut, dar deja astdzi Ii sint supuse toate lucrurile de catre Dumnezeu. Deja astazi
Hristos, ca Fiu al Omului, este Cipetenie peste toate lucrurile, peste intregul univers, chiar dacd nu vedem c3 toate li sint supuse (Evrei 2.8).
Ce contradictie ne este pusa aici in fata inimilor: scumpul nostru Domn, ca Om odinioara fn mormint - acum ca Om (nu ca Dumnezeu) inaltat
foarte sus! El a fost inaltat la dreapta lui Dumnezeu in natura noastra omeneasca, pentru ca noi, fii ai oameni-lor, sa putem avea parte de
inaltarea Sa. Si aceasta Persoana binecuvintata a fost data Capetenie peste toate lucrurile Bisericii. Minunat har!

Aici nu este vorba de Hristos in calitate de Cap al Adunarii, desi, bineinteles. El este aceasta (citeste in Coloseni 1.18), ci in calitate de
Capetenie peste toate. in felul acesta L-a daruit Dumnezeu Adunarii. S& ne oprim o clipa asupra acestui lucru. in loan 17 gasim cuvintele ,Mi
i-ai dat". Ce valoare trebuie s& avem noi In ochii Tatalui, incit s& ne dea cadou Fiului Sau iubit! Aceasta este de fapt har nemarginit.

Dar aici in epistola catre Efeseni, se spune: , dat Bisericii". S8 ne dea Dumnezeu inimi deschise pentru a pricepe si a ne bucura de gindurile
harului Sau! Ce trebuie sa fie Adunarea pentru inima Iui Dumnezeu, incit i-a daruit aceasta Persoana, acest obiect al dragostei si al placerii
Sale! Ce revelatie a dragostei lui Dumnezeu! Mai mult nu ne-a putut da Dumnezeu decit pe El, care odinioara il multumea in toate si pe care,
drept rasplata, L-a inaltat pentru a fi Capetenie peste toate lucrurile. Crestinul este acum un madular al Trupului Sau si a ajuns, prin Duhul
Sfint, Tn cea mai intima legatura cu El; nu numai ca a gasit viata Tn El, ci se bucurd si de a fi una cu El, care este Capetenia inaltata peste
toate.

Daca Dumnezeu i-a dat de fapt lui Adam stapinirea peste tot ce i-a fost supus, totusi si Eva a impartit-o cu el, dupa voia lui Dumnezeu, prin
legatura ei cu Adam. Tot astfel si Adunarea, prin unirea ei cu ultimul Adam (1 Corinteni 15.45), Omul din cer, care acum este in cer, devine
partasa la toata slava care | s-a dat, la locul stapinirii Sale peste toate ca Trup al Sdu, adica ea este cu El intr-o legatura care nu se poate
desface. Aduna-rea este Trupul Sau, noi facem parte din El. Cit de mult ar trebui acest fapt sa inalte sufletele noastre deasupra scenei
actuale!

Constatarea binecuvintatd ca Dumnezeu L-a dat pe Hristos Cdapetenie peste toate lucrurile Adunarii face necesara o descriere mai
indeaproape a Adunarii. Aceasta se face in versetul 23: ,care este Trupul Lui, plinatatea Celui care umple totul in toti". Sa observam faptul ca
acum, pentru prima datd, atentia noastra este indreptata asupra Adunarii, ca aspect deosebit al hotaririi lui Dumnezeu. Ceea ce este Hristos
pentru Adunare am vazut deja pe scurt. Adunarea se gaseste insa si intr-o relatie definitiva cu Hristos. Deci, daca aici se spune ca ea este
,Trupul Lui", atunci aceasta expresie include in chip minunat unirea si legatura de nedesfacut care exista intre Cel intii nascut si fratii cei



multi. Adunarea este astfel
Trupul si plinatatea lui Hristos.

Ambele adevaruri sint de neconceput pentru mintea noastra si totusi avem nevoie sa le pricepem prin credinta si sa ne bucuram de realitatea
si de pretul lor. Cit de fericiti putem sa ne consideram, pentru ca, in calitate de credinciosi, avem de-a face cu Adevarul, cu Cuvintul lui
Dumnezeu! Unitatea trainica dintre Hristos si madularele Sale vii este un adevar care, daca il primim prin credinta ca un fapt prezent, poate
deveni unul dintre cele mai importante izvoare pentru bucuria credinciosilor.

Pe de o parte este adevarat ca Hristos este plinatatea noastra ca Domn al vietii si al harului. El este totul si in toti. Acest gind este dezvoltat
mai pe larg in epistola catre Coloseni. Pe de alta parte Adunarea este numita plinatatea Sa. Deci Adunarea este - o spunem cu deosebit
respect - completarea Domnului inviat. El este atit Dumnezeu cit si Om. Ca Fiu al lui Dumnezeu, nu are nevoie de nimeni pentru a-Si arata
slava, ca om insa are nevoie. Desi El umple universul cu slava Sa dumnezeiasca, nu va fi singur la vremea aratarii Sale. Trupul fara cap este
incomplet: Hristos fara Adunare ar fi tot atit de incomplet in slava invierii Sale. asa cum ar fi fost Adam fara Eva. Aceasta relatie a Adunarii cu
El, Capul, este vesnica: ea va fi pastratd totdeauna. impa-rétia de o mie de ani si partdsia noastrd la domnia lui Hristos se vor sfirsi, aceasts
relatie, acest binecuvintat ,a fi una" cu Hristos va ramine vesnic. Har nemasurat al lui Dumnezeu! Hotarire a lui Dumnezeu care depaseste
marginile priceperii noastre!

Acesta este deci aspectul vesnic al Trupului lui Hristos: Domnul Isus vrea sa Tmparta cu ai Sai slava Sa in veci. Acesta a fost gindul lui
Dumnezeu din vesnicie, ca Fiul Sau, ca Om binecuvintat, slavit, va imparti, spre propria Sa slavire, toata slava pe care o are ca Om finviat cu
aceia care, prin firea lor, nu au fost altceva decit niste pacatosi sarmani si pierduti, dar care acum sint atit de strins uniti cu Hristos, in cer. Ce
mingiiere pentru inimile noastre sa stie ca El nu vrea sa fie fara noi in slava care | s-a dat, ca El nu vrea sa-Si ia in primire fara noi mostenirea
si nu o face! Atunci ruga-ciunea Domnului din Evanghelia dupa loan 17.24 va fi ascultata pe deplin: ,Tata, vreau ca acolo unde sint Eu, sa fie
impreuna cu Mine si aceia pe care Mi i-ai dat Tu; fiindca Tu M-ai iubit Thainte de intemeierea lumii." inca nu am ajuns in slava, iubitilor, dar am
gustat ceea ce este mai bun decit slava - iubirea divina care ne va duce acolo.

Capitolul 4 - Adunarea - casa a lui Dumnezeu

Responsabilitate

Daca in capitolul precedent am avut in fatda Aduna-rea ca Trup al lui Hristos, acum vrem sa ne ocupam cu ea, in calitate de casa a lui
Dumnezeu. Acestea sint doua aspecte cu totul deosebite ale Adunarii, pe care nu ar trebui sa le confundam intre ele. Dupa cum am vazut,
Trupul lui Hristos ne arata unirea intima in care am intrat cu Hristosul slavit si a noastra unii cu altii, prin harul revarsat al lui Dumnezeu.
Aceasta este latura cereasca a Adunarii lui Dumnezeu. Ea are insa si o laturd paminteasca, si aceasta ne este prezentata in imaginea casei lui
Dumnezeu. Prin ,pamintesc" inteleg relatia ei cu pamintul.

Desigur ca si aceasta este numai har! Este un privilegiu de neinteles sa te afli acolo unde locuieste Dumnezeu, pentru ca acolo se revarsa
binecuvintarea Sa si se Thalta lauda spre El. Tocmai de aceea, ideea centrala referitoare la casa lui Dumnezeu este responsabilitatea: ,sa stii
cum trebuie sa se poarte cineva in casa lui Dumnezeu, care este Adunarea Dumnezeului Celui viu" (1 Timotei 3.15).

Daca Dumnezeu locuieste undeva, atunci lucrurile de acolo trebuie sa-I corespunda; tot astfel si noi, daca avem voie sa fim acolo, trebuie sa
ne comportam potrivit gindurilor Sale: ,sfintenia este podoaba casei Tale. Doamne, in veci" (Psalmul 93.5). Sfintenia este deci trasatura
dominanta a casei lui Dumnezeu. Acest lucru este subliniat in profetul Ezechiel: ,Aceasta este legea casei. Pe virful muntelui, tot locul pe
care-l va cuprinde ea este preasfint. lata, aceasta este legea casei" (citeste in capitolul 43.12). Regulile si ordinea pentru o casa sint stabilite
de catre proprietarul casei. Si nu ne indeamna chiar si expresia ,,casa lui Dumnezeu" sa cercetam in Cuvintul Sau ce inseamna rinduiala lui
Dumnezeu pentru casa Sa, care sint regulile dupa care trebuie sa ne purtam acolo?

Care om ar avea dreptul sa stabileasca reguli proprii pentru casa altuia? Dar pentru casa lui Dumnezeu? Gindul de seama cu privire la casa
lui Dumnezeu nu este, prin urmare, privilegiu sau pozitie, ci responsabilitate.

Sa fim atenti, prin casa Dumnezeului Celui viu se intelege Adunarea lui Dumnezeu pe pamint, deoarece apostolul vorbeste de felul de a se
purta in cadrul acesteia.

Adunarea nu este o constructie de ginduri in dome-niul ideilor, nu este un lucru mistic, nedefinit, alcatuit chiar din morti si vii - un lucru care
nu s-ar putea gasi niciunde, deoarece o parte traieste pe pamint si o parte ar fi formata din suflete in cer. Nu, ea este casa lui Dumnezeu pe
pamint. in care trebuie sa ne comportam pe placul Stapinului casei.

O casa de rugaciune

Un al doilea gind important in legatura cu casa lui Dumnezeu este dependenta, care isi gaseste expresia deosebita in rugaciunea catre
Dumnezeu. Domnul Isus a spus deja despre templul din lerusalim: ,,Casa Mea se va numi o casa de rugaciune pentru toate popoarele" (Marcu
11.17). Cu cit mai mult este adevarat acest lucru cu privire la Adunare, cum arata 1 Timotei 2.1-4: ,Va indemn deci Thainte de toate sa faceti
cereri, rugaciuni, mijlociri, multumiri pentru toti oamenii, pentru imparati si pentru toti cei ce sint asezati in pozitii inalte, ca sa putem duce
astfel o viata pasnica si linistita, cu toata evlavia si demnitatea. Lucrul acesta este bun si bine primit inaintea lui Dumne-zeu, Mintuitorul
nostru, care doreste ca toti oamenii sa fie mintuiti si sa vina la cunostinta de adevar."

Casa lui Dumnezeu se caracterizeaza prin dependenta de El; si pentru ca El este ,Mintuitorul - Dumnezeu", doreste ca aceasta casa a Sa sa
fie o casa ,de rugaciune pentru toate popoarele", unde nu se aduc doar cereri si rugaciuni pentru nevoile copiilor Sai, ci si pentru cele ale
tuturor oamenilor, ca inca multi sa fie salvati. Asupra acestui loc vom reveni mai tirziu, cind vom trata rugaciunea colectiva; acum am vrut
doar sa arat aceasta a doua trasatura a casei lui Dumnezeu - dependenta fata de Dumnezeu. Despre alte caracte-ristici ale casei lui
Dumnezeu voi vorbi pe parcursul acestui capitol. Dar mai intfi vrem sa ne ocupam de intrebarea fundamentala: De cind locuieste Dumnezeu



pe pamint?
Locuirea lui Dumnezeu - rezultat al mintuirii

Este un gind deosebit de minunat ca Dumnezeu, pe care nu-L pot cuprinde cerurile cerurilor, vrea sa locuiasca impreuna cu oamenii. Si este
un gind foarte vechi al lui Dumnezeu, gind care va dainui toata vesnicia care va urma.

Dumnezeu nu a locuit in gradina Eden in mijlocul oamenilor nevinovati; El i-a vizitat doar si apoi i-a parasit din nou. Chiar si lacov vorbeste de
casa lui Dumnezeu (Geneza 28.17), dar Dumnezeu nu a locuit nici la patriarhi - El li S-a aratat uneori, pentru ca apoi sa dispara din nou din
fata privirilor lor. Toate acestea au fost har, dar inainte de a avea loc mintuirea - cel putin printr-o imagine preinchipuitoare - Dumnezeu nu a
putut locui impreuna cu omul. De aceea, in Geneza nu auzim nimic despre o locuire a lui Dumnezeu. Abia in Exod, dupa ce poporul Israel a
fost eliberat de sub stapinirea Egiptului (o imagine a eliberarii noastre de sub jugul lui Satan prin moartea lui Hristos), Dumnezeu fi spune lui
Moise: ,Sa-Mi faca un locas sfint si Eu voi locui Tn mijlocul lor" (Exod 25.8). Salvat, stind pe malul celalalt al marii, poporul a cintat deja
dinainte, plin de credint&: , Tu ii vei aduce si-i vei aseza pe muntele mostenirii Tale, in locul pe care Ti l-ai pregétit ca locas, Doamne, La
templul pe care miinile Tale |-au intemeiat, Doamne!" (Exod 15.17).

in timpul dispensatiei legii. Dumnezeu a locuit mai mult in chip simbolic si intr-un fel exterior in mijlocul poporului Sdu pamintesc. deoarece
lucrarea de mintuire a lui Hristos ihca nu fusese Tmplinita. Si pentru ca legea a constituit temelia stapinirii lui Dumnezeu asupra poporului
Sau, slava care a locuit in Locul Sfint avea caracter judecatoresc. Silita de pacatul poporului, slava lui Dumnezeu s-a mutat, chiar daca in mod
sovaitor, de la popor si a parasit, in final. Locul Sfint, pamintesc, din mijlocul lui Israel (Ezechiel 10.18; 11.23).

Apoi Domnul Isus a venit in har pe acest pamint si in El a locuit trupeste toata plinatatea dumnezeirii (Coloseni 1.19; 2.9); dar si acest templu
a fost distrus de oameni (loan 2.19-21). Totusi Dumnezeu nu renunta la gindurile Sale. Bazata pe lucrarea de mintuire a lui Hristos, Adunarea
este astazi locuinta lui Dumnezeu pe pamint. El locuieste in ea - ca si in fiecare credincios in parte - prin Persoana Duhului Sfint (citeste in 1
Corinteni 3.16; 6.19), intr-un mod pind acum necunoscut. Deja Israel a fost familiarizat cu gindul unei locuinte, a unei case, a unui templu al
lui Dumnezeu si s-a bucurat intr-un anume fel de aceste privilegii; dar ceea ce este nou si propriu dispensatiei crestine este folosirea
expresiilor ,locuinta", ,casa" si ,templu" in mod direct, referitor la copiii lui Dumnezeu astazi pe pamint. Din acea zi a Cincizecimii, cind
ucenicii au fost adunati la lerusalim si Duhul Sfint S-a coborit peste ei si a umplut toata casa, exista aceasta ,casa duhovniceasca". Copiii lui
Dumnezeu, care pina atunci erau raspinditi, au fost uniti in acea zi, formind locuin-ta lui Dumnezeu si Dumnezeu a inceput sa locuiasca in
aceasta casa.

Pentru c& acum voi vorbi despre ceea ce Domnul Isus insusi clddeste pentru sldvirea lui Dumnezeu si despre privilegiile legate de aceasta
pentru noi, am pe inima sa amintesc inca o data ca a fost necesara moar-tea Domnului si Mintuitorului nostru inainte de a sfari- ma lantul lui
Satan, Thainte de a putea exista o casa a lui Dumnezeu in care noi insine sa fim conlocuitorii Sai. Cu Trupul lui Hristos lucrurile stau la fel.
Indife-rent in ce constau binecuvintarile pe care Dumnezeu le revarsa acum, in harul Sau deosebit de bogat, peste noi, ele sint numai
rezultatul mortii Fiului S3u, a lucrarii de mintuire implinite in El. In cercetarile noastre vrem s& pastram acest fapt inaintea ochilor nostri! Lui |
se cuvin cinstea si slava pentru toti vecii si, prin El, Tatalui!

Pietre vii

in capitolul introductiv ne-am amintit deja faptul cd Dumnezeu ,,nu locuieste in temple facute de miini" (Faptele Apostolilor 17.24). Din ce fel
de pietre este facutd casa lui Dumnezeu, pe care Domnul Isus insusi o clddeste si pe care El o numeste ,Biserica Sa" (cites-te in Evanghelia
dupa Matei 16.18), ne arata Petru in prima sa epistola foarte clar: ,Apropiati-va de El, piatra vie, lepadata de oameni, dar aleasa si scumpa
inaintea lui Dumnezeu. Si voi, ca niste pietre vii, sinteti ziditi ca o casa duhovniceasca, o preotie sfinta, ca sa aduceti jertfe duhovnicesti,
placute lui Dumnezeu prin Isus Hristos" (1 Petru 2.4-5).

Lui Petru i place cuvintul ,viu". El @ marturisit des-pre Domnul Isus ca El este Hristosul, , Fiul Dumnezeului Celui viu" si aici vorbeste despre
Hristos ca piatra vie, la care vin cei credinciosi si sint ziditi ei Tnsisi ca pietre vii, spre a alcatui o casa duhovniceasca. Cit de scump este acest
gind! Hristos este o piatra vie si noi sintem pietre vii. Cum am devenit noi, care odinioara eram doar tarina (Geneza 3.19), pietre vii? Prin
faptul ca am venit (si inca venim - expresia greceasca contine aceasta), prin credinta, la El si am auzit glasul Fiului lui Dumnezeu (loan 5.25).
Viata Lui este acum si viata noastra. Ce constiinta a sigurantei ne da aceasta! Desigur, El a fost lepadat de oameni; si noi sintem. El a fost
insa ales, pretuit de Dumnezeu; si noi sintem facuti placuti in Cel iubit.

Din asemenea ,pietre" este deci formata casa duhov-niceasca pe care o zideste Hristos. El foloseste numai asemenea pietre. Deoarece
Hristos insusi este Cel care zideste Biserica Sa, nu existd in ceea ce zideste material lipsit de viat. Nedesavirsirea si vremelnicia nu au loc
acolo. Este vorba de Adunarea dupa hotarirea lui Dumnezeu, de aceea nici portile Locuintei Mortilor nu o vor birui (Matei 16.18).

Credinciosii nu sint insa numai, cum ne arata verse-tul 5, o casa duhovniceasca, ci ei sint si o ,preotie sfinta", chemata sa aduca jertfe
duhovnicesti, placute lui Dumnezeu, prin Isus Hristos. Ei nu constituie doar - daca ma pot exprima astfel - cadrul duhovnicesc in care poate
locui Dumnezeu, unde chiar locuieste, ci au privilegiul mai inalt, de a trai ca preoti acolo unde locuieste Dumnezeu, pentru a-l aduce adorare.
Acesta este un aspect foarte important al casei duhovnicesti. Vom reveni asupra lui in partea a doua a cartii, in capitolul referitor la
stringerea pentru fringerea pfinii.

Daca pinda acum am auzit despre o casa duhovniceas-ca si apoi despre o preotie sfinta, desi este vorba de aceleasi persoane, atunci, spre a
usura intelegerea, sa amintim inca o data ca in Cuvintul lui Dumnezeu sint imagini diferite pentru relatii diferite. Acest aspect il vom observa
in continuare.

Un templu sfint in Domnul

Cele remarcate anterior ne conduc la un fragment important din epistola catre Efeseni: ,Asadar voi nu mai sinteti nici straini, nici locuitori
vremelnici, ci sinteti impreuna cetateni cu sfintii, oameni din casa lui Dumne-zeu, fiind ziditi pe temelia apostolilor si a prorocilor, piatra din



capul unghiului fiind Isus Hristos Insusi. in El, toata cladirea, bine alcatuits, creste ca sa fie un templu sfint in Domnul. Si prin El si voi sinteti
ziditi Tmpreuna, ca sa fiti o locuinta a lui Dumne-zeu, in Duhul" (capitolul 2.19-22).

Cei credinciosi dintre natiuni, care odinioara erau straini de cetatenia lui Israel si de legamintele fagaduintei, fara speranta si fara Dumnezeu
in lume si traiau departe de El (versetul 12), au fost acum - si intre ei, putem spune acum cu bucurie ,noi" - apropiati prin singele lui Hristos.
Fericitd parte! Dumnezeu ne-a facut acum conlocuitori ai Sai, 1-a facut pe fiecare credincios o parte din ceea ce El numeste ,un templu sfint
in Domnul" din care se inalta jertfe de lauda si de multumire spre Dumnezeu.

Dar mai este de remarcat ca aceasta constructie creste spre a fi un templu sfint in Domnul. Daca este vorba despre aceasta constructie ca
templu, atunci din acest punct de vedere ea tot mai creste, nefiind inca terminatd. in timpul harului. Dumnezeu atrage inca suflete la Fiul si
pietrele vii vin mereu la El. iar El le zideste. ,... Si Domnul adauga, in fiecare zi ..." (Faptele Apostolilor 2.47) in felul acesta creste acest
Ltemplu". El nu va fi terminat pina ce ultimul credin-cios al harului va fi adaugat si pina ce el insusi, acest templu sfint, va fi in slava. Deci
Ltemplul" cuprinde pe toti sfintii de la Rusalii pina la rapirea Adunarii, asa cum este redat in 1 Tesaloniceni 4. El este vazut sus in slava.

Da, odata Adunarea va fi in slava lui Dumnezeu. Ea va ramine pururi locuinta lui Dumnezeu si, in starea vesnica, va fi cortul lui Dumnezeu; in
mijlocul oamenilor. pe pamintul cel nou, va locui Dumnezeu (Apocalipsa 21.3). Este de necuprins bogatia hotaririlor si a harului lui Dumnezeu!

O locuinta a lui Dumnezeu

Sfirsitul capitolului 2 din Efeseni dezvaluie inca un aspect al cladirii lui Dumnezeu:,Si prin El (Domnul) si voi sinteti ziditi impreuna, ca sa fiti o
locuinta a lui Dumnezeu, in Duhul" (versetul 22).

,O locuinta a lui Dumnezeu in Duhul" este Aduna-rea acum, pe acest pamint. Ce mare privilegiu este ca cei credinciosi care locuiesc acum pe
pamint, au harul sa formeze locuinta lui Dumnezeu in care El locuieste prin Duhul Sau!

Cuvintul grecesc pentru ,locuinta" (katoiketerion) se compune din doua cuvinte care inseamna ,locuitor" si ,,casa" si sint intarite printr-un
prefix, astfel incit sensul poate fi redat prin ,locuinta" sau ,loc de locuit". Poate ca diferenta dintre locuinta si casa unora li se pare minora, ea
exista Tnsa. O casa este un loc de locuit, dar nu fiecare loc de locuit este in mod necesar o casa. Cind Scriptura vorbeste de ,casa lui
Dumnezeu", atunci ne atrage atentia asupra responsabilitatii noastre, dupa cum am aratat la inceputul acestui capitol. Astfel citim in epistola
catre Evrei 3.6: ,Si casa Lui (a lui Dumnezeu) sintem noi, daca pastram pina la sfirsit increderea neclintita si nadejdea cu care ne laudam®".
Prin neclintirea lor, ei dovedesc ca au fost, intr-adevar, parte din casa lui Dumnezeu.

Si Petru le aminteste credinciosilor taiati imprejur ca judecata incepe de la casa lui Dumnezeu; el continua: ,Si daca incepe cu noi, care va fi
sfirsitul celor care nu asculta de Evanghelia lui Dumnezeu?" (1 Petru 4.17).

Despre obligatia de a se purta corect in casa lui Dumnezeu am vorbit deja (citeste in 1 Timotei 3.15). Toate acestea se inscriu pe linia
responsabilitatii omului.

Cind Pavel vorbeste in locul sus-mentionat de ,casa lui Dumnezeu", atunci el vrea sa ne prezinte privilegiile celor care au voie sa o formeze.
Este o binecuvintare deosebita care izvoraste pentru noi din aceasta apro-piere de Dumnezeu. Avem insa intotdeauna constiinta ca sintem
locuinta lui Dumnezeu? Cum am indrazni atunci sa patam sfintenia Sa prin invataturi false sau printr-o umblare nepotrivita?

Aceasta locuinta a lui Dumnezeu este deplind, desavirsita, terminata in fiecare moment al existentei ei pe pamint.

O formeaza toti copiii lui Dumnezeu existenti la un moment dat pe pamint. Nu trebuie s& ne imagindm ca Dumnezeu locuieste intr-o casa
construita doar pe jumatate. lar unde locuieste Dumnezeu, acolo este locul binecuvintarii si de acolo porneste lumina marturiei in aceasta
lume.

Cladirea de catre om

Pina acum am privit sub diferite aspecte ceea ce cladeste Domnul Isus, o zidire desavirsita si de o stabilitate absolutd, pe care nici chiar
portile Locuintei Mortilor nu o vor birui. Despre nici un alt ,construc-tor", de nici o unealta omeneasca nu a fost vorba pina acum. Dar exista
in Scriptura si o alta zidire la casa lui Dumnezeu, zidire care este supusa responsabilitatii oamenilor. Despre aceasta vorbeste apostolul Pavel
in prima Epistola catre Corinteni:, Caci noi sintem impreuna lucratori ai lui Dumnezeu; voi sinteti cimpul de lucru al lui Dumnezeu, cladirea lui
Dumnezeu. Dupa harul lui Dumnezeu care mi-a fost dat, eu, ca un arhitect intelept, am pus temelia, si un altul cladeste deasupra. Dar fiecare
sa ia bine seama cum cladeste deasupra. Caci nimeni nu poate sa puna o altd temelie decit aceea care este pusa si care este Isus Hristos. lar
daca cineva cladeste pe aceasta temelie: aur, argint, pietre scumpe, lemn, fin, trestie, lucrarea fiecaruia va fi data pe fata, ziua o va face
cunoscuta, caci se va descoperi in foc si focul va dovedi cum este lucrarea fiecaruia " (capitolul 3.9-13).

Aici omul. sub privirea lui Dumnezeu si sub raspundere fata de El, lucreaza la constructia lui Dumnezeu. Si aceasta este o latura foarte
importanta a casei lui Dumnezeu, pe care trebuie sa o intelegem bine si sé o deosebim de casa lui Dumnezeu asa cum o zideste Hristos,
pentru a fi paziti de erori. Pavel a pus temelia zidirii lui Dumnezeu in Corint, si aceasta temelie a fost Hristos. El a fost un arhitect intelept
deoarece le-a adus pe Hristos si numai pe El. Dar pot fi si alti lucratori, care nu folosesc materiale alese, ci lemn, fin si trestie.

Eu nu cred ca ,aur, argint, pietre scumpe" desemneaza in mod direct pe credinciosi, iar ,lemn, fin, trestie", pe necredinciosi, care sint
adaugati casei. Se poate ca lucrurile sa conduca acolo, dar nu este primul gind al apostolului. Zidirea cu materiale pretioase pare a indica mai
mult aplicarea unei invataturi sanatoase, apostolice si a unor Tnvataminte conform Scripturii, cu care lucratorii buni slujesc sufletelor intr-un
mod placut lui Dumnezeu. Rezultatele acestor osteneli vor rezista focului lui Dumnezeu in ziua judecatii, la fel ca aceia care au fost formati
prin ele, deoarece invatatura influ-enteaza si modeleaza inimile oamenilor - invatatura buna spre bine, iar invatatura rea spre rau.

in acest loc este vorba deci de slujba lucratorilor - cum si cu ce zidesc ei. Dacé cineva pentru a zidi foloseste materiale lipsite de valoare,
adica lucreaza mai departe pe temelia pusa din paiele gindurilor desarte si ale intelepciunii omenesti, asa cum le placea corintenilor firesti,



atunci nu va regasi nimic din lucrarea sa in ziua judecatii, chiar daca el va fi mintuit ca prin foc (versetul 15), deoarece a fost un adevarat
copil al lui Dumnezeu. Versetul 17 intareste faptul ca in aliniatul de fata este vorba in primul rind de invatatura: ,Daca cineva nimiceste
templul lui Dumnezeu, pe acela il va nimici Dumnezeu ...". S-ar putea ca un necredincios sa introduca invataturi stricacioase si sa strice prin
aceasta templul lui Dumnezeu, distrugind invataturile funda-mentale ale crestinismului. Nu numai ca el n-ar primi o rasplata, ci el insusi ar fi
pierdut.

Prin introducerea invataturilor false, au intrat in Biserica si oameni falsi, produse ale acestor invataturi. Chiar daca Simon, vrajitorul din
Faptele Apostolilor 8, nu a fost in mod direct un rezultat al invataturilor ,.crestine" false, totusi el a fost unul dintre acesti oameni falsi; si cind
a fost botezat el, probabil pentru prima data in istoria Bisericii crestine, a fost botezat un martor lipsit de viata si adaugat in felul acesta la
casa lui Dumnezeu in aspectul ei exterior. Din acel moment, casa exterioara a lui Dumnezeu, ca intindere, este mai mare decit Trupul lui
Hristos, care nu cunoaste madu-lare moarte. Pind atunci cele doua se suprapuneau, chiar daca nu insemnau acelasi lucru.

Ah, de s-ar cerceta fiecare slujitor al lui Dumnezeu referitor la felul cum cladeste! Ce binecuvintare a lui Dumnezeu, cind oamenilor li se
aduce fnvatatura clarda a Cuvintului lui Dumnezeu! Si ce mare rau cind sufle-tele oamenilor sint hranite si inselate cu cuvinte goale ale
invataturii omenesti si cu parerile si imaginatia oamenilor! Cit de primejdios este pentru ascultatori, cind lucrurilor care sint omenesti,
pamintesti si trecatoare, li se aplica pecetea dumnezeirii (aurul), a salva-rii (argintul), a ceea ce rezista in fata lui Dumnezeu (pietre
pretioase)! Cit de serios este cuvintul: ,Dar fiecare sa ia bine seama cum cladeste deasupra".

Evolutia trista, Tnceputa de mult, ca prin responsabilitatea omului sa fie addaugate la casa lui Dumnezeu, in reprezentarea ei exterioara ca
marturie a crestinismului, tot mai multe pietre moarte, martori fara viata, s-a raspindit repede in decursul timpului. De aceea, la sfirsitul vietii
sale, apostolul Pavel, in a doua Epistola catre Timotei, nu mai vorbeste de o ,,casa a lui Dumnezeu", ci compara marturia crestina doar cu o
,casa mare", in care sint vase pentru cinste si vase pentru o intrebuintare de necinste. Acesta este rezultatul surprinzator a ceea ce zideste
omul. Ce are de facut credinciosul sincer in astfel de vremuri, care sint sursele de ajutor care-i stau la dispozitie in mijlocul deca-derii, acest
subiect ne va preocupa la sfirsitul cartii.

Capitolul 5 - Adunarea ca sfesnic

Adunarea privita ca sfesnic ne este prezentata abia in ultima carte a Bibliei, Apocalipsa. Unealta folosita de Dumnezeu pentru aceasta nu a
fost insa apostolul Pavel, ci apostolul loan, care, din pricina Cuvintului lui Dumnezeu si a marturisirii lui Isus, a fost exilat pe insula Patmos.
Acolo a primit viziunile despre descoperirea lui Isus Hristos, pe care i le-a dat Dumnezeu (capitolul 1.1). Cind in ziua Domnului, duminica
noastra, era ,in Duhul", a auzit in spatele sau un glas puternic ca sunetul unei trimbite, care zicea: ,Ce vezi, scrie intr-o carte si trimite-o celor
sapte adunari: la Efes, Smirna, Pergam, Tiatira, Sardes, Filadelfia si Laodiceea. M-am intors sa vad glasul care-mi vorbea. Si cind m-am intors,
am vazut sapte sfesnice de aur si in mijlocul sfesnicelor, pe Cineva care semana cu Fiul Omului, imbracat cu o haina lunga pina la picioare si
incins la piept cu un briu de aur ... Scrie, deci, cele ce ai vazut, cele ce sint si cele ce vor fi dupa acestea. Taina celor sapte stele pe care le-ai
vazut In mina Mea dreapta si a celor sapte sfesnice de aur: cele sapte stele sint ingerii celor sapte bi-serici si cele sapte sfesnice sint sapte
biserici" (capitolul 1.11-20).

Domnul Isus ca Judecator

Este semnificativ faptul ca loan a auzit glasul puternic Thapoia sa: el a fost nevoit sa se intoarca spre a-l vedea (versetul 12). Facind abstractie
de faptul ca vazatorul, inainte de partea profetica propriu-zisa a cartii (care incepe cu capitolul 4.19 ,Scrie, deci ... cele ce vor fi dupa
acestea", trebuia sa dobindeasca intii o anumita privire retrospectiva asupra timpului Bisericii pe pamint (,Scrie, deci, ... cele ce sint",
versetul 19), el trebuia sa vada in legatura cu aceasta atit pe Domnul Isus cit si Adunarea dintr-o cu totul alta perspectiva decit pina acum. Si
noi avem din cind in cind nevoie sa ne intoarcem spre a vedea ca Domnul Isus nu este nu-mai Mintuitorul plin de iubire, ci ca El Se descopera
si prin alte trasaturi de caracter. Noi inclinam foarte usor spre unilateralitate si privim doar lucrurile care ne sint placute si ne mingiie; ne
place sa trecem cu vederea faptul ca mai exista si alte laturi, carora de asemenea este important sa le acordam atentie. Este adevarat ca
Dumnezeu S-a descoperit in dragoste si in har; dar este adevarat si faptul ca El este sfint si drept si va pune pe toti vrajmasii Fiului Sau ca
asternut al picioarelor Sale. Aceasta latura ne-o prezinta cartea. Este o latura serioasa, ea este insa necesara si spre slavirea lui Dumnezeu si
a lui Isus Hristos, Domnul nostru.

in concordanta cu caracterul judecatoresc al cartii Apocalipsei, vazatorul loan il vede pe Domnul Isus intr-un mod care il face s& cadd ca mort
la picioarele Sale. il vede ca pe un Fiu al Omului, care poarts insa caracterele celui ,B&trin de Zile" din Daniel 7 (citeste in Daniel 7.9, 13 si
10.5-6). Acum nu este posibil sa privim indeaproape toate caracteristicile Domnului pe care le poarta aici, dar observam ca sint in
exclusivitate trasaturi judecatoresti. Doua, trei exemple vor ilustra aceasta.

Jimbracat cu o haind lunga pina la picioare." Aici El nu Si-a dezbricat hainele si nu S-a incins pentru a sluji alor S&i, cum gasim in loan 13 si
Luca 12, ci haina Lui, ca semn al cinstirii Sale, 1i ajunge la picioare, ca imbra-cdmintea marelui preot; El nu poartd briul in jurul coapselor, ci
este ,incins la piept cu un briu de aur". Aurul este simbolul dreptatii divine, in care Domnul va judeca fara a putea fi influentat. Atunci
dragostea va trebui, intr-o oarecare masura, sa treaca in planul al doilea. Capul Sau si parul Sau alb ca lina alba, ca zapa-da, ne amintesc de
intelepciunea de nepatruns a celui ,Batrin de Zile", a Judecatorului peste imparatiile lumii. Ca ochii Sai sint ca para focului nu mai necesita
explicatii, acest fapt are insa o insemnatate deosebita pentru obiectul nostru: El este Atoatestiutor absolut, El patrunde pina in adincul
inimilor, judeca gindurile inimii si nici o faptura nu este ascunsa de ochii Sai (Evrei 4.12-13). El judeca si cele sapte sfesnice de aur, in mijlocul
carora Il vede loan.

Sapte biserici

Inainte de a cerceta insemnatatea celor ,sapte sfesnice de aur", doresc s& vorbesc despre expresia plind de importanta, ,sapte biserici". A
fost misiunea apostolului Pavel de a scoate la iveala adevarul despre Adunare ca Trup al lui Hristos si despre locuinta lui Dumnezeu. Misiunea
apostolului loan in aceasta carte este insa alta. El trebuie sa scrie catre sapte biserici, care sint in Asia.



Aceste sapte biserici au desigur o dubla insemnatate. Pe de o parte aceste biserici au existat intr-adevar in vremea aceea, in acel tinut, avind
fiecare o anumita stare morala, diferita de la un loc la altul. Pe de alta parte insa, faptul ca Domnul alege chiar sapte biserici si ca El umbla in
slava Sa 1n mijlocul lor si le judeca, dovedeste clar ca insemnatatea lor depdseste bisericile locale existente atunci. ,Sapte" vorbeste in
Scriptura despre ceea ce este desavirsit. Recunoastem ca in cele sapte scrisori catre cele sapte biserici, Domnul ne da o privire completa
asupra istoriei Bisericii crestine pe pamint, in timpul absentei Sale si pina la venirea Sa pentru rapire. Si daca in versetul 19, cartea
Apocalipsei este impartita in trei parti:

- ,cele ce ai vazut" (aparitia Domnului pentru judecata in capitolul 1);
- ,Cele ce sint" (perioada dezvoltarii marturiei crestine pe pamint pina la revenirea lui Hristos, in capitolele 2 si 3);

- .cele ce vor fi dupa acestea" (partea profetica propriu-zisa a cartii, incepind cu capitolul 4, care de asemenea fncepe cu cuvintele: ,Dupa
aceste lucruri ..."), atunci expresia ,cele ce sint" este potrivita pentru a prezenta dispensatiunea actuala, a marturiei crestine pe pamint.

Deocamdata m-as limita la aceasta scurta observatie asupra acestui subiect deosebit de interesant. La sfirsi- tul capitolului voi insista mai pe
larg asupra lui. Un lucru doar as mai vrea sa amintesc: daca Domnul Isus vorbeste Tn aceasta carte despre ,sapte biserici", El nu contrazice in
nici un fel adevarul despre acel singur Trup, si aceasta nici nu este - cum presupun unii in mod gresit - un indiciu asupra faptului ca El ar dori
biserici izolate, independente unele de altele. Domnul nu Se contrazice niciodata. Adevarul este ca El a vrut sa ne dea aceasta privire
generald asupra timpului Adunarii pe pamint si ca El priveste Biserica aici intr-un caracter deosebit, dupa cum vom vedea indata. Ca
Scriptura ne arata adunari locale, am aflat deja; am inteles, de asemenea, ca aceste adunari locale, rinduite dupa gindurile lui Dumnezeu, nu
sint unitati indepen-dente, autonome, ci expresii locale ale adevarului mai mare - unitatea intregii Adunari. Aceasta fnsa nu este Tnvatatura
din Apocalipsa.

Israel - sfesnicul lui Dumnezeu

,Sfesnicul" este un simbol preluat din Vechiul Testa-ment. Deja in locasul sfint, pamintesc, al lui Dumne-zeu in pustie, cortul intilnirii, in
partea din fatd a cortului statea sfesnicul cu sapte brate, din aur curat batut, (Exod 25.31-40). Lumina sa umplea locasul sfint, altfel
intunecat, si in lumina sa, preotii isi indeplineau slujba. Mai tirziu, in templul lui Solomon din lerusalim se vor gasi zece sfesnice din aur (2
Cronici 4.7).

Lumina exista - ne arata acest simbol foarte clar - numai acolo, in Israel. Lumea zacea in intuneric. Si dacd Dumnezeu locuia in mijlocul
poporului Sdu pamintesc si raspindea acolo lumind dumnezeiasca, atunci El a vrut sa foloseasca acest popor pentru a da mai departe lumina
primita catre cei care stateau in intuneric. Cu un cuvint, Israel a fost chemat sa fie purtatorul de lumina al lui Dumnezeu, sfesnicul lui
Dumnezeu finaintea lumii. Numai in Israel se putea primi lumina cu privire la Dumnezeul Cel adevarat, la gindurile si adevarurile
dumnezeiesti, astfel incit Dumnezeu a putut spune acestui popor prin prorocul Isaia: ,Voi sinteti martorii Mei" (Isaia 43.10). Chiar si in timpul
nou-testamental, famenul etiopian a trebuit sa faca o caldtorie lunga la lerusalim, Tn speranta de a primi acolo lumina. A gasit-o el acolo? Ah,
Israel, care era atit de privilegiat, a esuat demult in calitate de sfesnic al lui Dumnezeu! Si cind a venit in lume chiar ,adevarata Lumina",
atunci oamenii - acestia sint mai ales evreii - au iubit mai mult intunericul decit lumina si L-au omorit pe Domnul slavei. Este vechea si trista
situatie: intotdeauna cind Dumnezeu a oferit ceva omului, acesta a esuat si s-a dovedit necredincios.

Judecata asupra lerusalimului

Cind, in ziua Cincizecimii, prin coborirea Duhului Sfint s-a constituit Adunarea, ea a raspindit, sub aspect duhovniceasc si moral, lumina
stralucitoare, dumne-zeiasca; aceasta pentru ca prezenta si lumina lui Dumnezeu au fost daruite crestinilor si nu puteau sa ramina ascunse.
in legaturd cu aceasta nu poate exista deci nici un fel de indoiala. in Epistola catre Filipeni citim despre copiii lui Dumnezeu c3 stralucesc ,ca
niste lumini in lume", ,tinind sus Cuvintul vietii" (citeste in Filipeni 2.15-16). Dar atita vreme cit a existat lerusalimul si cu el sistemul iudaic,
sfesnicul lui Dumnezeu raspunzator in fata lumii era acolo.

Desigur, lerusalimul a fost necredincios, a luat asupra sa o ingrozitoare vina de singe, omorindu-L pe Cel sfint si drept; de asemenea el a fost
un sistem fara viata, deja judecat de Dumnezeu. Mai lipsea doar, cum a remarcat cineva foarte bine, groparul. Si acesta urma sa vina in
curind. Atit timp Tnsa cit a existat ca forma exterioara, a existat si responsabilitatea sa in fata lumii. De aceea nu se vorbeste mai devreme
despre Adunare ca sfesnic al lui Dumnezeu, decit atunci cind lerusalimul a fost distrus. Si in ceea ce i priveste pe crestini, ei, oricum, nu erau
in ochii lumii pina atunci altceva decit un grup de dizidenti iudei. Acest fapt devine vizibil, printre altele, prin aceea ca sotii crestini Acuila si
Priscila, bine cunoscuti noud, au trebuit sa paraseasca Roma si sa plece la Corint, deoarece mparatul , Claudiu poruncise, ca toti iudeii sa
plece din Roma" (Faptele Apostolilor 18.2).

Dumnezeu a intirziat exercitarea judecatii asupra lerusalimului. Cu putin timp Thaintea rastignirii Sale. Domnul Isus a vorbit despre aceasta:
Llata ca vi se lasa casa pustie" (Matei 23.38); si in pilda imparatului care a facut nunta fiului sau, a descris astfel judecata care urma sa vina
asupra lerusalimului: ... Imparatul s-a miniat: a trimis ostile sale, a nimicit pe ucigasii aceia si le-a ars cetatea" (Matei 22.7). Dupa moartea si
invie-rea Sa, in harul Sau neasemuit, a ingaduit totusi inca o data, prin Petru, propovaduirea pocaintei pentru iudei, ca sa vina pentru ei
vremuri de Tnviorare si sa li se steargd pacatele (Faptele Apostolilor 3). Aceasta oferta a fost tot atit de putin primita ca si ultima vestire a
Duhului Sfint catre ei prin Stefan. Prin omorirea lui cu pietre, ei au stabilit fara indoiala: ,,Nu vrem ca Omul acesta" - intre timp slavitul Hristos
- ,Sa imparateasca peste noi" (Luca 19.14).

Din acel moment, Dumnezeu nu |li S-a mai adresat ca natiune. Pentru ei acum totul trecuse. Totusi Dumnezeu a lasat sa mai treaca vreo
treizeci de ani de la omorirea cu pietre a lui Stefan pina cind a condus trupele romane impotriva ,,orasului sfint" si le-a folosit, in anul 70 dupa
Hristos pentru a face una cu pamintul acest oras, odinioara atit de privilegiat. Stim din istorie ca Titus, comandant roman, a dat porunca
severa de a proteja templul, acea cladire mareata a lui Irod. Dar un soldat beat, se relateaza, a aruncat o faclie aprinsa in templu, astfel ca
acesta a ars pina la temelie. intr-adevar, cuvintele Domnului c& ,nu va rdmine aici piatrd pe piatrd" s-au implinit intocmai (Matei 24.2). in
acest mod evident, Dumnezeu a indepartat in mod public, in fata intregii lumi, sfesnicul Sau din lerusalim!



In mijlocul celor sapte sfesnice de aur

Odata cu distrugerea lerusalimului, crestinatatea formata dintre natiuni a devenit martorul public al lui Dumnezeu in locul lui Israel. Acum ea
este sfesnicul lui Dumnezeu pe pamint si este raspunzatoare de raspindirea luminii Sale in aceasta lume intunecata. Acesta este caracterul
Adunarii, asa cum este vazuta in Apocalipsa. Am vazut deja ca cifra sapte se refera la o reprezentare deplina a diverselor stari si faze
succesive.

in afaré de aceasta, invatam aici ca fiecare adunare locald este raspunzatoare, in locul in care se afl3, s& fie, 0 marturie pentru Dumnezeu. V&
rog sa-mi permiteti sa pun intrebarea: ,Esti tu constient de aceasta responsabilitate comuna? Poate ca esti concentrat asupra faptului de a-ti
indrepta caile personale dupa gindurile lui Dumnezeu, pentru a-L slavi, in acest fel, in viata ta. Ei bine, acest lucru este foarte bun. Dar te-ai
gindit vreodata ca Dumnezeu i-a pus pe toti ai Sai sub o raspundere colectiva? El ii vede pe credinciosii dintr-un loc ca pe un sfesnic: ca
adunare, ca marturie comuna trebuie sa-L slavim. Poti tu sa faci aceasta, daca - presupunem credinciosia ta in lucruri personale - esti in
relatii religioase, bisericesti, care sint impotriva gindurilor Sale? Este ciudat, chiar rusinos, cit de putind atentie se acorda intre credinciosi
acestei laturi colective a vietii crestine. Vom mai auzi insa cit de serioase sint aceste lucruri pentru Dumnezeu, cind vom vorbi despre Masa
Domnului.

Trebuie sa mai amintim o trasatura a sfesnicelor: ele sint din aur. Am amintit deja ca aurul este in Scriptura o imagine a dreptatii, ca
trasatura a lui Dumnezeu. Dreptate dumnezeiasca a fost aceea care i-a facut pur-tatori de lumina responsabili si dreptate dumnezeiasca este
caracterul pe care li 1-a dat Dumnezeu. Dar corespund ei, in caile lor, gindurilor Celui care i-a asezat in aceasta pozitie? Dovedesc ei,
personal si colectiv, dreptate dumnezeiasca?

Acest lucru il apreciaza Domnul. El este in mijlocul celor sapte sfesnice de aur si EIl umbla in mijlocul celor sapte sfesnice de aur (Apocalipsa
1.13; 2.1). El isi are locul acolo si El verifica daca ele isi dau lumina sau nu. El este gata sa recunoasca si sa intareascd ceea ce se
marturiseste despre El. De asemenea, El este gata sa judece ceea ce nu ii corespunde in domeniul marturiei crestine. Ochii Sai ca para
focului privesc prin invelitoarea subtire a harnicei activitati crestine si recunosc daca principiul dominant este ascultarea fata de Cuvintul Sau,
daca ,lumina" raspindita este intr-adevar o reflectare a propriei Sale fiinte.

Domnul Isus in mijlocul celor sapte sfesnice de aur - este un gind serios! in Matei 18.20 - un loc care ne va mai preocupa mult si care
constituie centrul acestei carti, Domnul Isus este vazut in mijlocul celor care sint adunati pentru Numele Sau. Acest fapt este har si
binecuvintare nemarginita. Aici insa El este vazut in mijlocul celor sapte sfesnice de aur. Aceasta este latura responsabilitatii noastre,
iubitilor.

A lua sfesnicul din locul lui

Tocmai am vazut ca Domnul Isus apreciaza starea fiecarei adunari locale si este gata sa intervina cu judecata, daca invitatia Sa la pocainta
nu este eronata. Si dispensatia crestina este caracterizata prin necre- dinciosie si decadere tocmai ca odinioara Israel. Cele sapte scrisori din
capitolele 2 si 3 arata clar acest lucru. Deja in prima scrisoare catre Efes auzim serioasele cuvinte ale Domnului: ,,Dar ce am impotriva ta este
ca ti-ai parasit dragostea dintii. Adu-ti deci aminte de unde ai cazut, pocaieste-te si fa faptele dintii. Altfel, voi veni la tine si-ti voi lua sfesnicul
din locul luiu (Apocalipsa 2.4-5).

,Si-ti voi lua sfesnicul din locul Iui", nu Thseamna ca totusi credinciosii se pot pierde in final. Cine trage aceasta concluzie nu tine cont, in
primul rind, de ceea ce spune in alte locuri Cuvintul lui Dumnezeu foarte clar despre siguranta vesnica a credinciosului (de exemplu: ,,Si
nimeni nu le va smulge din mina Mea" loan 10.28) si in al doilea rind, el nu tine cont de caracterul pe care-lI are Biserica in Apocalipsa. Ca
martor responsabil, ea este supusa judecatii Domnului. Daca Biserica nu si-ar judeca starea caracterizata prin pierderea dragostei dintii,
atunci Domnul i-ar lua pozitia publica de sfesnic al lui Dumnezeu. Aceasta se refera atit la adunarile locale, luate in parte, intr-un moment
oarecare, cit si la Adunare in ansamblul ei, la sfirsitul epocii harului.

in ce priveste aspectul local, trebuie s& presupunem c§ biserica din Efes nu s-a pocait; nu s-a stins numai marturia ei, ci cea a tuturor celor
sapte biserici existen-te atunci in Asia Mica. Domnul a luat sfesnicul ,din locul lui" si I-a dus intr-un alt loc. Cit de serios este acest lucru! Si in
vremea noastra am trait asa ceva, si intotdeauna a fost spre adinca noastra rusine. Daca o adunare nu-si judeca starea si nu se intoarce la
dragos-tea ei dintii, la Domnul, atunci, mai devreme sau mai tirziu, Domnul va lua sfesnicul. Ea poate sa existe in continuare si sa
propaseasca sub aspect exterior, cum a fost cazul la Efes, dar ea nu mai este un sfesnic a ceea ce a descoperit Dumnezeu despre Sine in
Hristos si vrea sa prezinte in fata lumii.

intr-un sens mai larg cele spuse bisericii din Efes se refer la intregul timp al Adunarii. Vazutd astfel, starea bisericii din Efes rdmine pin& la
sfirsit. Aceasta pare sa spuna ca parasirea dragostei dintii (adica Hristos nu mai este primul * obiect al iubirii pentru adunare) este prezenta
pind astazi, pina la sfirsit pentru marturia crestind ca atare, oricare ar fi consecintele urmatoare ale acestei devieri initiale. Tot atit de
caracteristic pentru starea crestinismului este faptul ca nu a avut loc o intoarcere ,la inceput" si nu s-a luat seama la starea din care s-a
cazut; nu a intervenit pocainta si ca nu s-au facut lucrarile dintli. Apelul serios al Domnului catre Efes nu a fost luat Tn seama.

Un exemplu din trecut va dovedi aceasta. Reforma nu a adus o intoarcere la starea initiala din care cdzuse Biserica. Cina Domnului, in
simplitatea si frumusetea ei initialda, nu a fost reconstituita. Tot atit de putin s-a gasit drumul inapoi spre conducerea Duhului Sfint in
stringerile laolalta cit si spre exercitarea libera a darurilor date de Dumnezeu. In locul acestora s-au pastrat liturghii inventate de oameni si o
Lpreotie" instaurata autorizatd de oameni. Si miscarile care au urmat Reformei nu au dus decit la o multitudine de denominatiuni crestine,
cum le avem astazi. Toate acestea arata ca raul initial, pe care a trebuit sa-lI deplinga Domnul la Efes, este prezent si astazi si duce in
continuare la alunecare, iar cind Hristosul Scripturii va fi lepadat deplin de martorii neadevarati, aceasta va conduce direct la faliment.

Raspunsul Domnului la aceasta este clar: El va indeparta total sfesnicul din marturia crestina. El este indelung rabdator, El avertizeaza si
amind cu ducerea la indeplinire a judecatii, ca odinioara la Israel. Cind se va ajunge la starea Laodiceii (capitolul 3.14-22) si la plinatatea ei,
atunci Domnul va varsa marturia moarta din gura Sa. Cit de serios este aceasta!



Deoarece scrisoarea catre Laodiceea contine tocmai invataturi importante pentru zilele noastre, dorim sa ne ocupam ceva mai indeaproape
cu aceasta.

in continuare as oferi incd o scurtd privire de ansamblu asupra thsemnatatii profetice a celor sapte scrisori. intelesul numelor de locuri
indicate Tn paran-teza nu este sigur in fiecare caz.

Insemnatatea profetica a celor sapte scrisori

Daca Domnul, cu putin Thainte de mesajele trimise catre cele sapte biserici, vorbeste despre taina celor sapte stele din mina Sa dreapta si de
cele sapte sfesnice de aur (capitolul 1.20), atunci aceasta ne indica clar ca scrisorile catre cele sapte biserici includ o insemnatate care
depaseste cu mult situatia istorica, actuald atunci, in aceastd aplicare directd la bisericile existente atunci nu se afld nimic tainic. Este
adevarat Tnsa ca cele sapte epistole nu ne ofera doar o privire plind de invataminte pentru starea de atunci a fiecarei adunari in parte din Asia
(provincia romana), ci pe deasupra ne dau o privire de ansamblu, profetica, asupra starii intregii crestinatati in sapte perioade, in parte
succesive, ale istoriei lor.

Scrisoarea catre Efes (,oras al placerii"; unii dau talmacirea ,hotarire intreaga"), pe care am privit-o deja, prezinta imaginea Bisericii din
timpul ultimului apostol, respectiv din timpul imediat urmator mortii sale, pina la anul 167 dupa Hristos. Trasatura pozitiva: respingerea
raului, mentinerea ordinei dumnezeiesti. Trasatura negativa: alunecarea de la dragostea dintii, dorinta lor proaspata si cea mai buna pentru
Domnul Isus (capitolul 2.2-7).

In Smirna (,,smirna") avem o imagine a Bisericii suferinde. Aceast& perioada, in care crestinii au fost urmériti pina la singe de catre romani, se
intinde pe perioada anilor 167-313 dupa Hristos. Satan a incercat sa extermine tinara biserica, prin urmarirea ei pina la moarte. Singele
martirilor insa mai era inca saminta Bisericii. Domnul Isus nu are nimic de reprosat acestei adunari (capitolul 2.8-11).

Pergam (,cetate inalta", poate si ,casatorie") ne aratd cum Biserica a devenit, sub Constantin cel Mare, biserica de stat. Dupa incetarea
urmaririi, ea s-a ,,casatorit" cu lumea. Prin aceasta Satan a locuit la ea. Obiceiuri si serbari pagine au devenit sarbatori crestine: amestec de
elemente pagine si crestine. Cu toate acestea Domnul poate lauda faptul ca ea tine cu tarie Numele Sau si credinta crestina (capitolul
2.12-17).

Cea de a patra perioada in istoria Bisericii responsa-bile ne este reprezentatd de Tiatira (,poarta jertfei", ,jertfa permanentd"). Este
descrierea Bisericii Evului Mediu, incepind aproximativ cu anul 600 dupa Hristos Domnul poate recunoaste dragostea si rabdarea in slujba,
trebuie dar sa mustre starea de desfrinare duhovniceasca (amestecul cu lumea) si idolatria. El vorbeste pentru prima data despre venirea Sa,
un indiciu asupra faptului ca aceasta stare a Tiatirei va dura pina la venirea Sa din nou. Pentru prima data este deosebita o ramasita in cadrul
marturiei crestine (,Voua ..., tuturor celorlalti") si numai aceasta este apreciata de Domnul. Acest grup de oameni credin-ciosi este privit de
Domnul in starea de adevaratd Bisericd a acelei vremi. Acesta este un principiu dumnezeiesc, utilizat Tn Sfinta Scripturd pentru fiecare
perioada fn care Adunarea a devenit necredincioasa (capitolul 2.18-29).

In Sardes (,ramé&sitd") avem starea protestantismului din vremea de dupa Reforma, adicd aproximativ din secolul al saisprezecelea.
Trasatura dominanta a acestei perioade este ca, in ciuda corectitudinii ortodoxe, lipseste viata spirituala. Si aici adevaratii credinciosi sint
priviti ca o ramasita: doar putini din Sardes primesc incuviintarea Domnului pentru faptul ca ,nu s-au patat" cu raul. Ei aratd o umblare
crestineasca. Multimea celor cu numele de crestini va fi tratata ca si lumea: la aparitia Sa, Domnul va veni peste ei ca un hot, cu judecata
(capitolul 3.1-6).

Filadelfia (,dragoste de frati") indica o perioada binecuvintata a trezirii in interiorul crestinatatii. Ea a fnceput in prima jumatate a secolului
trecut si s-a caracterizat printr-o mare fidelitate si dragoste fata de Domnul si Cuvintul Sau. Multe adevaruri ale Cuvintului lui Dumnezeu, care
in secolele trecute s-au pierdut prin infidelitatea oamenilor, prin harul lui Dumnezeu au fost redescoperite in intreaga lume, cu energie
deo-sebitd. Dragostea de frati a constituit baza comuniunii lor practice. in contradictie cu ,locuitorii pamintului", peste care Domnul va aduce
ceasul incercarii, ei au fost straini aici, pe pamint. Ei au pazit cuvintul rabdarii Sale, asteptind revenirea Sa pentru rapire. Domnul nu are nimic
de obiectat la acesti credinciosi, ba mai mult, le da - si aceasta pentru prima data! - asigurarea ca va veni in curind. Prin aceasta El indica
doua lucruri:

a) ca 1i va pazi de ceasul incercarii *, care va veni peste intregul pamint;

b) ca in interiorul marturiei crestine va exista aceasta stare, aceasta forma duhovniceasca a Filadelfiei, pina la venirea Sa ca ,Luceafar de
dimineata" (capitolul 3.7-13).

Faptul ca aceste trasaturi, pe care Domnul le apreciaza atit de mult. se vor gasi doar la o ramasita, in timp ce crestinatatea de nume va urma
alta cale, le arata ultima vestire, catre Laodiceea (,drepturile poporului"). Trasaturile principale ale acestei perioade, care a inceput deja in
secolul al nouasprezecelea si tine pina astazi, sint starea de caldicel, indiferenta, materia-lism, multumire de sine. Tot ceea ce este
intr-adevar crestinesc si dumnezeiesc lipseste insa. Cu privire la aceasta ultima faza a Bisericii raspunzatoare pe pamint. Domnul nu are
nimic de laudat. El nici nu mai vorbeste de venirea Sa. ci doar despre faptul ca va varsa aceasta marturie din gura Sa (capitolul 3.14-22).

Laodiceea - crestinatatea in ultima ei faza

Dupa aceasta privire de ansamblu, sa ne ocupam acum mai indeaproape de scrisoarea catre Laodiceea, cel putin cu prima parte a ei. Acestei
scrisori 1i revine o importanta deosebitd, In masura in care prezinta ultima faza a crestinismului, si 1l avertizeaza pe fiecare credincios de
trasaturi care fi face atit de uriti ochilor lui Hristos.

,Si Ingerului bisericii din Laodiceea scrie-i: »lata ce zice Cel care este Amin, Martorul credincios si adevarat, inceputul creatiei lui Dumnezeu:
»Stiu faptele tale, ca nu esti nici rece, nici in clocot. O, daca ai fi rece sau in clocot! Dar, fiindca esti caldicel, nici rece, nici in clocot, te voi
varsa din gura Mea. Pentru ca zici: »Sint bogat, m-am imbogatit si nu duc lipsa de nimic«, si nu stii ca esti cel ticalos, vrednic de plins, sarac,



orb si gol, te sfatuiesc sa cumperi de la Mine aur curatit prin foc, ca sa te imbogatesti, si haine albe, ca sa fii imbracat si sa nu ti se vada
rusinea goliciunii tale, si alifie pentru ochi, ca sa-ti ungi ochii si sa vezi«" (Apocalipsa 3.14-18).

Hristos - Amin

inaintea fondului intunecat al versetelor referitoare la starea Laodiceii, apare insa, de o frumusete deosebi-td, modul in care Domnul Isus Se
prezinta Adunarii.

El Se numeste intii Amin. ,Amin" inseamna adevarat, desigur. La sfirsitul rugaciunilor are sensul aprobarii si al intaririi: asa sa fie!

Cheia pentru intelegerea acestui nume al Domnului se gaseste in 2 Corinteni 1.20: ,,Caci oricite fagaduinte ale lui Dumnezeu ar fi, in El (adica
in Hristos, Fiul lui Dumnezeu) sint da si in El sint Amin, spre slava lui Dumnezeu, prin noi." Toate fagaduintele lui Dumne-zeu fsi gasesc
confirmarea si siguranta in Domnul Isus. Hristos este de asemenea ultimul cuvint al lui Dumne-zeu, Amin al Sau. Ce mingiiere este aceasta
pentru noi, iubitilor! Daca Biserica a esuat in a pastra ce i-a incredintat Dumnezeu, atunci Hristos ia locul ei si asigura, pe temeiul unei
mintuiri Tmplinite, in calitate de Amin, toate promisiunile pe care Dumnezeu le-a dat alor Sai.

Daca astazi aproape toate valorile care vorbesc despre Dumnezeu si Hristosul Sau sint distruse si dispar dinaintea oamenilor; daca in zilele
noastre se renunta nu numai la orice ordine crestina, ci si morala, Domnul Isus este si ramine Amin. Sa ne tinem strins de aceasta si sa ne
gindim la ea chiar si atunci cind arun-cam o privire asupra starii spirituale a crestinismului de astazi si vom afla sentinta de neinfluentat a
Domnului despre ea!

Hristos - Martorul credincios si adevarat

Si cel de-al doilea nume al Domnului, Martorul credincios si adevarat, este in legatura cu ceea ce ar fi trebuit sa fie Adunarea. ,Si-Mi veti fi
martori", le-a spus Domnul cel inviat ucenicilor, Tnaintea inaltarii Sale la cer (Faptele Apostolilor 1.8). Tocmai aceasta este ceea ce ar trebui sa
fie Adunarea fnaintea Domnului si a lumii: martori (sau marturii) ai lui Hristos; si tocmai acesta este sensul simbolic al sfesnicelor de aur,
dupa cum am vazut, de a raspindi lumind peste Hris-tos, peste Persoana Sa slavita, peste lucrarea Sa deplin valabila si peste urmarile
binecuvintate pentru oameni, in aceasta lume Tntunecatd. Apostolul Pavel ii compara pe cei credinciosi cu o epistola a lui Hristos, in care
oamenii pot citi cine a fost Hristos (2 Corinteni 3.3). Ah, cit am decazut in aceasta marturie atit individual, cit si colectiv!

Dar daca da inapoi cineva, daca Adunarea nu-si indeplineste misiunea, totusi Dumnezeu nu Se poate lasa fara marturie. Aici este Unul care
este credincios, care a fost credincios si care va fi credincios - Hristos. Astfel Domnul Isus ocupa si in aceasta privinta locul pe care ar fi
trebuit s&-1 ocupe Adunarea necredincioa-sa si Se prezinta pe Sine Insusi ca Martorul credincios si adevarat (vezi si Apocalipsa 1.5). in viata si
in moartea Sa, El a fost o marturie deplind a ceea ce este Dumne-zeu. El a aratat Tn mod minunat dragostea si sfintenia lui Dumnezeu. Si
acum, ca Fiu al Omului slavit in cer. El continua aceasta slujba prin Duhul Sfint si da mar-turie despre toate binecuvintarile si bucuriile care
pot fi gasite in El, ,omul al doilea" (1 Corinteni 15.47).

Hristos - inceputul creatiei lui Dumnezeu

Si cel de-al treilea nume - inceputul creatiei lui Dum-nezeu - merita toata atentia noastra, deoarece adesea este inteles gresit. Hristos nu este
o creatie, El este punctul de plecare a tot ceea ce Dumnezeu a facut si va mai face. Hristos nu este numai ultimul gind, Amin al lui
Dumnezeu, ci si primul Sau gind, inceputul intregii Sale creatii. Hristos a fost deja inceputul primei creatii, iar epistola catre Coloseni ne spune
c3 toate lucrurile au fost create prin El si pentru El (capitolul 1.16). El insusi este mai inainte de toate lucrurile si toate se mentin prin El
(versetul 17). Urmatorul verset reda apoi trei aspecte minunate ale Domnului Isus, care depasesc cu mult prima zidire vizibila:

- El este Capul Trupului, al Adunarii;
- El este inceputul si
- Cel intii-nascut dintre cei morti (versetul 18).

De Domnul Isus, Capul Trupului, ne-am ocupat deja in capitolele anterioare. Ca inceput, El este Capul noii zidiri, a acelei ordini noi, care se
bazeaza pe moartea si invierea lui Hristos dintre cei morti si despre care ne vorbeste apostolul Pavel in 2 Corinteni 5: ,Caci daca este cineva
in Hristos, este o creatie noua; cele vechi s-au dus: iata, toate s-au facut noi. Si toate acestea sint de la Dumnezeu, care ne-a impacat cu Sine
prin Isus Hristos si ne-a incredintat slujba impacarii" (citeste versetele 17-18).

Daca crestinismul - sau s& spunem linistiti: dacd noi ne-am fi tinut strins de Domnul Isus in calitate de Inceput. de Cap al noii zidiri (si acesta
este obiectul principal al epistolei catre Coloseni, vezi capitolul 2.19), atunci nu am fi ajuns pe un drum atit de deviat, al carui stadiu final il
marcheaza scrisoarea catre Laodiceea. Nu este semnificativ faptul ca biserica din Laodiceea mai este amintita doar o data in Noul Testament
si aceasta tocmai in epistola catre Coloseni? Si cit de semnificative sint cuvintele apostolului: ,Dupa ce va fi citita aceasta epistola printre voi,
faceti asa ca sa fie citita si in biserica laodiceenilor" (capitolul 4.16). Cu siguranta ca din aceasta putem invata urmatoarele: daca ar fi fost
atenti la Hristos, Capul; daca ar fi primit fnvatatura pe care o da epistola catre Coloseni, atunci crestinatatea n-ar fi ajuns in starea rusinoasa,
asa cum o prezinta scrierea catre Laodiceea si cum o vedem pretutindeni in jurul nostru.

Principii democratice

Sensul numelui Laodiceea ,drepturile poporului”, este deosebit de plin de invatatura. Ar trebui sa fim orbi duhovniceste, daca n-am constata
influenta principiilor democratice pretutindeni in lume, din nefericire chiar si Tn marturia crestind. Despre drepturile poporului se intreaba si
astdzi, nu despre drepturile Domnului. A existat o vreme in care multimile s-au Tnadltat mai sus si si-au cerut mai mult ca astazi drepturile
propuse? Omul instaureaza drepturi, ridica preten-tii de putere chiar si in lucruri duhovnicesti. Si ca se asculta de glasul poporului, pare de la
sine Tnteles, pare deplin normal. Cine asculta insa de glasul Domnului Isus, de glasul sfintului Sdu Cuvint? Unde sint recunos-cute drepturile
care li apartin doar Lui, Capul Trupului, al Adunérii?



Aceasta ma conduce la un alt gind, care nu trebuie sa ramina nementionat. Laodiceea este rezultatul faptului ca marturia Filadelfiei este
lepadata. in Filadelfia nu a fost ascultat glasul poporului, ci glasul Domnului. Domnul Isus poate s& spuna: ,Ai pazit Cuvintul Meu." in Filadelfia
nu au fost sustinute drepturile poporului, ci cele ale lui Dumnezeu: ,,... si n-ai tagaduit Numele Meu" (Apocalipsa 3.8). Filadelfia este tocmai
opusul Laodiceii. Vom vedea acest lucru si mai clar.

in perioada Filadelfiei, Dumnezeu a dat o lumind puternicid despre adevarul Evangheliei si o usad deschisd pentru raspindirea acestuia in
puterea Duhului. Evan-ghelia a ajuns la sute de mii si nenumarati oameni de pe toate continentele s-au intors la Dumnezeu. Multi au parasit
bisericile si comunitatile facute de oameni si s-au adunat numai pentru Numele Domnului Isus. Prin lucrarea dragostei de frati, ei au fost o
marturie puter-nicd despre adevaratul spirit al crestinismului. In toate faptele si gindurile lor s-au lasat condusi de asteptarea revenirii
Domnului lor pentru rapirea Adunarii, deoa-rece El afirmase: ,Eu vin curind" (Apocalipsa 3.11; Apocalipsa 22.20). Toate acestea au fost
vazute, in parte admirate si. in final, totusi respinse. Rezultatul este Laodiceea, crestinatatea in forma ei actuala.

Eu nu as spune ca Laodiceea rezulta din Filadelfia. Laodiceea este cu mult mai mult rezultatul faptului ca crestinatatea a cunoscut si a
lepadat adevarul lui Dumnezeu, asa cum a fost prezentat prin Filadelfia. in locul adevarului, s-a intors spre atitudini de liberi cugetatori. De
aceea, dupa parerea mea, afirmatia ca ,Laodiceea este Filadelfia coboritd la temperatura de caldicel" este falsa. Nici Sardes nu a rezultat
direct din Tiatira. Ea ne aratda, asa cum am vazut, o stare din interiorul crestinatatii, care s-a instaurat dupa Reforma. Si in ceea ce priveste
Filadelfia: nu este formata numai din credinciosii din Sardes, ci si din cei care provin din Tiatira. Bineinteles ca aceste stari luate in parte sint
caracteristice in diferite epoci si nu puteau sa apara in ordinea inversa; o stare nu rezulta in mod direct din cea anterioara. Poate ar mai
trebui amintit ceva: scrisorile pre-zinta stari morale prin care marturia crestina, in diverse timpuri ale istoriei sale pe pamint, a fost sau este
caracteri-zata. Tiatira. Sardes si Filadelfia merg pina la revenirea Domnului, dupa cum indica amintirea venirii Sale in aces-te trei scrisori.
Tiatira. Sardes si Filadelfia mai exista si astazi, una linga cealalta, chiar daca ,apogeul” fiecareia a trecut. Vremea in care crestinatatea a fost
caracterizata intr-un mod deosebit prin Tiatira sau prin Sardes sau prin Filadelfia. fie in sens bun. fie in sens rau, a trecut fara indoiala. Totusi
eu sint convins ca si astazi mai exista Filadelfia si este dorinta mea cea mai fierbinte de a face parte din ea. Vremea Tnsa in care marturia
crestind a primit o configuratie deosebita - nu apartine ea intr-adevar trecu-tului? Spun aceasta cu inima tristd, rusinata. Si in ceea ce
priveste Tiatira si Sardes, ele se revarsa in Laodiceea, fara a-si pierde insa trasaturile specifice.

Nici rece, nici in clocot

Trasatura ei principala este indiferenta. Aceasta nu este nici raceala lepadarii directe, deschise a Domnului si nici caldura iubirii adevarate
pentru El. in aparentd, Numele lui Hristos este tinut sus; conform marturiei poate fi un crestin, insa lipseste inima pentru Acela al Carui Nume
il inaltd. Rabdarea si toleranta se afla la capatul de sus al scarii valorilor. Totul este rédbdat cu inim& larga, chiar si raul. Principalul este c&
fiecare este sincer convins de propria sa problema si parere si atunci toate conceptiile religioase sint privite ca fiind la fel de bune. Nici o
inflicarare pentru ceea ce ii place Domnului, nici o respingere a ceea ce nu-l place; indi-ferenta fatd de binele adevérat, indiferenta fatd de
raul real - fapt care Ii displace atit de mult Domnului Isus, incit Laodiceea va fi varsatd din gura Sa. Aceasta tolerantd nu provoacd dezgust
unui cuget credincios? Domnul Isus nu vrea sa pastreze asa ceva in gura Sa!

De unde provine aceasta totala indiferenta? Unde isi are radacinile ascunse aceasta stare de caldicel si lipsa de bun simt? Exista doar un
singur raspuns rational: Domnul Isus nu este iubit cu adevarat. A inceput cu parasirea dragostei dintii (Efes) si sfirseste cu lipsa deplina a
acestei iubiri pentru Domnul (Laodiceea). Nu necunoasterea adevarului duce la starea de caldicel, ci faptul ca adevarul nu este apreciat,
deoarece Hristos nu este apreciat.

Uneori m-am intrebat de ce spune Domnul: , 0, daca ai fi rece sau in clocot!" Ar fi intr-adevar bine daca Laodiceea ar fi rece? Dupa explicatia
data starilor rece si cald, raspunsul nu este greu: respingerea deschisa nu ar fi doar mai sincera, ci ar da mai multe motive pentru speranta.
Cit de des, vrajmasi declarati ai lui Hristos au fost invinsi prin harul lui Dumnezeu! Dar a fi si a ramine caldicel este garantia cea mai sigura
pentru a fi varsat cindva din gura Domnului. Sardes a fost si este moarta, Laodiceea este in starea de caldicel. O stare rea, intr-adevar!

Bogat si totusi sarac

Indiferentei fata de interesele si Persoana lui Hristos i se mai adauga un rau: lauda de a fi bogat: bogat in lucruri duhovnicesti si pamintesti,
bogat in influenta si inteligentd, in onoruri si functii, in formatie si in metode de educatie, in activitate filantropica si sociala, in ambitii
culturale si umanitare, in competenta de specialitate si in discernamint, pentru a putea hotari daca o parte sau alta a Bibliei este Cuvintul lui
Dumnezeu sau daca nici una nu este! Nu ar fi greu sa dam exemple suficiente din moderna noastra lume crestina pentru toate aceste lucruri
mentionate. M-as limita insa la enumerarea lor; le vedem doar zilnic in jurul nostru, daca avem ochi pentru ele. As mai intreba odata: a
existat vreodata un timp care a fost mai puternic marcat de aceste lucruri ca al nostru? Lumea este bogatd, s-a iTmbogatit si nu are nevoie de
nimic. Ea nu are dorinta dupa lucrurile dumnezeiesti, dupa mintuire, dupa Mintuitor.

Neutralitate fata de Hristos si fata de adevarul lui Dumnezeu, asociate cu multumirea de sine si cu dorin-ta de a poseda toate lucrurile
importante - aceasta este starea Laodiceii. Evanghelia harului lui Dumnezeu este inlocuita printr-o ,evanghelie" sociald a umanitarismului, ba
chiar a fost inlocuit Hristos prin omul firesc. Acest lucru este de speriat si totusi sta la baza tuturor.

Oamenii pot fi Tnselati prin imaginea exterioara, Domnul insa nu. El vede totul cu ochii Sai ca para focului: ,,Pentru ca zici: »Sint bogat, m-am
imbogatit si nu duc lipsa de nimic« si nu stii ca esti cel ticalos, vrednic de plins, sarac, orb si gol" (versetul 17).

Cit de importante sint cuvintele ,si nu stii"! Cu multumirea de sine se asociaza nestiinta, lipsa de simtire asupra starii si a situatiei proprii. Vai,
citi din crestinatate nu se cred, in sensul de mai sus, bogati si cred ca poseda tot ce merita! Si totusi in ochii lui Dumnezeu sint saraci, orbi si
goi. Ei cred ca nu au nevoie de lucrarea de mintuire a lui Hristos si nu poseda in realitate nimic din ceea ce este al lui Dumnezeu si din ceea
ce are valoare Thaintea Lui. Exista marturia de a fi crestin, lipseste insa viata dumnezeiasca. Si ce este mai grav: ei nici nu o stiu!

Se mai numara vreunul dintre cititorii mei printre acesti crestini carora le merge numele ca traiesc si totusi sint morti spiritual (Apocalipsa
3.1)? Atunci las-m3& s& te rog din inim&: ascultd sfatul Domnului Isus! Nu de sfatul meu, ci de cel al Domnului insusi! Inc este ziua harului,
inca poti veni la El si sa cumperi de la El ,fara bani si fara plata" (Isaia 55.1) ceea ce te face intr-adevar bogat si fericit. Vei accepta oferta Sa?



Sfatul Domnului

.Te sfatuiesc sa cumperi de la Mine aur cura-tit prin foc, ca sa te imbogatesti, si haine albe, ca sa fii imbracat si sa nu ti se vada rusinea
goliciunii tale, si alifie pentru ochi, ca sa-ti ungi ochii si sa vezi" (versetul 18).

Nu este un har deosebit ca Domnul, in ciuda indife-rentei care se manifesta in Laodiceea, mai face asemenea oferte de har? El sfatuieste sa
se cumpere trei lucruri de la El - aur, haine albe si alifie pentru ochi.

Dar nu dovedeste acest sfat, aceasta oferta a lui Dumnezeu, totodata ca Laodiceea, adica marturia crestina in ultima ei faza, nu poseda
aceste trei lucruri? Exista si credinciosi in Laodiceea, carora li Se adreseaza Domnul in versetele urmatoare ale scrisorii. Voi reveni asupra
acestui fapt in ultimul capitol al cartii, cind voi prezenta concluziile, pe care ar trebui sa le tragem. Marturia crestina, asa cum se prezinta ea
astazi, se caracterizeaza prin lipsa acestor trei lucruri: aur, haine albe si alifie pentru ochi. Sint lipsuri care ascund capcane, cum vom vedea.

in ceea ce-L priveste pe Domnul, El st afara la usa, in afara acestui sistem, si bate - ins3 nu la Laodiceea, ci la fiecare credincios in parte,
care se mai gaseste in compara capitolul 14 cu subtitlul ,latd, Eu stau la usa si bat."

Aurul curatit prin foc este un simbol care ne-a preocupat deja, vorbeste despre dreptatea dumnezeiasca, care pusa la incercare in focul
judecatii lui Dumnezeu pe Golgota, se trece in cont fiecaruia care ,,crede in Isus" (Romani 3.26). Acestora le spune Cuvintul lui Dumnezeu: ,,Si
voi, prin El, sinteti in Hristos Isus, care ne-a fost facut intelepciune de la Dumnezeu, dreptate, sfintire si rascumparare" (1 Corinteni 1.30). Citi
oameni exista astazi in crestinatatea din perioada Laodiceii, care nu poseda acest aur al dreptatii dumne-zeiesti si deci sint saraci in aceasta
privinta hotaritoare! Si citi nu se bazeaza pe propria lor dreptate, pe proprii-le lor eforturi! in ochii lui Dumnezeu ele nu sint decit o haina
minjita (Isaia 64.6). Pavel nu a vrut sa mai aiba aceasta dreptate proprie, dupa ce, prin credinta, a gasit dreptatea care este din Dumnezeu
(Filipeni 3.9).

Hainele albe sint o imagine a dreptétii practice in cei credinciosi. Am gasit acest gind pe scurt in scrisoarea catre Sardes (Apocalipsa 3.4). in
Apocalipsa 19 se spu-ne direct: ,Inul subtire sint faptele drepte ale sfintilor" (versetul 8). Hainele albe trebuie sa fie vazute de oameni. Dar
numai cine poseda aurul dreptatii dumne-zeiesti poate arata hainele albe ale dreptatii practice fnaintea oamenilor. Aceste doua lucruri merg
ntot-deauna Tmpreun&. Ambele pot fi g&site doar in Domnul Isus. In timp ce expresia in Hristos aratd pozitia adevéaratului credincios Thaintea
lui Dumnezeu, expresia Hristos in cel credincios indica marturia pe care trebuie s-o dea cel credincios Tnaintea lumii. Daca, prin credinta.
Domnul Isus locuieste practic in inimile noastre (Efeseni 3.17), atunci El va putea fi vazut si in exterior.

Acestea sint hainele albe, si martorii crestini din Laodiceea nu le au. in parte ei activeaza cu harnicie pentru semeni si cautd s se imbrace
astfel cu propriile lor lucrari, insa Domnul Isus le spune ca prin aceasta rusinea goliciunii lor nu poate fi acoperita.

De asemenea le lipseste si adevarata alifie pentru ochi, adica Duhul Sfint, care in 1 loan 2.20, este numit ungerea din partea Celui Sfint
(adicd Hristos). Numai ungerea Duhului Sfint poate indepérta orbirea omului firesc si poate da o recunoastere adevarats, duhovniceasca. insa
cine nu are Duhul lui Hristos, nu este al Lui (Romani 8.9).

Spiritul uman se lauda astazi cu cunostinte Tnalte, dar toate acestea seamana doar cu licarirea unui fitil uscat, care vrea sa dea ce are mai
bun, dar fara ulei. Deja in pilda celor zece fecioare din Matei 25, Domnul Isus a aratat ca o parte din crestinatatea de nume ar avea o candela
(marturie), dar nu si ulei (Duhul Sfint). Tocmai in momentul hotaritor, cind va fi cea mai mare nevoie de lumina, atunci candelele lor se vor
stinge (versetele 1-13). Eroare plina de urmari! Sa ascultam de aceea inca o data glasul plin de har al Domnului: "Te sfatuiesc sa cumperi de
la Mine aur ... si alifie pentru ochi, ca sa-ti ungi ochii si sa vezi".

Duhul din Laodiceea

Referitor la acest loc, mai am pe inima un cuvint de avertizare catre credinciosii adevarati. Am vazut prin ce se caracterizeaza crestinatatea
in ultima ei faza si ca Laodiceea este un lucru caldicel din care lipseste tot ce este din Dumnezeu. Si vom vedea indata ce va face Domnul cu
aceasta marturie goald. Dar, drag cititor credincios, tu si eu, noi toti, sintem in pericol de a fi prinsi de duhul din Laodiceea, pe care Domnul
Isus trebuie sa-I mustre.

Atunci cind Domnul a transmis prin loan, care se gasea pe insula Patmos, aceasta scrisoare catre biserica din Laodiceea, desigur ca raul in
aceasta biserica inca nu era in plind desfasurare, asa cum, in sens metaforic, este cazul astazi in Laodiceea, in crestinatatea ultime-lor zile.
Cu siguranta ar fi gresita si concluzia ca, in acea biserica, nu ar fi existat credinciosi. Germenele intregului rau insa a fost deja prezent acolo,
altfel Domnul nu ar fi vorbit in acest fel. in aceasta consta avertizarea pentru noi, copiii lui Dumnezeu. in sensul imaginii profetice, noi nu
putem fi direct Laodiceea, putem Tnsa foarte bine sa ne insusim caracteristicile Laodiceii, si acesta este un pericol foarte grav pentru noi.

Cine ar putea sa nege faptul ca si intre noi, copiii lui Dumnezeu, exista o atitudine de caldicel, indiferenta fata de Domnul si fata de interesele
Sale? Si sintem cu adevarat liberi de duhul multumirii de noi insine? Nu putem fi si noi foarte usor ispititi de mindria avutiei duhovnicesti,
pentru care au luptat probabil stramosii nostri, dar in nici un caz noi insine, si care, pe linga aceasta, ne-a fost daruita numai prin harul lui
Dumnezeu? Nu ne comportam adesea ca ,0ameni saraci", ca oameni care nu au altceva decit lucrurile acestei lumi? Nu este din cind in cind
tulburat ochiul nostru duhovni-cesc, astfel incit privirea noastra sa devina mioapa si sa nu se poata ridica aproape deloc deasupra domeniului
pamintesc?

Toate acestea sint intrebari la care trebuie sa cugete fiecare credincios pentru sine si cu care ar trebui sa mearga in lumina lui Dumnezeu. Sa
fim atenti: si scrisoarea catre Laodiceea se incheie cu cuvintele: ,,Cine are urechi sa asculte ceea ce Duhul zice bisericilor" (Apocalipsa 3.22).

Nu se spune: ,... ce Duhul zice Bisericii", ci ,bisericilor". Nu numai pentru acea singura Biserica, in care aceste stari se gaseau in faza de
fnceput, ci pentru intreaga Biserica din toate timpurile, deci si pentru noi astazi, au fost adresate aceste invataturi. Sa ne ajute Domnul sa
tragem folos din acestea, sa nu lasam sa intre duhul din Laodiceea in viata noastrd, in casele noastre, in stringerile noastre laolalta!

Varsarea din gura Domnului



,Dar, fiindca esti caldicel, nici rece, nici in clocot, te voi varsa din gura Mea" (Apocalipsa 3.16).

Eu nu stiu ca Domnul sa foloseasca in vreun alt loc al Scripturii o expresie atit de dispretuitoare ca aici: voi varsa. Caldicel, adica indiferent,
este cea mai rea stare in ochii Sai. Ea atrage intreaga suparare a Domnului asupra a ceea ce se caracterizeaza prin aceasta. Si daca
crestinatatea, in ultima ei faza, are ca trasatura predominanta aceasta indiferenta - si noi am vazut ca lucrurile stau asa - atunci Domnul, la
vremea Sa, va sfirsi cu ceea ce trebuia sa fie o marturie pentru El pe pamint.

Cind sfesnicul nu mai raspindeste lumind dumnezeiascd, atunci Domnul il va lua deplin si definitiv de pe pamint. Aceasta se spune prin
varsarea din gura Sa: Domnul nu va mai recunoaste marturia crestina, aceasta crestinatate ca sfesnic al Sau in aceasta lume. Aceasta
varsare Tnca nu a avut loc, deoarece El inca nu a venit pentru a-Si lua acasa Mireasa. El nu va varsa niciodata din gura Sa pe unul dintre ai
Sai, pe care l-a mintuit prin scumpul Sau singe, pentru ca El insusi a spus: ,Pe cel care vine la Mine, nu-I voi izgoni afard" (loan 6.37). Pentru
crestinatatea ca atare, judecata este foarte aproape: ,Judecatorul este chiar la usa" (citeste in lacov 5.9).

La desfisurarea judecétii vor exista, ca in cazul lui Israel, diverse stadii sau trepte. intii avem avertizarea. Pe aceasta o auzim astazi. Atunci
Domnul Isus fi va lua pe adevaratii credinciosi de pe pamint si Se va intilni cu ei in vazduh (1 Tesaloniceni 4.16-17), pentru a-i duce sus, in
casa Tatalui. Cit de fericita este aceasta parte pentru noi! Dar pentru crestinatatea moarta, care ramine dupa rapirea sfintilor, este o sentinta
deosebit de serioasa; va avea loc atunci o despartire a binelui de rau, despartire la care nu se va mai putea face recurs niciodata. Da, pare ca
rapirea celor credinciosi va fi chiar momentul in care va avea loc varsarea de catre Domnul a marturiei crestine lipsite de viata. Ar putea El sa
exprime prin altceva mai clar dezgustul Sau fata de Laodiceea, lepadarea Laodiceii ca sfesnic al Sau, decit prin aceea ca ii ia la Sine in slava
pe sfintii ceresti si lasa aici masa martorilor lipsiti de viata? Serios gind!

Desigur ca dupa rapirea credinciosilor, Laodiceea va continua sa existe intr-o forma oarecare, dar ea nu va mai fi recunoscuta ca sfesnic.
Incurcind lucrurile. Diavolul va pune stapinire pe marturia crestind moar-ta. pind cind aceasta va fi indepartatd definitiv de Domnul prin
judecata asupra ,Babilonului" (citeste in Apocalipsa 18). Atunci nu va mai exista pe pamint un sfesnic crestin, dar nici crestinatate, nici macar
dupa marturia exterioara.

Aceasta este in realitate o evolutie trista, ingrozitoare, a Bisericii ca sfesnic pe pamint! Cu toate acestea Domnul are pentru credinciosul din
toate timpurile o cale pe care el poate sa mearga si sa-L slaveasca pe Dumnezeu. Despre aceasta vom mai putea vorbi.

Capitolul 6 - Adunarea ca Mireasa a lui Hristos

Dupa cum am auzit de Adunare ca ,sfesnic" abia in ultima carte a Bibliei, tot astfel si Adunarea, ca Mireasa a lui Hristos, ne este prezentata
abia pe ultimele file ale Sfintei Scripturi. Si alti scriitori ai Noului Testament vorbesc despre acest subiect maret, vom vedea indata, dar
,Mireasa" este numita in mod direct abia la sfirsitul Apocalipsei, unde poarta si titlul de ,sotia Mielului". Prin aceasta imagine, Duhul Sfint
vrea sa ne puna in fata inimilor relatia intima in care am fost adusi, prin har, cu Hristos. Mireasa este expresia metaforica folo-sita pentru
sugerarea curatiei si a prospetimii relatiei dintre Hristos si Adunare, sotie pentru indestructibilita- tea relatiei - relatii care exista deja astazi.

Mireasa paminteasca

Adunarea ca Mireasa a lui Hristos nu este amintita in Vechiul Testament. Numai in Noul Testament este dezvaluit acest adevar pretios, ca
Adunarea este Mireasa lui Hristos, sotia Mielului. Faptul ca si in Vechiul Testament se vorbeste in unele locuri despre o mireasa, nu trebuie sa
ne conduca la concluzia falsa, ca acolo ar fi vorba despre Adunare. Lucrurile se aseamana cu ,,sfesnicul" si cu ,,casa lui Dumnezeu".

In vremurile Vechiului Testament, Israel era purtatorul responsabil al luminii lui Dumnezeu inaintea lumii, dar astazi este Adunarea. Acest
lucru nu inseamna insa ca Israel ar fi Adunarea sau ca Adunarea ar fi Israel. Dumnezeu S-a revelat in Vechiul Testament doar ih mod
fragmentar, partial, dar acum in crestinism, S-a facut cunoscut pe deplin in Domnul Isus, cind El ,,ne-a vorbit in Fiul" (Evrei 1.2). Un astfel de
glas nu s-a auzit niciodata fn Vechiul Testament!

In Israel exista si un templu vizibil, care era casa lui Dumnezeu in acea vreme. Casa lui Dumnezeu astézi, Adunarea Dumnezeului Celui viu,
include o asemenea apropiere fatéd de Dumnezeu, o asemenea intimitate cu El, cum nu era posibil in vremurile dinainte. Si faptul ca cei dintre
natiuni nu mai sint acum ,straini si fara drept de cetatenie", ci ,impreuna cetateni cu sfintii, oameni din casa lui Dumnezeu" (Efeseni 2.19),
este o0 taina, care nu le-a fost descoperita fiilor oamenilor din generatiile trecute. In ceea ce priveste ,mireasa", Domnul Isus va avea o
mireasa paminteasca si una cereasca. Relatiile si binecuvintarile ceresti se afla cu mult deasupra celor ale miresei pamintesti.

Despre mireasa paminteascd proroceste printre altii si Isaia, cind spune: ,Cum se uneste un tindr cu o fecioara, asa se vor uni fiii tai cu tine;
si cum se bucura mirele de mireasa lui, asa Se va bucura Dumnezeul tau de tine" (capitolul 62.5). Si in primul verset al aceluiasi capitol spune
clar despre cine vorbeste: despre Sion, despre lerusalim. lerusalimul va fi mireasa paminteasca a lui Hristos. Din cauza necredintei ei, El a
trebuit s o dea la o parte pentru o vreme. ,Citeva clipe te parasisem. dar te voi primi inapoi cu mari induréri. intr-o izbucnire de minie. imi
ascunsesem o clipa Fata de tine, dar Ma voi indura de tine cu o bunatate vesnica", zice Domnul, Rascumparatorul tau" (Isaia 54.7-8). Atunci
se va sfirsi vremea vaduviei ei, ,,caci Creatorul tau este sotul tau: Domnul ostirilor este Numele Lui" (versetul 5).

Daca fiii lui Core, in ,Cintarea despre dragoste", cinta frumusetea imparatesei ,impodobitd cu aur de Ofir" (Psalmul 45), atunci ei vorbesc de
asemenea de ramasita din Israel care va fi reabilitata in zilele viitoare. Si cu ce cuvinte miscatoare descrie Solomon in Cintarea Cintarilor
pretuirea mirelui pentru mireasa sa si durerosul proces de reabilitare morald a acestei ramasite! Inainte ca lerusalimul sa poatd ocupa locul
de onoare la dreapta imparatului, a Domnului, rédmasi-ta poporului trebuie s& treacd prin incercari serioase: ,Nu va uitati c& sint asa de
negricioasa, caci m-a ars soarele"; , Pazitorii care dau ocol cetatii m-au intilnit, m-au batut, m-au ranit" (Cintarea Cintarilor 1.6; 5.7).

Dar nu numai ,imparateasa", care nu se refera la natiune, ci la lerusalim, va fi restabilita, ci si intreaga natiune va fi pusa in legatura cu
Domnul, ,Sotul" ei. Despre aceasta vorbeste profetul Osea: ,In ziua aceea", zice Domnul, ,imi vei zice: ,Sotul meu!" ... Te voi logodi cu Mine
in credinciosie" (capitolul 2.16-20). Fericitda perspectiva pentru aceasta natiune vinovata! Nu, Dumnezeu nu a lepadat Israelul pentru
totdeauna. Acum o parte din Israel este impietrit, pina va fi intrat numarul deplin al neamurilor; dar odata ,tot Israelul va fi mintuit" (Romani



11.25-26). Atunci vor intra si ei sub gratiere si toate acestea pe baza lucrarii implinite a lui Hristos, Domnul nostru. Laudat fie minunatul Sau
Nume pentru aceasta!

Atragem inca o data atentia asupra faptului ca nici unul din locurile amintite sau in nici una din cartile Vechiului Testament nu este vorba de
Adunare si nici in Cintarea Cintarilor. Putem insa sa socotim aplicatii pretioase pentru relatia noastra fata de Domnul; caci daca deja relatiile
Domnului fata de mireasa Sa paminteasca sint atit de intime si pretioase, cum trebuie sa fie atunci cele fata de mireasa Sa cereasca! Locurile
insa vorbesc despre Israel si nu despre Adunare. Pentru a afla partea Adunarii, trebuie sa ne indreptam exclusiv spre Noul Testament, si acest
lucru vrem sa-l facem «cum.

Un margaritar de mare pret

in Matei 13 ne sint prezentate sapte pilde ale Domnului. Prima pilda, cea a semanatorului, nu este numita o pilda despre imparatia cerurilor.
intr-adevar, cd ne aratd mai mult caracterul lucrarii lui Hristos dupd lepadarea Sa de catre poporul Siu pamintesc, decit dezvoltarea
imparatie: cerurilor. El nu cauta in continuare rod in via lui Israel (Isaia 5.1), nici in smochin, «cea ramasita care dupa cei saptezeci de ani de
robie s-a intors in tara - a fost ,sadit in via sa" (Luca 13.6-9). Nici Israel, nici ramasita nu au adus rod pentru Dum-nezeu. Astfel Domnul Isus,
in harul Sau nemarginit, a luat un nou caracter si a devenit semanatorul. ,lata, semanatorul a iesit sa semene" - o lucrare noua intr-o sfera
noua. Principiul de baza al acestei pilde este deci ca Domnul a adus si aduce cu Sine ceea ce da rod. El nu-I cauta in ogor. Minunat har! Ca
invatatura morala a acestei pilde este valabila si astazi si ca se mai intimpla asa si in vremea de astazi, nici nu se pune in discutie, dar in mod
direct ea ne arata lucrarea Domnului pe pamint.

in urmatoarele sase pilde ins&, Domnul Isus vorbes-te despre imparatia cerurilor. in primele trei arati dez-voltarea exterioara a acesteia aici,
pe pamint - o dez-voltare care in mod clar este orientata in jos. Neghina a invadat intregul ogor, grauntele de mustar a devenit un copac
mare si aluatul a dospit toata plamadeala. Apoi Domnul a dat drumul multimilor, carora le-a dat invatatura in felul acesta, si ,a intrat in casa".
Singur cu ucenicii Sai, nu numai ca le-a explicat pilda neghinei din ogor, ci a mai adaugat alte trei pilde: cea cu comoa-ra in ogor, cea cu
margaritarul de pret si cea cu navodul aruncat in mare.

Cind privim dezvoltarea exterioara a imparatiei lui Dumnezeu pe pamint, cind recunoastem ca crestinis-mul a devenit un lucru amestecat, un
sistem care domina lumea si este patruns de o Tnvatatura rea, atunci am fi tentati sa credem ca intentiile lui Dumnezeu au fost zadarnicite de
catre Cel R&u si ca imparatia Sa reprezinta o evolutie gresita. intr-adevar, privit din exterior, asa pare.

Acolo insa, in ,,casa" Domnul Isus le-a descoperit alor Sai gindurile Sale tainice, motivele Sale launtrice care L-au determinat sa nu actioneze
fmpotriva dezvoltarii in afara, nesanatoase in imparatia Sa. Numai celor din casa le-a fost permis sa afle ce comoard vor fi pentru El
credinciosii din vremea de acum, ce lucru pretios este Adunarea in ochii Sai si cit de minunat va ingriji El de poporul Sau, lasindu-L sa stringa
pestii buni in vasele lor. Nu inseamna ca ucenicii ar fi inteles atunci aceste lucruri, dar Domnul Isus le-a vorbit despre ele.

Acolo, Tn acea casa si cu acea ocazie, a fost dezvaluit pentru prima data - chiar sub forma unei pilde - ca Hristos a cautat un obiect de o
frumusete deosebit de mare, pentru care s3-Si dea viata. El Se prezintd pe Sine insusi ca pe un negustor ,care cautd margaritare frumoase".
El are sensibilitate pentru frumusetea mar-garitarelor. El stie ce este frumusetea morala pentru Dumnezeu, El stie sa le aprecieze. ,Si cind
gaseste un margaritar de mare pret, se duce de vinde tot ce are si-L cumpara" (versetul 46). El vede un margaritar de mare pret.

El nu cauta mai departe. El nu mai doreste nimic altceva. El a iesit ca sa caute margaritare si pentru ca a gasit acel margaritar, dorinta inimii
Sale s-a potolit, intregul S3u tel este acum de a poseda margaritarul. Si El este gata s& renunte la tot ce are - la slava Sa mesianica, la
intreaga Sa viata - pentru a-l poseda. Minunat har! Poate cuprinde cineva valoarea si frumusetea pe care le are Adunarea pentru inima lui
Hristos? Aceasta pilda ne lasa sa intrezarim aceasta.

Alte locuri din Sfinta Scripturd ne vorbesc despre caracterul ispasitor al mortii lui Hristos - o laturd foarte importantd a sacrificiului Sau. Tn
aceasta pilda aflam insa o latura cu totul alta a mortii Sale: El a vrut sa obtind acea comoara din ogor, a vrut sa posede acel margaritar de
mare pret. Cit de valoros trebuie sa fie pentru El acel singur margaritar, incit, pentru a-l obtine, da tot ce are!

Sfinta Scriptura face, de reguld, in ce priveste limbajul ei, economie de atribute. Aici insa, la descrierea ,margaritarului". Domnul atribuie
cuvintului ,margaritar" un adjectiv foarte important: polytimon - ,,de mare pret".

Nici un om n-ar fi indraznit vreodata sa caracterizeze astfel Adunarea. Multi credinciosi au cintat si au laudat ceea ce Domnul Isus este pentru
ei. Aici insd Domnul spune ce este Adunarea pentru inima Sa. Margéritarul este simbolul unei frumuseti faré cusur. In ochii S3i, este o creatie
de o frumusete desavirsita. Ah, de am vedea-o si noi mai mult in acest fel! In epistola citre Efeseni aflam ca Hristos Isi va infatisa odata
Adunarea in chip slavit, ,fara pata, fara incretitura sau altceva de felul acesta, ci sfinta si fara defect" (capitolul 5.27). Si nu este departe clipa
in care frumusetea fara pata a Adunarii va fi aratata inaintea intregii lumi, pentru slavirea Aceluia care a murit pentru ea si i-a dat aceasta
slava.

Relatii de miri

Daca in pilda margaritarului ne-a fost aratata frumu-setea si atractia Adunarii pentru inima lui Hristos, Tn Efeseni 5 invatam ce fel de relatii de
miri existd intre Adunare si Hristos. in primul rind ne-a fost prezentatd dragostea lui Hristos fatd de Adunarea Sa, asa cum a dovedit-o El, asa
cum se manifesta ea astazi si asa cum se va dezvalui ea mai tirziu.

»Sotilor; iubiti-va sotiile, dupa cum si Hristos a iubit Biserica si S-a dat pe Sine pentru ea, ca s-o sfinteasca, curatind-o prin spalarea cu apa
prin Cuvint, ca sa infatiseze Tnaintea Sa aceasta Biserica slavita, fara patd, fara incre-titura sau altceva de felul acesta, ci sfinta si fara defect.
Tot asa sint datori si barbatii sa-si iubeasca sotiile, ca pe trupurile lor. Cine-si iubeste sotia, se iubeste pe sine insusi. Caci nimeni nu si-a urit
vreodata trupul sau, ci-I hraneste si-l ingrijeste cu drag, ca si Hristos Biserica; pentru ca noi sintem madulare ale Trupului Sau, din carnea Lui
si din oasele Lui. »De aceea va lasa omul pe tatal sau si pe mama sa si se va lipi de sotia sa si cei doi vor fi un singur trup.« Taina aceasta
este mare; dar vorbesc despre Hristos si despre Biserica" (Efeseni 5.25-32).



in general nu predomin& gindul ,miresei" in invatatura apostolului Pavel, asa cum i-a incredintat-o Dum-nezeu. Cind vorbeste despre relatii,
atunci El prezinta ,trupul". Dar deja corintenilor le-a scris despre rapor-tul de miri in care au fost adusi fata de Hristos: ,Pentru ca v-am
logodit cu un barbat, ca sa va infatisez inaintea lui Hristos ca pe o fecioara curata" (2 Corinteni 11.2). Daca apostolul vorbeste despre o
fecioara curata, atunci aceasta este un indiciu asupra faptului ca nunta Tnca nu a avut loc, un indiciu de altfel, care nu poate fi aplicat la
expresia mireasa pentru a o deosebi de sotie; pentru ca si dupa nunta Mielului, chiar dupa cei o mie de ani ai imparatiei pacii lui Hristos pe
pamint, loan vede cetatea sfinta (Adunarea slavita) coborindu-se din cer de la Dumnezeu, ,gatita ca o mireasa impodobita pentru sotul ei"
(Apocalipsa 21.2). in acelasi capitol la versetul 9, ingerul desemneaza mireasa drept sotia Mielului.

Dupa amintirea relatiei de feciorie a Adunarii fata de Hristos in intlia epistola catre Corinteni, apostolul insista in epistola catre Efeseni mai
mult asupra acestui obiect binecuvintat. Desi nu vorbeste ih mod direct despre ,, mireasa" sau despre ,sotia Mielului", totusi la baza intregii
sale Tnvataturi sta analogia barbat - femeie, mire - mireasa. Este de remarcat modul cum se contopesc aici imaginile despre ,trup" si ,sotie".
Acest lucru mi se pare deosebit de pretios, deoarece imaginea ,trupului" nu mai este suficienta. Astfel el vorbeste despre noi ca despre
madulare ale Trupului Sau si totusi se refera indata iarasi la relatia de miri, respectiv la relatia de casatorie a primei perechi de oameni, care
este o imagine atit de potrivita pentru relatiile dintre Hristos si Adunare.

in ce priveste iubirea de neasemuit a lui Hristos, din felul in care este prezentatd aici, ea apare intr-o nuantd deosebitd: este o iubire
intemeiata pe relatii stabilite de Dumnezeu. Nu este iubirea generala a lui Dumnezeu fatd de lume, ca in loan 3.16, ,Fiindca atit de mult a
iubit Dumnezeu lumea", ci aici Duhul Sfint ne pune in fata inimilor iubirea deosebita a lui Hristos fata de Mireasa Sa, fata de Adunare. Este o
iubire statornica prin relatii durabile, este tocmai iubirea Mirelui fata de Mireasa, de aceea nu citim niciodata: ,Hristos a iubit lumea". Oh, cit
de nespus de fericiti avem dreptul sa ne consideram ca am ajuns intr-o asemenea relatie fata de El, ca Domnul Isus este Mirele nostru ceresc
si ca ne iubeste ca Mireasa a Sa si ca Sotie a Sa!

Dupa aceea insa ne sint spuse trei lucruri despre aceasta dragoste a lui Hristos pentru Adunare, lucruri care se refera intii la trecut, apoi la
prezent si in al treilea rind la viitor.

in ce priveste trecutul, ,Hristos a iubit Biserica si S-a dat pe Sine pentru ea". El a murit pentru a poseda Adunarea, si aceasta pentru c3 o
iubeste. El S-a facut pe Sine Insusi raspunzator, daca pot s& ma exprim astfel, pentru toate lucrurile de care a fost vinovata Mireasa Sa. El S-a
dat pe Sine insusi pentru ea! Dacé pilda ne-a ar&tat frumusetea pe care Domnul a vazut-o in Adunare, pentru care a renuntat la tot ce a avut,
atunci aici gasim motivul cel mai adinc - El a iubit-o. Cine ar putea vreodata sa masoare aceasta iubire - cine sa o inteleaga? Dar ea ne face
nespus de fericiti, de acum si in toti vecii!

Dragostea Sa fata de Mireasa Sa nu a fost activa doar in trecut, ci ea este si in prezent neobosit de activa, ,ca s-o sfinteascd, dupa ce a
curatit-o prin bote-zul cu apa prin Cuvint". El nu a curatit-o intfi si apoi a iubit-o. Nu, intii a iubit-o si acum tot El o curateste, o face potrivita
pentru Sine. Ce inseamna aceasta? Ea a fost un margaritar in ochii Sai, dar in starea ei practica ea nu a corespuns gindurilor Sale. Si astfel,
Domnul este preocupat sa lase frumusetea ei sa iasa la ivealda. Cum face aceasta? El ne aplica Cuvintul lui Dumnezeu in puterea sa
curatitoare, ca despartiti de lumea rea, sa ne sfintim si inclinatiile si motivatiile noastre, gindurile si drumurile noastre sa-1 corespunda Lui tot
mai mult. Cuvintul lui Dumnezeu este descoperirea a tot ceea ce este Dumnezeu; si acestea le aplica Domnul inimilor noastre, ca noi sa fim
Lsfintiti prin adevar" (citeste in loan 17.19). Slujba plina de har a Domnului Isus! De ne-am deschide mai mult pentru El!

Dar inca un lucru il face dragostea Sa astazi pentru noi. Acest lucru ne este aratat in Efeseni 5.29. Dupa cum un om nu-si uraste propria
carne, propriul trup, ci il hréneste, tot asa Hristos ne considerd ca o parte din Sine insusi si Se strdduieste s ne dea tot ce avem nevoie in
aceasta lume. El nu ne lasa sa ducem lipsa de hrana pentru trup si in dragostea Sa, Se gindeste la slabiciunea noastra si ne ofera orice
sprijin. El, care odinioara S-a dat pe Sine Insusi pentru noi, nu numai viata Sa, este acum totul pentru noi. Ne putem bizui in toate pe El!

Telul final al dragostei lui Hristos fata de Adunarea Sa nu este mai prejos ca acesta: El vrea sa infatiseze fnaintea Lui aceasta Biserica slavita,
Jfara pata, fara incretitura sau altceva de felul acesta, ci sfinta si fara defect". Eu cred ca acest verset 27 este o aluzie la Adam si Eva din
Geneza 2.22. Dupa cum odinioara Dumnezeu a facut pentru Adam, in timp ce adormise, o sotie, pe care, dupa ce s-a trezit, i-a prezentat-o si
care i-a corespuns intru totul, tot astfel Dumnezeu zideste astazi, dupa ce Hristos a murit si este ascuns fata de lume, ascuns in Dumnezeu
(Coloseni 3.3), Adunarea. Cind este desavirsita, atunci Hristos o va infatisa inaintea Sa. ,Sie insusi" - deoarece El insusi este Dumnezeu: prin
aceasta realitatea deviaza de la model. Atunci El nu va gasi nici o greseald la ea, deoarece ea li va corespunde pe deplin, in toate lucru-rile, si
va fi chiar in starea ei ,sfinta si fara defect".

Har nemarginit, care poate izvori doar din inima lui Dumnezeu! Dragoste de necuprins, ale carei obiecte sintem noi! Un tel nemasurat de
pretios: slavirea lui Dumnezeu de catre Adunare!

Relatiile de miri in care am ajuns mai cuprind si o alta latura, pe care nu o putem lasa neamintitd: supunerea miresei fata de mirele ei, a
sotiei fatd de b&rbat. in fragmentul din Efeseni 5 este vorba de fapt de indemnuri care sint date femeii si barbatului pentru purtarea lor unul
fata de celalalt. Si dupa cum unirea dintre Adam si Eva este o imagine pretioasa a lui Hristos si a Adunarii, tot astfel relatia dintre Hristos si
Adunare este modelul pentru purtarea barbatului si a femeii in casnicie. in indemnul dat sotiei in versetul 24 gasim o remarca atit de
importantd pentru subiectul nostru: ,Si dupa cum Biserica este supusa lui Hristos ...".iar cu putin Thainte se spune ca ,Hristos este Capul
Bisericii". Deci desi Adunarea este Mireasa lui Hristos, pozitia ei fata de El se caracterizeaza prin supunere.

Acest lucru este deosebit de important. Adunarea nu poate (in vreo problema personala sau bisericeasca), cu de la sine putere, sa stabileasca
lucruri asa cum si le imagineaza, ci in toate ea trebuie sa urmeze indicatiile Capului, care sint cuprinse in Cuvintul lui Dumnezeu. Nu este
treaba ei de a stabili reguli si principii. Ea nu trebuie sa dea invatatura si sa ordoneze, ci ea trebuie sa fie supusa Capului din cer.

Ah, cum a gresit Biserica Tn aceasta privinta! Ea nu I-a acordat lui Hristos locul si autoritatea Capului, ci, Tn loc sa fie supusa Lui, a preluat ea
locul de frunte. Rezultatul il constituie, printre altele, nenumaratele denumiri si grupari pe teren crestin, care rivalizeaza unele cu altele, si
numeroasele invataturi gresite, care domina astazi crestinatatea. ,Netinindu-se strins de Cap" - aceasta defineste cauza pentru tot raul
(citeste Tn Coloseni 2.19). Daca si Biserica in ansamblu a gresit in acest sens, totusi fiecare madular al Trupului lui Hristos in parte poate
adopta pozitia de supunere fata de Hristos si poate afla binecuvintarea care decurge din aceasta. Acest lucru il vom mai vedea pe parcurs.



Din invataturile Duhului Sfint date prin Pavel am putut urméri lucrarea Domnului Hristos in clipa in care Isi va infatisa fnaintea Lui Adunarea
slavita. Pentru a afla insa ceva despre nunta Mielului si despre slava si sentimentul Miresei, trebuie sa ne folosim de slujba unui alt slujitor al
lui Dumnezeu, apostolul loan.

Nunta Mielului

Vazatorul loan, care, incepind cu capitolul al patru-lea al cartii Apocalipsei ne relateaza ceea ce se intimpla ,dupa aceste lucruri", deci, in
viitor, descrie la incepu-tul capitolului 19 cum a auzit in cer un glas puternic al unei unei mari multimi de oameni, care zicea:

LAleluia! Mintuirea, slava si puterea sint ale Dumnezeului nostru! Pentru ca judecatile Lui sint adevarate si drepte: pentru ca a judecat pe
prostituata cea mare, care a stricat pamintul cu desfriul ei si a razbunat singele robilor Sai, din mina ei" (versetele 1 si 2).

inainte de a afla ceva despre nunta Mielului, ne este ar&tatd judecata asupra ,Babilonului®, a desfrinatei, a miresei false. inainte ca Hristos
sa-Si prezinte Mireasa, Sotia, falsa biserica trebuie sa fie indepartata. El asteapta cu rabdare aceasta clipa. Pina atunci adevarata Mireasa
ramine ascunsa in cer. Este imposibil ca mireasa falsa si cea adevarata sa fie vazute alaturi! Cei douazeci si patru de batrini, caracterizati prin
intelegerea gindurilor lui Dumnezeu si cele patru fapturi vii inteleg acest lucru. Dupa un nou ,Aleluia" al cerului, ei cad la pamint si se inchina
Aceluia care sta pe tron. intregul cer este in miscare si plin de laud&, deoarece acum drumul este liber pentru prezentarea adeviratei Mirese
si pentru unirea ei cu Mirele ceresc.

,Si am auzit ca un glas de mare multime, ca vuietul unor ape multe, ca bubuitul unor tunete puternice, zicind: »Aleluia! Domnul, Dumnezeul
nostru, Cel Atotputernic, a ince-put sa imparateasca. Sa ne bucuram si sa ne inveselim si sa-1 dam slava, fiindca nunta Mielului a venit si sotia
Lui s-a pregatit! Si i s-a dat sa se imbrace cu in subtire, stralucitor si curat.« Inul subtire sint faptele drepte ale sfintilor. Apoi mi-a zis: »Scrie:
»Ferice de cei chemati la ospatul nuntii Mielului!« Si mi-a zis: »Acestea sint adevaratele cuvinte ale lui Dumnezeu« " (versetele 6-9).

Acum a sosit clipa pe care Domnul Isus a asteptat-o cu rabdare. El, cu mult Thainte, a vazut Mireasa ca un margaritar de mare pret si a
renuntat la tot ce a avut pentru a o poseda. El a gasit-o si a cumparat-o, oricit de mari au fost cheltuielile pentru El; in pilda nu ni s-a spus ce
s-a Intimplat cu ea mai departe. Pina in aceasta clipa, frumusetea ei a fost ascunsa oamenilor, ascunsa in Dumnezeu. Acum insd, cu putin
inainte ca Domnul nostru, Dumnezeul nostru, cel Atotputernic, sa preia stapinirea, a sosit vremea pentru nunta Mielului si El Si-a pregatit
Sotia. Acum este atins telul propriu-zis al hotaririi lui Dumnezeu, si anume ca Hristos sa nu fie singur, ci sa aiba o Sotie, care sa imparta cu El
slava Sa Tn vesnicie. Aceasta este taina la care Dumnezeu a facut aluzie deja atunci cind a creat prima pereche de oameni: ,,Nu este bine ca
omul sa fie singur".

Acum pare necesara o scurta meditatie asupra desfasurarii temporare a intimplarilor pina la acel eveniment final, nunta Mielului. Deja cu ani
in urma, Domnul Si-a luat Mireasa acasa prin rapire (1 Tesaloniceni 4) si a dus-o in casa Tatalui Sau (loan 14.2-3). Rapirea, ca atare, ne este
prezentata in Apocalipsa, deoarece ea nu este un eveniment al profetiei; profetia are de-a face cu pamintul. Trebuie sa ne-o imaginam intre
sfirsitul capitolului al treilea si inceputul capitolului al patrulea. incepind cu acest punct, loan scrie despre , lucrurile care au sa fie dupa ele",
redate prin cuvintele ,dupa aceste lucruri", aflate la inceputul capitolului al patru-lea. Din acest moment nu mai este folosita expresia
,adunare", ci gasim, in locul ei, pe cei ,douazeci si patru de batrini", reprezentantii credinciosilor Vechiului si Noului Testament, in numarul lor
deplin.

Nu este plin de importanta si nu ne misca adinc inimile faptul ca in timpul tuturor evenimentelor serioase, care vor cutremura lumea si care
ne sint prezentate in capitolele 6-18, noi vom fi deja in cer si ne vom bucura de binecuvintarile din casa Tatalui? Si cu toate acestea, pina
atunci nu va fi avut loc nunta Mielului! Pentru aceasta, in afara judecatii ,prostituatei", mai trebuie sa se petreaca ceva important: Sotia Sa
trebuie sa se fi ,pregatit" (versetul 7). Versetul 8 spune clar ce inseam-na aceasta: ,»Si i s-a dat sa se imbrace cu in subtire, stralucitor si
curat.« Inul subtire sint faptele drepte ale sfintilor".

Nu vedem aici Mireasa Tmbracata cu haina indreptatirii lui Dumnezeu in Hristos Isus, cum avem voie s-0 purtam noi astazi (compara 2
Corinteni 5.21). Cu mult mai mult, este vorba despre faptele lor drepte, pe care le-au savirsit in puterea Duhului lui Dumnezeu, cind erau inca
pe pamint. Ce gind impresionant, ca noi, astazi, in timp ce traversam acest pamint, lucram la haina pe care o vom purta odata, cu acel prilej
méret! In mod evident, fnainte de nunta Mielului toti trebuie s& ne infitisam inaintea scaunului de judecatd al lui Hristos (2 Corinteni 5.10).
Lpentru ca fiecare sa primeasca rasplata pentru lucrurile infaptuite in trup, potrivit cu binele sau raul pe care-l va fi facut". Ce am fost noi pe
pamint pentru Hristos va straluci in chip minunat in acea zi, in schimb tot ce nu a fost Hristos in viata noastra va fi pierdere. A fost numai har,
numai puterea Duhului, in care s-au indeplinit aceste fapte drepte, acelasi har va fi recunoscut si in ziua aceea! Ce va fi atunci cind vom
recunoaste intreaga plinatate a harului, care, in ciuda slabiciunii si a esecului nostru, nu numai ca ne-a purtat, ci ne-a si folosit in slujba Sa si
care ne va rasplati pentru aceasta! Acesta va fi un alt izvor al adorarii ceresti.

Putem intelege bine cit este de potrivit ca realizarea unei armonii perfecte intre Domnul si Mireasa Sa sub aspect moral sa aiba loc inainte de
nunta. Aceasta fnsa marcheaza si momentul pentru nunta insasi. Ea va avea loc la citva timp dupa rapire, dar imediat inainte de aratarea
Domnului in putere si slava, cind va iesi pe un cal alb cu ostirile Sale din cerul deschis si va calca cu picioarele ,teascul vinului miniei aprinse
a lui Dumnezeu Cel Atotputernic" (capitolul 19.11 si urmatoarele).

Sa fim insa atenti la limbajul Duhului Sfint in acest loc. Pe de o parte, vorbeste de sotia Sa, pe de alta parte de sfinti. Desi i-a fost dat sotiei
Sale sa se imbrace in in subtire, in explicatie se vorbeste despre faptele drepte ale sfintilor. In sotia Sa avem aspectul colectiv, iar in cei sfinti
aspectul individual. Ce linistitor si Tn acelasi timp ce serios este faptul ca se pastreaza latura personala! Credinciosia poate fi dovedita numai
individual, acest lucru trebuie sa-l avem intotdeauna in vedere. De aceea se vorbeste aici de inul subtire al sotiei Sale ca despre faptele cele
drepte ale sfintilor.

Ce contradictie exista insa intre inul subtire, stralucitor, in care este imbracata sotia Mielului si intre hainele prostituatei celei mari! ,Femeia
era Tmbracata cu purpura si stacojiu; era impodobita cu aur, cu pietre scumpe si cu perle. Tinea in mina un potir de aur, plin cu uriciuni si cu
necuratiile desfriului ei" (citeste in capitolul 17.4).



Prostituata cea mare poarta ceea ce atrage ochiul firesc. Mireasa insa poarta ceea ce este placut in ochii Mielului ei - faptele cele drepte ale
sfintilor. Prosti-tuata se bucura de stralucirea inselatoare a lumii. Mireasa se bucura de ceea ce i-a dat harul. Si daca Mireasa seamana, in
ochii lui Hristos, cu un margaritar de mare pret, se cade atunci sa se impodobeasca in exterior cu perle? Nu i-ar intuneca aceasta frumusetea
propriu-zisa?

Vrem sa ne ocupam putin cu persoanele participante la nunta. Locul central il ocupa Domnul Isus, Mielul. Nu ne aminteste acest nume al
Domnului de drumul plin de suferinta, pe care Si-a cistigat Mireasa? Cind in Apocalipsa se vorbeste despre El ca ,miel", atunci Duhul Sfint
foloseste diminutivul cuvintului grecesc corespunzator, care de fapt inseamna , mielusel". Dar sa nu tragem acum concluzii false din acest
lucru, deoa-rece aceasta forma si-a pierdut efectul de diminuare in limbajul Noului Testament. Se pare ca prin folosirea acestui cuvint, arnion,
Duhul Sfint vrea sa se refere la caracterul voluntar al jertfei Sale, ca baza a mintuirii si la slava si onoarea Sa pe care le-a dobindit. Dar cit de
mult ne sensibilizeaza gindul la El, Mielul lui Dumne-zeu care a ridicat pacatul lumii, si ce dor ne este sa-L privim in slava pe El, ,Mielul dus la
macelarie"!

O cintare spune: ,Acolo, in mijlocul sfintilor, vad Mielul, si urmindu-L vestesc cu glas tare ce a facut El pentru mine".

Mireasa cereasca, Sotia Mielului, se compune din toti cei mintuiti din vremea de acum a harului, adica din toti credinciosii din ziua
Cincizecimii pina la rapire. In acest context este foarte semnificativ faptul c& cei dou&zeci si patru de batrini nu mai sint amintiti in cartea
Apocalipsei din momentul in care apare Mireasa. De ce nu? Deoarece cei doudzeci si patru de batrini (de doua ori doisprezece) simbolizeaza
suma credin-ciosilor din Vechiul si din Noul Testament in cer.

in aceasta expresie, Mireasa nu este privitd separat. Toti sfintii, de la Adam incepind, care sint ai lui Hristos la venirea Lui (1 Corinteni 15.23)
si care au parte de prima inviere (cu exceptia sfintilor apocaliptici * ) sint vazuti in cei doudzeci si patru de batrini. in momentul in care
Mireasa, Adunarea slavita, este numita deosebit si este diferentiata de credinciosii altor epoci, acest ,nume colectiv" nu mai poate fi folosit,
pentru ca si ceilalti credinciosi trebuie desemnati mai indeaproape.

Aceasta se si realizeazd, si anume cu expresia ,cei invitati". Mireasa nu este invitatd la nunt3, alti oaspeti insa sint invitati. in cei invitati la
ospatul de nunta sint cuprinsi toti credinciosii Vechiului Testament, care au statutul de ,prieteni ai mirelui", asa cum foloseste, de exemplu,
loan Botezatorul aceasta expresie (citeste in loan 3.28-29). Si ei vor avea un loc de binecuvintare desavirsita, deoarece aici ei sint numiti
fericiti: ,Ferice de cei chemati la ospatul nuntii Mielului!" Ei se vor bucura mult de glasul Mirelui, dar ei Tnsisi nu vor fi in acea relatie intima cu
El, cum va fi Mireasa.

Credinciosii care vor muri dupa rapire, ca martiri, nu fac parte, asa mi se pare, dintre cei invitati, deoarece ei vor avea parte mai tirziu, ca
ultim grup, de inviere (capitolul 20.4-6).

Dupa rapirea celor credinciosi vor exista din nou sfinti pe pamint. i intilnim in Apocalipsa incepind cu capitolul 6 pina la 20. in cazul lor nu
este vorba de crestini, ci de sfinti dintre iudei si dintre natiuni. Multi dintre ei vor suferi moartea de martir si vor avea parte de ultima faza a
primei invieri (Apocalipsa 20.4-6). Cei ramasi vor intra vii in imparatia de o mie de ani.

Despre fericirea celor invitati vorbeste Cuvintul lui Dumnezeu, dar pastreaza tacere deplind asupra ferici-rii Miresei: aceasta este de
nedescris! Nici nu descrie nunta in sine. Ca si interiorul casei Tatalui, aceasta este o scena care nu poate fi descoperita inaintea ochilor
oamenilor muritori, chiar daca sint mintuiti. Noi auzim despre nunta Mielului. Vedem sotia Mielului dupa nun-ta, cum i se descopera, dar ce va
fi cind El insusi Se va prezenta slavit! Acest lucru este ascuns cu grija de ochii nostri. Ne este de ajuns s& stim c& cerul va triumfa si ca noi
vom fi prezenti, ca vom fi la El, Mireasa Sa. Har infinit! Cine poate cuprinde aceasta fericire?

Noul lerusalim

As mai atrage atentia asupra unui aspect, deoarece asupra lui exista neclaritati: Adunarea lui Dumnezeu in slava este prezentata la sfirsitul
Apocalipsei printr-o dubla pilda. Pe de o parte este vazuta ca mireasa, sotia Mielului (capitolul 21.9; vezi si versetul 2), pe de alta parte o
vedem ca cetate sfintd, ca noul lerusalim coborit din cer de la Dumnezeu (capitolul 21.2, 10). Ambele imagini stau una linga cealalta: ele se
refera la acelasi lucru, si anume la Adunarea slavita. Este semnificativ ca si prostituata, biserica lumeasca in ultimul stadiu al dezvoltarii ei
rele pe pamint, este prezentata intr-o imagine dubla: ca femeie si ca mare cetate (capitolul 17.1-6, 18).

Prin imaginea unei ,cetati" Dumnezeu vrea sa ne infatiseze gindul unui sistem bine organizat de interese comune si de convietuire a
oamenilor. Un astfel de sistem isi poate avea obirsia in El insusi, ca Noul lerusalim, cetatea Sa (capitolul 3.12), sau in Satan, cum este opusul
ei rusinos, cetatea cea mare, care are stapi- nire peste imparatii pamintului (capitolul 17.18).

Ceea ce am spus la inceputul acestui capitol despre mireasa paminteasca si cea cereasca isi gaseste deplind aplicare si la lerusalim,
deoarece Apocalipsa ne prezin-ta un lerusalim pamintesc si un lerusalim ceresc.

lerusalimul pamintesc, un oras real pe pamint, este amintit de doua ori in Apocalipsa. O data se refera la lerusalimul din perioada necazului
celui mare, dinain-tea ridicarii imparatiei: cetatea sfinta va fi calcata in picioare de catre neamuri timp de patruzeci si doua de luni (trei ani si
jumatate; capitolul 11.2). A doua oara se refera la lerusalimul de la sfirsitul imparatiei de o mie de ani, cind Satan va fi eliberat Tnca o data din
inchisoarea sa si va conduce neamurile pamintului la ultimul razboi impotriva cetatii preaiubite (capitolul 20.9). lerusalimul va fi intr-adevar in
timpul imparatiei de o mie de ani cetatea marelui imparat (Matei 5.35) si centrul stapinirii lui Hristos pe pamint (leremia 3.17).

Dar aceastd cetate a marelui Imparat isi va gasi opusul, In timpul impéaratiei de pace a lui Hristos in cer, in lerusalimul ceresc. Adevarata
metropola a Tmparatiei va fi Adunarea sldvita sus, dupa cum arata descrierea cetatii sfinte, lerusalim, in relatia ei cu pamintul, in fragmentul
din capitolul 21.9 pina la capi-tolul 22.5. Aceasta cetate sfinta (in contradictie cu ceta-tea paminteasca cu acelasi nume din capitolul 11.2) se
coboara ,din cer de la Dumnezeu" (capitolul 21.2, 10), adica ea este de obirsie dumnezeiasca si are un caracter ceresc, dupa cum isi are si
locuinta in cer.



Acest lucru este adevarat despre aceasta cetate sfintd, fie ca este vorba despre relatia ei cu pamintul in impéaratia de o mie de ani (versetul
10 si urmatoarele) sau despre relatia ei cu noul pamint in starea vesnica (versetul 2 si urmatoarele).

Stim ca primele opt versete din capitolul 21 descriu starea vesnica, pe cind incepind cu versetul 9 pina la capitolul 22.5 se prezinta o
retrospectivd asupra Adunarii in relatiile ei cu pamintul, in timpul impara-tiei de o mie de ani. intrebuintarea repetats a cifrei doudsprezece in
structura sfintei cetati indicd de asemenea aceasta relatie temporara, deoarece cifra douasprezece vorbeste in Biblie pretutindeni despre o
administrare desavirsita a lucrurilor lui Dumnezeu referitoare la pamint.

Expresia ,,Noul lerusalim" indica deosebirea fata de vechiul lerusalim, de acel oras real care a avut si va avea un rol important in istoria lumii.

Noul lerusalim va mai exista si atunci cind un cer nou si un pamint nou vor fi luat locul celor vechi, cind lerusalimul pamintesc va apartine
trecutului si pe noul pamint vor mai exista doar oameni, si nu iudei si neamuri (capitolul 21.1-3).

Noul lerusalim, Adunarea slavita n starea vesnica, va fi cortul lui Dumnezeu, in care Dumnezeu va locui cu oamenii pe noul pamint. Astfel, in
caracterul si in inaltimea binecuvintarii ei, ea se va deosebi pentru vesnicie de toti ceilalti oameni salvati. Cine ar putea aprecia aceasta
masura de binecuvintare, care in vesnicie va fi partea Adunarii?

Duhul si Mireasa

Dupa ce la inceputul capitolului 21 Adunarea ne este prezentata si aratata in starea vesnica, vedem ca si dupa cei o mie de ani va fi ,ca o
mireasa Tmpodobita pentru barbatul ei"; dupa ce (incepind cu versetul 9) ,,mireasa, sotia Mielului", ,cetatea sfinta", este aratata inca o data
in legatura cu Timparatia de o mie de ani si se spune ca ea ,are slava lui Dumnezeu", Mireasa ne mai este prezentata o data fnainte de sfirsitul
cartii. Este singura prezentare a Adunérii ca Mireasa in acest timp. intli Domnul Isus Se infatiseazd in mod direct privirilor, apoi auzim
raspunsul spontan al Miresei.

»EU, Isus, am trimis pe ingerul Meu sa va marturiseasca aceste lucruri in biserici. Eu sint Radacina si Saminta lui David, Luceafarul stralucitor
de dimineata.« Si Duhul si Mireasa zic: »Vino!« Si cine aude sa zica: »Vino!« Si celui care Ti este sete sa vina; cine vrea, sa ia apa vietii fara
plata!" (capitolul 22.16-17).

Aceste cuvinte ne readuc la prezent. Domnul Isus insa este Acelasi si Mireasa il cunoaste deja. Cit ne bucura aceasta!

Dupa ce Domnul a transmis lui loan mesajele foarte bogate ale acestei carti prin intermediul ingerului Sau (compara si capitolul 1.1), in mod
surprinzator se introduce pe Sine insusi la sfirsitul c&rtii, cu cuvintele: ,Eu, Isus". ,Eu" este accentuat. El spune de asemenea: ,Eu sint Cel
care am fost cunoscut pe pamint ca Isus din Nazaret - Eu, Isus, am trimis pe ingerul meu sa va marturiseasca aceste lucruri in biserici". Apoi
arata ca El a venit ca om din saminta lui David, ca este nu numai ,Fiul lui David", ci si ,,Stapinul lui David" si ca atare Radacina lui David si cu
aceasta garant pentru infaptuirea tuturor fagaduintelor date lui David.

Apoi El mai adauga o trasatura a caracterului Sau, care ne este deosebit de pretioasa, El este Luceafarul stralucitor de dimineata. Pentru
Israel va rasari ca ,,Soarele dreptatii, si vindecarea va fi sub aripile Lui" (Maleahi 4.2) - cu aceasta perspectiva se incheie Vechiul Testament.
Nu este semnificativ faptul ca Noul Testament se incheie cu Domnul Isus ca ,Luceafarul stralucitor de dimineata"? Unul include o judecata
serioasd, celdlalt har curat. Ca Luceafar stralucitor de dimineatd, Domnul Isus va veni pentru toti cei care il asteaptd in noaptea lepadarii
Sale. Noi nu asteptam zorii zilei, ai zilei Domnului. Cu putin fnainte de inceperea diminetii, Luceafarul de dimineata Se arata privirilor celor
care vegheaza, in timp ce oamenii ceilalti dorm. Aceasta imagine ne aminteste de minunata realitate, ca, inainte ca El sa apara in putere si in
slava ca ,Soare al dreptatii" pentru Israel, El Se va cobori cu o chemare imperativa, cu glasul unui arhanghel si cu trimbita lui Dumnezeu din
cer ,si Intii vor invia cei morti Tn Hristos. Apoi noi, cei vii, care raminem, vom fi rapiti impreuna cu ei in nori, ca sa intimpinam pe Domnul in
vazduh si astfel vom fi totdeauna cu Domnul" (1 Tesaloniceni 4.16-17).

Ne miram ca prezentarea Domnului Isus ca ,Luceafar de dimineata" trezeste simpatia Miresei si se revarsa prin lucrarea Duhului in chemarea
,vino!"?

Pentru crestinul care il iubeste pe Domnul si Mintuitorul sdu si traieste in constiinta relatiei sale cu El, aceasta este reactia ,normal&". Fie ca
aceste rinduri sa ne conduca pe toti ca sa-L asteptam tot mai mult pe Acela care ne-a asigurat clar: ,Da, Eu vin curind" (Apocalipsa 22.20)!

Am observat insa diferenta dintre cuvintele Domnului si cele ale Miresei? El fagaduieste: ,Da, Eu vin curind". Duhul si Mireasa Tnsa spun doar:
,Vino!" Din aceasta intelegem ca Mireasa, invatata de Duhul Sfint, lasa in seama Lui clipa venirii Sale. Desigur, de indata ce Adunarea aude
despre El ca Luceafar stralucitor de dimineata, dorinta ei puternica este: ,Vino!" Ea stie insa ca daca El totusi intirzie putin, atunci asteptarea
Sa inseamna mintuire pentru aceia care inca sint afara. De aceea asteapta si ea.

Aceasta ne conduce la un alt punct - la constatarea ca odata cu chemarea ,Vino!" nu se incheie inca sfera inclinatiei Miresei pentru Mirele ei.
in sentimentele ei, Mirele ocupa primul loc, dar aceasta nu este totul. De aceea adauga: ,Si cine aude, s zicd: »Vino!«" Pe cine are in vedere
acest ,Cine aude"? Bineinteles, tot pe crestinii credinciosi, deoarece numai ei pot fi indemnati sa spuna ,Vino!" Dar in afara de cei care se
bucura constient de relatia de Mireasa fata de Mirele ceresc, pot exista unii credinciosi - si poate ca unul dintre stimatii mei cititori se gaseste
printre ei - care inca nu cunosc astfel aceasta relatie, care inca nu au fost Tnvatati despre venirea Domnului pentru rapirea alor Sai si de
aceea sint nesiguri. Si ei trebuie sa zica ,Vino!" Chiar daca ei inca nu au constiinta pretioasei relatii in care au fost condusi, nu vor fi mult mai
fericiti cind 1l vor vedea asa cum este? Nu va schimba trupul starii lor smerite si il va face asemenea cu trupul slavei Sale? Ei nu vor pierde
nimic cind vine El, ci doar vor cistiga. De aceea, ,Cine aude, sa zicd: »Vino!«" in harul Sdu, Dumnezeu poarta grija ca fiecare credincios sa fie
aju-tat in slabiciunea sa si sa se alature chemarii Miresei.

Simpatia Miresei se manifesta intii fatd de Domnul si apoi fatéd de cei credinciosi in parte. Dar nici aceasta nu este inca totul. Duhul lui
Dumnezeu i indeamna sa se gindeasca, in dragoste, si la cei care s-ar putea sa fnseteze dupd mintuirea sufletelor lor, dar care inca nu au
venit la Mintuitorul pacatosilor. De aceea se mai adauga: ,Si celui care ii este sete sa vina; cine vrea, sa ia apa vietii fara plata!" Aici, ca



ntr-un joc de cuvinte, se inverseaza sensul venirii. In primele doud cazuri Dom-nul Isus a fost rugat s& vina la ai Sai. Acum insa este indemnat
pacatosul insetat sa vina la Domnul Isus. Aceasta este dorinta Adunarii. Desigur, ea nu evanghe- lizeaza de la sine, dupa cum nici nu da
invatatura de la sine. Ultimul fapt I-am vazut deja. Domnul slavit a dat daruri Adunarii Sale, care efectueaza aceste slujbe pentru ,zidirea
Trupului lui Hristos" (Efeseni 4.7-12). Cu toate acestea, simpatia Miresei ii cuprinde si pe pacatosii nsetati.

Bineinteles ca ea nu poate sa spuna: ,,... acela s& vina la mineu. Acest lucru il poate spune doar Mintuitorul insusi, care cheama inca si astazi
pe pacatosi: ,Veniti la Mine toti cei truditi si Tmpovarati si Eu va voi da odihna" (Matei 11.28). Si in alt loc spune: ,,Eu sint Piinea vietii. Cine
vine la Mine nu va flaminzi niciodata si cine crede in Mine nu va inseta niciodata" (citeste in loan 6.35). Si in loan 7, Domnul il cheama pe cel
insetat: ,Daca inseteaza cineva, sa vina la Mine si sa bea" (versetul 37).

Prin ,insetati" se au in vedere cei in care, prin actiunea Duhului, au fost trezite necesitati si care sint ingrijorati pentru mintuirea lor si doresc
satisfacere pentru sufletul lor nemuritor. Mireasa, care ea insasi a gasit in Domnul Isus cea mai adinca satisfactie, se apropie de cel insetat cu
indemnul Domnului de a veni la El, deoarece ea stie ca El va corespunde tuturor necesitatilor, cu conditia sa vina la El, la Domnul Isus.

Domeniul simpatiei Miresei se largeste si mai mult si ii cuprinde pe toti cei care doar manifesta dorinta de a veni: ,cine vrea, sa ia apa vietii
fara plata!" ,Cine vrea" - cuvint deosebit de serios! Domnul inca ofera nemasurata binecuvintare a vietii fara bani. Daca totusi cineva este
pierdut, atunci va fi asa nu pentru ca a vrut Dumnezeu, ci pentru ca el insusi nu a vrut.

Sa dea Domnul ca noi sa iesim cu sentimente de mireasa, ca odinioara Rebeca fata de Isaac, in intimpinarea Domnului Isus, care ,vine
inaintea noastra pe cimp" (Geneza 24.65)! Faca El ca in sentimentele noastre sa-i cuprindem pe toti ai Sai si la atit de scurt timp fnaintea
venirii Sale sa nu-i uitam nici pe aceia care n-au baut inca din apa vietii!

As dori sa inchei aceasta prima parte a cartii despre Adunarea Dumnezeului Celui viu cu ultima propozitie a sfintului Cuvint al lui Dumnezeu:
“Harul Domnul Isus Hristos sa fie cu toti sfintii!"

Adunati pentru Numele Sau

in prima parte a gindurilor despre Adunarea lui Dumnezeu am vazut atit modul de a lucra al lui Dumnezeu in diversele epoci, cit si caracterul
si menirea Adunarii in aspectele ei variate.

Reprezentarea Adundrii pe pamint

Acum, tot ce am invatat despre Adunare urmeaza sa nu ramina doar purd teorie. Domnul nu ne-a comunicat gindurile Sale despre aceasta,
ca noi sa le pastram doar ca o invatatura. Adunarea este cea mai inalta creatie a lui Dumnezeu si gindurile Sale referitoare la aceasta ajung
pind n cer, pind in vesnicia cea mai indepartatd. Am vazut putin acest lucru si intr-adevar nu am putea medita si nu ne-am putea bucura
suficient de aceasta hotarire. Totusi aceasta nu este totul.

Este voia lui Dumnezeu ca ceea ce Adunarea pe pamint este in gindurile Sale, sa-si gaseasca deja aici o expresie vizibila. De aceea ne-a dat
in Cuvintul Sau indicatii importante pentru stringerea alor Sai laolaltd ca Adunare, subiect ce va constitui preocuparea noastra in partea a
doua a acestei carti.

O reprezentare a Adunarii lui Dumnezeu pe pamint nu se obtine prin infiintarea unor comunitati de viata si de bunuri materiale. Unii au o
astfel de parere, insa aceasta nu este si invatatura Sfintei Scripturi. Faptul ca la Tnceput credinciosii din lerusalim aveau ,toate in comun" si
nici unul nu zicea ,,ca averile lui sint ale lui" (Faptele Apostolilor 4.32), era, fara indoiala, rezultatul actiunii Duhului Sfint si expresia placuta a
unitatii credinciosilor de atunci. Spun: , de atunci", deoarece in primul rind a fost o stare trecatoare si tocmai pe acest teren au aparut primele
greutati, dupa cum arata inselatoria lui Anania si a Safirei in capitolul 5 si murmurele evreilor care vorbeau greceste, impotriva slujirii la
mese, in capitolul 6. in al doilea rind, o asemenea expresie a unitatii era posibild doar atita timp cit toti credinciosii se aflau intr-un singur loc,
cum era cazul la Tnceput in lerusalim. Ca Dumnezeu nu a socotit aceasta comunitate de bunuri ca o stare de duratd, o dovedeste faptul ca
mai tirziu, in epistole, scrieri care cuprind invatatura crestina, nu se gaseste nici o indicatie sau vreun indemn in acest sens. Din contra, gasim
fndemnuri pentru cei bogati si indemnuri pentru cei saraci dintre sfinti. In plus, remarcdm invataturi referitoare la stringerea laolalta a
credinciosilor, utile pentru intelegerea felului cum trebuie ei sa se stringa.

Pe de alta parte, acest fapt ne arata clar ca o reprezentare a Adunarii nu ar fi posibila daca sfintii Sai si-ar urma toti calea ca niste
»singuratici" si nu s-ar preocupa de faptul ca Dumnezeu a stabilit pentru copiii Sai nu doar o cale personald, ci si una impreuna. Deci nici
spiritul de comunitate, nici izolarea nu sint calea lui Dumnezeu.

Dar cum putem vedea Adunarea lui Dumnezeu pe pamint, cum devine ea vizibila? Prin aceea ca sfintii se aduna la anumite stringeri conform
reglementarilor stabilite de Dumnezeu pentru aceasta. Dacad toti credinciosii ar ramine izolati, numai pentru ei, atunci Aduna-rea lui
Dumnezeu nu ar putea fi vdzutd. insd nici atunci nu s-ar putea vedea, dacd ei s-ar aduna dupa propria lor apreciere, dupa propria lor
imaginatie. Dar Dumnezeu vrea ca Adunarea sa fie vazutd. De aceea revine o atit de deosebita importanta stringerii laolalta a credinciosilor!
Nu este doar un lucru care serveste la propria lor incurajare, ci ceva prin care Dumnezeu ar vrea sa vesteasca gindurile Sale despre Adunare
si sa-L slaveasca pe Fiul Sau. De s-ar familiariza toti cititorii credinciosi ai acestor rinduri cu acest gind! I-ar ajuta intr-un mod de neimaginat
sa se elibereze de prejudecati si sa dobindeasca o privire dupa voia lui Dumne-zeu referitoare la acest subiect.

Nu cred ca este posibila o stringere cu alti credinciosi intr-un mod corect, dupa voia lui Dumnezeu, daca nu s-a inteles cu inima ce este
Adunarea, prin natura si menirea ei, daca nu s-a priceput ca punctul ei central este Domnul Isus si telul ei suprem este slavirea Sa. De aceea,
intelegerea primei parti a cartii este atit de importanta si o conditie necesara pentru implinirea celor prezentate in partea a doua.

Unul din cele mai importante locuri referitoare la stringerea laolalta a credinciosilor este Matei 18.20:

,Caci acolo unde doi sau trei sint adunati pentru Numele Meu,Acolo sint si EU in mijlocul lor."



Deoarece aceasta afirmatie a Domnului Isus este de importanta extraordinara si deoarece multe grupari crestine revendica acest cuvint, dar
sint in neintelegere unele cu altele, este de insemnatate extrema pentru subiectul nostru sa intelegem ce exprima cu adevarat acest cuvint
al Domnului. Niciodata un cuvint al Bibliei nu ar trebui scos din context cind se incearca sa i se dea o explicatie. De aceea vrem sa privim
versetul de mai sus n contextul sdu si s& ne apropiem de el cu atentie, pas cu pas. In plus, invataturile Domnului din versetele anterioare sint
de un atit de mare folos prac-tic pentru convietuirea credinciosilor, incit am pierde mult, daca le-am trece cu vederea.

Pacatul impotriva fratelui

in Matei 18.15-20 primim din gura Domnului inva-tituri deosebit de importante despre felul cum trebuie s& proceddm cind un frate
pacatuieste impotriva altui frate.

,Daca fratele tau pacatuieste impotriva ta, du-te si mustra-l intre tine si el singur. Daca te asculta, ai cistigat pe fratele tau " (versetul
15).

,Daca fratele tau pacatuieste impotriva ta" este un caz inchipuit? Din nefericire, nu. Stim cu totii ca se intimpla destul de des. Si daca nu se
procedeaza in mod corect, poate avea urmari grave pentru fiecare cit si pentru colectivitate.

in principiu fiecare pacat se indreapt& in primul rind impotriva lui Dumnezeu. ,impotriva Ta, numai impotriva Ta, am p&catuit", recunoaste
David in situatia cu Bat-Seba (Psalm 51.4). Cu toate acestea Domnul arata aici un fel deosebit al pacatului - pacatul impotriva fratelui.
Cunostinta ca acest pacat se indreapta in primul rind impotriva lui Dumnezeu, dar ca exista si intre ,frati", ar trebui sa ne determine
conduita.

Disciplina frateasca

Un frate pacatuieste impotriva mea. Este o greseald a fratelui fatd de mine, de care in afara de el stiu doar eu. Ce sa fac? Sa ma pling
prietenilor mei, sa raspindesc faptul printre frati? Sa ma asez si sa-i scriu o scrisoare? Sau si mai simplu: sa apelez la telefon? Toate acestea
nu sint calea Domnului. El spune: ,Du-te". De cite ori nu s-a pacatuit impotriva acestei indicatii a lui Dumnezeu! Cit rau s-ar fi evitat, daca
ne-am fi dus la fratele nostru, pentru a sta fata in fata cu el si pentru a vorbi inimii lui! Aceasta necesita Thsa multa smerenie si mult har din
partea Domnului.

Dar nu ar fi mai bine, ar putea intreba cineva, daca am pastra tacere asupra acestui incident si daca am lasa totul in seama Domnului si am
suporta nedreptatea?

Raspunsul la ultima intrebare nu este in toate cazurile usor. Depinde de natura cazului. Desigur, nu trebuie sa ne razbunam niciodata singuri
si sa nu ne cautam dreptul, ci sa suportdm asemenea Domnului Isus, care, atunci ,cind era insultat, nu raspundea cu insulte; si cind suferea,
nu ameninta, ci Se incredinta in miinile Celui care judeca drept" (1 Petru 2.23). De asemenea ar trebui sa fim siguri ca nu este vorba doar de
un zvon sau de o imaginatie, de o combinatie a duhului nostru.

Aici mai este insa si o alta apreciere, careia cred ca nu-i acordam suficienta atentie: fratele meu a pacatuit, el nu poate fi fericit cu adevarat.
,Sa mustri pe aproapele tau si sa nu suferi pacatul in el" (Levitic 19.17; compara si nota de la subsolul paginii). Dragostea este cel mai bun
sfatuitor Tn asemenea cazuri si nu este dragoste, daca sufar pacatul in fratele meu. Dragostea insa nici nu asteapta pina fratele meu vine la
mine, ci ea insdsi merge la el, nu pentru a se justifica, nici pentru a-si ,spune odata parerea", ci pentru a-| cistiga pe fratele. Acesta trebuie sa

fie telul mustrarii ,/intre tine si el singur". ,Mustrare" inseamna a-i prezenta raul purtarii sale, ca el sa-si dea seama de aceasta si sa-l puna in
rinduiala dupa voia lui Dumnezeu.

,Daca te asculta, ai cistigat pe fratele tau". Cit de placuta este aceasta expresie ,ai cistigat"! Ea arata ca dragostea a fost activa in spiritul lui
Hristos. Astfel dragostea ,acopera o multime de pacate" (1 Petru 4.8) si nimeni nu poate sa afle vreodata un cuvint despre cele intimplate.

Petru intreaba la putin timp dupa aceste cuvinte ale Domnului, de cite ori sa-l ierte pe fratele sau cind ar pacatui impotriva sa: ,pina la sapte
ori?" Desigur, i s-a parut ca este foarte ingaduitor. Dar Domnul Isus i-a raspuns atunci lui Petru si ne spune si noua astazi: ,,Eu nu-ti zic pina la
sapte ori, ci pina la saptezeci de ori cite sapte" (Matei 18.22). lar dupa aceea, urmeaza pilda imparatului care s-a socotit cu robii sai. Cit de
ingrozitoare este tinuta morala a aceluia caruia i s-a iertat o datorie atit de mare, dar care a fost neindurator fata de unul din tovarasii lui, pe
care ,l-a strins de git, zicin- du-i: ,Plateste-mi ce esti dator" (versetul 28)! Acesta sa nu fie niciodata limbajul nostru; nu ,plateste-mi", ci ,ai
(cistigat) pe fratele tau" - cistigat - acest lucru ni-l pune Domnul Isus aici thaintea inimilor.

Se poate inchide inima fratelui fata de dragostea care cauta sa-| cistige? Domnul Isus intr-adevar sugereaza si aceasta posibilitate:

,Dar, daca nu te asculta, mai ia cu tine unul sau doi frati, pentru ca orice cuvint sa fie sprijinit pe marturia a doi sau trei martori" (Matei
18.16).

Aici Domnul ne arata urmatorul pas in tratarea rau-lui intr-un frate, un pas care se afla intre o atitudine particulara si una publica. Harul cauta
sa-l protejeze pe fratele, dar nu poate proteja pacatul. Astfel, fratele impotriva caruia s-a savirsit pacatul nu ar trebui sa lase problema numai
fn seama sa; el ar trebui s& ia cu sine doi sau trei martori, pentru a confirma in prezenta lor problema de care este vorba. in acest pas de
mijloc nu mai poate fi vorba de demascare, ci de a pune adevarul in drept prin confirmarea lui in constiinta fratelui.

Adunarea locala

Daca si cel de-al doilea pas ramine fara succes, atunci, dupa cuvintele Domnului, trebuie sa urmeze un al treilea pas sau chiar un al patrulea,
pasi care devin tot mai seriosi si cintaresc tot mai greu.

,Daca nu vrea sa asculte de ei, spune-l adunarii; si daca nu vrea sa asculte nici de adunare, sa fie pentru tine ca un pagin si ca un
vames" (versetul 17).



Este posibil ca fratele sa ramina nepasator fata de cei doi sau trei care vin la el? Este posibil sa nu-i accepte pe martorii dragostei lui Hristos
si sa nu asculte nici de adunare? Ah, este posibil! Atit de tare poate fi chiar inima unui ,frate"! Atit de duri ne poate face nenorocita vointa
proprie, incit sa dezaprobam harul si adevarul! Care este urmarea unei astfel de impotriviri, care in ochii lui Dumnezeu este ca nelegiuirea si
idolatria (1 Samuel 15.23)? ,Sa fie pentru tine ca un pagin si ca un vames." Sa fim atenti, se spune: ,Sa fie pentru tine ...". Aici Thca nu este
vorba de actiunea adunarii, ci fratele nu trebuie sa-I mai recunoasca in continuare ca frate pe acela care a pacatuit impotriva lui si s-a
caracterizat prin atita vointa proprie; ar trebui sa-l priveasca ca pe un pagin.

Ce intorsatura serioasa! Cel care in versetul anterior a fost numit ,frate" trebuie acum sa fie tratat ca un pagin si ca un vames. Nu se sustine
ca el nu ar fi frate; dar relatia personala cu el ca frate s-a rupt. Unde ne poate conduce taria vointei proprii! Si s-ar putea ca doar imprejurari
minore sa fi constituit prilejul. Dar mindria de neinduplecat in privinta sa si a vinovatiei au condus in final la situatia ca el sa nu mai poata fi
recu-noscut ca frate. Dupa cum am spus, aici inca nu este vorba de disciplinare din partea adunarii, ci doar de disciplinare personala din
partea fratelui fata de cel care a pacatuit impotriva sa. Versetul urmator indica faptul ca este imposibil ca adunarea sa mearga inainte cu cel
care a pacatuit si ca aceasta poate deveni un necaz pentru ea. Dar versetul nostru nu vorbeste de disciplinare din partea adunarii.

Pind acum am aratat ca Domnul Isus, intr-un fel demn de remarcat, a introdus adunarea ca instanta suprema, in fata careia trebuie adus
cazul: ,spune-l adunarii"; ,,daca nu vrea sa asculte nici de adunare". Ce vrea sa spuna aici prin ,adunare"? Acest lucru este foarte important
pentru intelegerea a ceea ce ni se pune in fata in continuare. in Matei 16 a vorbit pentru prima dat3 despre Adunarea Sa si a spus c& El o va
zidi. Prin aceasta El desemneaza, in mod evident, intreaga Adunare, daca pot spune asa, adica suma tuturor celor mintuiti din vremea
harului. El o zideste din ziua Cincizecimii pina cind va reveni.

Dar in versetul nostru, expresia ,adunare" nu se referd exact la aceasta, ci Domnul Isus vorbeste acum inh mod evident despre adunarea lui
Dumnezeu din acel loc, din care faceau parte cei doi frati. De aceasta Se ocupa Domnul in versetul de fata si in cele urmatoare: de adunarea
lui Dumnezeu dintr-un loc; si facem bine daca tinem cont de acest lucru in cercetarea versetelor urmatoare. Este aceeasi latura pe care o
vom gasi prezentatd mai tirziu Tn epistolele lui Pavel. S& ne gindim doar la Tnceputul epistolei intfi catre Corinteni: ,catre adunarea lui
Dumnezeu care este in Corint". Adunarea locald a luat intr-o anumitd masura locul sinagogii, pentru mentinerea sfinteniei lui Dumnezeu. In
miinile ei se afla cazul pentru decizia finala. In versetul 20 al capitolului nostru ea este definita apoi ca ,adunare pentru Numele Sau".

Disciplinarea parinteasca

inainte de a privi in continuare Matei 18.15-20 si Tnainte de a vorbi despre disciplina eclesiastic, as exprima citeva ginduri scurte referitoare
la un alt fel de disciplina, care sta intre cea frateasca si cea din partea adunarii. Am putea sa o numim disciplinarea parinteasca.

Deja numirea acestor trei feluri de disciplina dovedeste ca prin , disciplinare" nu se intelege doar ,excluderea" sau scoaterea afara. Multumiri
fie aduse lui Dumnezeu! - mai exista si alte forme mai blinde de disciplinare, care ar trebui aplicate in cazurile concrete, ca sa nu se ajunga la
forma extrema a disciplinarii. Disciplinare nu inseamna doar ,pedeapsa" - acesta ar fi un gind gresit - dar ea include Tn orice caz preocupa-rea
cu raul. Am vazut cum ar trebui sa se ocupe fratele Tn duhul harului de fratele sau, din pricina pacatului pe care acesta |-a savirsit impotriva
sa. Aceasta a fost deja disciplinare, Tnsa in felul cel mai blind. Vom vedea in continuare ca exista pacat de care trebuie sa se ocupe adunarea.
Dar harul lui Dumnezeu este atent tot-deauna sa tina cit mai restrins cercul preocuparii cu raul. Ar trebui sa avem Tn vedere acest lucru si sa
nu facem din orice rau imediat o problema a adunarii.

Ce se intelege prin disciplinare parinteasca arata clar Galateni 6.1:

JFratilor; chiar daca un om ar fi prins in vreo greseala, voi care sinteti duhovnicesti sa-l indreptati cu duhul blindetii; si ia seama la tine
insuti, ca sa nu fii ispitit si tu."

Aici nu este vorba de pacat savirsit impotriva unei persoane, ci de un frate care a fost prins intr-un pas gresit iar fratii care iau cunostinta de
acest fapt trebuie sa-I ridice cu duhul blindetii. Este slujba acelor frati care sint ,,duhovnicesti" si in felul acesta sint capabili sa se ocupe de
aceia care, in privinta starii lor spirituale momentane, stau ,,mai prejos" decit ei. Acesta este principiul disciplinarii si al purtarii de grija a
Tatalui, un principiu caracterizat prin superioritate personala.

Pe nimeni sa nu deranjeze expresiile ,,a sta mai jos" si ,superioritate personala"! Prin superioritate personala nu trebuie sa se inteleaga ceva
ce poseda un om in sine Tnsusi si nici o atitudine de superioritate pe care ar putea sa o adopte cineva fata de semenul sau. Nu, ci este acea
maturitate duhovniceasca si morala sau, mai bine zis. aceasta superioritate isi gaseste explicatia n acea maturitate duhovniceasca si morala
care este rezultatul umblarii constante cu Domnul. Tatal nu este in aceeasi pozitie ca si copilul. Chiar daca se apleaca in dragoste si har la
copilul neascultator, pentru a-l face constient de pacatul sau, totusi el isi pastreaza pozitia superioritatii, oricit s-ar caracteriza aceasta prin
smerenie si har. in aceasta superioritate se afla motivatia pentru valoarea si efectul acestui fel de disciplinare.

Asa cum se ocupa tatal de copilul sau neascultator, tot asa ar trebui sa se aplece cei ,duhovnicesti" in atitudinea lor morala pentru a-i ajuta
pe aceia care au ajuns fn pacat. Numai dragostea este capabild de o asemenea slujba si numai smerenia ne tine in duhul blindetii, luind
seama ,la tine insuti, ca s& nu fii ispitit si tu". Inga&duinta cu sl&biciunea si cu lipsa de experientd va caracteriza slujba unor asemenea frati; ei
nu au uitat ca odinioara si ei insisi au trecut prin toate acestea.

Disciplinarea parinteasca are de-a face cu pacate care nu sint evidente. Cit de binecuvintatad este aceasta slujba care se desfasoara in
ascuns! De am avea mai multi astfel de ,parinti"! Multe rele nu ar fi putut lua amploare, astfel incit sa devina probleme ale adunarii, daca am
fi fost pregatiti si capabili sa ne ,,spalam picioarele" (loan 13.1-15) unii altora in dragoste si dupa exemplul Domnului.

Disciplinarea din partea adunarii

in Matei 18.18, Domnul Isus ajunge s& vorbeasca despre disciplinarea din partea adunarii, despre legarea si dezlegarea de catre adunare, si
spune:



»Adevarat va spun, orice veti lega pe pamint, va fi legat in cer; si orice veti dezlega pe pamint, va fi dezlegat in cer".

in capitolul 16, Domnul i-a incredintat lui Petru cheile Tmparatiei cerurilor si I-a investit cu putere administrativa, folosind cuvinte foarte
asemanatoare: ,si orice vei lega pe pamint va fi legat in ceruri si orice vei dezlega pe pamint va fi dezlegat in ceruri" (citeste in versetul 19).
Dupa cum ne arata primele capitole din Faptele Apostolilor, apostolul Petru a folosit aceasta putere administrativa conform gindurilor lui
Dumne-zeu si, de exemplu, a legat de Anania si Safira pacatul lor (Faptele Apostolilor 5.1-11) si i-a dezlegat pe Corneliu si pe cei din casa sa
de pacat (capitolul 10.44-48).

Aceasta inseamna a ,lega" si a ,dezlega": a ,lega" pacatul de cineva si a ,elibera" de pacat, desigur nu in legatura cu cerul si nu in sens
absolut, ci numai in privinta domeniului incredintat spre administrare aici pe pamint. Aceasta autoritate o are acum Adunarea.

Unii vorbesc despre un succesor al lui Petru. Adevarata succesiune ,apostolica" se gaseste in adunarea locald, in aceia care se aduna in
Numele Sau, chiar daca ar fi doar doi sau trei. Despre ei vorbeste Domnul Isus in versetul acesta, cind spune de repetate ori ,voi": ,orice veti
...". Puterea de a lega si dezlega, ca exercitare practica a disciplinarii, nu a fost transferata, dupa Cuvintul Domnului, unui cler, ci a fost pusa
in legatura cu stringerea locald a acelora care se aduna pentru Numele Sau. Versetul 20 ne da motivatia faptului ca actiunile adunarii locale
sint recunoscute in cer: autoritatea lor se intemeiazd pe Domnul care Se afla in mijlocul ei. In aceastd autoritate, ea poate si trebuie sa
actioneze pentru Domnul Isus si sa ,lege" si sa ,dezlege", sa ,dea afara" raul (1 Corinteni 5.13) si sa ,permita" participarea la Masa Domnului
si sa ,ierte" (2 Corinteni 2.10), dupa cum o cere situatia. Si pentru cé ea actioneaza in autoritatea Domnului si reprezinta Adunarea lui
Dumnezeu in acel loc, hotaririle ei sint recunoscute in cer. Acest lucru inseamna si ca hotaririle ei leaga adunarile din toate locurile de pe
pamint. Era imposibil ca cineva sa fie dat afara ca ,rau" din adunarea din Corint si sa fie primit de credinciosii din Tesalonic! Daca sentinta a
fost recunoscuta in cer, care crestin ar avea atunci indrazneala s-o dispretuiasca?

Desigur, efecte miraculoase sau demonstratii de forta nu insotesc actiunile de disciplinare ale Adunarii, si poate ca, in ochii lumii, pare lipsit
de importanta daca cineva, din cauza unui pacat serios, este dat afara ca rau din mijlocul unei biserici a lui Dumnezeu sau nu. Dar ce har si
mingliere este ca Domnul a dat Adunarii din toate timpurile putere de a lega si dezlega, cu fagaduinta ca ceea ce vor lega sau dezlega pe
pamint va fi recunoscut in cer! Acest lucru a fost atunci, cind Domnul a rostit aceste cuvinte, ceva cu totul nou. Si chiar daca lumea considera
o lucrare de disciplinare din partea Bisericii ca slaba si fara efect, ea reprezinta in realitate, daca este facuta sub conducerea Duhului Sfint, un
act de putere; deoarece nici o alta putere de pe pamint nu-i poate contesta valabilitatea.

in acest loc as vrea s& vorbesc despre un aspect in legdturd cu nesocotirea sentintei unei adunéri locale, care in practica vietii de adunare a
creat deja multe probleme. Uneori unii dintre aceia care au fost dati afara din adunare ca rai, au afirmat ca in urma marturisirii lor inaintea lui
Dumnezeu, El le-a iertat toate pacatele care au dus la excluderea lor, si astfel ei ar fi din nou in starea in care erau inainte de excluderea lor,
fie ca adunarea intelege acest lucru sau nu. Este corect? Poate fi aplicat aici, dupa cum se argumenteaza, principiul din 1 loan 1.9: ,Daca ne
marturisim pacatele, El este credincios si drept ca sa ne ierte pacatele si sa ne curateasca de orice nedreptate"?

Cine argumenteazi astfel, se inseald de doud ori. intii el trece cu vederea c3 1 loan 1.9, nu are nimic de-a face cu disciplinarea din partea
bisericii, ci se refera (facind abstractie de aplicarea de principiu la pacatosul pregatit sa-si marturiseasca pacatul) la actiunea lui Dumnezeu
cu copiii S&i in caile stapinirii Sale. in al doilea rind, el nu recunoaste faptul cd Adunarea lui Dumnezeu are puterea de ,a tine" si de ,a ierta"
in mod administrativ pacate pe pamint (vezi Matei 18.18; loan 20.23) si ca Dumnezeu recunoaste in cer actiunea de disciplinare a unei
adunari locale, care a actionat in puterea Domnului, care Se afla in mijlocul ei. ,Adevarat va spun ca orice veti lega pe pamint, va fi legat in
cer; si orice veti dezlega pe pamint, va fi dezlegat in cer." Acestea sint cuvintele Domnului Isus.

Desigur, referitor la cer, Adunarea nu poate ierta pacate, dar ea are imputernicirea de a decide cine este ,fnduntru" si cine este ,afara";
aceasta inseamna ,legarea" si ,dezlegarea" ei. ,Tinerea" si ,iertarea" ei de pacate se refera la domeniul pe care i I-a incredintat Dumnezeu
aici, pe pamint, cel al partasiei. Si chiar daca lumea sau cel pus sub disciplina dispretuieste actiunea de disciplinare a Adunarii, exercitata sub
autoritatea Domnului, ea constituie, in adevar, un act de putere, care nu poate fi anulat prin nimic.

Se poate intimpla ca cel supus disciplinei - dea Dumnezeu sa fie tot mai multi - sa ajunga prin actiunea harului lui Dumnezeu la constiinta
pacatului si sa-l recunoasca inaintea lui Dumnezeu. Atunci, referitor la cdile stapinirii Sale, Dumnezeu l-a iertat. Lauda si multumire lui
Dumnezeu pentru aceasta! Dar cu toate acestea, persoana este in ,,afara" in ceea ce priveste raportul ei cu adunarea, si ea nu este in nici un
caz in situatia dinaintea excluderii. Atit timp cit adunarea nu ,,a iertat-o" (2 Corinteni 2.7, 10), nici Dumnezeu nu a iertat-o in aceasta privinta.
Ca persoana sa sustina totusi ca are ,partasie", desi adunarea nu a ,dezlegat" inca, tradeaza nu numai necunoasterea gindurilor lui
Dumnezeu, ci si o stare rea a inimii. O asemenea atitudine submineaza autoritatea adunarii avindu-L pe Domnul in mijlocul ei. Dumnezeu insa
nu va face niciodata acest lucru.

Astfel Domnul a purtat de grija, in har, de toate lucrurile in Adunare si pentru toate timpurile, oricit de serioase ar fi acestea; si daca ne
bazam pe Cuvintul Sau, atunci si astazi le mai putem poseda pe toate acestea. Bineinteles ca in zilele noastre de destramare, un grup de
credinciosi seriosi dintr-un loc nu formeaza adunarea locala; de aceasta apartin toti sfintii din acel loc. Daca ea se aduna insa pentru Numele
Sau, cum vom mai vedea, atunci ea beneficiaza de prezenta Domnului si cu aceasta are autoritatea de a exercita disciplinarea din partea
Bisericii. Nici chiar primii crestini nu au avut mai mult!

Observatii de avertisment la probleme de indreptare

Am pe inima de a prezenta citeva ginduri de avertisment in legatura cu exercitarea disciplinarii din partea Adunarii, ginduri pentru care exista
un prilej serios. Fac acest lucru doar schematic, pentru a nu ma opri prea mult timp asupra lui. Obiectul este insa important pentru
mentinerea ordinii in Adunare, si mai tirziu nu vom mai avea prilejul de a reveni asupra lui.

inainte ins3, o observatie de principiu. Daca este vorba despre ordinea din Adunare, atunci avem, fira indoiald, de-a face cu Adunarea in
calitate de casa a lui Dumnezeu. Mentinerea ordinii in casa lui Dumnezeu poate fi realizata doar pe temelia adevarului despre acel unic Trup.
Noi avem voie si trebuie sa deosebim diferite laturi ale adevarului - si Cuvintul lui Dumnezeu o face - dar nu avem voie sa le despartim unele
de altele. Cit rau nu s-ar fi impiedicat in mijlocul poporului lui Dumnezeu, daca acest principiu ar fi fost respectat! Disciplinarea are loc,



desigur, pentru mentinerea ordinii in casa lui Dumnezeu, dar Adunarea este si un Trup, Trupul lui Hristos pe pamint, care fi cuprinde pe toti
credinciosii in viata, dupa cum am vazut in capitolul 2. Daca o adunare locala ia o hotarire in privinta ,legarii" sau ,dezlegarii", atunci acest
lucru trebuie sa se petreaca pe fundalul adevarului ca din Trupul lui Hristos fac parte toti credinciosii de pe pamint si ca aceasta hotarire fi
atinge pe toti. Cit de mari sint atunci privilegiul si responsabilitatea adunarii locale, cind ea reflecteaza asupra imenselor proportii ale
actionarii ei! Cit de importanta este pe de alta parte si datoria tuturor celorlalti credinciosi, de a recunoaste actiunea acelei adunari! Daca
Jlegarea" si ,dezlegarea" nu se face sau nu se accepta pe temelia Trupului unic, atunci acest lucru duce inevitabil la alte sciziuni si
destramari.

Pe acest fond se pot contura, intr-o forma foarte concisa, alte observatii deosebit de importante:

- Legarea sau dezlegarea se poate face doar de catre adunare, nu de catre frati sau de catre o stringere a fratilor. Trebuie pusa in functiune
constiinta intregii adunari. De aceea ar trebui sa i se faca accesibile suficiente informatii si sa i se puna la dispozitie timp suficient. Tacerea
din partea unor frati inseamna aprobare.

- Daca cineva trebuie exclus, acest fapt are ca scop mentinerea sfinteniei lui Dumnezeu in casa Sa si reabilitarea pacatosului.

- Adunarea nu este o instanta. Ea este in stare sa actioneze dupa voia lui Dumnezeu numai atunci cind considera raul ca fiind al ei si cind
sufera din cauza necinstirii Domnului in mijlocul ei (1 Corinteni 5.2).

- Numai in cazul unui pacat evident, dovedit, poate actiona adunarea si poate exclude pe cineva ca fiind rdau. Presupuneri, pareri, afirmatii si
banuieli nedovedite nu sint suficiente pentru aceasta. Nu este un fapt al bunei intelegeri dintre oameni, ci o problema a vointei lui Dumnezeu.
Ce se face, trebuie facut in Numele Domnului (1 Corinteni 5.4).

- In principiu, fratii din alta parte ar trebui s& porneascé de la faptul c& o adunare local a actionat intr-un anumit caz in puterea si autoritatea
Domnului care Se afla in mijlocul lor. De regula hotarirea ei ar trebui recunoscuta, chiar atunci cind s-ar ridica anumite indoieli in privinta
corectitudinii ei.

- O adunare locala nu este lipsita de greseli. Ea poate fi intr-o stare duhovniceasca slaba si poate pronunta sentinte gresite. Aceste sentinte
gresite nu sint recunoscute in cer. Adunarea nu este mai presus de Domnul, ci Domnul este mai presus de ea. Domnul va aplica mijloace
potrivite (mustrare, disciplinare) pentru a aduce adunarea la convingere si la smerenie. lar cel supus disciplinei pe nedrept sa ia asupra sa
smerirea din partea lui Dumnezeu si sa nadajduiasca in El.

- Adunarea nu actioneaza dupa principii democratice. Fiecare glas duhovnicesc trebuie ascul-tat. Glasurile neduhovnicesti, dimpotriva, nu ar
trebui sa poata impiedica ducerea la indeplinire a voii lui Dumnezeu. Unanimitatea este de dorit, dar ea nu este o conditie a actionarii.
.Pedeapsa care i-a fost data de cei mai multi" (2 Corinteni 2.6) - aceasta inseamna ca majoritatea adunarii trebuie sa actioneze. Daca acest
lucru nu este posibil, pentru ca adunarea este prea slaba sau pentru ca nu este unita, atunci ea trebuie sa-L astepte in smerenie pe
Dumnezeu. Daca actioneaza doar un grup, chiar daca este majoritar, dar care stie ca multi sint impotriva sa, atunci actionarii ii lipseste
greutatea necesara a celor multi, iar acest lucru duce de regula la complicatii si la alte necinstiri ale Domnului.

- Daca cineva considera ca nu se poate asocia cu sentinta unei adunari, atunci el trebuie sa prezinte gindurile sale fnaintea adunarii - si
aceasta ar trebui sa le chibzuiascd in mod serios inaintea Domnului - dar el sa nu incerce prin agitatie repetata sa submineze sentinta
adunarii. Invers, nici adunarea sa nu stapineasca asupra constiintei fiecaruia in parte. Cineva, care in mod constient si de durata se situeaza
de partea unui exclus si prin aceasta se dovedeste el insusi ca rau, acela, in final, daca toate incer-carile de indreptare au ramas fara rezultat,
trebuie asezat in acelasi loc ca cel cu care prefera partasia, adica trebuie de asemenea exclus.

- Cineva, care trebuia exclus, nu mai este obiectul disciplinarii parintesti a unor frati in parte. Fiecare ,slujba pastoralad" fata de cineva exclus
este o negare a faptului ca toate ostenelile de slujba pastorald au fost zadarnice si ca el acum este ,afara". , Cit despre cei de afara, ii judeca
Dumnezeu" (1 Corinteni 5.13). Un exclus este in mina lui Dumnezeu, singurul care-l poate indrepta. Daca se arata totusi semne de
indreptare, cel exclus ocupindu-si in smerenie locul si venind din nou sub Cuvintul lui Dumnezeu, atunci fratii din acel loc vor cauta, la timpul
potrivit, o discutie cu el. Dar incercarile unora in parte sint o subminare a hotaririi adunarii; ele sint doar o piedica in calea lucrarii lui
Dumnezeu pentru indreptarea sufletului.

- Relatiile de rudenie directe (soti, copii, parinti) nu sint intrerupte prin excluderea unei parti, deoarece ele sint dupa ordinea creatiei lui
Dumnezeu si nu se situeaza pe terenul Adundrii. Cuvintul ,cu un astfel de om nici s& nu mincati impreuna" (1 Corinteni 5.11) nu poate fi
aplicat la sot si sotie, daca una din parti trebuie exclusa. Cu mult mai mult desemneaza atitudinea adunarii fata de cel exclus. Un contact
obisnuit, neingradit, cu rudele mai indepartate, desigur nu este dupa gindurile lui Dumnezeu. Da, chiar si cei mai apropiati trebuie sa se
fereascd, in ce priveste relatiile spirituale, de a avea partasie cu cel exclus. Si relatiile lor de pina atunci cu cel exclus sint afectate de
excludere. Ei nu pot trece peste aceasta ruptura, de exemplu, discutind despre lucruri ale adunarii cu cel exclus. Ei vor avea nevoie de foarte
multa intelepciune si de foarte mult har pentru a se purta corect in toate situatiile vietii obisnuite.

- Acolo unde o adunare de credinciosi refuza sa exercite disciplinarea dumnezeiasca, aceasta, mai devreme sau mai tirziu, va inceta de a mai
fi o reprezentare locala a Adunarii - daca a fost vreodata inainte.

invoirea pentru rugaciune

Daca cugetam putin asupra gindurilor exprimate despre disciplinarea din partea Bisericii, daca avem in fata ochilor seriozitatea si proportiile
actiunii Adunarii, atunci ne devine constienta greutatea raspunderii noastre si intreaga noastra slabiciune in a-i corespunde, iar acest lucru ne
conduce urgent la rugaciune. Ce har ca Domnul Hristos ne cunoaste nevoile si ne da in Matei 18.19 o pretioasa fagaduinta:

» Va mai spun iardsi cd, daca doi dintre voi se invoiesc pe pamint cu privire la un lucru oarecare, le va fi dat de Tatdl Meu care este in
ceruri."



Nu este intotdeauna usor de a recunoaste gindurile lui Dumnezeu privind acceptarea sau excluderea. De asemenea, El nu ne-a dat in Sfinta
Scripturd o ,carte de retete", in care sa fie descrise diversele cazuri si s& fie stabilite modurile de actiune corespunzitoare. in general ne-a
lasat principii, fara sa lipseasca insa exemplele, care nu reprezinta niciodata o ,lista" completa. Acum este sarcina noastra, de a recunoaste
in dependenta de Dumnezeu, care principiu trebuie aplicat intr-un anumit caz. Acest lucru nu se petrece niciodata fara framintari launtrice; si
este bine asa, deoarece Domnul vrea sa ne tina in dependenta fata de El si sa ne pazeasca, pentru ca sa nu actionam rece, dogmatic.

De aceea nu este doar semnificativ, ci si 0 mare mingiiere faptul cd Domnul Isus, dupa ce a vorbit despre legarea si dezlegarea facuta de
Adunare si a aratat ca ea trebuie sa actioneze ca reprezentantad a Lui pe pamint, adauga acum aceasta fagaduinta. El le asigura ajutorul Sau,
nu doar pentru un caz sau altul de disciplinare din partea Bisericii, ci - si cit de mult corespunde aceasta Lui si harului Sau! - pentru un lucru
,oarecare", pe care s-ar invoi sa-I ceara. Tatal Sau care este in ceruri il va indeplini. Cuvintul grecesc pentru ,a se fnvoi" se regaseste in
cuvintul nostru ,simfonie" si mai inseamna ,a corespunde". Domnul vorbeste deci despre rugaciunea comuna, la care inimile participantilor
sint in concordanta. in armonie, asupra lucrurilor pe care le cer. Aceasta nu inseamna altceva, decit ca vointa proprie a fiecaruia este lasata
deoparte, astfel incit Domnul sa poata satisface cererile.

Dupa parerea mea, aceasta legaturd dovedeste clar ca in acest text este vorba despre stringerea Adunarii pentru rugaciune, si nu despre
rugdciunea personald a doi sau trei credinciosi. Principiul superior exprimat in versetul 20 este motivatia versetelor 18 si 19: pentru
autoritatea Adunarii de a lega si dezlega si pentru ascultarea rugaciunilor ei de catre Tatal. Prezenta personala a Domnului Isus in mijlocul
celor adunati pentru Numele Sau este garantia pentru actiunea si rugaciunile lor. Ei sint adunati ca Adunare si deci autorizati sa lege si sa
dezlege. Si rugaciunea lor in armonie, mai ales cind ei cer lumind dumnezeiasca in problemele disciplinei, este ascultata de Tatal, fiindca
Hristos este in mijlocul lor. Credinciosii in parte nu au niciodata autoritatea pentru exercitarea disciplinarii din partea Adunarii. Tocmai acesta
este gindul central aici.

Doi dintre voi

Daca Domnul Isus vorbeste totusi de ,doi" care se invoiesc in rugaciune, atunci aceasta este har nespus, deoarece El numeste cel mai mic
numar posibil pentru o actiune comuna. Se poate ca intr-un loc sau altul sa fi fost doar doi sau trei ucenici, sau ca ceilalti - si probabil ca la
aceasta se refera ,doi dintre voi" - nu si-au vazut responsabilitatea: Domnul descopera acelora care o vad si actioneaza in conformitate cu
ea. ,,Doi dintre voi" - nu trebuie sa insemne sau sa presupuna neaparat ruina poporului Sau, dar El S-a ingrijit si de acest caz extrem, in care
sint doar doi. Aceasta este intr-adevar o adinca mingiiere. Si chiar daca cei ,doi dintre voi" nu sint adunarea din acel loc, ei au, daca sint
adunati pentru Numele Sau, prezenta Sa si, cu aceasta, autoritatea de a actiona pentru El conform gindurilor Sale.

Un exemplu din viata politica va ilustra acest lucru. Parlamentul este imputernicit sa dea legi care sint valabile pentru tot poporul. Acum se
poate, si asemenea cazuri s-au petrecut, ca la o anumita sedinta a parlamentului sa lipseasca un numar mare de reprezentanti ai poporului,
din lipsa de interes. Atunci, cei care participa la sedinta nu reprezinta nici pe departe intregul parlament; ei sint poate doar o infima parte a
acestuia. Totusi, parlamentarii care au participat la adunarea de hotarire sint indreptatiti sa ia decizii in numele poporului, si ei o si fac. Pe de
alta parte, doi sau trei parla-mentari care se intilnesc undeva in mod particular nu sint imputerniciti sa exercite functia legiuitoare. Da, nici
chiar daca s-ar aduna undeva doua sau trei sute de parlamentari, in mod particular, dupa gindurile lor, ei nu sint adunati ,ca parlament" si
deci nu au autoritatea de a actiona in numele lui.

De aceea, pentru a reveni la subiectul nostru, este atit de important ca cei credinciosi sa se intruneasca ,,ca Adunare", sa fie adunati ,pentru
Numele Sau". Ce inseamna aceasta, vrem sa cercetam acum pe baza Scripturii.

Magna Charta a Adunarii

in versetul 20, Domnul Isus adaugé cuvintelor Sale de pind acum o fagaduintd deosebit de pretioasd, care a devenit o mingliere de nespus
pentru multi credinciosi de atunci incoace:

,Caci acolo unde doi sau trei sint adunati pentru Numele Meu, acolo sint si Eu in mijlocul lor" (Matei 18.20).

In acest cuvint, Domnul indic&, dupd cum am vazut deja, motivul pentru care El leaga si dezleaga in cer ceea ce ei leaga si dezleaga pe
pamint; de ce Tatal, care este in cer, le ascultd rugaciunea. Fie ca este vorba de disciplina, fie ca este vorba de rugaciunea adunarii catre
Tatal, Domnul le asaza la temelie acest principiu de seama:

»,Caci acolo unde doi sau trei sint adunati pentru Numele Meu, acolo sint si Eu in mijlocul lor".

Ce ar putea fi mai scump, mai inviorator? Desigur, mai trebuie sa cercetam conditiile necesare prezentei Sale puse Tn acest verset; totusi
ramine o binecuvintare de neconceput faptul ca El a spus: ,,sint si Eu in mijlocul lor".

Acest verset, al douazecilea din Matei 18, a fost numit ,Magna Charta a Adunarii", marea ,constitutie" a Adunarii. Ea contine si
reglementeaza privilegiile si indatoririle alor Sai pe calea lor comuna aici, pe pamint. Atit timp cit sint pe pamint crestini adevarati, ea va fi si
trebuie sa fie linia directoare divina pentru intilnirea lor. Ea nu este doar motivatia pentru cele doua versete anterioare, ci contine pe
deasupra un sir intreg de noi adevaruri dumnezeiesti, pe care le vom prezenta pe rind.

Locul divin
Domnul Isus spune:
»,Caci acolo unde doi sau trei sint adunati pentru Numele Meu, acolo sint si Eu in mijlocul lor."

Acest unde indica un loc divin (adica poruncit de Dumnezeu), si totusi este mai mult decit un loc. Fireste ca cei credinciosi au nevoie de un
loc atunci cind doresc sa se adune. Acolo ar fi El prezent, acolo ar trai si s-ar bucura ei de prezenta Sa. Pentru intilnirea credinciosilor nu este
important locul si constitutia sa in sine: astazi nu exista locuri sfintite. Totusi, faptul ca acolo se intilnesc ai Sai, ca acolo este prezent Domnul



Isus nu este de subapreciat; intilnirea si prezenta Sa sint legate de un loc.

Dar acest unde este mai mult decit un loc, este un principiu, pe baza caruia se aduna ai Sai, este felul si modul cum trebuie sa o faca.
Cuvintele ,pentru Numele Meu" ne vor explica mai indeaproape acest lucru. Totusi as vrea sa ma refer in acest context la pilda lui Israel, care
ofera o bogata invatatura pentru subiectul nostru.

Domnul i-a spus lui Israel: ,In orice loc in care voi face ca Numele Meu sa fie amintit, voi veni la tine si te voi binecuvinta" (Exod 20.24). Ce
Cuvint pretios! Dar binecuvintarea promisa depindea de faptul ca ei sa se afle in locul unde El va face ca Numele Sau sa fie amintit. Ei nu o
puteau avea in oricare loc, pe un alt teren, decit acolo unde El a facut sa locuiasca Numele Sau. Acel loc al prezentei Sale se caracteriza prin
aceea ca acolo totul era dupa gindurile Sale, ,,dupa modelul" pe care l-a aratat lui Moise pe munte. ,Vezi", spune El. ,sa faci dupa modelul
care ti s-a aratat pe munte" (Evrei 8.5 si Exod 25.40). Locul prezentei Sale era atunci cortul intilnirii, iar mai tirziu a fost templul din lerusalim.
Astazi, acest loc este acolo unde credinciosii se aduna pentru Numele Sau.

Daca copiii lui Israel au vrut sa aduca Domnului Dumnezeului lor jertfe, atunci ei trebuia s-o faca in locul pe care I-a ales El pentru aceasta.
Este impresionant de cite ori spune Domnul acest lucru in Deuteronom 12:

,Ci sa-L cautati in locasul Lui si sa mergeti la locul pe care-l va alege Domnul Dumnezeul vostru, din toate semintiile voastre, ca sa-Si aseze
acolo Numele Lui. Acolo sa va aduceti arderile voastre de tot ..." (versetele 5 si 6).

LAtunci va fi un loc pe care Domnul Dumnezeul vostru il va alege ca sa faca sa locuiasca Numele Lui acolo. Acolo sa aduceti tot ce va
poruncesc, arderile voastre de tot ..." (versetul 11).

.la seama la tine, sa n-aduci arderile tale de tot in toate locurile pe care le vei vedea; ci sa-ti aduci arderile de tot in locul pe care-1 va alege
Domnul, in una din semintiile tale si acolo sa faci tot ce-ti poruncesc eu" (versetele 13 si 14).

»,NUu vei putea sa maninci in cetatile tale zeciuiala ... Ci pe acestea sa le maninci Thaintea Domnului Dumnezeului tau, in locul pe care Domnul
Dumnezeul tau il va alege ..." (versetele 17 si 18).

in capitolul 16, Domnul d& indicatii pentru sarbatorile sfinte si din nou gésim o serie de avertizari in legaturd cu faptul ca ei sa aducé jertfe
numai in acel loc pe care I-a ales El in acest scop:

.Nu vei putea sa jertfesti Pastele in vreunul din locurile pe care ti le da Domnul Dumnezeul tau, ca locuinta; ci in locul pe care Domnul
Dumnezeul tau il va alege ca sa-Si aseze Numele in el, acolo sa jertfesti Pastele ..." (versetele 5 si 6).

,Sa te bucuri Tnaintea Domnului Dumnezeului tau, in locul pe care Domnul Dumnezeul tau il va alege ca sa locuiasca Numele Lui acolo ..."
(versetul 11).

,Sa tii sarbatoarea sapte zile pentru Domnul Dumnezeul tau, in locul pe care Domnul il va alege ..." (versetul 15).
,De trei ori pe an, toti barbatii sa se infatiseze thaintea Domnului Dumnezeului tau, in locul pe care El il va alege ..." (versetul 16).

De ar pune toti credinciosii aceste avertizari la suflet si de ar cauta acel singur loc in care Domnul Si-a fagaduit prezenta astazi! Pe atunci era
literalmente un singur loc in mijlocul lui Israel unde a locuit Dumnezeu si unde a venit israelitul temator de Dumnezeu pentru a-si aduce
jertfele si pentru a praznui sarbatorile Domnului. Astazi Tnsa - chiar daca ai Sai se aduna in nenumarate locuri pe pamint - Domnul este
cunoscut n slava prezentei Sale, acolo unde doi sau trei sint adunati pentru Numele Sau. Acesta este astazi "locul" divin pentru noi. Un alt
Lloc", un alt teren, Dumnezeu nu cunoaste si Cuvintul Sau nu recunoaste. Si cum cel credincios, in timpul dezbinarii lui Israel, frecventa
templul ca loc al unitatii, oricare ar fi fost starea trista a poporului lui Dumnezeu, tot astfel cel credincios gaseste astazi in cei doi sau trei
adunati pentru Numele Domnului acel singur loc al unitatii.

Numarul divin
Este demn de remarcat faptul ca si aici Domnul numeste cel mai mic numar posibil al unei multimi si spune:
»,Caci acolo unde doi sau trei sint adunati".

Nu este un har deosebit? El nu-Si face dependenta prezenta de un numar important al acelora care se aduna potrivit gindurilor Sale. Sint de
ajuns doi sau trei care fac acest lucru. Atunci ei poseda toate privilegiile legate de prezenta Sa.

Oamenilor le plac numerele mari, le place sa-si numere membrii. Ei vad in mari multimi de oameni o dovada a puterii si probabil si a
corectitudinii a ceea ce reprezinta. Domnul Isus insa vorbeste de doi sau trei. Nu faptul ca o mie de crestini se aduna intr-un loc este o
expresie a Adunarii lui Dumnezeu in acel loc, ci faptul ca cei credinciosi se aduna pentru Numele Sau, chiar daca ar fi doar doi sau trei.

in afard de aceasta, Domnul nu dispretuieste ziua inceputurilor slabe (Zaharia 4.10) si in mod sigur. El S-a gindit la zilele noastre si a avut in
vedere decdderea Bisericii, cind a rostit aceste cuvinte. El a stiut ca va exista un timp in care doar putini se vor mai aduna pentru Numele
Sau si vor cauta sa faca voia Sa. Pe ei Domnul ii asigura de prezenta Sa si le confera prin aceasta si puterea administrativa de a lega si de a
dezlega, despre care a vorbit inainte. ,,Doi sau trei" - pentru Domnul nu sint prea putini pentru a Se uni cu ei. Gind pretios!

Unitatea divina

Modul de exprimare al Domnului Isus in Matei 18 este demn de luat in seama si in ce priveste urmatoarea parte a frazei El nu spune: , Caci
acolo unde doi sau trei se aduna", ci:

»,Caci acolo unde doi sau trei sint adunati, ... sint si Eu in mijlocul lor."



Prima ar fi o actiune, cea de a doua, este o stare - ei sint adunati. Ei s-au adunat si inca sint. Aceasta inseamna in greaca forma de perfect,
care este folosita aici. Acum, o asemenea adunare locala este deja in sine 0 anumita expresie a unitatii, si as lua ca prilej aceasta situatie si
felul deosebit de a Se exprima al Domnului, ,unde doi sau trei sint adunati", pentru a atrage atentia cititorului asupra temeiului stringerii
laolalta a crestinilor, singurul dupa gindurile lui Dumnezeu - unitatea Trapului lui Hristos.

Acesta este singurul teniei pentru stringerea celor credinciosi pe care 1l cunoaste Cuvintul lui Dumnezeu - aplicarea practica si conforma a
invataturii faptului ca ,este un singur Trup" (Efeseni 4.4). Dupa cum am amintit deja la inceputul acestui capitol, Dumnezeu doreste ca
Adunarea Sa sa gdseasca o exprimare vizibilda pe pamint si aceasta se intimpla prin faptul ca cei credinciosi sint adunati ca madulare ale
Trupului lui Hristos. Prin ,,a fi adunati ca madulare ale Trupului lui Hristos "inteleg urmatoarele: ei nu au voie sa se multumeasca - ca temei al
adunarii lor - cu faptul de a fi ei insisi madulare vii ale Trupului lui Hristos, ci trebuie sa-i recunoasca si sa-i primeasca si pe aceia care, ca si
ei, sint madulare ale Trupului lui Hristos. in ceea ce priveste primirea practica in comuniunea celor credinciosi, vom cunoaste ulterior anumite
limitari, pe care ni le arata Cuvintul lui Dumnezeu. Conform principiului, cei adunati astfel au permisiunea si obligatia de a avea in vedere si
pe inima toate madularele Trupului lui Hristos. Ceea ce vestesc ei prin adunarea locala este adevarul despre acel singur Trup; individual insa,
ei sint madulare unii altora.

Ei nu se aduna pur si simplu ca niste crestini. Aceasta ar fi prea putin astazi, in zilele destramarii si ale decaderii si ar putea ihsemna chiar
legatura cu raul. Caci, in care groapa a stricaciunii morale sau de invatatura nu s-ar afla astazi crestini? A se aduna ca crestini poate include
si incheierea unor legaturi nedumnezeiesti. Dar nu la aceasta Se refera Domnul Isus cind spune ,unde sint doi sau trei adunati pentru Numele
Meu", aceasta nu este expresia unitatii divine.

De asemenea nu este suficient de a nu-si da un nume care sa-i deosebeasca de altii. Desigur ca exista grupuri care, delimitindu-se de alti
crestini prin adoptarea unui nume sau insistind asupra insusirii unei anumite marturii de credinta, nu se aduna ca madulare ale Trupului lui
Hristos. Ei nu au ca temelie a partasiei lor intregul adevar descoperit in Cuvintul lui Dumnezeu si mai ales adevarul despre singurul Trup, ci
marturisirea lor de credinta. Cuvintul lui Dumnezeu cunoaste doar nume care fi cuprind pe toti copiii lui Dumnezeu: sfinti, copii ai lui
Dumnezeu, credinciosi, frati, ucenici, crestini. Dar chiar daca raminem paziti de acest lat si nu ne insusim nici un nume, se poate intimpla sa
nu ne adunam pe temeiul singurului Trup; de exemplu, cind vrem sa ne pastram independenta si nu vrem sa recunoastem ce a lucrat
Dumnezeu inainte in altii, pe temeiul singurului Sau Trup.

Sa retinem: Adunarea copiilor lui Dumnezeu potrivit voii Sale este o expresie a unitatii - dar nu a unei unitati de ginduri sau de conceptii ale
oamenilor, ci a unitatii divine, a unitatii Trupului lui Hristos. Pe linga aceasta, credinciosii sint adunati in puterea Domnului; apostolul Pavel le
scrie corintenilor: ,voi si duhul meu, fiind adunati laolalta, cu puterea Domnului nostru Isus Hristos" (1 Corinteni 5.4).

Numele divin
Ajungem acum la o parte foarte importanta a Cuvintului Domnului Isus:
»,Caci acolo unde doi sau trei sint adunati pentru Numele Meu, acolo sint si Eu in mijlocul lor."

Daca inainte am avut in discutie mai mult temeiul stringerii laolaltd, adica principiul care ii sta la baza, Domnul ne arata acum care este
propriu-zis punctul de intalnire: Numele Sau. Adunarea pentru Numele Sau este deci conditia pentru binecuvintarea nemasurata a prezentei
Sale. Aceasta conditie trebuie sa o cercetam cu atit mai multa atentie, cu cit foarte multi credinciosi sint de parere ca ii corespund, desi ei
merg in directii total opuse. intr-un fel, pe undeva trebuie s& fie ceva fundamental gresit in conceptiile despre ceea ce inseamn a fi adunat
in (sau pentru) Numele Sau.

intii as vrea sa atrag aici atentia asupra Insemnat&tii deosebite a expresiei ,in Numele Meu" si s& observ ca in total existd in textul de baza
trei expresii diferite care sint redate prin ,in Numele Meu " sau ,,in Numele Domnului".

Prima o gasim in Evanghelia dupa Matei 18.5: ,Si oricine va primi un copilas ca acesta in Numele Meu, Ma primeste pe Mine". Aici Domnul
foloseste prepozitia greceasca epi = ,pe", care in aceasta legatura indica motivul, cauza actiunii. Am putea traduce: ,Si oricine va primi un
copilas ca acesta pe baza Numelui Meu".

in loan 14.13-14 si 16.23-27, Domnul Isus vorbeste despre rugéciunea in Numele S&u. Acolo foloseste prepozitia greceasca en = ,in", ,in
puterea". Ei trebuiau s& obtina privilegiul de a se ruga in puterea Numelui S3u. Aceeasi constructie se afla si in 1 Corinteni 5.4: ,in Numele
Domnului nostru Isus Hristos ... un astfel de om sa fie predat pe mina Satanei".

in versetul nostru, Domnul foloseste insd o altd prepozitie - eis, care inseamna ,in - induntru”, ,la - spre", ,in privinta" si nu indica doar o
directie, ci, in sens metaforic, o intentie, o motivatie. De aceea expresia care ne preocupa se traduce mai bine prin ,pentru Numele Meu",
decit ,in Numele Meu". Deci, daca Domnul Isus vorbeste de doi sau trei care sint adunati pentru Numele Sau, atunci El, prin aceasta, fi
desemneaza pe aceia care au ca adevarat motiv al unirii lor ceea ce spune ,Numele Sau". Ei nu sint adunati doar ,,in" Numele Sau, adica ei
nu sint adunati doar in autoritatea Sa, ca reprezentanti ai Sai, fapt care este adevarat in sine; ci ,Numele Sau" este punctul central al
stringerii lor laolalta. Scopul urmarit al adunarii lor laolalta este de a-L avea pe El ca punct central exclusiv.

Este intr-adevar asa, iubiti frati? Avem Numele S3u, il avem pe El ca singur punct central al stringerii noastre laolalt4? Este o intrebare care
ne cerceteaza pe toti. Dumnezeu nu vrea sa ne adunam pentru numele oamenilor. Nici un conducator omenesc sau predicator sa nu ne
uneasca. Nici nu este potrivit gindurilor Sale cind anumite invataturi, chiar daca sint absolut adevarate si divine, ne servesc ca motiv de
stringere. Dumnezeu vrea sa ne adune pentru Numele Fiului Sau, pentru Persoana Sa divind. De aceea citim in Cuvintul Sdu expresii atit de
minunate, precum: ,Apropiati-va de El.." (1 Petru 2.4) si: ,Sa iesim dar afard, ... la EI" (Evrei 13.13). Duhul Sfint ne conduce mereu la
pretiosul Nume al Domnului Isus, nu la nume de oameni sau de organizatii moarte.

Trebuie sa ne mai intrebam insa ce include expresia Numele Sau. ,Nume" are o intrebuintare multipla in Scriptura, pentru a arata ce a
descoperit despre sine persoana care-l poarta. ,Nume" inseamna ,descoperire", ,a se vesti". Acesta este cazul mai ales cind este vorba



despre Dumnezeu. Astfel, Dumnezeu S-a prezentat deja in Vechiul Testament sub diverse nume, de exemplu ca ,lehova", Cel care este
vesnic; ca ,Adonai", Domnul; ca ,El Shaddai", Cel Atotputernic. Daca Domnul Isus vorbeste acum despre Numele Sau, atunci El vorbeste
despre tot ceea ce a descoperit despre Sine in Noul Testament, ce se refera la binecuvintata Sa Persoana si la lucrarea Sa indeplinita.
Aceasta atrage dupa sine citeva concluzii pentru stringerea noastra laolaltd, concluzii pe care inclinam sa le uitdm si pe care as vrea sa le pun
acum fnaintea cititorilor credinciosi.

Este imposibil sa putem pune ceva rau sau fals in legatura cu Numele Sau! Daca in stringerile noastre laolaltéd am admite raul in invatatura si
practica, atunci nu am fi adunati pentru Numele Sau. Daca am accepta invataturi stricacioase despre Persoana si lucrarea lui Hristos, atunci
ar fi imposibil ca Domnul sa sanctioneze raul prin aceea ca ar veni in mijlocul nostru. Un Hristos fals nici nu este Hristos! Acolo unde nu se
tine intreaga Tnvatatura a Scripturii despre Persoana Sa si despre lucrarea Sa, acolo fratii nu sint adunati pentru Numele Lui, acolo El nu-Si
poate acorda prezenta. ,Numele Sau" exclude pacat si lume, exclude tot ce neaga adevarul pe care-1 prezinta acel Nume.

De asemenea este imposibil sa putem lega de Numele Sau un duh sectar. Daca intr-adevar sintem adunati pentru Numele Sau, atunci,
conform inimii si a principiului, Ti includem pe toti care sint ai Sai, care sint madulare ale Trupului Sau. Domnul Isus a murit pentru a-i aduna
intr-un singur Trup pe toti copiii lui Dumnezeu risipiti (loan 11.52); si daca nu sintem adunati in unitatea Trupului lui Hristos, daca cu inimile
noastre nu cuprindem in fapt si adevar pe toti aceia care {i sint Lui atit de valorosi si scumpi, atunci nu sintem adunati pentru Numele Lui.
Daca, de exemplu, nu am permite unui credincios sa ia parte la Masa Domnului, pentru ca inca nu a ajuns la o intelegere adinca in Cuvintul
lui Dumnezeu sau pentru ca ne este incomod caracterul sau sau persoana sa, atunci nu am mai masura conform masurilor inimii lui Hristos.
Ar trebui sa ne amintim permanent de cuvintul din Romani 15.7: ,,Asadar, primiti-va unii pe altii, cum v-a primit si pe voi Hristos, spre slava
lui Dumnezeu". Cine nu aduna cu El risipeste (Luca 11.23).

Nu se nasc in noi, atunci cind ne situam pe terenul unitatii Trupului Sau, sentimente de tristete si de rusine in legatura cu starea de dezbinare
a alor Sai? Este posibil de a-i purta in inima pe toti copiii lui Dumnezeu, fara a simti durere ca ei sint atit de dezbinati? De cite ori am cintat
deja cu emotie acea strofa din cintare: Cei sfinti stau despartiti de tot, Doamne Isuse, vino! Unitatea nu mai poate fi vazuta. Doamne Isuse,
vino! Viclenia lui Satan a distrus-o, Pacatul si lumea a ametit cite-o inima, Ah, cit de mult esti Tu necinstit! Doamne Isuse, vino!

Astfel, de adunarea pentru Numele Sau trebuie neaparat sa fie legata simtirea dureroasa a rupturii poporului Sau si a necinstirii maretului
Sau Nume, daca nu vrem sa devenim o secta.

Adunarea pentru Numele Sau mai inseamna insa recunoasterea practica a faptului ca El este Domn. Duhul Sfint vrea sa ne conduca spre a-L
recunoaste ca Domn, spre a-I da Lui locul stapinirii (citeste in 1 Corinteni 12.3) si aceasta nu doar in viata noastra personald, ci tocmai in
stringerile noastre. El este Domnul alor Sai, Domnul slujitorilor Sai, Domnul Mesei Sale si Domnul Cinei Sale. El este Fiul peste casa lui
Dumnezeu. El este Capul Trupului, al Adunarii. Si atunci cind ne adunam, El trebuie sa poata hotari ce urmeaza sa se intimple. Unde conduc
insa oamenii, unde, prin reguli omenesti, este suprimata actiunea Duhului Sfint, care da fiecaruia in parte ,,cum voieste" (1 Corinteni 12.11),
acolo adunarea nu este pentru Numele Sau. Domnul nu va accepta niciodata sa-I fie furate drepturile, nu Se va face niciodata una cu aceia
care nu li dau intiietate. Deja bisericii din Efes a trebuit s&-i spun, spre rusinea ei si ca pedeaps&, ,Dar ce am impotriva ta ..." (Apocalipsa
2.4). Credinciosilor din Filadelfia insa le-a putut confirma recunoscator: ,Ai pazit Cuvintul Meu si n-ai tdgaduit Numele Meu" (Apocalipsa 3.8).
Ah, de ar putea spune acelasi lucru si despre mine si tine!

Persoana si prezenta divina

Dupa ce Domnul ne-a prezentat conditia pentru marea binecuvintare si ne-a vorbit despre adunarea ,pentru Numele Sau", urmatoarele Sale
cuvinte ne arata binecuvintarea insasi:

... acolo sint si Eu in mijlocul lor."

Desigur ca fiecare cititor va fi de acord cu mine asupra faptului ca Domnul Isus spune ceea ce crede. El spune: ,acolo sint si Eu in mijlocul
lor." El desigur nu are in vedere ca atunci Duhul Sfint va fi acolo. Cu siguranta ca si Duhul lui Dumnezeu este prezent cind sintem adunati
pentru Numele Domnului; caci El locuieste in Adunare. Am vazut deja acest adevar. La fel de sigur este ca niciodata nu ne putem bucura de
nimic dumnezeiesc, nici chiar de prezenta Domnului, fara Duhul Sfint. El este puterea in noi si prin El avem partasie cu Tatal si cu Fiul Sau
Isus Hristos. Dar Domnul Isus nu vorbeste aici despre prezenta Duhului Sfint, ci de prezenta Sa proprie, personala.

Aceasta binecuvintare despre care vorbeste Domnul este atit de mare, efectul ei atit de cuprinzator, incit chiar copii ai lui Dumnezeu au
incercat pe diverse cai ,sa o anuleze" prin explicatii, printre altele chiar prin aceea ca au afirmat ca El vorbeste aici de Duhul Sfint. Nu! El
personal este de fatd acolo unde credinciosii se adun& in felul acesta. ,,Acolo sint si Eu" - aceasta inseamna El insusi. Bineinteles c& Domnul
Isus nu este prezent in trup, ci in duh. Eu sustin tnsa cu térie ca El vorbeste despre prezenta Sa personald. in capitolul urmator il vom vedea
ca pe Cel inviat in mijlocul alor Sai, si acest fapt dovedeste si mai clar de ce este atit de necesara aceasta deosebire: este Domnul Isus, Fiul
Dumnezeului Celui viu care a murit pentru noi. De aceea Duhul Sfint nu este in aceeasi masura obiectul dragostei noastre, ca Mintuitorul.
Tatal si Fiul sint obiectul iubirii noastre, iar Duhul Sfint este puterea in aceasta iubire.

Cind Domnul a rostit aceasta fagaduinta, inca nu exista o Adunare a lui Dumnezeu, nu exista o adunare pentru Numele Sau. El inca Se gasea
ca Mintuitor viu in mijlocul lor. Dar in curind Si-a dat scumpa viata pentru ei, ca in inviere s-o ia din nou si sa Se intoarca la Tatal. Din cer Si-a
zidit Adunarea (lucru care a fost inceput in ziua Cincizecimii prin coborirea Duhului Sfint) si atunci cind ai Sadi se aduna pentru Numele Sau, El
va veni personal in mijlocul lor - ca Cel inviat, slavit. Minunat har care le-a fost daruit celor doi sau trei pina in ziua de azi! A trai prezenta Sa
personala in stringerile laolaltd este poate cel mai maret lucru care poate fi trait pe pamint. Numai credinta poate intelege si se poate bucura
de aceasta pretioasa binecuvintare, cum de altfel orice binecuvintare, orice adevar divin pot fi intelese numai prin credinta si in puterea
Duhului.

Ca Domnul este alaturi de fiecare in problemele sale, a exprimat deja David in Psalmul 23: ,,.... caci Tu esti cu mine" (versetul 4). Scumpa
mingliere pentru cei care trebuie sa treaca prin valea umbrei mortii! Ei nu merg singuri. Ei pot spune in orice situatie: El este cu mine! Pentru
cit de multi nu a fost si cuvintul Hristosului inviat din incheierea evangheliei dupa Matei o mingiiere: ,Si iata, Eu sint cu voi in toate zilele, pina



la sfirsitul veacului"! Si nu s-au sprijinit credinciosii tuturor timpurilor pe cuvintul din Evrei 13?7 ,»Nicidecum n-am sa te las, cu nici un chip nu
te voi parasi.« Asa ca putem zice plini de incredere: »Domnul este ajutorul meu, nu ma voi teme; ce mi-ar putea face omul?«" (versetele 5 si
6). Nu afla chiar si slujitorul Domnului, in slujba sa adesea grea si plinda de renuntari, deosebita apropiere a Domnului si aude, ca Pavel
odinioara, cuvintele Sale: ,,Nu te teme; ci vorbeste si nu tacea, caci Eu sint cu tine" (Faptele Apostolilor 18.9-10)? Desigur, Duhul Sfint care
locuieste in noi ni-L aduce pe Hristos atit de aproape, incit sa-L putem simti pe El si apropierea Sa. Un poet se exprima intr-un mod foarte
potrivit, astfel: Tu esti la noi cu Duhul Tau - o, apropiere fericita, sfinta - care se deosebeste atit de viu, ca si cind te-am vedea chiar pe Tine.

Si totusi prezenta Domnului in mijlocul celor care sint adunati pentru Numele Sau este o binecuvintare si mai mare decit cea pe care tocmai
am descris-o. El este prezent ca Persoana, ca unul dintre ei, dupa cum vom vedea. Acest lucru nu il putem trai daca sintem singuri.

Punctul central divin
Sa ne mai punem odata in fata acest pretios verset in intregime si sa ne indreptam privirea in mod special spre ultimele trei cuvinte:
,Caci acolo unde doi sau trei sint adunati pentru Numele Meu, acolo sint si Eu in mijlocul lor."

in unele traduceri ale Bibliei, a doua parte a frazei este redatd prin ,acolo sint printre ei"; eu sint ins& de p&rere c& traducerea folosita aici
este mai buna, mai precisa. * Ceea ce m-a condus la aceasta parere voi prezenta in continuare.

Pentru cele trei cuvinte ,in mijlocul lor", in limba greaca este folosita expresia en meso auton. Mesos este un adjectiv si inseamna deja prin
sine Tnsusi ,aflat in mijloc", ,in mijlocul". Aici este folosit ca substantiv si urmeaza in dativ prepozitiei en = ,in". Al treilea cuvint, auton, este
genitivul plural al pronumelui personal ,ei". intreaga expresie en meso auton inhseamna deci, tradus literal, ,la ei in mijloc" = ,,in mijlocul lor".
Faptul ca cuvintele en meso auton, urmate de un cuvint la genitiv nu inseamna in general doar ,printre", ci absolut ,,in mijlocul", il vor dovedi
citeva exemple din Scriptura.

Deja traducatorii evrei ai Septuagintei (traducerea greceasca a Vechiului Testament) au folosit aceasta expresie en meso cu sensul
mentionat, cind au tradus in limba greaca Geneza 2.9: ,si pomul vietii in mijlocul gradinii". Acest pom al vietii aflat ,in mijloc" 1l regasim in
mod interesant pe ultima pagina a Bibliei si din nou intilnim aceeasi expresie: ,in mijlocul (en meso) pietii cetatii si pe cele doua maluri ale
riului era pomul vietii" (Apocalipsa 22.2).

Cind apostolul loan descrie in capitolul 8 al evangheliei sale scena cu femeia prinsa n adulter, foloseste de doud ori expresia en meso. intii in
versetul 3: ,Atunci carturarii si fariseii I-au adus o femeie prinsa in adulter. Au pus-o in mijloc". Cu o severitate deosebita i arata locul, nu
undeva printre ei, ci en meso - in mijloc. Cind a rostit Domnul cuvintele: , Cine dintre voi este fara pacat, sa arunce cel dintii cu piatra in ea" si
S-a aplecat din nou si a scris pe pamint, cel care relateaza continud si aminteste pentru a doua oara expresia care ne preocupa: ,Cind au
auzit ei acestea, fiind mustrati de constiinta lor, au iesit afara, unul cite unul, incepind de la cei mai batrini pina la cei din urma. Si Isus a fost
lasat singur cu femeia, care statea in mijloc" (versetul 9). Femeia inca mai statea in mijlocul scenei, desi intre timp nu mai ramasese nimeni
aici, decit Domnul. Era imposibil ca ea sd mai stea acum ,printre ei". In schimb, cind loan vrea s& transmitd sensul expresiei ,in mijlocul
vostru" ca in capitolul 1, versetul 26, atunci el foloseste o altéa expresie (mesos hymon): ,Dar in mijlocul vostru sta Unul pe care voi nu-L
cunoasteti". Si in Matei 13.25, avem o alta expresie: ,,.... a venit vrajmasul lui, a semanat neghina intre (ana meson) griu.

Desigur ca nu este intimplator faptul ca si apostolul Matei foloseste, in evanghelia sa la capitolul 18, de doua ori expresia en meso auton, cu
sensul, nu ma indoiesc, ,in mijlocul lor". in afard de versetul nostru, deja in versetul 2: ,Si Isus, chemind la El un copilas, I-a pus in mijlocul
lor". Mintuitorul nu a asezat copilul undeva ,printre ei", ca nici sa nu se stie de fapt; ci El l-a pus asa, ca fiecare ucenic sa-I poata vedea, si
anume in mijlocul lor. Nu exista nici un motiv ca in versetul 20 sa se foloseasca o expresie ca ,printre ei". Nu, atit de adevarat cum a pus
Domnul Isus copilasul in mijlocul ucenicilor, tot atit de adevarat El este in mijlocul acelora care sint adunati pentru Numele Sau.

Pentru mine nu exista nici cea mai mica indoialad asupra faptului ca Domnul Isus, prin cuvintul de mai sus, nu vrea sa Se prezinte ca punctul
central divin. El nu este doar Tn mijlocul lor ca Unul dintre ei, ci este Persoana centrald. Daca Domnul Isus este prezent personal, atunci El
este in mod obligatoriu punctul central viu al stringerii. Fiecare linie a Adunarii se Tndreapta atunci spre El si de la El porneste tot ce este bun.
Incé odata trebuie s& ne intrebdm: este aceasta experienta noastra? Chiar dacd avem voie s& ocupam acest teren prin harul lui Dumnezeu,
este adevarat ca fiecare linie a stringerii noastre se indreapta spre EI? Transpunem noi in realitate faptul ca El este in mijlocul nostru si ca
totul porneste de la EI? ii acorddm locul central, care | se cuvine? ,Acolo sint si Eu in mijlocul lor". lubitilor, credem aceasta cu adevarat?
Traim noi o intilnire personala cu El atunci cind sintem adunati? Sau plecam de la aceasta adunare asa cum am intrat?

»Acolo sint si Eu Tn mijlocul lor" - aceasta nu este doar o pretioasa fagaduinta, ci realitate vie. Aceasta este suficient pentru credinta. A-L avea
pe El in mijloc este suficient pentru fiecare imprejurare. Cind El, Domnul alor Sai, Capul Trupului, este personal in mijlocul celor adunati,
atunci nu mai avem nevoie de alt presedinte sau conducator, atunci El singur este Cel caruia | se cuvin toate drepturile si Cel care indruma si
conduce totul. Da, a accepta un alt conducator ar insemna in mod direct o negare a prezentei Sale divine. ,Noi ne simtim mult mai sigur in
miinile Sale, decit in miinile celui mai bun presedinte omenesc", a observat odatd un stimat slujitor al Domnului. intr-adevér, putem avea
incredere deplin in El. El si va tine casa Sa in ordine si prin Duhul S&u va conduce si va face totul dupa cum voieste. ,Caci Dumnezeu nu
este un Dumnezeu al neorinduielii, ci al pacii, ca in toate bisericile sfintilor" (1 Corinteni 14.33). Sa luam seama insa, ca sa fim adunati
intr-adevar pentru Numele Sau, ca ochii nostri, ai tuturor, totdeauna sa fie din nou indreptati asupra Sa! Sa luam seama sa nu stingem Duhul
Sfint (1 Tesaloniceni 5.19), care lucreaza in cei adunati si care vrea sa-i conduca la slavirea Domnului aflat in mijlocul lor! Carnea nu foloseste
la nimic.

De la El, ca punct central, vin nu numai orice ordine, ci si fiecare binecuvintare. in capitolul urmétor il vom vedea in camera de sus in mijlocul
alor S3i, cum le ,aratd miinile si picioarele Sale": El ne preocupa cu El Insusi si cu dragostea Sa, atunci cind sintem adunati in jurul Lui. Evrei
2.12, ni-L arata in mijlocul adunarii, cum intoneaza si conduce lauda celor credinciosi: JIti voi cinta laudele in mijlocul adunarii". Minunat har!
El ne conduce la adorarea Dumnezeului si Tatélui Sau si ne introduce in lucrurile Sale proprii si in relatiile Sale cu Tatal S3u, de care El insusi
Se bucura (loan 17.26). Despre acestea vom auzi mai mult la locul potrivit. Apoi El ne si zideste prin ,slujirea Cuvintului": toti primesc din
cuvintele Sale (Deuteronom 33.3). Si cu acest lucru ne vom ocupa mai indeaproape mai tirziu.



As Tncheia acest capitol cu observatia ca exact aceeasi expresie in mijlocul lor (en meso auton) o intflnim si in Luca 24.36, unde El vine ca Cel
fnviat Tn mijlocul ucenicilor: ,,Pe cind vorbeau ei astfel, insusi Isus a stat in mijlocul lor si le-a zis: »Pace voua!«"

Atunci El a fost personal in mijlocul lor cu trupul Sau de inviere (,,... Eu sint") si ei puteau sa-L vada si sa-L pipaie. Chiar daca noi astazi nu-L
putem vedea, El este totusi la fel de real, la fel de personal in mijlocul acelora care sint adunati pentru Numele Sau. Este intr-adevar o
binecuvintare nemasurata! Mai mult nici chiar credinciosii de la inceput nu posedau. Ceea ce dorim noi insa, este sa-L vedem pe El ca ,Miel"
care ,parea injunghiat" Tn mijlocul tronului (citeste in Apocalipsa 5.6), sa-L vedem pe Acela care odinioara a fost rastignit pentru noi in
mijlocul facatorilor de rele.

Noi am vazut pe Domnul

in penultimul capitol al Evangheliei dupa loan g&sim o prezentare simbolica atit de frumoasa a versetului din Matei 18, , C&ci acolo unde doi
sau trei sint adunati pentru Numele Meu, acolo sint si Eu in mijlocul lor", incit nu ma pot abtine sa indrept privirea cititorului, cu ajutorul lui
Dumnezeu, asupra ei, inainte de a ne ocupa de fiecare stringere in parte a credinciosilor. Ucenicii insisi descriu ceea ce au trait in acea seara
a primei zile a s&ptadminii, cu cuvinte din care razbate intreaga lor fericire: ,Am vézut pe Domnul!" ,in seara aceleiasi zile, cea dintii a
saptamanii, pe cind usile locului unde erau adunati ucenicii erau incuiate de frica iudeilor, a venit Isus, a stat in mijlocul lor si le-a zis: »Pace
voua!« Si dupa ce a zis acestea, le-a aratat miinile si coasta Sa. Ucenicii s-au bucurat cind au vazut pe Domnul. Isus le-a zis deci din nou:
»Pace voua! Cum M-a tri-mis pe Mine Tatal, asa va trimit si Eu pe voi.« Si spunind acestea, a suflat peste ei si le-a zis: »Primiti Duh Sfint.
Celor care le veti ierta pacatele, vor fi iertate; si celor care le veti tine, vor fi tinute.«" (loan 20.19-23).

Patru aparitii ale Domnului

Dintre cele zece aparitii ale Domnului inviat, despre care ne relateaza Scriptura, apostolul aminteste in evanghelia sa patru. Inspirat de Duhul
lui Dumnezeu, el alege urmatoarele momente:

- Intilnirea cu Maria Magdalena, dis-de-dimineata in prima zi a saptdminii (citeste in Evanghelia dup& loan 20.1-18). Cronologic, aceasta este
prima aparitie a Domnului.

- Intfinirea cu ucenicii in seara zilei invierii Domnului - moment prezentat de fragmentul nostru; cronologic, aici este vorba de cea de-a cincea
aratare a Domnului.

- Intilnirea cu Toma (versetele 26-29), care a avut loc cu o s&ptdmind mai tirziu; Cronologic, este cea de-a sasea aparitie a Domnului.
- Intilnirea de la marea Tiberiadei (capitolul 21). Aceasta este cea de-a saptea aparitie si ultima pe care o relateaza loan.

Dar cit de ciudat! Desi loan insusi relateaza patru momente ale aratarii Domnului dupa inviere, el spune la relatarea despre a patra, care in
realitate a fost a saptea: ,Aceasta este a treia oara cind Isus S-a aratat ucenicilor Sai, dupa ce a inviat dintre cei morti" (capitolul 21.14). De
ce aceasta? in nici un caz nu putea fi nestiinta. Se afla raspunsul oare in aceea ca loan numara dintre cele patru aparitii, doar pe cele la care
a fost de fata personal? Cred ca raspunsul la acest ciudat mod de exprimare se afla altundeva.

Este evident faptul ca loan a avut de la Dumnezeu misiunea de a da, la sfirsitul evangheliei sale, inca o data o imagine a evenimentelor si a
epocilor viitoare (viitoare vazute din acel moment), asa cum a facut-o si la inceput. Pentru aceasta, el foloseste anumite intimplari, prin care
Domnul S-a descoperit alor Sai. Prima dintre aceste intimplari, aratarea Sa Mariei Magdalena, nu are insa un caracter profetic. De aceea el nu
o numara. In Maria Magdalena vedem o imagine a ramésitei din acea vreme a poporului evreu. Ea credea ca poate continua relatiile de pina
acum cu Domnul cel inviat. Domnul insa trebuie s-o asigure ca aceasta nu se poate, si de aceea El nu-i permite sa-L atinga. Acum El ii va
pune pe credinciosii din Israel, pe baza lucrarii de mintuire savirsite, in relatii noi, care sint mult mai marete, ceresti. Misiunea pe care i-o da
pentru ,,fratii Sai" exprima clar acest lucru: ,,...ci du-te la fratii Mei si spunele ca Ma sui la Tatal Meu si Tatal vostru, la Dumnezeul Meu si
Dumnezeul vostru" (versetul 17).

Aceste relatii noi, aceastd epoca noua, sint prezentate in fragmentul care ne preocupa (versetele 19-23) si in care il vedem pe Domnul Isus in
mijlocul ucenicilor. Este o imagine potrivitd a timpului Adunarii lui Dumnezeu pe pamint. Eu spun: ,imagine", pentru ca in acea vreme nu
exista Tnca Adunarea. Cu cit mai putin existau deja invataturi despre Adunare.

Dupa o perioada de timp clar definita, ,dupa opt zile", Domnul Isus li Se arata din nou ucenicilor, iar de data aceasta Toma, cel care nu a vrut
sa creada decit pe baza unor dovezi vizibile, era cu ei. Domnul i Se descopera si lui si fi ia toate indoielile: ,,Adu-ti degetul incoace si uitate la
miinile Mele; si adu-ti mina si pune-o in coasta Mea; si nu fi necredincios, ci credincios" (versetul 27).

in Toma, care apoi intr-o stare de adorare exclam& ,,Domnul meu si Dumnezeul meu!", avem o imagine a ramésitei evreiesti din vremuri mai
tirzii. Caci ei 1l vor vedea pe Cel pe care L-au strépuns, intfi vor vedea si apoi vor crede. Domnul insa fi numeste fericiti pe ,cei ce n-au vazut
si au crezut".

intimplarea de la marea Tiberiadei ne da o imagine a imparatiei de o mie de ani. Domnul are deja citiva pesti pe foc - un simbol al ramasitei
poporului evreu in Imparatie. Si apoi vedem in pestii cei multi, care sint trasi la mal la cuvintul invatatorului, o imagine a natiunilor, care sint
introduse in Imparatia vizibild a lui Dumnezeu pe pamint. in contrast cu Luca 5.6, aici nu se rupe mreaja. Ordinea administrativd dat3 de
Dumnezeu pentru aducerea induntru a oamenilor nu va mai da gres, caci Domnul Isus cel inviat este prezent personal, si aceasta schimba
totul si asigurd orice binecuvintare.

Dupa aceasta scurta privire profetica de ansamblu, sa ne ocupam putin de acea epoca care este asezatad, in cursul evenimentelor si a cdilor
lui Dumnezeu, intre inadltarea Domnului la Tatal Sau si reluarea relatiilor cu Israel si care este de o importanta extrema - timpul harului, al
Adunarii lui Dumnezeu pe pamint. Este o scena deosebit de placuta cea care ni se pune acum in fata si, pentru a trage adevaratul folos din ea
pentru noi, as pune citeva intrebari. Prima suna astfel:



In care zi au fost adunati?

Era seara in ziua intii a saptadminii, duminica noastra, ziua invierii Domnului. in aceastd zi, Domnul inviat a venit in mijlocul ucenicilor si li S-a
descoperit, intr-un anumit sens, Domnul Isus indreptateste stringerea alor Sai laolalts in aceasts zi. Bineinteles ca ne putem aduna in orice zi
si la orice ora, dar prima zi a saptaminii este in mod special prevdzuta pentru aceasta. in aceastd zi s-au adunat credinciosii, la inceput pentru
a fringe piinea. Modul de exprimare din Faptele Apostolilor 20.7, ,in ziua dintii a s3ptdminii eram adunati laolaltd ca sa fringem piinea", pare
sa indice faptul ca primii crestini, dupa ce la inceput fringeau piinea zilnic (capitolul 2.46), aveau acum obiceiul sa fringa piinea doar in prima
zi a saptaminii. Ar putea exista ceva mai potrivit decit aceasta: a se ocupa chiar in ziua invierii Sale triumfale cu Acela care a murit pentru
noi? Apostolul Pavel a insistat si asupra faptului ca cei credinciosi in fiecare zi dintli a saptaminii sa puna deoparte bani pentru lucrarea
Domnului si pentru cei saraci dintre fratii lor (1 Corinteni 16.2).

Aceasta zi, care deja in Vechiul Testament este caracterizata ca ,a doua zi dupa sabat" (Leviticul 23.11, 16), poarta in Noul Testament titlul
fnsemnat de ziua Domnului (Apocalipsa 1-10)- Expresia din textul grecesc inseamné ziua care li apartine Domnului. Acelasi fel de exprimare
referitor la ,,Cina Domnului" l vom reg&si mai tirziu in 1 Corinteni 11. Nu sintem in pericol de a uita ca aceasta zi li apartine Domnului? Daca
Dumnezeu ne da harul ca aceasta zi, in general, sa fie eliberata de indatoriri profesionale, nu ar trebui atunci sa o folosim pentru El, pentru a
ne preocupa cu lucrurile Sale? Sau s& facem asa cum face lumea, care leneveste sau, in cel mai bun caz, se recreeaza? Nu ne putem
sustrage impresiei ca Satan face totul pentru a necinsti cit mai mult ziua Domnului si a-i da un caracter cit mai lumesc. Daca astazi unii
oameni care se numesc crestini folosesc aceasta zi pentru a pune in functiune masina de spalat sau a spala autoturismul, pentru a da doar
doua exemple, atunci aceasta este rezultatul stradaniilor lui Satan. Dar nici pentru noi, cei credinciosi, aceasta zi nu este in exclusivitate ,,0 zi
de odihna", caci cite unii dintre noi sint extrem de solicitati in aceasta zi, dar nu de lucruri lumesti, ci dumnezeiesti. Si acest lucru este corect!

Si in aceasta privinta, ziua dintii a saptaminii este in contradictie cu ziua a saptea, sabatul, care era o zi de odihna consacrata poporului
Israel. in ziua a saptea. Dumnezeu S-a odihnit de toate lucrdrile pe care le-a facut (Geneza 2.2-3) si a ,sfintit" ziua a saptea, adica a
deosebit-o si a separat-o de celelalte zile ale saptaminii. Mai tirziu, sabatul a devenit parte integranta a legii mozaice. El vorbeste de munca si
osteneala omului sub lege cu perspectiva odihnei, daca omul ar cores-punde cerintelor legii. Noi stim ca aceasta liniste nu a venit niciodata,
ca urmare a pacatului. Astfel, ziua a saptea este pentru sistemul iudaic, iar prima (respectiv a opta) zi a sdptaminii este pentru crestinism.

invierea lui Hristos reprezintd inceputul unei noi creatii si temelia Noului Legdmint. Dumnezeu a fost pe deplin slavit prin El si prin deplina Sa
lucrare de mintuire, iar ca raspuns la aceasta, L-a inviat din morti. in El, Hristosul cel inviat, adevaratul crestin, isi g&seste linistea si bucuria.
Astfel, ziua Domnului, prima zi a saptaminii, care in permanenta vesteste invierea Sa, este un dar pretios pentru noi. Nu avem toate motivele
sa ne bucuram din inima de acest dar si sa folosim aceasta zi in mod deosebit pentru adorarea Tatalui si a Fiului? Nu ar trebui sa folosim
aceasta zi pentru a ne bucura in mod special de partasia cu Domnul si pentru a-I sluji?

Ce i-a adunat pe ucenici?

Ucenicii s-au adunat in seara zilei invierii Domnului, poate in camera de sus, unde El a sarbatorit Pastele cu ei si unde, dupa aceea, a
instaurat Cina, unde a rostit toate acele cuvinte minunate, care ne sint comunicate Tn capitolul 14 al evangheliei apostolului loan. Dar cine
sau ce i-a adunat? Ne vine destul de greu sa ne imaginam starea spirituala a ucenicilor. Cert este ca ei au fost intristati si au plins si ca la
inceput nu au dat crezare vestii despre invierea Domnului lor, veste care le-a fost adusa de martori oculari (Marcu 16.10-11). Dar in cursul
zilei, credinta in aceasta s-a intarit tot mai mult si a devenit in final certitudine, faptul ca Domnul a inviat cu adevarat, dupa cum le spusese
mai dinainte.

Ceea ce i-a determinat sa se adune trebuie sa fi fost cunostinta acestui adevar, a realitatii Tnvierii Domnului lor. Ei nu stiau ca Domnul va
veni. Dar ei stiau acum ca El traieste. Aceasta era suficient si astfel ei se aduna pe baza acestui adevar. Nu este la fel cu noi astazi? Exista
doar aceasta deosebire: noi stim ca atunci cind sintem adunati astfel, El este in mijlocul nostru. Ce minunata cunoastere!

Cine au fost adunati?

Aceasta intrebare nu este atit de lipsita de importanta, cum pare la prima vedere. Amintesc doar cuvintul Domnului de la sfirsitul
fragmentului nostru: ,Celor care le veti ierta pacatele, vor fi iertate; si celor care le veti tine, vor fi tinute" (loan 20.23). Indiferent ce ar
insemna, se refera aceasta la apostoli, deci la barbati cu un statut deosebit, pe care noi astazi nu-l mai avem? De aceea, inca o data
intrebarea: era o adunare apostolica?

Nu! Printre cei adunati acolo in acea seara nu se aflau doar apostoli. O comparatie cu Luca 24 arata ca erau de fata si alti credinciosi. Caci
dupa ce asa-zisii ucenici din Emaus s-au intors la lerusalim dupa intilnirea cu Domnul, ,au gasit pe cei unsprezece si pe cei care erau cu ei
adunati la un loc, zicind: »A inviat Domnul cu adevarat si S-a aratat lui Simon!«" (versetele 33 si 34). Si apoi Luca prezinta aceeasi intimplare
ca loan aici. Putem pleca de la faptul ca era o adunare mare, amestecata. Cu putine saptamini mai tirziu, gasim o multime de aproximativ
120 de persoane adunate in camera de sus din lerusalim si acolo erau prezente femei (Faptele Apostolilor 1.13-15).

Unul insa nu era cu ei -Toma! Nu stim de ce a lipsit. Stim insa un lucru: el a pierdut aceasta pretioasa adunare, el nu a auzit misiunea
Domnului pentru ai Sai, el nu a auzit cuvintele Domnului: ,Luati Duh Sfint". Nu avem de invatat de aici o lectie practica? De multe ori sint
lucruri minore, neinsemnate, care ne impiedica sa fim acolo unde Domnul a fagaduit ca este prezent. Sa fim siguri: noi vom fi aceia care
avem de pierdut mult.

Dupa cum Toma a pierdut un prilej unic, poate ca si noi vom pierde cea mai pretioasa desfasurare a Persoanei Domnului, daca in mod
usuratic lipsim de la adunare.

Cum erau adunati ucenicii?

in spatele usilor incuiate! Desigur ca erau incuiate de frica iudeilor, care cu putin ihainte L-au omorit pe invatatorul lor.



Dar cind, dupa opt zile au fost adunati din nou. auzim iar de usi incuiate, insa lipseste completarea ,de frica iudeilor".

Deci aici este aratat un principiu insemnat pentru dispensatiunea crestina si pentru adunarea celor credinciosi: despartirea de lume, mai ales
de lumea religioasa care L-a lepadat si inc il leapad& pe Hristos. Ai Sai sint in lume, dar nu din lume.

Noi facem parte ori dintre ,ai Sai" care sint in lume (citeste in Evanghelia dupa loan 13.1), ori din ,lume", care va trece impreuna cu pofta ei.
Adunari ale unui grup cu altul pentru adorarea comuna sint total incompatibile cu gindurile lui Dumnezeu. Ce are de-a face Biserica cu
lumea? Ea are o misiune in lume, dar aceasta este o alta problema, despre care vom mai vorbi.

Isus a venit si a stat Tn mijloc

Este minunat ce ne comunica Duhul Sfint acum! ,,... a venit Isus, a stat in mijlocul lor". Fie ca a fost asteptat sau nu, dintr-o data Domnul Isus
a venit prin usile incuiate si a stat ,,in mijloc" - nu undeva la margine sau la usa, ci chiar ,in mijloc". Nu este o prezentare placuta a ceea ce
am vazut in Matei 18.207? El ocupa locul central Tn mijlocul Adunarii.

Ce mingliere se gaseste in aceasta si pentru noi astazi! Dupa aproape doua mii de ani de esec din partea noastra, El inca vine in mijlocul
nostru, atunci cind sintem adunati pentru Numele Lui si noi ne putem bucura de prezenta Sa tot atit de real, ca ucenicii atunci. Unele lucruri
poate ca nu le mai avem astazi, da, noi nu mai avem ceea ce posedau cei de la inceput: apostoli si profeti, batrini, semne si minuni facute de
Duhul Sfint, unitatea practica a tuturor copiilor lui Dumnezeu etc., dar noi ne putem bucura de ceea ce este mai bun decit tot - de Hristos
insusi si de prezenta Sa personala.

Nu va reglementa constiinta prezentei Sale divine tot ce priveste comportamentul, imbracamintea, gindirea si cuvintele noastre? Daca am fi
constienti de prezenta Lui, am intirzia atit de usor? Am putea arata o anumita delasare in comportamentul nostru, daca am fi constienti ca El
este acolo? Am lasa carnea sa lucreze, daca am crede cu adevarat ca El este in mijlocul nostru? Am putea privi mai mult la frati dotati decit la
El insusi, singurul de la care porneste orice binecuvintare? Si am putea parasi o stringere fara a fi primit o impresie adinca despre prezenta
Sa pentru viata noastra in continuare?

Trupul de inviere

M-as mai referi pe scurt la un punct care a pus deja citeva probleme, despre care insa nu putem spune multe - despre trupul de inviere al
Domnului. Sa remarcam intli urmatoarele: nu este cu totul un alt trup pe care I-a avut sau il are Domnul inviat. El este de alta natura, de un
fel superior, desigur; dar nu este cu totul altfel. Cind femeile au intrat in mormint, ,n-au gasit trupul Domnului Isus" (Luca 24.3). De ce?
Pentru ca Domnul Isus a Tnviat in acest trup. ,Pentru ce cdutati intre cei morti pe Cel ce este viu? Nu este aici, ci a inviat", au spus ingerii.
Este vorba deci de acelasi trup omenesc, care insa, prin inviere, a suferit o transformare de neimaginat pentru noi.

Tocmai acest lucru il invatam aici: cu acest trup de inviere, Domnul Isus a putut sa treaca prin usile incuiate, fara ca un inger sa trebuiasca sa
| le deschida, cum s-a intimplat mai tirziu cu Petru (vezi in Faptele Apostolilor 5.19; compara si 12.10). Aici nu s-a petrecut o astfel de minune,
ci Intelegem ceva despre capacitatea supranaturala pe care o are trupul de inviere. Trupul de inviere este o minune in sine si nu putem spune
mai mult despre el decit ceea ce ne spune Scriptura.

Desi era un trup adevarat, omenesc, un trup material, care putea fi pipait, format din carne si din oase (Luca 24.39; nu din ,carne si singe", 1
Corinteni 15.50) si care purta semnele suferintelor Lui, era totusi un trup spiritual, care nu era supus legilor fizice ale creatiei dintii, astfel incit
cu acesta Domnul a putut trece prin usi incuiate, a putut sa apara si sa dispara din nou: ,dar El S-a facut nevazut dinaintea lor" (Luca 24.31).
in acest trup L-au vazut ucenicii in final mergind la cer, L-au vizut cum a fost inaltat, pind cind un nor L-a ascuns din ochii lor (Faptele
Apostolilor 1.9). Acum Domnul Isus este slavit sus, la dreapta Maririi, dar El este acolo cu trupul Sau omenesc, cu ,trupul Sau de slava",
despre care Scriptura nu ne spune insa nimic.

Asupra acestui trup de inviere se pastreaza o taind de nedezlegat. Va trebui probabil sa asteptam pentru a afla mai mult despre el, pina va
veni ceea ce este desavirsit. Dar inca de acum ne face fericiti increderea deplina ca El va schimba si trupul starii noastre smerite si-l va face
asemenea trupului slavei Sale (citeste in Filipeni 3.21), ca nu vom adormi toti, dar toti vom fi schimbati ,intr-o clipa, intr-o clipeald din ochi"
(1 Corinteni 15.51-52). Atunci il vom vedea asa cum este. Slava trupului pe care il vom purta atunci, nu cred c& ne va preocupa: el va fi doar
unealta, chiar daca una minunata, care ne va face capabili sa-L privim si sa ne bucuram de Acela care ne iubeste nespus.

Salutul Domnului

Din Luca 24 stim ca ucenicii s-au speriat si au fost ,plini de spaima" (versetul 37), cind Domnul Isus a intrat direct prin usa incuiata, in
mijlocul lor. Ei credeau ca vad un duh. Dar ce le spune Domnul intii? Le face reprosuri ca toti L-au parasit si au fugit? Le explica faptul ca El nu
mai vrea sa aiba a face cu astfel de ,prieteni"? Nu! El sta in mijlocul lor cu un salut de pace: ,Pace voma!"

Cu acest rezultat pentru ei si pentru noi Se intoarce de pe cimpul de batdlie, Golgota. El a facut pace prin singele crucii Lui (Coloseni 1.20),
pace cu Dumnezeu (Romani 5.1), de care acum se pot bucura toti care prin credinta se sprijinesc pe acest singe al iertarii, toti care inteleg ca
El a murit pentru ei. ,Pace voual" - pretios rezultat al lucrarii de mintuire inplinite! Despre aceasta pace a vorbit El in cuvintele Sale de ramas
bun catre ucenicii Sai, inainte de moartea Sa, si a spus: ,Va las pacea" (loan 14.27). Si primul lucru pe care li-l aduce, acum dupa moartea Sa,
este aceasta pace scumpa.

Ranile Domnului

Apoi Domnul face ceva ce sta evident in legatura cu salutul Sau de pace: El le aratéd miinile Sale si coasta Sa. Aceasta inseamna ca: El le
arata de ce era nevoie pentru a cistiga pacea pentru ei si pentru noi - moartea Sa. Cit de miscator este acest fel de a actiona al Domnului in
mijlocul alor Sai! Fara a continua sa vorbeasca, fara cuvinte. El arata spre semnele suferintelor si ale mortii Sale, pentru a vorbi inimilor si
pentru a le convinge ca este El insusi. Se pare ca pina atunci ucenicii nu au avut certitudinea ca Acela care Se afla in mijlocul lor a fost
Domnul si invatatorul lor.



De cite ori, iubitilor, nu ni s-a intimplat si noua, ca Domnul sa ne arate miinile si coasta Sa atunci cind am fost adunati pentru a vesti moartea
Sa! Se numara printre cele mai marete momente ale vietii noastre, cind El, la fringerea piinii, ne aminteste de suferintele Sale de neconceput,
pe care le-a suportat pentru a ne salva pe noi. Ne-am putea preocupa vreodata indeajuns de aceasta?

in Evanghelia dupa Luca auzim de miinile si de picioarele Sale, aici despre miinile Sale si despre coasta Sa. De ce aceastd diferentd? Desigur
cd aici Duhul Sfint pune accentul pe o mintuire savirsita. S& ne amintim: din coasta deschisa a Mintuitorului mort a iesit singe si apa -
semnele iertarii si ale curatirii (loan 19.34)!

Si apoi trebuie sé& mai acordam atentie si faptului ca trupul de inviere al Domnului, cu ale carui trasaturi supranaturale ne-am ocupat deja, a
purtat semnele suferintelor si ale mortii Sale! Nu este important acest fapt? Cind odata, la inviere, ne vom dezbraca de trupul starii noastre
smerite si ne vom imbraca cu trupul de slava, va mai purta acest trup cicatrici si rani, pe care le-a avut trupul pamintesc? Imposibil! in 1
Corinteni 15.43-44 citim: ,Este semanat in necinste si inviaza in slava; este semanat in slabiciune si inviaza in putere; este semanat trup
natural si inviaza trup duhovnicesc. Daca este un trup natural, este si un trup duhovnicesc". lar apostolul Pavel adauga in versetul 49
asigurarea: ,,Si dupa cum am purtat chipul celui facut din tarina, tot asa vom purta si chipul Celui ceresc".

Domnul va lua de la noi chiar si orice amintire a suferintelor pamintesti. Acesta este probabil sensul cuvintului din Apocalipsa: ,El va sterge
orice lacrima din ochii lor" (capitolul 21.4). Trupul Domnul Isus pe care-1 poarta in inviere are semne, care ne vor aminti vesnic de moartea
Sa, de iubirea Sa pina la moarte! C3 aceasta nu este un lucru trecdtor, cum considera unii in mod ciudat, ne spune clar Apocalipsa 5.6: 1l vom
ve-dea si in slava cerului ca ,Miel care parea injunghiat". Si daca Israel va vedea odata pe Acela pe care L-au ,strapuns" (Apocalipsa 1.7), nu
include aceasta faptul ca El va purta anumite semne ale acestei intimplari?

Bucurie

Putem usor intelege ca ucenicii s-au bucurat cind L-au vazut pe Domnul nu cind au vazut miinile Sale si coasta Sa. Pacea, am remarcat, este
rezultatul lucrarii Sale; dar bucuria este rezultatul faptului de a fi preocupat de Persoana Domnului. Aceasta bucurie se ridica deasupra
Tmprejurarilor. imprejurérile ucenicilor au rémas neschimbate. Domnul i-a |&sat asa cum erau. inainte, ca si dupa aceea, o lume vrajmasé le
statea impotriva. Si totusi nu-i stapinea frica de iudei, ci bucuria de Domnul lor.

Asa se va Intimpla si cu noi. Poate sintem, daca trebuie, ,intristati pentru putinad vreme" prin ,felurite incercari" (1 Petru 1.6). Adesea Domnul
nu schimba nici In cazul nostru imprejurarile care ne cerceteaza si ne incearcd. Ceea ce face insa este aceasta: ne ridica deasupra lor, prin
aceea cé ne face s& ne preocupam cu El insusi, astfel incit s& devenim capabili s& ne bucurdm cu o bucurie negraita: ,Pe care voi il iubiti fara
sa-L fi vazut, credeti in El fara sa-L vedeti si va bucurati cu o bucurie nespusa si plina de slava" (versetul 8).

Daca inainte ne-am preocupat mai ales de latura personald a bucuriei in Domnul, nici cea colectiva nu este mai prejos. Cind credinciosii sint
adunati in jurul Domnului si El li Se descoperd, rezultatul poate fi numai bucuria. ,Ucenicii s-au bucurat cind au vazut pe Domnul." Este o
experienta binecuvintata, cu adevarat din cer.

Misiunea Domnului

inainte ca Domnul s& le dea ucenicilor S3i o misiune speciald, El repetd incd o datd salutul de pace cétre ei: ,Pace voud!" Dar nu este in nici
un caz o simpla repetare. Eu nu cred ca Domnul S-a repetat vreodata in Cuvintul Sau. Daca acum spune pentru a doua oara, ,Pace voua!",
atunci in mod evident El nu vorbeste de pacea cugetului, ci de pacea inimii, nu de pacea cu Dumnezeu (Romani 5.1), ci de pacea lui
Dumnezeu (Filipeni 4.7). Aceasta deosebire a facut-o si loan in ca-pitolul 14.27, cind a spus: ,Va las pacea, va dau pacea Mea". Prima pace
vorbeste de relatia cu Dumnezeu, a doua de calea lor in lume. in lume vor avea necazuri, dar in El, chiar daca a trebuit s&-i pardseasca din
nou si sa-i lase in lume, vor avea pace (loan 16.33). Aceasta este conditia necesara pentru orice slujba si de aceea probabil citim a doua oar3,
,Pace voua!"

Aceasta ne arata exact si pozitia noastra. Cum putem fi trimisii Sai in aceasta lume rea, daca pacea Sa nu ne umple inima? Cum le putem
vesti altora Evanghelia pacii, daca noi insine nu sintem incaltati cu pacea pe care ne-a adus-o aceasta Evanghelie, ca sa fim astfel in stare sa
vestim aceasta pace pretutindeni acolo unde ne va trimite Domnul (Efeseni 6.15)? Sa fim atenti: pacea inimii este conditia slujirii, nu
rezultatul ei. Multi Tncearca sa-l slujeasca Domnului pentru a primi pacea, pentru a deveni mai fericiti. Domnul Isus spune insa intii: ,,Pace
voua!" si dupa aceea: ,Va trimit".

,Cum M-a trimis pe Mine Tatal, asa va trimit si Eu pe voi." Aici avem misiunea Domnului pentru ucenicii Sai. Fiecare evanghelie se incheie cu
0 misiune speciala a Celui inviat catre ucenicii Sai si fiecare sarcind, potrivit caracterului evangheliei respective, este diferita de celelalte. Mi
se pare insa ca misiunea din Evanghelia dupa loan este cea mai mareata.

Domnul Isus a fost trimis de Tatal Sau in lume - loan aminteste acest lucru de mai bine de patruzeci de ori in evanghelia sa, ca Tatal sa Se
descopere in El. El era Dumnezeu, era cu Dumnezeu (loan 1.1-2). El a venit de sus si nu era din lumea aceasta (capitolul 8.23). Nimeni nu a
vazut vreodatd pe Dumnezeu: ,singurul Lui Fiu, care este in sinul Tatalui, Acela L-a facut cunoscut" (capitolul 1.18). In cuvintele si in lucrarile
Sale a aratat cine este Tatal; El era descoperirea desavirsita, imaginea Dumnezeului nevazut. Cind Filip a rostit rugamintea care dovedeste
intelegere putina: ,Doamne, arata-ne pe Tatal", din gura Fiului a venit minunatul raspuns: ,Cine M-a vazut pe Mine a vazut pe Tatal. Cum zici
tu: »Arata-ne pe Tatal«?" (citeste in capitolul 14.9).

Dar apoi Domnul Isus a murit, a fnviat dintre cei morti si acum era pe punctul de a Se intoarce la Tatal, de la care a iesit. in rugéciunea Sa
catre Tatal din capitolul 17, a spus deja Tnaintea mortii Sale (desi in duh statea deja in spatele crucii): ,,Cum M-ai trimis Tu pe Mine in lume,
asa i-am trimis si Eu pe ei in lume" (versetul 18). Acum sosise timpul pentru aceasta. Dupa cum El L-a facut cunoscut pe Tatal in lume, tot
astfel trebuia sa-L facd ei cunoscut acum pe Fiul. in ei, in ucenici, lumea trebuia s& recunoasca cine este Hristos.

Ce pozitie, ce sarcina pentru noi, copiii lui Dumnezeu! Noi nu trebuie sa facem doar un lucru sau altul pentru El, ci tot ce facem aici pe
pamint, in purtarea noastra si in motivatiile noastre, sa-L aratam pe El insusi - pe El care nu mai este aici. Noi ,nu sintem din lume", intr-o



asemenea masur3, incit El ne trimite In ea. Este intr-adevar un privilegiu nemasurat ca ne mai lasa un timp aici pentru a-L prezenta pe El in
aceasta lume care nu-L cunoaste si sa-I slujim in acest fel. Sa ne ajute Dumnezeu la aceasta!

Viata de inviere

Pentru a doua oara citim acum in acest fragment cuvintele: ,Si dupa ce a zis acestea ...". Ca in versetul 20, se realizeaza prin aceasta o
legatura intre cuvintul precedent si actiunea urmatoare a Domnului. ,Si spunind acestea, a suflat peste ei si le-a zis: »Primiti Duh Sfint«"
(loan 20.22). Ce inseamna aceasta actiune a Domnului? Au primit ucenicii in acea seara darul Duhului Sfint?

Nu putea fi In nici un caz coborirea Duhului Sfint ca Persoand a Dumnezeirii; acest eveniment putea avea loc abia dupa ce Domnul Isus S-a
inaltat slavit la cer (loan 7.39). in realitate, Duhul a venit abia Tn ziua Cincizecimii, dupa cum relateaza Faptele Apostolilor in capitolul 2. Si
aceasta a fost exact cincizeci de zile mai tirziu. Si intr-un moment ulterior - descris in Evanghelia dupa loan 20.22 - Domnul le-a poruncit
ucenicilor sa nu se departeze de lerusalim, ,ci sa astepte acolo fagaduinta Tatalui, »pe care«, le-a zis El, »ati auzit-o de la Mine. Caci loan a
botezat cu apa, dar voi, nu dupa multe zile, veti fi botezati cu Duhul Sfint«" (citeste in Faptele Apostolilor 1.4-5).

Probabil ca nu este intimplator faptul ca acelasi cuvint folosit aici pentru a sufla, si care apare doar in acest loc in Noului Testament, este
folosit de traducatorii Septuagintei in Geneza 2.7. ,Si Domnul Dumnezeu a facut pe om din tarina pamintului, i-a suflat in nari suflare de viata
si omul a devenit un suflet viu." Dupa cum partea spirituald a primului om a ajuns sa existe prin aceea ca Domnul i-a suflat in nari suflare de
viata, tot asa il vedem aici pe ultimul Adam, care este un Duh datator de viatd (1 Corinteni 15.45), suflind peste ucenici viata Sa de inviere.
Fara indoiala ca ei erau deja nascuti din nou, dar Domnul Isus le facea parte impreuna cu El de ,viata din belsug" (loan 10.10). Acest adevar
este peste masura de binecuvintat! Viata pe care o avem in Hristos este viata Sa de inviere, este deci o viata care corespunde pozitiei Sale
de inviere, care se afla dincolo de moarte, de judecata lui Dumnezeu si de puterea lui Satan.

Dar atunci de ce este numitd aceasta viatd de inviere a Domnului Isus Duhul Sfint? in primul rind, si nu ma indoiesc, pentru cd Domnul a vrut
sa sugereze umplerea ucenicilor cu Duhul Sfint Tn ziua Cincizecimii si in al doilea rind, pentru ca Duhul Sfint este puterea in aceasta viata.
Domnul Isus a fost ,,dovedit cu putere Fiu al lui Dumnezeu, potrivit Duhului sfinteniei, prin invierea mortilor" (Romani 1.4), a fost ,facut viu in
duh" (1 Petru 3.18). Ca Duhul Sfint este o Persoana dumnezeiasca, este deasupra oricarei indoieli. Cu toate acestea, in multe locuri nu este
prezentat in calitatea Sa de Persoana, ci ca putere caracteristica. Acest lucru se vede foarte clar in Romani, capitolul 8, unde in primele zece
versete il g&sim ca ,Duh de viati", pe cind in versetele 11 - 27 este prezentat ca Persoani divina care locuieste in noi, care actioneaza in si
pentru noi.

Cind Domnul Isus le-a dat ucenicilor misiunea Sa, ei inca nu aveau putere pentru a face fata acestei misiuni. Ei urmau s-o primeasca atunci
cind Duhul Sfint Se va cobori peste ei. Dar ei trebuiau sa primeasca deja acum o intelegere interioara asupra gindurilor Sale; tot asa, in
relatarea paraleld din Luca 24 aflam ca El ,le-a deschis mintea ca sa inteleaga Scripturile" (versetul 45). Astfel, de viata de inviere este legata
o intelegere duhovniceasca, o ,inteligentd" duhovniceasca, dacd o pot numi asa, care da si explicatia pentru uimitoarea intelegere a
apostolului Petru din Faptele Apostolilor 1.

Dar ei mai aveau nevoie de Duhul Sfint si intr-o alta privinta. Despre aceasta vorbeste Domnul in Evanghelia dupa loan 20.23.
lertarea administrativa a pacatelor

»Celor care le veti ierta pacatele, vor fi iertate; si celor care le veti tine, vor fi tinute" (loan 20.23). Ce vrea sa spuna Domnul Isus cu aceste
cuvinte? Acest verset in general ne face greutati mari, pentru ca trecem cu vederea faptul ca Scriptura vorbeste de mai multe feluri de
iertare a pacatelor. Ca& Domnul nu vor-beste aici de iertarea absolutda a pacatului, de iertarea in privinta cerului, o dovedeste remarca
potrivita a carturarilor si a fariseilor din Luca 5.21: ,,Cine poate sa ierte pacatele decit numai Dumnezeu?" Aveau dreptate in aceasta privinta.
Pretutindeni unde se vorbeste in Scriptura de iertarea pacatelor in sens vesnic, Dumnezeu este singurul care o poate face pe baza jertfei lui
Hristos.

Exista si o iertare de pacate pe care o administreaza oamenii. De aceea o putem numi ,iertare administrati-va a pacatelor". Despre aceasta
vorbeste Domnul Isus aici. Acest fel de iertare de pacate il incredinteaza ucenicilor Sai, nu numai apostolilor, cum am invatat din versetul 19:
in Noul Testament nu exista o clasa preoteasca deosebita! Ea ar fi o negare totald a adevaratului crestinism.

Putem distinge doua feluri de iertare de pacate administrativa si mi se pare ca in versetul nostru, Domnul vorbeste mai ales de prima. Cea
mai urgenta nevoie a pacatosului este sa primeasca iertarea pacatelor sale. Lucrarea necesara pentru aceasta a savirsit-o Hristos pe cruce.
Dar trebuie sa existe cineva care sa dea ,poporului Sau cunostinta mintuirii, care sta in iertarea pacatelor lor", pentru a folosi frumosul loc din
Luca 1.77. Adevarul despre iertarea pacatului ar trebui ,administrat" aici, pe pamint, intr-un mod potrivit lui Dumnezeu. Prin ce? Prin aceea
ca este predicat. ,,Si cum vor crede in Acela despre care n-au auzit? Si cum vor auzi despre El fara cineva care sa predice?" (Romani 10.14).

Cartea Faptele Apostolilor ne da exemple potrivite pentru vestirea Evangheliei. Petru spune, in casa lui Corneliu din Cezareea, , Toti prorocii
marturisesc despre El ca oricine crede in El, primeste, prin Numele Lui, iertarea pacatelor" (capitolul 10.43). Pavel a predicat Evanghelia in
Antiohia din Pisidia si a zis: ,Sa stiti dar fratilor, ca prin El vi se vesteste iertarea pacatelor" (capitolul 13.38).

Sa retinem deci: Domnul le-a incredintat ucenicilor Sai. si noua, predicarea iertarii pacatelor. Unde ducem aceasta binecuvintare prin vestire,
acolo ea este cunoscuta: unde nu o ducem, nu este cunoscuta. Ce raspundere serioasa purtam!

Al doilea tip de iertare de pacate administrativa are de-a face cu ,acceptarea" de catre Adunare, cu ,legarea" si ,dezlegarea" despre care am
vorbit n capitolul precedent.

Ca de administrarea marelui adevar despre iertarea pacatelor prin singele lui Hristos tine si botezul, pentru mine nu se pune in discutie; caci
el se face ,spre iertarea pacatelor" (Faptele Apostolilor 2.38).



Dar, pentru ca botezul nu este o problema a Adunarii (ci un act personal), nu insist asupra lui. Observ doar - pentru a preintimpina intelegeri
gresite - ca Pavel in Faptele Apostolilor 2 nu spune: ,Cine este botezat are iertarea pacatelor". Botezul este spre iertarea pacatelor, in
vederea ei. Prin botez, patrundem in domeniul in care adevarul despre iertarea pacatelor este cunoscut si administrat in marturia crestina pe
pamint; iar daca exista credinta adevarata, vie (,Cine va crede si va fi botezat, va fi mintuit" - Marcu 16.16), se primeste nu numai aceasta
mare binecuvintare, ci si toate celelalte binecuvintari crestine care decurg din ea. Simon, vrajitorul, nu a crezut cu adevarat, dupa cum arata
intreaga desfasurare a istoriei sale, si el s-a pierdut pentru vesnicie, dupa cite stim. Cu toate acestea, a fost botezat in acest adevar (Faptele
Apostolilor 8.13). Cit de mult sporeste aceasta raspunderea atitor crestini de nume, care in exterior se numara printre crestini, dar nu cred cu
adevarat in Domnul Isus ca Mintuitorul lor personal!

Rezumat

Avem in aceasta parte, ca implinire pentru loan 12.24 (,,... daca grauntele de griu care a cazut pe pamint nu moare, ramine singur; dar, daca
moare, aduce multa roada"), o placuta imagine a Adunarii lui Dumnezeu pe pamint. Acestea sint trasaturile caracteristice:

- Ziua dintfi a saptaminii, ziua Domnului, este pentru crestinatate. Credinciosii se adunau in primul rind in aceasta zi.

- Domnul Tnviat este punctul central, viu, al cetei izolate de lume. El este personal in mijlocul lor, chiar daca nu trupeste.
- Pacea cu Dumnezeu este cunoscuta si primita ca rezultat al lucrarii lui Hristos.

- Prezenta personala a Domnului se poate simti, iar preocuparea cu El produce bucurie.

- Cunoasterea pacii practice a inimii, care izvoraste din preocuparea cu Hristos, este baza slujirii crestine.

- Cei credinciosi au misiunea de a-L arata pe Domnul lor absent in viata zilnica pe pamint.

- Ei posedd viata de inviere a Domnului, ba chiar Duhul Sfint insusi, care i face in stare s&-L cunoascé pe Hristos si capabili pentru orice
slujba.

- lertarea pacatelor le este incredintata in doua feluri: in vestirea acestui adevar si in legarea si dezlegarea de catre Adunare. Botezul crestin
conduce in exterior in domeniul in care acest adevar este cunoscut si administrat.

.Noi am vazut pe Domnul." Aceasta este experienta comuna copiilor lui Dumnezeu, care sint adunati in adevar pentru Numele Sau. Este
aceasta si experienta ta, iubite cititor? Nu exista nimic altceva care ar putea da o mai mare fericire!

Capitolul 8 - Cina Domnului si Masa Domnului

1. Instituirea Cinei Domnului
Trei Intruniri ca adunare

Am vrea sa ne ocupam acum de intrunirile Adunarii, asa cum ni le arata Scriptura. Scriptura ne arata in total trei intruniri, unde credinciosii
sint strinsi ca adunare in Numele Domnului Isus. Acestea sint:

1. stringerea pentrufringerea piinii.
2. stringerea pentruzidire,
3. stringerea pentrurugaciune.

A se stringe ,ca adunare" (tradus literal ,la adunare") - (1 Corinteni 11.18), inseamna a se intruni in caracterul Adunarii, astfel incit sa se dea
o reprezentare a lui Hristos si a Adunarii. Aceasta este forma cea mai fhalta a stringerii si include in sine faptul cad adunarea este pentru
Numele S3u. Existd stringeri care sint absolut folositoare si insotite de binecuvintare, dar care totusi nu au acest caracter inalt. intruniri de
frati care discuta lucruri din lucrarea Domnului; stringeri pentru vestirea Evangheliei sau a adevarului de catre un anumit frate; stringeri
pentru masa de dragoste; conferinte pentru cercetarea Cuvintului lui Dumnezeu - toate acestea nu sint stringeri ca adunare. Acest lucru
devine evident deja prin faptul ca nici una dintre aceste adunari nu are imputernicirea de ,a lega" si ,a dezlega", dupa cum am vazut deja.
S-ar putea ca la un asemenea prilej sa fie prezenta intreaga adunare a unei localitati, si totusi, ca sa nu fie atunci impreuna ,ca adunare".

Toate cele trei intruniri amintite poarta acest Tnalt caracter si fiecareia dintre ele i revine o importanta extrema; la nici una nu se poate
renunta. Stringerea centrald insa, cu importanta cea mai mare, este pentru fringerea piinii, de aceea dorim sa incepem cu ea. Spun
Lfringerea piinii", intii pentru ca este o expresie biblica (Faptele Apostolilor 20.7), si in al doilea rind, pentru ca in aceasta sint incluse doua
laturi ale acestei instituiri, Cina Domnului si Masa Domnului. intii s& vedem in ce mod si in ce conditii a instituit Domnul Isus aceastd rinduiala.
Acesta este obiectul acestui capitol.

Prima mentionare istorica
Prima mentionare istorica a fringerii piinii, dupa instituirea ei de catre Domnul, o gasim in Faptele Apostolilor 2:
,Ei staruiau in invatatura apostolilor, in legatura frateasca, in fringerea plinii si in rugaciuni" (versetul 42).
Primii crestini se caracterizau prin patru aspecte, invatatura apostolilor si legatura frateasca erau trasaturile caracteristice ale tinerei adunari,

fringerea pfinii si rugaciunea erau actiunile practice care decurg din ele. Partasia dintre primii crestini si-a gasit expresia dupa voia lui
Dumnezeu in fringerea comuna a piinii si in rugaciunile comune. Sa fie astazi altfel?



Ca la ,fringerea piinii"* este vorba de Cina Domnului si nu de o masa obisnuita, o dovedeste versetul 46, unde cele doud lucruri sint deosebite
unul de altul: ei fringeau plinea acasa si luau hrana cu bucurie si curatie de inima.

Unde se vorbeste de partasia la fringerea plinii, se are in vedere Cina Domnului. Si in capitolul 20 gasim aceasta diferentiere. Dupa ce in
versetul 7 se vorbeste despre stringerea adunarii in Troa pentru fringerea piinii, ,,.... eram adunati laolalta ca sa fringem piinea", in versetul 11
ni se prezinta actiunea personald a apostolului pentru inviorarea lui proprie: ,Dupa ce s-a suit iardsi, a frint piinea, a mincat si a mai vorbit cu
ei mult timp, pina la ziua. Apoi a plecat".

Expresia fringerea plinii ne arata activitatea adunarii care s-a strins cu acest scop. Expresia Cina Domnului se refera mai ales la Cel care a
instituit-o si Caruia li apartine.

leremia 16.7 arata ca actiunea de fringere a piinii in timpul jelirii, pentru a minglia pe cineva, si cea de intindere a paharului mingfierii, pentru
tatal sau pentru mama cuiva, nu era ceva nou pentru un israelit (Ezechiel 24.17 si Deuteronom 26.14). Si totusi, institu-irea pe care a facut-o
Domnul Isus in noaptea in care a fost vindut era absolut noua. Este o instituire crestina, cu o insemnatate cu totul noua si mult mai adinca,
dupa cum vom vedea.

Patru relatari inspirate

Exista in Noul Testament nu mai putin de patru relatari inspirate despre ceea ce a instituit Domnul in noaptea dinaintea rastignirii Sale
provenind de la patru scriitori diferiti: Matei, Marcu, Luca si Pavel. Cele patru relatari prezinta deosebiri importante, si daca ne-ar lipsi doar
una dintre ele, atunci ne-ar lipsi ceva important.

Daca relatarea lui Matei nu ar fi ajuns la noi, nu am sti ca Domnul a spus: ,Beti toti din el" (Evanghelia dupa Matei 26.27). Daca nu ne-ar fi
fost data relatarea lui Marcu, nu am avea o cunoastere sigura asupra faptului ca ei intr-adevar au baut toti din el, caci doar el singur
aminteste: ,Si au baut toti din el" (Evanghelia dupa Marcu 14.23). Dintre evanghelisti, Luca este singurul de la care aflam ca aceasta Cina
urma sa fie instituitd pentru totdeauna, permanent, in amintirea Domnului (Luca 22.19). Si apostolul Pavel este singurul care ne relateaza si
faptul cd, prin mincarea Cinei, se vesteste moartea Domnului (1 Corinteni 11.26). Acestea sint doar citeva exemple. Alte deosebiri se vor
desprinde din cele relatate in continuare.

Mai este demn de remarcat si faptul ca apostolul Pavel a primit comunicarile dumnezeiesti pentru relatarea sa relativ tirziu, si anume cu
citiva ani dupa naltarea Domnului la cer si, pe linga aceasta, de la Domnul insusi, inaltat la dreapta lui Dumnezeu. Desigur ci de aceasta se
leaga intentia Domnului, ca cei credinciosi dintre iudei si dintre natiuni sa vesteasca moartea Sa pina va veni din nou.

Dar sa ne indreptam acum spre relatarea lui Matei cu privire la instituirea Cinei de catre Domnul. Dupda cum ne-am amintit deja, el a fost
printre cei patru scriitori, prezent in acea noapte in odaia de sus; el a auzit personal cuvintele Domnului si a primit piinea si vinul din mina
Mintuitorului.

lertarea pacatelor sub noul legamint

,Pe cind mincau ei, Isus a luat piine si a binecuvintat, a frint-o si a dat-o ucenicilor, zicind: »Luati, mincati; acesta este trupul Meu.« Apoi
a luat un pahar si, multumind, li I-a dat, zicind: »Beti toti din el, caci acesta este singele Meu, al legamintului celui nou, care se varsa
pentru multi, spre iertarea pacatelor. Va spun ca de acum incolo nu voi mai bea din acest rod al vitei, pina in ziua cind 1l voi bea cu voi,
nou, in imparatia Tatalui Meu.« Dupa ce au cintat o cintare de lauda, au iesit spre Muntele Maslinilor" (Matei 26.26-30).

Miscatoare scena! Ei tocmai mincau Pastele, mincau din ,mielul fript la foc", care ne vorbeste intr-un mod atit de viu despre Hristos,
adevaratul Miel de jertfa, cind Domnul Isus, singurul care cunostea adevarata insemnatate a tuturor lucrurilor, a luat piine, a bine- cuvintat-o,
a frint-o si a dat-o ucenicilor cu cuvintele: ,,Acesta este trupul Meu". Ei au inteles aceste cuvinte tot atit de putin ca si pe cele care au insotit
paharul. Dar ele nu au inseninat altceva decit aceasta: El, Mesia, va fi lepadat definitiv si omorit de poporul Sau. , Trupul Meu" si ,singele
Meu", piinea si paharul despartite, vorbesc de moartea Sa, pe care o va indura nu doar ca martir, ci pentru iertarea vinei noastre.

Trebuie sa cercetam si mai indeaproape cuvintele Domnului pe care le-a rostit cind le-a dat paharul si pe care le contine doar relatarea lui
Matei, deci acela care a scris in mod special pentru iudei. Dar ele sint de importanta deosebita si pentru noi astazi; caci omul in permanenta a
stricat ceea ce a dat Domnul, prin harul Sau. Crestinatatea a facut din Cind un sacrament (provine din cuvintul latinesc sacramentum. care
initial desemna juramintul soldatilor romani) si intelege prin aceasta ,un simbol exterior si vizibil al unui lucru interior si duhovnicesc", un
»mijloc de har", prin care se transmit binecuvintari duhovnicesti. Si astfel, multi crestini de nume iau Cina pentru iertarea pacatelor lor, ei
maninca din ea ,pentru iertarea pacatelor". Facind aceasta, ei se bazeaza pe faptul ca Hristos ar fi spus asa, a dat aceasta indicatie. A facut-o
intr-adevar? Nu, El nu a spus asa. Cuvintele Sale spun:

,Caci acesta este singele Meu, al legamintului celui nou, care se varsa pentru multi, spre iertarea pacatelor."

Nu luarea Cinei duce la iertarea pacatelor, ci varsarea singelui Sau. Ce rastalmacire fatald a cuvintelor Domnului, de care multi se fac
vinovati! Ce inseldaciune grava, careia multi 1i cad prada! Nu, Hristos, in har nemarginit, Si-a dat viata de bunavoie, ca pacatosii demni de
blestem sa poata primi iertarea pacatelor lor.

Si cum, In ce mod ajung sa primeasca aceastd binecuvintare de neconceput? ,Prin credinta in singele Lui", aflam din Romani 3.25. Nu prin
luarea Cinei! Nu prin credinta intr-un ,,sacrament"! Eu sper ca acest lucru este clar pentru fiecare cititor al acestor rinduri.

Ce vrea sa spuna Domnul insa prin noul legamint? Evident, el este in contradictie cu cel vechi, cu primul legdmint de pe Sinai, care era un
legamint bilateral si un legamint al faptelor, bazat pe obligatia liber consimtitéd a poporului Israel de a implini toate cuvintele Domnului. Noul
legamint este, cum vom vedea imediat, un legamint unilateral, bazat pe Dumnezeu insusi si independent de credinciosia omului.



Dintre scriitorii Vechiului Testament, profetul leremia este singurul care vorbeste direct despre noul legdmint, desi si alti profeti descriu
binecuvintarile acestuia. Si in Noul Testament, Domnul Isus este primul care aminteste noul legamint si arata temelia acestuia: singele Sau.
Dar sa ascultam intli cuvintele lui Dumnezeu prin gura prorocului leremia: »lata, vin zile,« zice Domnul, »cind voi face cu casa lui Israel si cu
casa lui luda un legamint nou: nu ca legamintul pe care l-am incheiat cu parintii lor, Tn ziua cind i-am apucat de mina sa-i scos din tara
Egiptului, legamint pe care I-au calcat, macar ca le eram sot,« zice Domnul. »Ci iatd legamintul pe care-l voi face cu casa lui Israel, dupa zilele
acelea,« zice Domnul: »Voi pune Legea Mea in launtrul lor, o voi scrie in inima lor; si Eu voi fi Dumnezeul lor, iar ei vor fi poporul Meu. Nici
unul nu va mai invata pe aproapele sau pe fratele sdu, zicind: »Cunoaste pe Domnul!« Ci toti Ma vor cunoaste, de la cel mai mic pina la cel
mai mare,« zice Domnul; »caci le voi ierta nelegiuirea si nu-Mi voi mai aduce aminte de pacatul lor« " (leremia 31.31-34).

Sa retinem intfi cu cine va face Domnul noul legamint. Multi cred ca acest legamint ar trebui sa se refere la Biserica, la Adunare, deoarece
Domnul vorbeste de paharul Cinei ca singele legdmintului celui nou. Dar Domnul Isus nu face un legdmint cu Adunarea Sa, pe care El insusi o
zideste, o zideste pe Sine insusi, (natiunile n-au fost niciodats intr-o relatie de legdmint cu Domnul), ci cu casa lui Israel si cu casa lui iuda il
va face - ,,dupa acele zile". Ca noul legamint tine inca de viitor si ca Dumnezeu il va incheia cu ambele case, se confirma clar in capitolul opt
al epistolei catre Evrei.

in continuare scoatem in evident continutul acestui legdmint. El va contine trei elemente importante:

1) ,Voi pune Legea Mea in launtrul lor" - aceasta este sugerarea nasterii din nou pe care o va trai poporul Israel ca natiune. Si prorocul
Ezechiel vorbeste de aceasta minune a harului lui Dumnezeu referitor la acest popor (citeste in capitolul 36.24-38).

2) ,.Ci toti M& vor cunoaste" - atunci nu va mai fi ,m&hrama pe inimile lor" (citeste in 2 Corin- teni 3.14-15), ci il vor cunoaste pe Dumnezeu, il
vor vedea pe Acela pe care L-au strapuns (Zaharia 12.10 si Apocalipsa 1.7). Atunci ,pamintul va fi plin de cunostinta slavei Dom-nului, ca
fundul marii de apele care-l acopera" (Habacuc 2.14).

3.) ,Caci le voi ierta nelegiuirea si nu-Mi voi mai aduce aminte de pacatul lor" - ei vor dobindi iertarea pacatelor. Fericita parte, ca si acest
popor vinovat, care odinioara L-a lepadat pe Mesia, va trai iertarea pacatelor!

La instituirea Cinei, Mintuitorul descopera insa ceea ce prorocul nu a putut sa faca: El arata pe ce se va inte-meia noul legamint, si anume pe
propriul Sau singe, adica pe jertfa Sa, pe care El o va aduce Iui Dumnezeu murind pe cruce. Singele animalelor de jertfa din Vechiul
Testament nu a putut sa stearga nici un pacat, ci era doar o amintire a faptului ca pacatul era prezent si in realitate nu a fost ispasit (Evrei
10.1-18). Valoarea acestor animale de jertfa consta doar in aceea ca ele atrageau atentia asupra Aceluia care va veni si va implini lucrarea de
iertare.

Pe baza lucrarii savirsite pe Golgota de Domnul Isus, credinciosii din timpul harului au astazi deja iertarea pacatelor, dupa cum constata in
mod absolut loan Tn prima sa epistola: ,Va scriu, copilasilor, fiindca pacatele va sint iertate pentru Numele Lui" (citeste Tn capitolul 2.12).
Poporul Israel o va primi, si anume in legatura cu binecuvintarile noului legamint.

Singele vechiului legamint a fost stropit peste poporul care jurase sa implineasca toate cuvintele pe care le-a poruncit Domnul. Era semnul
amenintarii judecatii, al mortii pentru cazul in care nu ar fi ascultatori (Exod 24.3-8).

Cit de dureros a trebuit sa afle acest popor adevarul acestui semn! Sangele noului legamint, dimpotriva, vorbeste despre iertare, despre har
nemarginit, caci Domnul Isus a spus plin de inteles: ,care se varsa pentru multi, spre iertarea pacatelor". Nu numai lui Israel, ci si natiunilor li
se ofera acest har. Binecuvintarea adusa de lucrarea de ispasire savirsita trebuia, in gindurile lui Dumnezeu, sa se intinda in intreaga lume.
peste toti oamenii. Dumnezeu doreste ,ca toti oamenii sa fie mintuiti si sa vina la cunostintd de adevar" (1 Timotei 2.4). Acest har trebuie
luat personal si prin credinta.

Mai rezum odata acest punct, datorita importantei sale: paharul Cinei este un simbol pentru singele lui Hristos. Deoarece acest singe este si
temelia noului legamint, el este numit ,singele legamintului celui nou". Vechiul legamint al faptelor, a fost incheiat cu Israel si pecetluit cu
singe, semnul mortii, pentru cel care il incadlca. Si noul legamint va fi incheiat cu Israel, dar, in legatura cu el, singele lui Hristos este temelia
pentru iertarea pacatelor. Pe temelia noului legamint. Israel va obtine nasterea din nou, cunoasterea Domnu-lui si iertarea pacatelor, datorita
harului lui Dumnezeu. Noi, crestinii, avem deja astazi aceste binecuvintari, pe aceeasi temelie a singelui lui Hristos, dar le avem intr-o masura
mult mai bogata si cu deosebirea ca noi nu sintem intr-o relatie de legamint cu Dumnezeu, ci sintem copii, iar cu copiii Sai, Dumnezeu nu
incheie legamint. Dar de fiecare data cind fringem piinea si bem din pahar, ni se aminteste ca rezultatele lucrarii Domnului nostru trec cu
mult peste ceea ce ne priveste pe noi si includ si binecuvintarea lui Israel.

Parasim acum relatarea lui Matei, pentru a o urmari pe cea a lui Luca.

Ultimul Paste al Domnului
,El le-a zis: »Am dorit mult sa maninc Pastile acestea cu voi Thainte de a suferi; caci va spun ca de acum incolo nu le voi mai minca pina
ce nu se vor Implini in imparatia lui Dumnezeu.« Si luind un pahar, a multumit si a zis: »Luati paharul acesta si impartiti-I intre voi; caci

Va spun ca nu voi mai bea de acum incolo din rodul vitei, pina cind nu va veni Imparatia lui Dumnezeu«" (citeste in Luca 22.15-18).

Luca, inspirat de Duhul, relateaza cu un accent deosebit si cu 0 mare precizie inspirat de Duhul, cum marea clipa s-a apropiat tot mai mult -
timpul Tn care nu numai cd va minca pentru ultima dat& Pastile cu ucenicii Sai, ci n care El insusi va fi injunghiat ca Miel pascal. Totul s-a
indreptat cu o consecventa dirza spre acest punct hotaritor:

,Si sarbatoarea Azimilor, numita Pastile, se apropia" (versetul 1).
,Ziua sarbatorii Azimilor, in care trebuia jertfite Pastile, a venit" (versetul 7).

,Cind a sosit ceasul, El a stat la masa si apostolii au stat impreuna cu EI" (Luca 22.14).



Cu o dragoste fara seaman, Domnul le spune ucenicilor Sai ca a dorit s& manince acest Paste impreuna cu ei, ihainte de patimile Sale, adica
inainte de a muri pe cruce.

Cit de mult trebuie sa fi fost preocupat Domnul induntrul Sau cu moartea Sa, cum trebuie sa fi simtit greutatea si importanta acesteia! Dar
aceasta cunoastere divina a fost legata de o desavirsita iubire umana si nicidecum nu a exclus-o. Faptul ca vedem stralucind in Persoana
Domnului nostru slava Sa dumnezeiasca si in acelasi timp iubirea Sa umana, ne conduce la adorare. Aceasta este ceea ce ni-L face atit de
drag si de demn de adorare, daca ma pot exprima astfel. Nimeni altcineva nu-l este asemenea.

Domnului Ti este dor de p&rtésia cu ucenicii S3i! De am pune la inima acest lucru! In inima Sa este o dorin-t4 dupa partasie, expresia iubirii
Sale, mult mai puternicd decit este in noi. Inima Sa este indreptatd spre ucenicii Sai si Lui li este dor s&-Si exprime pentru ultima datd pe
acest pamint, in acest fel, iubirea. inca o dat& ar vrea s& fie impreuna cu ei, inainte ca suferin-tele de neimaginat ale crucii s& vina peste El.
JInainte de patima Mea" - ce cuvint emotionant! El a suferit deja in drumul S&u aici pe pamint, unde totul a fost impotriva Lui, unde era un
crin in mijlocul spinilor. Dar acum urmau suferintele mortii. El stia ca trebuie sa mearga singur pe aceasta cale (,Tu nu poti veni acum dupa
Mine, unde Ma duc Eu" - loan 13.36), dar totusi a dorit sa mai manince odata Pastele, inconjurat de ai Sai.

Si nu este semnificativ faptul ca tocmai Luca, care nu era prezent in acea camera de sus, ne comunica aceste cuvinte miscatoare ale
Mintuitorului? Matei, care trebuie sa le fi auzit, nu a avut misiunea de a le transmite, dar Luca, doctorul iubit, a avut aceasta misiune,
deoarece trebuia sa-L prezinte pe Domnul Isus ca Fiu al Omului.

Domnul participa la Pasti ca Unul dintre ei, dar El arat3 totodatd c& vechiul sistem se va sfirsi. imparatia Sa nu era de aici si acum El rupe
relatiile cu Israel. De aceea spune ca El nu va mai minca Pastile de acum fnainte. Lepadarea Sa de catre poporul Sdu pamintesc, moartea si
invierea Sa vor crea relatii noi cu Dumnezeu si El ii va introduce pe ucenicii Sai in aceste relatii. Dar intii trebuia Tmplinit Pastile in imparatia
lui Dumnezeu.

Trebuie remarcat faptul ca in cuvintele Sale, Domnul deosebeste atit mielul pascal de pahar, cit si pe ambele de instituirea Cinei Sale. Sa ne
oprim putin la primul aspect. Desi Domnul a participat la Pasti, El nu a baut din paharul care I-a fost dat in legatura cu Pastile. Caci, spre
deosebire de versetul 19 (,Si luind o piine"), in textul de baza al versetului 17 gasim o alta con-structie: ,Si primind un pahar", nu se spune
simplu, ,,Si luind un pahar".

Deci, dupa ce a luat paharul, care facea parte din Pasti si pe care | I-a dat unul dintre ucenicii Sai si dupa ce a multumit pentru el, a spus:
.Luati paharul acesta si impaértiti-1 intre voi", dar El insusi nu a b&ut din el. De ce nu? Poate, cum b&nuiesc unii, cd acest pahar nu-si avea
locul in indicatiile initiale ale lui Dumnezeu referitoare la Pasti (compara Deuteronom 16.3-8), fiind adaugat ulterior de oameni. Dar, pentru ca
El a multumit pentru acest pahar, iar in versetul 18 El insusi d& motivatia pentru faptul cd nu a baut din el, intelesul mi se pare a fi unul mai
adinc. El a terminat cu pamintul, a rupt legaturile cu vechiul sistem iudaic si nu mai avea partasie cu oamenii in relatiile vechi, care erau ,in
felul lumii" (2 Corinteni 5.16). El a mai mincat odata Pastile, dar aceasta trebuia s&-si gaseasca acum implini-rea in El insusi; si astfel, aceasta
nu a fost pentru El un simbol al bucuriei, ci al suferintelor celor mai adinci. Din punct de vedere moral, El a purtat si a aratat caracterul
adevaratului nazireat (Numeri 6), dar acum Se desparte si exterior de bucuriile imparatiei lui Dumnezeu in aceasta lume si adauga: , Caci va
spun ca nu voi mai bea de acum incolo din rodul vitei, pind cind nu va veni imparatia lui Dumnezeu" (Luca 22.18).

El Isi amina bucuria de a bea paharul cu ei, pentru un timp mai indepértat, cind imparéatia lui Dumnezeu va fi venit in forma sa vizibil si plina
de putere. Aceasta zi insa va veni, si atunci El va bea paharul cu ei intr-un fel nou, in imparatia Tatalui Sau (Matei 26.29). Atunci se va implini
si ceea ce a prorocit Dumnezeu prin gura prorocului Isaia referitor la Domnul Isus: ,Va vedea rodul muncii sufletului Lui si va fi multumit"
(capitolul 53.11). in acele zile, inca indepartate, ale impéaréatiei de o mie de ani, a lui Hristos pe pamint, va fi sarbatorit din nou Pastile, cu o
seriozitate mai mare ca fhainte, dupa cum ne arata Ezechiel 45.21-25.

Atunci ,berbecul", simbol al puterii si al cercetarii, va lua locul ,mielului". Atunci Mirele fi va spune miresei Sale pamintesti: ,,Eu intru in
gradina mea, sora mea, mireaso, imi culeg smirna cu miresmele mele, imi maninc fagurul de miere cu mierea mea, imi beau vinul cu laptele
meu ... Mincati, prieteni, beti, da, beti din belsug, preaiubitilor!" (Cintarea Cintarilor 5.1).

O noua slujba - multumirea

Dar apoi, Domnul Isus instaureaza ceva nou, Cina Sa. Numai relatarea lui Luca deosebeste atit de clar vechiul de nou. Ca adevarat israelit,
Domnul a fost oaspete la Pasti, unul dintre ei, dar acum El devine gazda. Acum este Cina Sa si ucenicii Sai sint oaspeti la Masa Sa. La propria
Sa Mas& de aducere aminte, El, fireste, nu participd, ci El le imparte alor S&i ceea ce ar trebui sa le aminteascd de moartea Sa. in ceea ce
priveste scopul si caracterul, Pastile se deosebeste total de Cina Domnului. Una privea inainte spre moartea Domnului, cealalta priveste in
urma, la o lucrare Implinita.

,Si luind o piine, a multumit, a frint-o si le-a dat-o, zicind: »Acesta este trupul Meu, care se da pentru voi; sa faceti lucrul acesta in amintirea
Mea!« Tot astfel, le-a dat si paharul, dupa cina, zicind: »Acest pahar este legamintul cel nou in singele Meu, care se varsa pentru voi«" (Luca
22.19-20).

Este o ordine cu totul noua, pe care o asaza acum, o slujba cu totul noua, care se caracterizeaza prin multumire. Aceasta rezulta clar din felul
de a actiona al Domnului: El a luat piine si a multumit. in alt loc se spune c& El a binecuvintat si a ldudat. Deosebirea este mica, prima
indicind mai mult caracterul vorbelor Sale - ceea ce El spunea avea caracterul unei multumiri, - iar a doua desemneaza mai mult forma
cuvintelor Sale ceea ce El spunea lua forma unei binecuvintari sau a unei laude. In orice caz, ambele cuvinte se folosesc alternativ si nu
trebuie sa ne ducem cu gindul la ceva mistic, ca si cum elementele s-ar transforma sub cuvintele binecuvintate ale Mintuitorului. Ceea ce a
luat a fost piine si a ramas piine; ceea ce fringem noi este piine si ramine piine: ,Plinea pe care o fringem" (1 Corinteni 10.16), ,Pentru ca ori
de cite ori mincati din piinea aceasta ...", ,De aceea, oricine maninca piinea aceasta ..." (1 Corinteni 11.26-27).

Fringerea piinii se caracterizeaza deci prin multumire. Domnul a luat pline. El, evident, a avut-o in mina atunci cind a multumit. Trebuie sa fi
fost in realitate o minunata multumire! Matei, care a fost prezent, nu ne spune nici un cuvint despre continutul ei. Luca, Marcu si Pavel, care



nu au fost de fata, de asemenea pastreaza tacerea despre aceasta. Avem rugaciunea Domnului din loan 17, dar de ce nu avem multumirea
Sa la Cina?

Desigur, este intelepciunea lui Dumnezeu cea care ne-a ascuns cu grija cuvintele Domnului. Nu ar exista altfel pericolul sa le intrebuintam ca
pura formuld, asa cum se intimpla, de exemplu, cu asa numitul ,Tatal nostru", in cercuri largi ale crestinatatii, pina in ziua de astazi? Nici
cuvintele apostolului Pavel, pe care le-a rostit la multumirea pentru piine si vin, nu ni s-au transmis, desigur, din aceeasi cauza. Dumnezeu ar
vrea ca, in dependenta de Duhul Sfint, sa fim indrumati spre gindurile la care ar dori sa ne conduca El, dupa caz, si ca sa folosim pentru
aceasta cuvintele care | se potrivesc Lui si sint expresia Adunarii.

Cu siguranta ca stringerea pentru fringerea piinii nu este pentru cereri, cu o singura exceptie: ,Vino, Doamne Isuse!"; caci noi fringem plinea
doar ,pina va veni". Sa ne gindim ca avem in fata noastra o lucrare implinita, care nu are nevoie de completare si a carei valoare infinita
Domnul stie s-o aprecieze pe deplin. 1l avem inaintea inimilor pe Hristos insusi in Persoana Sa binecuvintats, in iubirea Sa de neasemuit, in
suferintele de neconceput ale mortii Sale, si aceasta poate produce numai multumire si adorare. Rugaciuni pentru bolnavii nostri, pentru cei
slabi, cereri pentru lumea pierduta, implorari pentru propria noastra crestere si altele ca acestea nu-si au locul acolo. Pentru acestea ne
putem ruga oricind acasa sau in stringerile pentru rugaciune, ii putem marturisi oricind slabiciunea noastra; dar fringerea plinii trebuie s3 fie
caracterizata prin multumire.

Domnul era cu putin thaintea mortii Sale pe cruce. Dar, oricit ar fi de mari suferintele Sale - si cine in afara de El insusi stia ce ascund acestea
pentru El - Domnul Isus vede inaintea Sa hotarirea lui Dumnezeu, lucrarea implinita, care este temelia ducerii la indeplinire a hotaririi. El trece
in revista amploarea rezultatelor mortii Sale si inima Sa se revarsa in multumire. Noi ne aflam dupa lucrarea de ispasire Tmplinita de Hristos si
sintem obiectele acesteia, iar ceea ce ni se potriveste este multumirea.

Mai am pe inima o observatie de natura practica, de actualitate. La fringerea piinii trebuie s& multumim separat pentru pfine si vin. Asa a
facut Domnul si asa ar trebui sa facem si noi. Din toate cele trei evanghelii sinoptice aflam ca Domnul a luat pline, cd a multumit, a frint-o si
dupa aceea le-a dat piine frinta. La fel ,apoi" si cu paharul. L-a luat, ,a multumit lui Dumnezeu, li I-a dat" (Matei 26.27). Nimic nu poate scuza
sau justifica vointa proprie sau necinstirea in acest punct. Noi trebuie sa urmam pur si simplu pilda Domnului si sa actionam asa cum a facut
El. Ce drept am avea sa ne abatem de la exemplul Lui? De aceasta tine si faptul ca acelasi frate sa rosteasca multumirea pentru piine si
pentru pahar, nu doi frati diferiti. Fara sa vreau imi vin in minte cuvintele din Evrei 8, ,indicatia dumneze-iasca" pe care a primit-o Moise
pentru facerea cortului: ,la seama", spune El, ,sa faci totul dupa modelul care ti-a fost aratat pe munte" (versetul 5). Sa raminem si noi la
acest ,model"!

Sensul simbolurilor

Cuvintele pe care Domnul le-a spus ucenicilor, cind le-a dat piinea si paharul, ne arata sensul acestor simboluri: , Acesta este trupul Meu" -
LAcesta este singele Meu" (Matei 26.28) - ,Acest pahar este legamintul cel nou Tn singele Meu" (Luca 22.20; 1 Corinteni 11.25).

Sint simboluri, chiar foarte modeste, nimic altceva; dar simboluri cu sensuri adinci si de proportii nemasurate.
Piinea pentru care multumim este aceeasi cu cea pe care o fringem si din care mincam. Am amintit deja acest lucru.

Nici o transubstantiere (,transformare efectiva a vinului in substanta singelui lui Hristos prin pastrarea formei piinii si a vinului"), nici o
consubstantiere (,prezenta lui Hristos in sacramentul altarului fara transformarea pfinii si a vinului")! Aceste lucruri le-a inventat omul religios
cu inclinatie spre ritualism.

Domnul Isus a spus simplu: ,Acesta este trupul Meu". Daca eu fi arat prietenului meu o fotografie a sotiei mele si spun: ,Aceasta este sotia
mea", atunci intelege oricine ca nu am in vedere bucata de hirtie. Dar aceasta bucata de hirtie o reprezinta pe sotia mea. Despre aceasta
este vorba. Piinea este o reprezentare simbolica a trupului Sau dat pentru noi si paharul este de asemenea o reprezentare a singelui Sau
varsat pentru noi.

Inca o scurtd observatie asupra expresiei: , Tot astfel le-a dat si paharul, dup& cind". Eu nu cred ca se refera la Pasti.

in primul rind, aceeasi expresie se gaseste si la 1 Corinteni 11.25, si acolo nu este vorba inainte de Pasti; in al doilea rind, acolo, ca si aici,
este folosita forma de infinitiv a verbului ,a minca", astfel incit, tradus literal, inseamna ,dupa mincare". Dupa ce ucenicii au mincat din pfline,
Domnul le-a dat paharul. Dupa aceea probabil ca s-a continuat Pastile. Da, eu sint convins ca asa a fost. Ultimul fragment al expunerii mele
din acest capitol va sublinia aceasta.

Dat pentru voi

Cuvintele Domnului transmise de catre Luca ,pentru voi" poartd un caracter mult mai personal decit cele transmise prin Matei: ,pentru
multi". Nici o indoiald ca ambele sint in deplind armonie, atit intre ele, cit si cu misiunea pe care Dumnezeu a dat-o celor doi barbati.

Ce dragoste si har exprima cuvintele ,dat pentru voi" - ,varsat pentru voi"! Cine le-ar putea intelege vreodata? El a fost gata sa-Si dea viata
ca rascumparare pentru multi; caci El nu a venit ca sa | se slujeasca (Matei 20.28). Nimeni nu era indreptatit sa-I ceara viata; El era expresia
desavirsita a bunatatii si a adeva-rului lui Dumnezeu. Nimeni nu putea sa-l ia viata; pentru aceasta nici Diavolul si nici oamenii condusi de el
nu aveau puterea. Nu. El a lasat-o de la Sine. El a avut autoritatea de a-Si da viata si El a avut autoritatea s-o ia din nou. Si facind aceasta, El
a fost pe deplin ascultator. De aceea L-a iubit Tatal (loan 10.17-18). Mintuitor vrednic de adorare! Prin ascultarea Sa El I-a dat Tatalui Sau un
nou motiv ca sa-L iubeasca. ,De aceea Ma iubeste Tatal", putea sa spuna doar o singura Persoana, putea sa spuna doar El.

A fost expresia cea mai inalté a iubirii Domnului si Mintuitorului nostru, ca S-a dat pe Sine Tnsusi pentru noi. Lui sa-1 aducem in veci multumire
si adorare pentru aceasta! Cit de mult ii placea si apostolului Pavel aceasta expresie: ,pentru mine", ,pentru voi", ,,dat pentru Adunare"! Cum
se manifestd bucuria si iubirea sa, cind vorbeste despre El, ca Fiu al lui Dumnezeu si adauga: ,,care m-a iubit si S-a dat pe Sine insusi pentru
mine" (citeste in Galateni 2.20)! in epistola catre Tit ne aminteste de nidejdea fericitd si de aratarea slavei marelui nostru Dumnezeu si



Mintuitor Isus Hristos, si continud: ,El S-a dat pe Sine insusi pentru noi" (capitolul 2.13). Ah, de am fi mai constienti de aceastad dragoste a
Mintuitorului nostru si I-am fi mai multumitori!

Dar nu numai Domnul Isus insusi Si-a dat trupul, viata, ba chiar pe Sine Insusi, ci si Dumnezeu L-a dat. El nu Si-a crutat propriul Fiu, ci L-a dat
pentru noi toti (Romani 8.32). ,In aceasta consta iubirea, nu in faptul ca noi am iubit pe Dumnezeu, ci ca El ne-a iubit pe noi si a trimis pe Fiul
Sau ca ispasire pentru pacatele noastre" (1 loan 4.10). Domnul a facut de rusine si a infirmat intr-un mod neintrecut si definitiv vechea
minciuna a sarpelui, ca El ar fi atit de bun, dupa cum spune ca este, dar ca ar ascunde omului ce este bun pentru el. Tatal L-a dat pe Fiul!
Cum nu ne va da Impreuna cu El toate lucrurile? ,,Multumiri fie aduse lui Dumnezeu pentru darul Lui nespus de mare!" (2 Corinteni 9.15).

Mostenirea Domnului

Dintre evanghelisti, doar Luca este din nou cel care ne comunicd mostenirea Domnului: ,,Sa faceti lucrul acesta in amintirea Mea!". Si
totodata ne arata clar ca este vorba de o instituire de durata. Din relatarile celorlalti scriitori, Matei si Marcu, nu am putea intelege acest
lucru. Sa citim in acest scop textele corespunzatoare din evangheliile lui Matei si a lui Marcu. Nici scriitorul acestor rinduri nu a observat mult
timp acest lucru.

Ce apel miscator se gaseste in aceste cuvinte ale Domnului! Un apel catre ai Sai, pentru care El Si-a dat viata! El vrea ca sa ne aducem
aminte de dragostea Sa. care a mers la moarte pentru noi. Desigur, noi sintem uniti cu El ca Domn finviat, dar sintem indemnati sa ne
amintim de El ca mort. La Cina avem - dupa voia Sa - un Hristos mort inaintea noastra. Plinea si vinul luate separat de asemenea ne amintesc
de El ca mort. ca si cuvintele pe care le-a rostit. Ne amintim de El ca de Mintuitorul suferind si mort; dar noi stim ca El este prezent in mijlocul
nostru ca Domn viu. El insusi este Cel la care ne gindim in adorare - El insusi si des&virsirea iubirii Sale, care a renuntat la tot pentru noi.
intre-gul Sau popor, de la ziua Cincizecimii pina la répire, este chemat s3-si aminteasca de El in acest mod si s&-1 aduca cinstea care | se
cuvine. Oamenilor le place sa se gindeasca la faptele mari ale altora, pe care le-au savirsit in viata. Testamentul Domnului pentru noi este sa
ne amintim de El ca mort. in tot ce spune Sfinta Scripturd inimilor noastre, nu poate exista nimic mai maret decit suferintele si moartea
Mintuitorului.

Si totusi exista in permanenta inclinatia si pericolul sa fim preocupati mai mult cu noi si cu binecuvintarile noastre decit cu El, Cel care ni le-a
dobindit. Binecuvintarile date noua sint intr-adevar nemasurate si de o bogatie dumnezeiasca. Noi nici nu vrem sa le despartim de El si de
jertfa Sa. Dar este foarte posibil sa ne oprim la multe adevaruri minunate si totusi sa nu fim preocupati cu El. Domnul nu a spus: ,Sa faceti
lucrul acesta spre amintirea binecuvantarilor voastre". De cite ori nu ne oprim asupra faptului ca Domnul ne-a adus de la distanta in
apropierea Sa! Si mai exista binecuvin tari nenumarate care in El sint ale noastre si la care putem sa ne gindim. Dar toate acestea nu sint
ceea ce ne-a spus El aici, cu semnele mortii Sale in miini: ,,.Sa faceti lucrul acesta in amintirea Mea". Oricit de mare este lucrarea Sa si oricit
de atotcuprinzitoare sint rezultatele ei, El insusi este mai mare. El merit8 toatd iubirea noastré. Astfel ne-a I8sat o scumpa mostenire, pentru
ca stia cit de uituci sintem. Domnul Isus a prevazut intr-un mod deplin cd evenimentele cele mai miscatoare care s-au petrecut in lumea
aceasta vor avea o influenta atit de mica asupra inimii noastre. De aceea ne-a dat Cina Sa.

Fringerea plinii este o instituire permanenta, sigurad, in casa lui Dumnezeu, pina la revenirea Domnului. Ea nu poate fi inlocuita prin nici o
predica si prin nimic altceva. Ea este cel mai important lucru pentru ziua Domnului. A renunta la ea Tnseamna cadere. Acest lucru insa ne va
preocupa mai tirziu. Sa ne punem insa fhainte doua intrebari:

In ce zi si de cite ori s fringa ai Sai plinea?

Scriptura nu ne da informatii speciale despre aceasta. Din Faptele Apostolilor 2 vedem ca primii crestini, la lerusalim, fringeau zilnic piinea,
dar aceasta pare sa fi fost cazul doar la inceput si numai la lerusalim. Mai tirziu, crestinii din Troa au practicat fringerea piinii in prima zi a
saptaminii (Faptele Apostolilor 20.7). Ca acesta era obiceiul crestinilor din acea vreme mai este intarit de o imprejurare speciala, pe care nu
as lasa-o neamintita. Se pare ca Pavel nu a ajuns la timp la sfintii din Troa pentru fringerea pfinii, caci citim ca el a ramas acolo sapte zile.
Aceastd raminere este cu atit mai demn& de remarcat, cu cit el s-a simtit indemnat sa vina la lerusalim. in mod evident, a rdmas atfta timp la
Troa pentru a fringe piinea cu sfintii de acolo in urmatoarea zi a Domnului. Dar dupa ce a vorbit pina s-a crapat de ziua, a plecat de acolo fara
sa mai amine.

Se vede ca nu a fost convocata o stringere speciala pentru fringerea pfinii Tn timpul saptaminii.

De asemenea, apostolul a rinduit pentru stringerea ajutoarelor de catre sfinti, ca ei sa puna deoparte ceva in fiecare intiia zi a saptaminii (1
Corinteni 16.1-2). Unele lucruri indica faptul ca stringerea celor adunate s-a facut in legatura cu fringerea piinii in prima zi a saptaminii.
Despre aceasta voi vorbi mai detaliat in capitolul 10.

In ce priveste expresia ,,de cite ori?" nu cred ca Scriptura face limitari. Daca am avea prospetimea si puterea duhovniceasca pentru aceasta,
eu nu stiu de ce nu am putea fringe plinea mai des decit o data pe saptamina. Apostolul Pavel spune simplu: , Ori de cite ori mincati din
plinea aceasta ..." (1 Corinteni 11.26). Cu toate acestea este bine, intelept si indicat sa nu trecem peste adevarata noastra stare de astazi,
inselindu-ne singuri, ci sa raminem la practica si la ordinea pe care o aveau primii crestini sub privirea atenta a apostolilor. Un lucru insa mi
se pare sigur: daca fringem piinea numai o data pe saptamina, si aceasta este ordinea normala, atunci neaparat sa o facem in prima zi a
saptaminii, in ziua Domnului.

A participa numai o data pe luna sau chiar o data pe an la fringerea piinii nu este nicidecum dupa voia lui Dumnezeu.

Explicatii care suna plauzibil, referitoare la faptul ca este mai bine a fringe piinea o data pe luna sau o data pe an sint bineinteles destule. De
multe ori doar obiceiul sau lipsa de invatatura explica faptul ca aceasta dorintda a Domnului se indeplineste atit de rar. De multe ori, ma tem,
cauzele sint mult mai adinci: lipsa dragostei pentru Domnul sau chiar neascultare evidenta.

Faptul ca aceasta instituire sfinta s-ar ,uza" prin utilizare prea deasa si si-ar pierde valoarea deosebita, il infirma nu doar Cuvintul lui
Dumnezeu, ci si experien-ta autorului si impreuna cu el a nenumarati frati: cu cit au participat mai des la Cina Domnului, cu atit mai adinca a



devenit intelegerea asupra acesteia, cu atit mai intima a devenit dragostea lor fata de Acela care le-a lasat-o mostenire.
A fost prezent luda Iscarioteanul la instituirea Cinei Domnului?

intrebarea pusa asa de des si discutatd cu aprindere, daca luda Iscarioteanul, cel care a vindut pe Domnul, a fost prezent la instituirea Cinei
Domnului, pare sa gaseasca un raspuns afirmativ in cuvintele de incheiere ale Domnului, pe care Luca le face cunoscut (Evanghelia dupa
Luca 22.21-22): ,Dar iata, mina vinzatorului Meu este cu Mine la masa aceasta. Negresit, Fiul Omului Se duce dupa cum este rinduit; dar vai
de omul acela prin care este vindut EI!"

Eu spun: ,pare". Insd pentru a aduce raspunsul la intrebarea nostrd mai aproape de lumina Scripturii, doresc s& gindim mai intii asupra
modului si felului in care Dumnezeu a ales scriitorii celor patru evanghelii si in care ei au scris relatarile lor. Din cei patru ,evanghelisti", doi
au fost Tnsotitori ai Domnului. urmindu-L Tn drumul Sau pe pamint: Matei si loan, pe cind Marcu si Luca nu au fost. Dintre cei patru scriitori, doi
au avut misiunea sa relateze lucrurile in ordinea lor cronologica (Marcu si loan), ceilalti doi insa nu trebuia sa le relateze in mod cronologic
(Matei si Luca). Din aceasta rezulta clar: din cei doi barbati, care nu au scris intotdeauna in mod absolut cronologic, unul dintre ei a fost de
fiecare data un insotitor de drum al Domnului si celalalt nu. Nu este minunat cum a aranjat Dumne-zeu lucrurile? Nu putem sa avem deplina
incredere in marturia Sa?

Daca ne intoarcem la relatarea lui Luca, el nu prezinta lucrurile in mod cronologic. Desigur, el a scris asa cum a spus la Tnceputul evangheliei
sale, ,in ordine" (capitolul 1.3), insa aceasta inseamna aici nu temporal, ci o succesiune logica. intotdeauna Luca aduce lucrurile intr-o ordine
morald. Aceasta este cheia pentru intelegerea evangheliei sale. Sectiunea pe care am privit-o este un frumos exemplu pentru aceasta. Mai
intli Duhul Sfint ne prezinta doua instituiri dumnezeiesti: masa pascala si Cina (versetele 14-20) si apoi El arata, in opozitie morala cu
aceasta, caile si comportarea oamenilor (versetele 21-34): rautatea lui luda, cearta ucenicilor, cine sa fie cel mai mare dintre ei si vestirea
mai dinainte a caderii lui Petru.

Daca vrem sa avem claritate cu privire la derularea in timp a evenimentelor, trebuie sa cercetam ambele relatari cronologice, a lui Marcu si a
lui loan si sa le comparam una cu cealalta. loan nici nu aminteste de instituirea Mesei Domnului, insa el da o claritate deplina cu privire la
aceasta si anume ca in timpul mesei pascale, luda a fost dat pe fata de catre Domnul, ca Satan a intrat apoi in el si ca el ,a iesit afara indata.
Era noapte" (capitolul 13.21-30). Marcu nu lasa sa apara nici o indoiala cu privire la faptul ca descoperirea lui luda a avut loc naintea
instituirii Mesei Domnului (capitolul 14.17-21). Noi ar trebui deci sa ne imaginam iesirea ,imediata" a lui luda in noapte dupa versetul 21 si
inaintea versetului 22 din Marcu 14. Nu, luda Iscarioteanul, tradatorul, nu a participat la instituirea Mesei Domnului, nu a mincat din piine si
nu a baut din vinul pe care Domnul I-a dat alor Sai, pentru ca Domnul I-a descoperit mai inainte.

Cintarea de lauda
Cu exact aceleasi cuvinte, Matei si Marcu amintesc o imprejurare deosebita, care merge la inima:
»,Dupa ce au cintat o cintare de lauda, au iesit spre Muntele Maslinilor" (Matei 26.30; Marcu 14.26).

in timpul Domnului, iudeii obisnuiau ca la sadrbatoarea mesei de Pasti s& cinte Psalmii 113 si 114, si anume dup& ,,primul pahar". ins& dupa ,.al
treilea pahar", pe care ei il numeau , paharul binecuvintarilor", cintau Psalmii 115 pina la 118, ultimul fiind asa numitul , Psalm-Hallel" (,Psalm
de lauda"). Daca Domnul Isus a urmat aceasta ordine, si multe vorbesc despre aceasta, cit de miscator este atunci sa observam ce cuvinte
erau cele pe care ei le-au cintat acolo, fnainte ca sa paraseasca sala de sus, sa iasa in noapte, si sa intimpine pe cei ce aveau sa-L prinda:
,Ma infasurasera legaturile mortii si ma atinsesera sudorile Locuintei Mortilor; eram prada necazului si durerii. Dar am chemat Numele
Domnului: »Doamne, Te rog mintuieste-mi sufletul!«" (Psalmul 116.3-4).

»Binecuvintat sa fie cel ce vine in Numele Domnului! Va binecuvintam din casa Domnului. Domnul este Dumnezeu si ne-a luminat.
Legati cu funii vita pentru jertfa si aduceti-o pind la coarnele altarului. Tu esti Dumnezeul meu si eu Te voi lduda; Dumnezeule, Te voi
preamari. Multumiti Domnu-lui, caci este bun, caci in veac tine indurarea Lui!" (Psalmul 118.26-29).

Un cintec de lauda! Acolo nu era nici un loc pentru grijile pamintesti. Domnul vede lucrarea de rascumparare ca si infaptuita si le da aceasta
masa de aducere aminte, ca astfel incit ei sa fie adusi in plinatatea binecuvintarilor crestine si ei sa se poata gindi inapoi la El cu ginduri pline
de iubire. Domnul cinta lauda, ucenicii cinta lauda - nu este aceasta o scena deosebita, un tablou deosebit a ceea ce Domnul Isus face astazi:
LIti voi cinta laudele in mijlocul adunérii" (Evrei 2.12)?

in loc ca ei sa se intristeze ca 1l vor pierde, ucenicii cintd lauda. Tot asa trebuie s& facem si noi. Desigur, in stringerile noastre laolaltd pentru
a lduda pe Dumnezeul si Tatal nostru, pe Domnul si Mintuitorul nostru Isus Hristos, noi nu folosim cintarile de lauda ale Vechiului Testament,
cu care israelitii preamareau pe Domnul, Dumnezeul lui Israel. ,Psalmii" amintiti in Efeseni 5.19, in Coloseni 3.16 si in 1 Corinteni 14.26 nu
sint psalmii Vechiului Testament, ci cintarile de lauda crestinesti, caci este imposibil ca acesti psalmi sa fie expresia potrivita a pozitiei si
adorarii crestine. insa potrivit aceluiasi principiu, si noi astazi, la fringerea pfinii, facem ca si ucenicii atunci: cu Domnul Isus in mijloc cintdm
cintari de lauda la care El Insusi da tonul (Evrei 2.12). De-ar fi inimile noastre totdeauna insufletite de aceasta!

La sfirsitul acestui capitol rezumam iardsi aceasta intreita constatare:

- Tn evanghelii gasim cum a fost instituita fringerea pfinii;

- in Faptele Apostolilor, cum s-a infaptuit fringerea piinii;

- in epistole, cum a fost interpretata fringerea piinii.

Cu ajutorul lui Dumnezeu ultimul aspect il vom cerceta in urmatoarele doua capitole.

2. Masa Domnului



Cele doua parti ale fringerii pflinii

Cind ne stringem in prima zi a saptaminii ca sa fringem piinea (Faptele Apostolilor 20.7), prin aceasta noi, potrivit vointei Domnului,
exprimam doua adevaruri: pe de o parte ne amintim - si aceasta este partea inteleasa mai repede - de Domnul in suferintele si moartea Sa,
noi vestim moartea Sa (citeste in 1 Corinteni 11.26); pe de alta parte, exprimam adevarul pretios ca toti credinciosii de pe pamint sint una si
alcatu-iesc un Trup, ca rezultat al acestei morti a Lui (vezi 1 Corinteni 10.17). Prima parte este in legatura strinsa cu ,,Cina Domnului" (citeste
in 1 Corinteni 11.20), cea de a doua, cu ,Masa Domnului" (1 Corinteni 10.21).

ins& mai este ceva de observat. Cu cele doua parti ale fringerii plinii sint legate nu numai privilegiile aratate, ci si responsabilitati serioase, pe
care trebuie sa nu le trecem cu vederea. Cind noi mincam din Cina Domnului, Lui nu-I poate fi indiferent duhul si felul in care o facem. Si daca
este privilegiul nostru sa stam la Masa Domnului, trebuie neaparat sa ne punem intrebarea cu privire la partasia noastra si la legaturile
noastre.

».Masa Domnului" si ,,Cina Domnului" nu sint doua aspecte diferite, ci unul si acelasi lucru, insa privit din doua directii distincte. Este important
sa avem mereu in vedere acest adevar. De aceea formularea ,,noi serbam Cina Domnului la Masa Domnului" nu este cea mai potrivita.

Ne reintoarcem la Masa Domnului, asa cum apostolul Pavel o prezinta in 1 Corinteni 10. Este remarcabil cum apostolul ajunge sa vorbeasca
despre acest adevar. Condus si controlat de Duhul lui Dumnezeu, el nu intentioneaza nicidecum sa faca mai intii un studiu teologic cu privire
la Masa Domnului si apoi cu privire la Cina Domnului. EI vede mai mult o comportare gresita a corintenilor si, ca sa o corecteze, prezinta
invataturi serioase si de baza cu privire la Masa si la Cina Domnului - invataturi care sint de o deosebita insemnatate si pentru noi. Probabil ca
astazi nu sintem in pericolul de a avea o comportare gresita ca si credinciosii din Corint din acele zile, dar principiile pe care le da Duhul Sfint
in legatura cu Masa si cu Cina Domnului, pentru corectarea corintenilor, ramin aceleasi si sint valabile pentru descoperirea si corectarea
oricarei comportari gresite din partea noastra si din timpul nostru. De aceea, copii iubiti ai lui Dumnezeu, sa ne lasam calauziti de dreptarul
lui Dumnezeu! Sa fim siguri ca El vrea sa ne conduca la binecuvintari mai multe si mai adinci!

Comportarea gresita din necunoasterea noilor relatii

Credinciosii din Corint s-au intors de curind de la slujirea idolilor si au venit la credinta in Dumnezeul adevarat si viu. Alaturi de aceasta, ei au
cunoscut n intregime desertdciunea si nimicnicia idolilor si, cu toate acestea, au infaptuit o mare greseald. inainte de a ne preocupa cu
comportarea gresita a corintenilor, vrem sa ne ocupam cu motivul acestei comportari gresite.

Comportarea falsa a corintenilor izvora, asa cum rezulta din context, din necunoasterea noilor relatii in care ei au ajuns prin harul lui
Dumnezeu. Ei nu au inteles caracterul acestor relatii noi, iar aceasta nu este ceva unic. Deseori nu trece nici o perioada scurta de timp intre
convertire (intoarcerea de la ceea ce e recunoscut ca fals si rau), si intelegerea pozitiei in care a fost adus si responsabilitatile legate de
aceasta. Da, se pare ca unii copii iubiti ai lui Dumnezeu n-au ajuns inca sa inteleaga deloc pozitia daruita lor in Hristos Isus. Aceasta nu este
numai regretabil, ci si foarte periculos, pentru ca o asemenea ,stare intermediara"”, asa cum am numit-o odata, este izvorul unor esecuri si
comportari gresite in umblarea practica. De asemenea nu poti fi fericit cu adevarat atita timp cit nu cunosti inca relatiile cu Dumnezeu.

Cunoasterea pozitiei si a relatiilor oferite de Dumnezeu copaiiilor Sai este temelia si izvorul pentru implinirea responsabilitatilor legate de
aceasta pozitie. Spus mai simplu, cine nu cunoaste pozitia daruita de Dum-nezeu, nu poate nici sa se comporte potrivit lui Dumnezeu. Asa
este si in domeniul natural. Cum se poate, de exemplu, sa atentionezi un copil ca sa pazeasca poruncile tatalui, cind acest copil nu-l cunoaste
pe tatal sdu, pentru ca, poate la nasterea copilului acesta era la razboi? Cind insa intr-o zi tatal vine acasa si mama spune copilului: ,lata,
acesta este taticul tau, despre care ti-am povestit asa de multe", atunci copilul va asculta cu placere de tatal sau, caci acum il cunoaste.

Aceasta trebuie sa fie clar pentru noi, cu atit mai mult cu cit invatatura lui Dumnezeu si cunoasterea gindurilor Sale sint deosebit de
importante pentru toti. Niciodata sa nu privim aceasta ca ceva de rangul doi sau chiar o pierdere de timp, motivind ca umblarea ar fi mai
importanta! Cele mai multe confuzii triste si cai razlete, chiar intre adevaratii copii ai lui Dumnezeu, provin de la faptul cd nu s-a inteles
duhovniceste in ce pozitie a ajuns un crestin. Si cum poate sa-si ocupe locul la Masa Domnului intr-un mod corect, daca el nu cunoaste relatia
sa ca madular in Trupul lui Hristos si nu realizeaza aceasta? Aratarea greselilor particulare nu este suficienta, ci este absolut necesara
cunoasterea relatiilor pretioase in care a fost adus crestinul. Acesta este si gindul pe care il expune aceasta carte si aceasta este si ceea ce
face apostolul in cazul corintenilor. Prin acest procedeu, demn de urmat, el ii face sa judece propriul lor caz: ,Judecati voi singuri ce spun".

intrebuintarea falsa a libertatii

Corintenii stiau ca un ,idol este totuna cu nimic si ca nu este decit un singur Dumnezeu" (1 Corinteni 8.4). Deci in privinta aceasta, ei aveau
dreptate. ins& ei gindeau ca aceastd cunoastere le didea posibilitatea s& manince in libertate din jertfele idolilor. Daca un idol nu este nimic,
de ce atunci nu puteau sa manince din carnea animalelor care erau jertfite idolilor? Nu era o carne obisnuita ca si a altora? Da, ei mergeau
chiar un pas hotaritor mai departe si stateau la masa in templele idolilor, ca acolo sa manince jertfele lor. Nu aveau ei libertatea sa faca
aceasta, deoarece stiau despre falsitatea intregii slujbe idolesti?

Dar apostolul arata ca aceasta problema nu era nicidecum simpla. Corintenii posedau, pe baza cunostintei lor. libertatea crestina, dar o
fntrebuintau in mod gresit. In primul rind apostolul le aratd clar c& grija pentru fratii lor mai slabi, care nu erau suficient de maturi in
cunoastere, ar trebui sa-i retina de la comportarea lor: ,Luati seama insa ca nu cumva aceasta libertate a voastra sa fie o piatra de poticnire
pentru cei slabi. Caci daca te vede cineva pe tine, care ai cunostinta, ca stai la masa intr-un templu de idoli, constiinta lui, daca este slaba,
nu-l va Tmpinge sa manince din cele jertfite idolilor? Si astfel, el, care este slab, va pieri din cauza acestei cunostinte a ta, el, fratele pentru
care a murit Hristos" (capitolul 8.9-11).

Nu este aratat aici un principiu care este de o mare importanta si pentru noi astazi? Nu gindim si noi, din cind in cind, ca avem libertatea sa
facem aceasta sau aceea, sa mergem aici sau acolo? Dar ne-am gindit ca acest drept al nostru ar putea fi o pricina de poticnire pentru cel
slab, c& utilizarea libertatii ar putea sa ,ucidd" pe fratele mai slab? Hristos iubeste pe cei slabi, El a murit pentru ei. {i iubim si noi? Umblarea
noastra este determinata de dragoste pentru cei slabii Este o chibzuinta la care ar trebui sa ne gindim mai mult. Unele greutati si probleme ar



dispare atunci ca si ceata Tnaintea soarelui.
Paharul binecuvintarilor inaintea pfinii
ins& apostolul Pavel merge un pas mai fnainte in 1 Corinteni 10.14-22 si le prezintd consecintele grele ale slujirii idolilor demoni:

,De aceea, iubitii mei, fugiti de idolatrie. Va vorbesc ca unor oameni cu judecata; judecati voi singuri ce spun. Paharul binecuvintarii, pe
care-l binecuvintam, nu este el o partasie a singelui lui Hristos? Piinea pe care o fringem, nu este ea o partasie a trupului lui Hristos?
Pentru ca noi, care sintem multi, sintem o singura piine, un singur trup, caci toti luam parte la acea singura piine. Uitati-va la Israelul
dupa trup: cei care maninca jertfele, nu sint ei in partasie cu altarul? Deci ce zic eu? Ca un lucru jertfit idolilor este ceva? Sau ca un idol
este ceva? Dimpotriva, ce jertfesc paginii, jertfesc demonilor, si nu lui Dumnezeu. Si eu nu vreau ca voi sa fiti in partasie cu demonii. Nu
puteti sa beti paharul Domnului si paharul demonilor; nu puteti sa luati parte la Masa Domnului si la masa demonilor. Sau vrem sa
provocam pe Domnul la gelozie? Sintem noi mai tari decit EIl ? "

Apostolul atentioneaza pe credinciosii din Corint cu privire la slujba idoleasca, in care ei s-au lasat cufun-dati din nou, ca urmare a utilizarii
false a cunoasterii lor. Chiar daca astazi nu avem de-a face cu slujba idoleasca in intelesul ei textual, invataturile si principiile Duhului Sfint
din 1 Corinteni 10 sint de o deosebita importanta pentru noi si pentru relatiile noastre religioase din launtru si din afara. Nu sint si astazi multi
adevarati copii ai lui Dumnezeu care, ca expresie a libertatii crestine, alearga fncoace si incolo (vorbesc acum mai putin de locurile lumesti,
cit mai mult de cele religioase) si dupa aceea isi reiau locul la Masa Domnului?

Si corintenii gindeau odinioara asa. Insa apostolul corecteazd gindirea lor si ajunge chiar s& vorbeascd despre ,Masa Domnului" ca de un
principiu, cu care va incepe. Deviind de la succesiunea istorica, el incepe cu partea care are intelesul cel mai adinc si serios cu privire la
Hristos - paharul: ,,Paharul binecuvintarii, pe care-l binecuvintam, nu este el o partasie a singelui lui Hristos ?" De ce totusi apostolul schimba
ordinea naturald si istorica si prezinta paharul inaintea pfinii, iar singele lui Hristos Thaintea trupului lui Hristos?

Aceia carora el le scria fusesera odata inchinatori la idoli si erau intinati cu tot felul de practici stricate, cu care idolii incurajau pe adoratorii
lor. De toate acestea ei erau acum salvati si eliberati, prin singele pretios al lui Hristos. Cind ei isi aminteau de aceasta, atunci cind beau din
pahar, cind ei se gindeau la acest pret mare care a fost platit pentru salvarea lor, cum puteau sa se reintoarca iarasi la lucrurile de care au
fost eliberati?

Ca s3 accentueze aceste ginduri, apostolul aminteste aici, asa gindesc eu, mai intii paharul. in afard de aceasta, mai invatam din inversarea
prezentarii paharului si a piinii, ca aici nu este vorba de corectarea practicilor false de la fringerea piinii, asa cum se face in capitolul 11, ci de
problema partasiei, credinciosiilor, o partasie a carei temelie este singele lui Hristos.

A bea din pahar era deci nu numai un aspect de forma, ci expresia cea mai puternica a partasiei lor intime sau a unirii lor cu singele lui
Hristos, adica cu moartea Sa, pe care El a suferit-o pentru ei. Cind ei au baut in acelasi timp si ,paharul demonilor", prin aceasta nu coborau
ei paharul Domnului pe o treapta de jos, rusinoasa, a unei practici pagine? Aceasta nu trebuia sa fie! ,Nu puteti sa beti paharul Domnului si
paharul demonilor" (versetul 21). Ce le putea da paharul demonilor? Numai si numai rau! Paharul Domnului insa era un pahar al
binecuvintarilor si vorbea intr-o masura coplesitoare despre binecuvintarile cistigate prin singele Salvatorului. Domnul si demonii erau in
opozitie totala. Intre ei nu putea fi nici o partasie.

Apostolul aminteste Corintenilor si de faptul ca ei, prin practica exterioara a fringerii piinii, exprimau partasia launtrica cu Trupul lui Hristos;
cei multi alcatuiau un Trup (versetul 17) si prin aceasta ei se distingeau ca Adunare a lui Dumnezeu, atit dintre iudei cit si dintre natiuni
(versetul 32). Cum puteau ei atunci sa se faca una cu paginii, In slujbele lor idolesti, mincind din acestea? Nu era aceasta dispretuirea
celeilalte? Era imposibil ca ei sa participe la Masa Domnului, unde El are conducerea si in acelasi timp, la masa demonilor, unde acestia
hotarau ceea ce se facea.

in spatele idolilor sint demonii

Din argumentele apostolului - daca as putea sa spun asa - se desprind doua principii deosebit de importante pentru noi, pe care nu putem sa
le apreciem indeajuns, a cdror considerare a condus la urmari deosebit de rusinoase in crestintate. latd primul principiu: inapoia lucrurilor
vazute se ascund lucruri nevazute: convingeri - principii - sisteme - puteri.

Sa raminem putin la acestea si apoi ne vom intoarce la exemplele instructive ale corintenilor. Apostolul Pavel stia tot asa de bine ca si ei ca
nimicnicia idolilor inseamna totodata un lucru mort: ,Deci ce zic eu? Ca un lucru jertfit idolilor este ceva? Sau ca un idol este ceva?" (versetul
19). ins& el nu lasd pe fratii sai in neclaritate cu privire la cei care erau de fapt inapoia idolilor, demonii, dusmanii lui Dumnezeu si ai
oamenilor: ,,Dimpotriva, ce jertfesc paginii, jertfesc demonilor, si nu lui Dumnezeu. Si eu nu vreau ca voi sa fiti in partasie cu demonii"
(versetul 20).

Acest principiu 1l gasim deja confirmat in Vechiul Testament, unde se spune: , Au adus jertfe demonilor care nu sint dumnezei, unor dumnezei
pe care nu-i cunosteau" (Deuteronom 32.17). Adorarea, care se cu-vine numai lui Dumnezeu, au luat-o demonii pentru ei. Fara indoiala,
corintenii credinciosi nu au intentionat sa aduca adorare lui Satan si duhurilor rele, cazute si cu atit mai putin crede un necredincios ca
slujeste lui Satan; si totusi, el nu face altceva!

De aceea este important sa recunoastem ca in spatele lucrurilor vazute stau puterile si sistemele nevazute, pe care acestea le poarta si le
sprijinesc. Aceasta recunoastere este neaparat necesara chiar in domeniul lumesc, daca vrem sa nu cadem jertfa unor dezamagiri serioase.
De exemplu, privite din afara, neascultarile civile, demonstratiile pentru pace, miscarile greviste si altele asemenea lor ar putea sa aiba o
oarecare aparenta de dreptate, in realitate insa, Thapoia acestora nu sta nimic altceva decit duhul razvratirii impotriva autoritatii date de
Dumnezeu. Si apoi, educatia antiautoritara! Cine recunoaste pe urzitorul care sta inapoia acestora, pe Satan? Si atentatele si actele de
violenta, care zguduie astazi lumea, sint ele fapte ale nebunilor? Cu anumite exceptii, inapoia lor stau sistemele filozofice, care au drept scop
distrugerea ordinii pe care Dumnezeu a dat-o spre binele omului pe pamint. Amintesc toate acestea numai pentru a arata ca fnapoia



lucrurilor exterioare stau puteri invizibile.

in domeniul crestin, religios, aceasta nu este altfel. Sigur, astizi pe noi nu ne mai inconjoara mese ale demonilor, ci invataturi despre demoni
(1 Timotei 4.1). Dar orice crestin adevarat ar trebui sa fie [amurit in aceasta privinta: inapoia oricarei inchinari si invataturi false se ascund
Satan si ingerii lui, care au interes sa discrediteze pe Domnul Isus si sa raneasca pe om in trup si suflet. Diavolul stie mult mai bine decit noi,
crestinii, cit de importanta este invatatura crestina, buna. De aceea, el nu se lasa sa nu o nimiceasca si s-o inlocuiasca prin propria sa
invatatura, cea a demonilor. Foarte multe invataturi din crestinism, care in exterior au o aparenta frumoasa, nu sint de la Dumnezeu, nici de
la Hristos. Cine se afla atunci inapoia acestora?

Participare exterioara inseamna partasie

Strins legat cu primul principiu este cel de-al doilea: Participare exterioara Tnseamna pentru Dumnezeu: partasie launtrica, a te uni, a-ti da
consimtamintul.

Acest adevar a fost observat tot asa de putin ca si imprejurarea in care fnapoia jertfelor idolesti se gaseau demonii. Cind ei intrau in templu si
mincau acolo jertfele idolesti, veneau in contact cu demonii si, chiar mai mult, ei aveau partasie cu demonii, fie ca stiau sau nu, fie ca voiau
sau nu aceasta; si apostolul trebuia sa intimpine cu hotarire acest lucru: ,Si eu nu vreau ca voi sa fiti in partasie cu demonii" (versetul 20).
Prin participarea exterioara, se exprima inaintea lui Dumnezeu partasia cu sistemele care stapineau acolo, partasa cu ,altarul".

Participarea la Masa Domnului exprima partasie, asa cum vom vedea indata. Pentru aceasta, apostolul se refera la exemplul israelitilor si al
paginilor. ,Uitati-va la Israelul dupa trup: cei care maninca jertfele, nu sint ei in partasie cu altarul?" (versetul 18). Israelitii, cind mincau de pe
altar, exprimau partasia lor cu sistemul israelit al inchinarii inaintea Domnului. Paginii, cind mincau jertfele de pe altarele pagine, exprimau
partasia lor cu sistemul pagin al inchinarii, si anume inchinarea adusa demonilor.

in opozitie cu acestea, crestinul, prin participarea sa exterioara la piine, la Masa Domnului exprima partisia sa cu Domnul, cu moartea Sa si
cu madularele Trupului lui Hristos. Si acesta este de fapt locul central, adevarata inchinare crestina. De multe ori poate exista situatia cind
credinciosii nu se string ca madulare ale Trupului lui Hristos in jurul acestei Mese; atunci in acel loc nu este o exprimare a Adunarii lui
Dumnezeu. ins& cu privire la aceste aspecte si la consecintele care rezulta din ele, doresc s& vorbesc pe scurt.

in primul rind, din acest context este de remarcat c& Duhul Sfint foloseste doud expresii diferite pentru ,a fi partasi" si ,a fi in partasie".
Prima, metecho = ,a fi partasi", inseamna totdeauna ceva ce este in afara mea si la care eu am parte patrunzind din afara. Asa sintem noi
toti, ,partasi" la o piine, sau ,luam parte" dintr-o piine (versetul 17), tot asa cum paginii erau ,partasi" la masa demonilor (versetul 21).

Al doilea cuvint este koinoneo si tThseamna participare colectiva, partasie intima. in afard de ,partasia in singelui lui Hristos" si ,partasia
trupului lui Hristos" din versetul 16, acest cuvint important se mai intilneste, de exemplu, in 1 loan 1.3: ,Si partasia noastra este chiar cu
Tatal si cu Fiul Sau, Isus Hristos".

Un exemplu pentru cele doua cuvinte intilnite este un verset in Evrei 2.14: ,Astfel, deoarece copiii sint partasi singelui si carnii, tot asa si El a
luat parte la ele ...". In textul original, pentru ,partasi" este folosit koinoneo = a avea partasie, iar pentru ,.a lua parte" este folosit metecho =
a lua parte in exterior. Noi, oamenii, daca pot spune asa, avem , partasie" cu carnea si singele, noi nu am fost niciodata altceva decit carne si
singe, aceasta este fiinta noastra. Despre Domnul Isus se spune insa ca El ,a luat parte" la aceste elemente. El a devenit om cu adevarat, a
fost, fara indoiala, in totul asemenea fratilor Sai (Evrei 2.17), insa El a patruns din afara in aceasta stare. Cu cita gri-ja se exprima Duhul Sfint
cind este vorba de Persoana Fiului lui Dumnezeu si de venirea Sa ca Om!

Cu aceste cunostinte, putem acum sa intelegem mai bine cad participarea noastra exterioara la lucrurile Sale exprima identificare cu ele,
partasie cu ele. Daca aceasta este sau nu intentia noastra, Dumnezeu asa vede si ar trebui pur si simplu sa ne insusim punctul Sau de
vedere, altfel nu vom vedea lucrurile asa cum le vede El, iar aceasta este totdeauna foarte grav. Participarea noastra exterioara, la Masa
Domnului sau la o alta masa, care probabil se bazeaza pe principiul despartirii sau al independentei sau chiar pe invatatura rea, Dumnezeu o
vede ca identificare, ca partasie cu sistemul sau principiul care stapineste acolo, fie bun, fie rau. Este deosebit de serios ca prin participarea
noastra exterioara la un lucru putem sa ajungem in partasie cu ceva rau, pe care noi insine nu-l practicam! Ne-am gindit vreodata la aceasta?
intimplarile urméatoare pot s& ilustreze acestea.

imi amintesc cum tatdl meu imi povestea despre un frate in Domnul, cu mult timp inainte de izbucnirea celui de-al doilea razboi mondial.
Atunci era un partid politic interzis, care luase de curind fiinta si lucra in ascuns. Fratele amintit mai dorea, din motive si astazi neintelese
pentru mine, sa participe la unele din adunarile acelui partid interzis, care aveau loc noaptea, mai curind din curiozitate decit din convingere.
Fratii din adunarea locala l-au atentionat foarte serios si in mod repetat ca acesta nu este locul sau, el nu are ce cauta acolo si ca nu trebuie
sa se amestece in lucrurile lor. ins& el nu s-a abtinut si intr-o noapte a mers acolo. Tocmai in noaptea aceea a avut loc o razie si fratele nostru
impreuna cu restul participantilor a fost dus sub escorta. El s-a aparat cu inversunare, spunind ca nu apartine acestora, ci a vrut numai sa
vada ... Insa toate acestea nu i-au folosit la nimic, el a fost luat ca unul dintre ai lor: in ochii autoritatilor el s-a facut una cu ceilalti.

De ne-ar pazi Domnul, sa nu aducem principii rele in legatura cu El si cu Masa Sa! ,Nu puteti sa luati parte la Masa Domnului si la masa
demonilor." Este in zadar sa te scuzi ca inima nu participa la ceea ce se petrece in exterior. Gindurile lui Dumnezeu sint altele si noi ar trebui
sa tnvatam sa vedem lucrurile in felul lui Dumnezeu.

Batrinul apostol loan, in a doua sa scrisoare, ii aminteste alesei doamne ca daca cineva nu aduce invatatura lui Hristos, acesta sa nu fie primit
in casa si nici salutat. ,,Caci cine il saluta", continua el, ,ia parte la lucrarile lui rele" (versetul 11). Nu este remarcabil ca si aici, pentru ,ia
parte", se foloseste cuvintul koinoneo? Numai un salut formal (forma de salut intrebuintat aici este aceeasi ca si aceea, de exemplu, din
Faptele Apostolilor 23.26), intr-un loc nedrept, poate conduce la partasie cu lucrurile rele.

Cit de serioasa este si acea voce pe care loan o aude din cer cu privire la ,Babilon": ,lesiti din mijlocul ei poporul Meu, ca sa nu fiti partasi la
pacatele ei" (Apocalipsa 18.4)! Si aici cuvintul ,partasi" este traducerea cuvintului grecesc koinoneo intarita prin particula ,la". Aceasta ne



arata din nou ca participarea exterioara la ceva rau inseamna partasie cu raul. De aceea, Dumnezeu cere sa se curateasca de ceea ce este
impotriva Lui. Daca noi vrem ca inaintea lui Dumnezeu, sa nu fim in partasie cu raul, trebuie sa ne despartim de acesta, sa raminem
deoparte. Aceasta apare aspru si fara dragoste, insa dragostea adevarata fata de Domnul nostru credincios, care ne-a legat asa de intim de
El si unii de altii, si adevarata intelepciune, in aceste timpuri rele, ne va conduce sa evadam chiar din aparenta partdsie cu raul sau chiar
numai din lucrurile dubioase.

Ceea ce am vazut aici se afla, Tn orice caz, in totala opozitie cu multele osteneli din crestinism, care doresc sa uneasca unul de altul ceea ce
este asa de diferit, intocmai ca focul si apa, binele si raul. Eu, de exemplu, nu pot merge intr-o biserica evanghelica care se tine pe baza unor
reuniuni potrivnice lui Dumnezeu, pe principiul ecumenismului. De ce nu pot sa merg acolo? Pentru ca niciodata nu vom putea sa indepartam
ce este fals, sa schimbam ce este rau, prin amestecarea cu acestia (Hagai 2.12-13). Eu nu ma pot uni in lucrarea Evangheliei cu aceia care
inlocuiesc acest principiu, pentru ca ei nu urmeaza in adevar intentiile lui Dumnezeu. Intentia lui Dumnezeu nu este numai salvarea din
pacate, ci si ca poporul Sau sa fie o marturie despre Hristos si un Trup, care este Adunarea Sa.

Domnul sa ne ajute ca, privind dincolo de aspectele exterioare, sa recunoastem ce sisteme si puteri se ascund napoia formelor si inapoia
faptelor; si El sa ne ajute sa raminem despartiti de ceea ce nu-si gaseste izvorul in El, ca astfel sa nu fim ,partasi pacatelor lor"!

Noi cei multi sintem un Trup

Cind apostolul, in 1 Corinteni 10.16, vorbeste despre , partasia trupului lui Hristos" si adauga in versetul 17: ,Pentru ca noi, care sintem multi,
sintem o singura piine, un singur Trup, caci toti luam parte la acea singura piine", este clar ca el nu intelege acelasi lucru prin ,trup" in
ambele versete. Nu este lipsit de importanta sa facem aceasta diferentiere.

,Trupul lui Hristos" in versetul 16 inseamna trupul sau corpul Domnului Isus, asa cum in acelasi verset este vorba de singele Sau. Plinea, pe
care noi o fringem, este deci simbolul partdsiei noastre cu trupul Domnului pe care El I-a dat pentru noi, asa cum paharul, din care noi bem,
este simbolul partasiei cu singele Sau, pe care El I-a varsat pentru noi.

Sa observam si schimbarea expresiei din ,Hristos" in ,Domnul". Cind apostolul vorbeste de responsabilita-tea noastra, foloseste expresia
,Domnul": El este Domnul Mesei Sale, toate drepturile {i apartin; ,,sau vrem sa provocam pe Domnul la gelozie?" (citeste Tn versetul 22). Si in
capitolul 11.20-34, este numit nu mai putin de sapte ori ,Domnul". Cind Thsa apostolul vorbeste despre partasie, nu mai spune ,,Domnul", ci
JHristos" - singele lui Hristos, Trupul lui Hristos. Desigur, dacd Hristos n-ar fi Domnul, nu ar fi nici ,Masa" si nici crestinismul. insa ,Domnul"
nu este numele in care noi, crestinii, avem partasie cu El.

Daca deci fiecare credincios in parte are partdsie cu trupul lui Hristos in felul acesta, toti sint legati unul cu altul si alcatuiesc impreuna un
Trup, in Hristos. Despre aceasta vorbeste versetul 17: ,,Pentru ca noi. care sintem multi, sintem o singura piine, un singur Trup, caci toti luam
parte la acea singura piine". Cind apostolul, prin faptul ca se include si pe el, vorbeste despre ,noi cei multi" si despre ,noi toti", prin aceasta
el nu intelege adunarea locala din Corint, ci totalitatea credinciosilor care trdiesc pe pamint; ,caci printr-un singur Duh, noi toti am fost
botezati intr-un singur Trup", gasim in 1 Corinteni 12.13. El se exprima intr-un mod asemanator in Romani 12, versetul 5: ,,... tot asa si noi,
fiind multi, sintem un singur Trup, in Hristos, si fiecare in parte madulare unii altora". Cind insa el se refera la expresia locala a Trupului lui
Hristos, atunci lasa deoparte numarul si articolul dinaintea ,trupului" si spune ,voi", ca in 1 Corinteni 12.27: ,Voi sinteti Trupul lui Hristos".
Corintenii nu erau Trupul lui Hristos, ci numai expresia sau imaginea acestuia in Corint. Acest adevar |-am privit deja.

Privilegii si responsabilitati

Asa cum am vazut, la fringerea piinii noi marturisim - oricit de putin am fi constienti ca sintem parte a unui Trup si sintem strins legati cu toti
ceilalti credinciosi adevarati. Nu inseamna ca prin aceasta s-ar alcatui Trupul, dar este recunoscuta existenta sa si unitatea sa este facuta
cunoscut Th mod practic; caci existda numai o Masa a Domnului, oricit de multe ar fi locurile Tn care copiii lui Dumnezeu se string pentru
Numele Domnului Isus. Apostolul in Efes si sfintii din Corint erau madulare ale unui Trup. Ei recunosteau aceasta fnvatatura si practica si o
faceau cunoscut saptamina dupa saptamina, cind fringeau piinea, pentru a-si aduce aminte de Domnul Isus. Cit de pretios, ca in decaderea
care a patruns si cu toata stricarea marturiei crestine cu privire la gindurile lui Dumnezeu, nu s-a schimbat nimic, iar noi astazi putem sa ne
stringem pe acelasi principiu, al unui Trup! Desigur, noi nu sintem Adunarea, insa de fiecare data cind fringem piinea, marturisim ca sintem
un Trup cu toate celelalte madulare - noi cei multi. Altceva, un alt organism, Sfinta Scriptura nu recu-noaste. Ce deosebit de binecuvintat si

mingiietor este sa te stii legat cu ,toti sfintii" Tn unitatea Trupului lui Hristos, oriunde te-ai gasi, sa stii ca dragostea Sa este daruitd pentru toti
credinciosii si ca El 1i hraneste si 1i ingrijeste!

De acest Trup - si aceasta este o responsabilitate - nu ne putem dezice; nu ne putem desparti, prin anumite explicatii de independenta, de
responsabilitatile care sint legate de acesta. Orice intemeiere pe o denumire este judecata prin acest adevar, caci nu este decit un Trup, si
cind noi fringem piinea Tmpreuna, marturisim aceasta. De aceea, sa nu ne dam nici un nume care sa ne deosebeasca de ceilalti copii ai lui
Dumnezeu. Scriptura ne arata o multime de nume pentru ai Sai - ,sfinti", ,,ucenici", ,crestini", ,copii ai lui Dumnezeu", ,madulare ale Trupului
Sau", ,frati". Aceste denumiri cuprind pe toti credinciosii si la aceasta trebuie sa raminem.

Dar exista si o alta parte. Daca noi toti sintem un Trup, atunci nu putem fi independenti cu privire la comportarea si invatatura acelora cu
care, in fiecare prima zi a saptaminii, marturisim ca sintem una. Este pur si simplu de neinteles ca noi, ca unii care avem partasie cu singele
si trupul Sau, fara grija si lipsiti de preocupare, ne putem face una cu comportarea si invatatura care detesta pe Domnul!

Cind este inteles adevarul despre un Trup, se va recunoaste clar ca porunca Domnului nu este numai o despartire personala de orice fel de
rau (2Timotei 2.19; 1 Corinteni 11.28), ci si o grija comuna cu privire la pastrarea curatiei Mesei Domnului, care include - daca este nevoie - si
disciplinarea (1 Corinteni 5.2, 13), ,pedeapsa data de cei multi" (2 Corinteni 2.6). Desigur, are loc, asa cum am vazut, ,legarea" si
,dezlegarea", potrivit cu Matei 18.18, facuta de adunare, ca organism local, care totusi - asa invatam din alte locuri din Sfinta Scriptura - se
face pentru si in unitatea Trupului.



Scriptura ne arata in multe locuri din Vechiul si din Noul Testament o responsabilitate comuna, adica responsabilitatea colectivitatii de a
pastra sfintenia care se cuvine casei lui Dumnezeu. Responsabilitatea fiecaruia, pentru starea intregului, merge mina in mina. Daca acum
citez un loc din cartea Numeri, doresc sa remarcam ca formele de necuratie amintite, de care trebuia sa se pazeasca atunci israelitii aflati
sub lege, sint pentru noi, astazi, imagini despre lucruri deosebit de importante, care sint diverse forme de pacat. Deosebit de clar este
aceasta in exemplul leprosului. in Vechiul Testament el este totdeauna o imagine a pacatului care lucreaza in ai Sai. ,Si Domnul a vorbit lui
Moise, spunind: »Porunceste fiilor lui Israel sa izgoneasca din tabara pe orice lepros si pe oricine are o scurgere sau este intinat prin atingerea
de un mort. Fie barbati, fie femei, sa-i scoateti afara din tabara; sa-i scoateti afara ca sa nu intineze tabara in mijlocul careia Eu locuiesc.« Si
fiii lui Israel au facut asa si i-au scos afara din tabara; asa cum Domnul ii poruncise lui Moise. asa au facut fiii lui Israel" (Numeri 5.1-4).

intregul popor Israel era responsabil de starea poporului, de sfintenia taberei. Nu era numai treaba preotilor si a levitilor, ci fiecare din popor
era raspunzator nu numai pentru sine, ci pentru starea intregului popor. Si citim astfel ca Domnul a poruncit ca fiilor lui Israel sa dea afara pe
orice lepros etc. si fiii lui Israel asa au facut. Pe ce era intemeiata aceasta responsabilitate colectiva pentru pastrarea curatiei taberei lui
Israel? Raspunsul este fericit: pentru ca Domnul locuia acolo! - ,,in mijlocul careia locuiesc". Responsabilitatea noastra cu privire la intreg isi
gaseste temelia in aceasta responsabilitate pretioasa, pentru faptul cd Dumnezeu locuieste acolo, iar unde locuieste El. trebuie sa
domneasca sfintenia. Cit de simplu este aceasta! Si totusi, ceea ce tratdm acum nu este inteles de multi copii ai lui Dumnezeu sau este
desconsiderat.

Daca cineva in Israel auzea cum un altul blestema Numele Domnului, atunci el nu putea spune simplu, asa cum multi in crestinism o fac
astazi: ,Aceasta nu ma priveste! Sint eu pazitorul fratelui meu? El singur trebuie sa dea socoteald inaintea lui Dumnezeu pentru ceea ce
face". Sa ascultdam ce porunceste Dumnezeu lui Moise: ,Scoate din tabara pe cel ce a hulit; si toti cei ce I-au auzit sa-si puna miinile pe capul
lui si toata adunarea sa-l ucida cu pietre" (Levitic 24.14).

Daca n mijlocul lui Israel avea loc o fapta, cel care era martor la aceasta nu putea s& fuga de responsabilitatea sa, ci noi citim: ,intfi mina
martorilor sa se ridice asupra lui ca sa omoare si apoi mina intregului popor. Sa scoti astfel raul din mijlocul tau" (Deuteronom 17.7).

Ca noi astazi, In timpul harului, nu trebuie sa omorim pe nimeni este clar; dar principiul a ramas acelasi: fiecare in parte este responsabil de
starea intregului, raul trebuie dat afara din mijlocul credinciosilor, prin ei insisi, pentru ca Dumnezeu locuieste acolo. Daca tu vezi fratele sau
sora pacatuind, in invatatura sau in comportare, esti raspunzator sa salvezi pe fratele sau sora ta, cu care marturisesti in fiecare duminica ca
esti una si sa pastrezi intreaga grupare intr-o stare potrivitd Domnului. Nu trebuie sa-ti fie indiferent cum umblu eu.

Pe de alta parte intreaga adunare din Corint era responsabila de a da afara raul din mijlocul ei (citeste in 1 Corinteni 5.2, 7). Si locurile
urmatoare arata acelasi principiu:

,Va rugam de asemenea, fratilor, sa& mustrati pe cei care traiesc in neorinduiald" (citeste in 1 Tesaloniceni 5.14).

,Si daca cineva n-asculta ce spunem noi in aceasta epistold, pe acela sa vi-l insemnati si sa n-aveti nici un fel de legaturi cu el, ca sa-i
fie rusine " (citeste in 2 Tesaloniceni 3.14).

Nu spune ca tu esti prea slab ca sa umbli dupa aceste principii. Daca ai dragoste, atunci vei avea si curaj: ,Cel drept indrazneste ca un leu
tinar" (citeste in Proverbe 28.1).

Admiterea la Masa Domnului

Cine are loc la Masa Domnului? in principiu, orice credincios, dacd nu este sub disciplind, dacd umblarea si legaturile sale sint curate si daca
nu mentine invataturi rele. Cit de importanta este curatia in legaturile noastre, am vazut deja amanuntit mai fnainte. La sfirsitul capitolului
doresc sa revin inca o data la acest aspect.

Fringerea piinii a fost rinduita pentru copiii lui Dumnezeu. Numai lor le-a fost dat sa ia parte la Masa Domnului, asa cum rezulta foarte clar din
expresia ,noi cei multi sintem un Trup". Caci a minca din piine si a bea din pahar nu da viata, ci este numai pentru aceia care au viata
vesnica. Insd a minca ,carnea Fiului lui Dumnezeu" si a bea ,,singele S&u" conduce la viatd vesnica (loan 6.53-54). Multi au adus acest loc din
Evanghelia dupa loan in legatura cu fringerea plinii, Tnsa loan nu vorbeste nicidecum despre aceasta, ci despre faptul ca cineva care se face,
prin credinta, una cu Hristosul cel mort, cu moartea Fiului lui Dumnezeu, are viata vesnica.

Si nici botezul cu apa nu da intrare la acest privilegiu, cu toate ca nimeni care nu a fost botezat nu tre-buie sa ia parte la aceasta. Daca nici
macar nu s-a facut o marturisire exterioara ca este crestin, cum poate sa ia parte la cercul intim al partasiei? Dar este un dezastru ca in cea
mai mare parte a crestinismului, a fi botezat este privit ca o indreptatire directda de a participa la fringerea plinii si cele doua lucruri sint
legate direct unul de altul. Botezul - spre deosebire de admiterea la Masa Domnului, pe care Adunarea o permite sau nu - nu este nicidecum o
problema a Adunarii. Botezul are a face numai cu aspectul exterior al marturisirii crestine. Masa Domnului insa este un aspect al partasiei
crestine adevarate. Botezul conduce in imparatie; la Masa Domnului se da expresie unitatii Trupului lui Hristos.

Se pare ca la inceputul marturiei crestine pe pamint, credinciosii nu erau cercetati cu privire la autenticitatea vietii si a umblarii lor. Pentru un
timp, cind totul era inca proaspat, cind Domnul intervenea zilnic pentru Adunare (Faptele Apostolilor 2.47) si veghea sa nu patrunda nimic rau
in rindul credinciosilor (Faptele Apostolilor 5.13). aceasta nici nu era necesara. Ei ,,au primit Cuvintul" si aceasta era de ajuns.

ins& aceastd stare a prospetimii nu a durat mult timp si a fost necesar s& fie cercetati cei care doreau si fie admisi la partasie si sa se
convinga daca constiinta lor si starea lor duhovniceasca corespundea gindurilor lui Dumnezeu. Curind Simon, vrajitorul, a incercat sa se
amestece printre credinciosi, dar apostolul Petru I-a dat pe fata la scurt timp: ,banii tai s& mearga cu tine la pieire. pentru ca tu ai gindit ca
darurile lui Dumnezeu se obtin prin bani! Tu nu ai nici parte si nici sort in toata treaba aceasta, caci inima ta nu este dreapta naintea lui
Dumnezeu" (Faptele Apostolilor 8.20-21). Aici era cineva care a fost deja botezat (versetul 13), dar a carui inima nu era dreapta inaintea lui
Dumnezeu. Pe lingd aceasta, se poate vedea ca acest caz confirma ceea ce am spus deja: faptul ca cineva care este botezat nu este
nicidecum indreptatit prin aceasta sa participe la Masa Domnului.



Acelasi lucru il vedem la Saul din Tars. In drumul s&du spre Damasc, prin aparitia Domnului cel slavit, el a fost aruncat la pamint si a fost
condus la credinta in Acela pe care el L-a prigonit pina atunci in ai Sai. Un ucenic simplu, Anania, |-a botezat (citeste in Faptele Apostolilor
9.18). Cind Tnsa, dupa trei ani, el a venit la lerusalim si acolo a vrut sa se alature fratilor, ei s-au temut de el, caci nu credeau ca el este un
ucenic. Era nevoie de marturia altuia, de a lui Barnaba, ca astfel el sa fie admis in rindul fratilor de la lerusalim. Dupa aceea citim cuvintele:
,Si el se ducea si venea impreuna cu ei si vorbea cu indraznealad in Numele Domnului" (capitolul 9.26-28).

Aici avem de invatat un principiu foarte important: nimeni nu poate fi primit in partasie pe baza propriei sale responsabilitati, pe baza propriei
sale marturii. Se poate ca cineva sa aiba o parere exceptionald despre sine insusi si sa aiba o parere josnica despre obligatiile altora, daca el
crede ca pe baza marturiei bune, pe care el o are despre sine, poate sa fie admis in cercul intim al partasiei. in orice caz, s& nu acceptdm nici
o plingere nerabdatoare, intrucit el trebuie sa astepte putin si ca trebuie sa se lase judecat de altii. Aceasta trebuie sa o inteleaga toti cei
care doresc sa fie primiti. Si cind Apolo, un elocvent rob al lui Dumnezeu, ,care era puternic in Scripturi”, a dorit sa calatoreasca din Efes spre
Antiohia, unde era necunoscut, el insusi avea nevoie de o scrisoare de recomandare, si astfel ,fratii au scris ucenicilor sa-I primeasca"
(capitolul 18.27). La acest mod de comportare trebuie sa nu renuntam nici noi! Toate acestea sa le intelegem bine, caci numai pe baza
marturiei altcuiva cu privire la autenticitatea crestinismului propriu, poate un credincios sa fie recomandat si primit.

Pe de alta parte, Adunarea are datoria sfinta sa cerceteze cu dragoste si grija pe oricine are dorinta sa fie admis la privilegiile casei lui
Dumnezeu. Asa cum odinioara, pe vremea lui Neemia. pazitorii vegheau portile lerusalimului (Neemia 7.1-3), ca vrajmasul sa nu intre prin
ele, tot asa si astazi trebuie pazita intrarea si iesirea Adunarii. Este o greseala sa socotesti ca ,portile" Adunarii stau deschise pentru oricine.
Copiii lui Dumnezeu trebuie sa fie nechibzuiti si indiferenti fata de slava Domnului, daca gindesc astfel. Noi trebuie sa avem grija ca nimeni sa
nu intre inauntru, care nu are locul lui acolo, si ca nimeni sa nu stea afara, daca Domnul vrea sa-l aibe inauntru.

Daca Domnul, in scrisoarea catre Efes, trebuie sa dojeneasca. El recunoaste totusi clar: ,,ai pus la incercare pe cei care zic ca sint apostoli si
nu sint si i-ai gasit mincinosi" (Apocalipsa 2.2). Acolo se mai gasea inca ordinea doritd de Dumnezeu! Ei au cercetat marturia altora si nu au
primit pe nimeni numai pe baza propriei lor marturii. Unii isi revendicau chiar dreptul de a fi apostoli, nsa credinciosii de acolo i-au pus la
incercare si i-au gasit mincinosi. Ei cercetau pe toti cei care veneau la ei ca ,crestini". Ei se comportau dupa cuvintele apostolului loan:
,Preaiubitilor, sa nu dati crezare oricarui duh. ci sa cercetati duhurile daca sint de la Dumnezeu" (1 loan 4.1). Si noi astazi nu avem o alta
unitate de masura, nici un alt mijloc de ajutor.

Crestinii, se spune deseori, nu au nici un drept de a se ridica mai presus de altii sa-i judece, pentru ca Hristos a spus: sa nu judecati, ca sa nu
fiti judecati (citeste in Matei 7.1). insa cine gindeste asa, greseste, intr-adevér, trebuie mai intfi s& scoti ,birna" din ochii proprii - si apoi? S&
lasi ,paiul" in ochiul fratelui? Nu! Ci ,atunci vei vedea clar sa scoti paiul din ochiul fratelui tau". Putin mai tirziu, Domnul Isus adauga un
principiu important: , Asa ca dupa roadele lor ii veti recunoaste. Nu oricine-Mi zice: »Doamne, Doamne!« va intra in imparatia cerurilor, ci cel
care face voia Tatdlui Meu care este in ceruri" (versetele 20 si 21). Nu este misiunea noastra sa judecam motivele launtrice. Cu privire la
acestea ne atentioneazd Domnul in versetul 1. Numai Dumnezeu poate privi in inima. Insa este datoria noastra clara, de a verifica marturia
crestind. Aceasta insa trebuie sa o facem pe baza ,roadelor", adica pe baza a ceea ce semenul nostru arata in viata sa exterioara despre sine
si in ceea ce vine de pe buzele sale. ,Rob rau, te voi judeca dupa cuvintele tale!" (Luca 19.22), este si pentru comportarea noastra o dovada.
»Caci din cuvintele tale vei fi indreptatit si din cuvintele tale vei fi condamnat" (Matei 12.37).

Chiar daca ,cararea Bisericii este Tngusta", asa cum a exprimat odata un scriitor binecuvintat, pe de alta parte, crestinul trebuie sa fie
atentionat cu privire la duhul de secta. Ceea ce trebuie verificat este daca marturia lui Hristos este autentica si daca umblarea si invatatura
sint in concordanta cu acest ,nume bun". Daca este prezenta viata dumnezeiasca si daca cineva nu este Tn legatura cu raul moral sau
doctrinar, daca constiinta este ,sincera inaintea lui Dumnezeu", cine are atunci dreptul sa retina aceasta persoana de la Masa Domnului?

Cit de batrin trebuie sa fii ca sa ai voie sa participi la Masa Domnului? Scriptura nu ne da nici o informatie exacta in aceasta privinta, dar nu
gasim niciunde in Scripturd ca la aceasta iau parte copiii. insd la 16-17 ani, nimeni nu mai este copil. Daca este prezentd o anumita
maturitate duhovniceasca si un suflet se bucura de o pace reala cu Dumnezeu (Romani 5.1), cine dintre noi ar putea spune ca persoana este
prea tinara? Si intelegerea a ceea ce se cuvine facut este in intregime de dorit. Citeodatd se cuvine o oarecare privire in comportarea
duhovniceasca a aceluia care doreste s& fie primit. ins& numai marimea intelegerii nu trebuie sa fie in nici un caz conditia acceptarii. insa
apostolul vorbeste despre Masa Domnului ,ca unor oameni cu judecatd", care pot sa judece ce spune el (citeste in 1 Corinteni 10.15) si in
mod sigur acestia nu erau copii.

De aceea, legatura strinsa dintre botez si admiterea la Masa Domnului este foarte grava. Caci copiii credinciosi pot fi botezati, fara retinere, la
0 anumita virsta, insa participarea lor la fringerea piinii la aceasta virsta nu este biblica. Participarea la Masa Domnului nu depinde numai de
faptul ca cineva este sau nu nascut din nou. Aceasta se afirma deseori, insa nu este adeva-rat. Sint ingradiri si una dintre acestea este cind
cineva este inca prea tinar.

Nici un moment nu trebuie sa dam loc gindului ca ar fi masa ,,noastra", ca si cum noi am putea gasi, potrivit judecatii si parerii noastre, cine
trebuie sa participe la aceasta si cine nu trebuie. De exemplu, cine ne-ar da noua dreptul sa lasam pe un credincios, care s-a anuntat ca vrea
sa participe la Masa Domnului, ca mai intii sa astepte un an sau doi, ca sa vedem daca se cuvine sa participe? Confirmarea este in totalitate o
conditie obligatorie cind este vorba de ,slujb&" (1 Timotei 3.1-13). ins& cu privire la primirea la Masa Domnului, in nici un caz nu trebuie s& ne
lasam condusi de gindul punerii la proba. A facut Domnul Isus asa cu noi, atunci cind am venit la EI? Ne-a lasat sa asteptam un timp? Desigur,
sint necesare atentia, precautia si claritatea pentru a evita o comportare grabita, insa acel frumos verset din Romani 15 descrie asa de
gingas duhul in care trebuie sa ne manifestam in aceasta problema:

L+Asadar, primiti-va unii pe altii, cum v-a primit si pe voi Hristos, spre slava lui Dumnezeu " (versetul 7).
De ce Domnul nu a vorbit El nsusi despre Masa Sa?

Cu privire la importanta acestui adevar, la unii s-ar pune intrebarea, de ce Domnul Isus nu a vorbit la instituirea Cinei despre partea Mesei
Sale. Raspunsul pare sa fie: ,Mai am multe sa va spun, dar voi nu le puteti purta acum. Cind insa va veni Duhul adevarului. El va va conduce
n tot adevarul" (loan 16.12-13). inainte de infaptuirea lucrarii de impé&care, inainte ca Domnul Isus s& fi plecat la cer ca Cel inviat si de acolo



sa trimita jos fagaduinta Tatalui, pe Duhul Sfint, nu putea sa fie nici o invatatura despre Adunare ca Trup al lui Hristos.

Da. a fost placerea lui Dumnezeu ca abia dupa citiva ani de la alcatuirea Trupului lui Hristos (prin botezul cu Duhul Sfint in acea zi de Rusalii
din Faptele Apostolilor 2) sa daruiasca invatatura cu privire la Hristos si Adunarea Sa. printr-un ,vas ales", un barbat care in acele zile nici nu
era macar convertit: Pavel, ca slujitor al Adunarii, trebuia sa intregeascd Cuvintul lui Dumnezeu (Coloseni 1.25). ,intregire" nu inseamna ca
Pavel a scris ca fiind ultimul, ci faptul ca el a adaugat canonului Noului Testament acea parte care i-a fost descoperita lui si numai lui - taina
despre Hristos si Adunare. De aceea, Dumnezeu a dat numai prin el invatatura cu privire la Masa si Cina Domnului. Nici unul din ceilalti
apostoli si profeti ai Noului Testament nu a fost chemat la aceasta.

Noi ar trebui deci sa ne ferim de gindurile gresite care pretind ca, daca nu a fost data inca invatatura cu privire la un lucru, acel lucru nu ar
exista inca. in timpul care este descris in primele doudsprezece capitole din Faptele Apostolilor, nu era nici o invatatura cu privire la Adunare,
la Biserica; ea insasi exista si Duhul Sfint lucra in ea si prin ea si o inmultea prin mingiierile Sale. Fringerea piinii se facea chiar de la inceput,
deja n capitolul 2 al Faptelor Apostolilor, insa fnvatatura cu privire la aceasta a venit citiva ani mai tirziu. Asa era potrivit gindurilor Domnului.

Fara clericalism

Deseori s-a intrebat ce inseamna cuvintele ,paharul binecuvintarilor, pe care il binecuvintdm" si ,piinea pe care o fringem"? 1an ce masura
binecuvintam noi paharul? Si in expresia a doua, apostolul se refera cumva la faptul ca noi prin mincarea din pline, fringem ceva?

Sa fncepem cu ultima: nu se intelege fringerea piinii atunci cind mincam, ci, fringerea piinii, in principiu, pe care o face un frate. Totusi noi o
facem. Dupa parerea mea, acest noi este foarte placut. Ne aratd totusi intr-un mod simplu ca cei adunati sint o unitate, o familie, iar
diferentierile de clasa nu au nici un rol. Binecuvintarea (rostirea multumirii) si fringerea piinii sint actiuni comune, desi numai unul este
purtdtorul de cuvint al celorlalti. Clericalismul nu are nici un loc in Adunarea lui Dumnezeu, la Masa Domnului. Ea li apartine Lui si El este
prezent acolo unde doi sau trei sint adunati pentru Numele Sau. Noi toti sintem invitati, sintem frati. Si cine indrazneste sa prezideze, cind El
insusi este prezent acolo? Oh! S& fim oaspetii Sai in prezenta Sa si sa il adordm pe Tat&l in duh si adevar - acesta este un privilegiu enorm si
cu el dorim sa ne preocupam acum.

Adorarea in duh si adevar

Am amintit deja ca Masa Domnului este punctul central al adorarii crestine. Oamenii vorbesc despre ,serviciul divin" si inteleg prin aceasta
predica. Dar serviciul divin nu este nici tinerea sau ascultarea unei predici, nici indreptarea spre Dumnezeu a rugaciunilor si cererilor.
Adorarea nsa este adevarata slujba dumnezeiasca si cea mai Thalta expresie a ei se gaseste la fringerea piinii. Aceasta va deveni mai clar
cind la sfirsitul acestui capitol, vom privi modelele Vechiului Testament sub denumirea Masa Domnului in Vechiul Testament.

Cind Dumnezeu ne prezintd Cuvintul Sau cel sfint, prin robii S&i, atunci El ne slujeste, nu noi li slujim, iar cind ii aducem adorare, noi ii slujim
si aceasta este adevarata slujire dumnezeiasca. Sa facem deosebirea clara intre slujirea Cuvintului si adorare: slujire este a aduce pe Hristos
fnaintea oamenilor, adorare este a aduce pe Hristos Tnaintea lui Dumnezeu. Slujirea Cuvintului se indreaptd de la Dumnezeu spre oameni,
adorarea este indreptatd totdeauna de la oameni spre Dumnezeu.

Adorarea crestina, caracterul ei, este mai mult decit poate sugera cuvintul grecesc pentru ,adorare": ,omagiere", ,veneratie prin caderea la
picioare." in multe locuri ale Vechiului si chiar ale Noului Testament, intelesul despre ,adorare" nu este mai mult decit acest sens. De
exemplu, cind au venit magii din Orient si au vazut ,pe Copilas si pe Maria, mama Lui", ,au cazut cu fata la pamint si s-au inchinat fnhaintea
Lui" (Matei 2.11). insa aceasta nu este nici pe departe ceea ce noi intelegem prin adorarea crestind. Adorarea crestind nu este numai
,veneratie prin caderea la picioare", ci revarsarea inimii umplute de multumire a celor rascumparati, care sint coplesiti de ceea ce Dumnezeu
este n Sine insusi si de ceea ce El a descoperit despre Sine, in Fiul S3u. Adorarea crestind inseamné sa te inchini in duh si adevar.

Gasim aceasta in cuvintele Domnului, pe care El le-a rostit catre femeia din Samaria: ,»Femeie, i-a zis Isus, »crede-Ma ca vine ceasul cind
nu va veti inchina Tatalui nici pe muntele acesta, nici in lerusalim. Voi va inchinati la ce nu cunoasteti; noi ne inchinam la ce cunoastem, caci
mintuirea vine de la iudei. Dar vine ceasul, si acum a si venit, cind inchinatorii adevarati vor adora pe Tatal in duh si in adevar; caci si Tatal
cautd astfel de adoratori. Dumnezeu este Duh; si cine il adora pe El, trebuie s&-L adore in duh si in adevar«" (loan 4.21-24).

Spre deosebire de samariteni, iudeii stiau cui se inchinau, pentru ca ei se inchinau la ceea ce cunosteau - Dumnezeul Cel viu, in masura in
care El era cunoscut in Israel. insd nu erau ,inchintori adevarati": cei mai multi dintre ei erau necredinciosi si nu aveau relatii de viatd cu
Dumnezeu. Corespunzator cu aceasta era si inchinarea lor in exterior, o manifestare rituala. Ins& a venit ora inchinarii adevarate, in care
adoratorii adevarati, si anume copiii lui Dumnezeu, adevaratii credinciosi, vor adora pe Tatal in duh si adevar. Astfel de adoratori cauta Tatal -
o realitate nespus de fericitd! Numai copiii pot adora pe Tatdl! Aceasta este ceea ce dragostea Tatdlui cautd si astdzi. Insd, pentru ca
Dumnezeu este Duh, aceasta adorare trebuie sa aiba loc in duh si in adevar.

A adora in duh inseamna mai mult decit a avea Duhul lui Dumnezeu si a fi calauzit de El, oricit ar fi de mare acest privilegiu in sine. Desigur,
nu poti sa aduci adorare in duh si adevar, daca nu ai Duhul Sfint locuind in tine. Tot asa de sigur este ca Duhul Sfint conduce la adorare si in
adorare. Adorarea Tn duh este in contrast cu inchinarea ceremoniald. rituala, exterioard, ,carnald": ea are loc potrivit naturii lui Dumnezeu si
in puterea acelei partasii pe care o da Duhul lui Dumnezeu.

A adora in adevar inseamna sa te inchini corespunzator descoperirii lui Dumnezeu, pe care El a facut-o cu privire la Sine in Isus Hristos, in
mod deosebit la crucea de pe Golgota. De aceea adorarea adevaratda nu poate fi despartita de jertfa desavirsita a lui Hristos pentru
Dumnezeu si de aceea adorarea este legata intr-un mod deosebit de Masa Domnului, la care noi, ca madulare ale Trupului Sau, vestim
moartea Sa.

Prin aceasta nu trebuie s& se spund ca nu ar fi posibil s& aduci adorare personal si acasd. ins& aceastd adorare nu se poate ridica la inaltimea
atinsa cind Domnul Isus cintd lauda lui Dumnezeu in mijlocul Adunarii. Credinciosul singur nu este in stare sa se inchine lui Dumnezeu in mod
potrivit cu ceea ce El a descoperit despre Sine. Se presupune ca in El este o aptitudine care il asaza la o oarecare indltime cu Dumnezeu. in



plus, binecuvintarile care ne dau bucurie sint comune. De aceea, cea mai inaltd forma a adorarii crestine propriu-zise este adorarea comuna
in Adunare. Aceasta adorare comuna va fi partea noastra fericita si in cer, caci citim: ,,Si batrinii s-au aruncat jos si s-au inchinat" (Apocalipsa
5.14).

Desigur, pot exista adorari comune ale Adunarii si in afara fringerii piinii. Autorul a trait de mai multe ori momente cind, cu prilejul unui studiu
al Cuvintului, intreaga adunare a fost condusa la adorare, cind un frate s-a sculat, a rostit o multumire, cind Persoana Domnului Isus a fost
prezentata privirii noastre; adunarea a ramas in picioare si a urmat multumire dupa multumire. Totusi locul propriu-zis al adorarii este Masa
Domnului, unde El insusi este in mijloc si intoneaz& lauda, iar noi avem in miini jertfa lui Hristos si, condusi de Duhul Sfint, rostim inaintea lui
Dumne-zeu ceea ce simtim despre El.

in felul acesta, la Masa Domnului, Adunarea lui Dumnezeu isi gseste propria reprezentare pe pamint. Cici, pe de o parte acolo se vesteste
intr-un mod exceptional adevarul despre un Trup si, pe de altd parte, adorarea crestina in duh si in adevar isi gaseste expresia ei cea mai
inaltd. S-ar putea ca intr-un anumit loc sa fie credinciosi care doresc sa se stringa impreuna pentru rugaciune sau pentru studiul Cuvintului lui
Dumnezeu. Daca acolo nu are loc inca fringerea plinii pe principiul Trupului, atunci nu are loc nici o prezentare a Adunarii lui Dumnezeu.

Masa Domnului in Vechiul Testament

Pind acum nu am spus nimic despre expresia Masa Domnului. Apostolul Pavel o foloseste ca ceva de la sine inteles, ca si cum ar porni de la
premisa ca oricine o cunoaste. De fapt este o aluzie la Maleahi 1.7 si 1.12, unde este numit altarul arderii de tot, si la profetul Ezechiel 41.22
si 44.16, unde este denumit altarul tamfiierii. Daca apostolul nu face nici o deosebire intre cele doua intrebuintari ale acestor expresii, este
tocmai pentru ca ambele imagini - altarul arderii de tot si altarul tamiierii - exprima invatatura sa si slujesc ca temelie pentru aceasta. Caci ar
trebui mereu sa ne aducem aminte ca ,tot ce a fost scris mai Thainte, a fost scris pentru invatatura noastra" (Romani 15.4).

in orice caz, un lucru rezultd deja din utilizarea expresiei Masa Domnului in Vechiul si in Noul Testament: prin aceasta. Duhul Sfint, in 1
Corinteni 10, nu intelege numai o masa a binecuvintarilor, despre care, de exemplu, vorbeste David in Psalmul 23, cind spune: ,Tu imi
pregatesti o masa in fata vrajmasilor mei" (versetul 5). Se aude citeodata aceasta interpretare, insa eu o consider nepotrivita cu gindurile
Sfintei Scripturi cu privire la Masa Domnului. Dincolo de aceasta se ascunde mai mult incercarea Satanei de a rapi unul dintre cele mai mari
privilegii ale copiilor lui Dumnezeu aici pe pamint: adevarul din crestinism ca ,este un Trup si un Duh ", care este prezentat simbolic intr-un
mod cunoscut de Scriptura.

Pe altarul arderii de tot se aduceau lui Dumnezeu jertfe de animale, care, asa cum am vazut mai fnhainte, vorbeau simbolic despre jertfa lui
Hristos. in aceasta consta valoarea lor. ins in 1 Corinteni 10, unde predomin& gindul part3siei, fara indoiald, apostolul se refer in versetul
18, prin cuvintele ,cei ce maninca jertfele, nu sint ei in partasie cu altarul 1", la o jertfa deosebita, jertfa de multumire si pentru vina din
Levitic 3 si 7. Caracteristic acestor jertfe era ca oricine era curat avea voie sa manince din carnea acestor jertfe (Levitic 7.19).

Ce placut si folositor spre adorare devine totul, cind ne gindim cd aceasta jertfa era mincarea (literal plinea) unei jertfe mistuite de foc
inaintea Domnului (citeste in Levitic 3.11; 21.6)! Cu alte cuvinte, ceea ce era minca-rea Domnului insusi era si desfatarea israelitilor. Poate un
alt tablou sa arate mai clar ce este partasia? Sa te bucuri de aceeasi parte de care Se bucura Dumnezeu! Si nu este aceasta tocmai ceea ce
noi, crestinii, traim la Masa Domnului? Noi avem - simbolic - jertfa lui Hristos in miini si cugetam la El si la minunata Sa jertfa, iar pe deasupra,
stim ca in ochii lui Dumnezeu are o valoare deosebitda. Ce parte fericitd sa ai partasie cu Dumnezeu cu privire la Fiul Sau! Acesta este
caracterul adevaratei adorari crestine. ,Si partasia noastra este cu Tatal si cu Fiul Sau Isus Hristos" (1 loan 1.3).

in legea jertfei de multumire din Levitic 7.19-21 g&sim trei ,conditii" importante, pe care noi le-am tratat deja amanuntit. Prin respectarea lor,
jertfa era placuta lui Dumnezeu.

Versetul 19 arata ca locul putea sa fie murdarit: ,carnea care a fost atinsa de ceva necurat nu trebuie mincata". Cite ,locuri" religioase se
gasesc in crestinism, care sint murdarite prin practici sau invataturi gresite! Cine vrea sa fie credincios Domnului, trebuie sa le paraseasca.
Acesta va fi obiectul ultimului capitol al acestei carti.

Versetul 20 arata clar ca s-ar putea intilni necuratia personala: ,gasindu-se in stare de necuratie". Fiecare credincios in parte este dator ,sa
se curateasca pe sine insusi" (1 loan 3.3) prin judecata de sine si asa sa participe la Masa Domnului, intr-un chip vrednic. Cu aceasta ne vom
ocupa in capitolul urmator.

Versetul 21 atentioneaza cu privire la legaturile necurate: ,cind cineva se va atinge de ceva necurat". Prin contact cu raul se ajunge in
partasie cu raul - un principiu al lui Dumnezeu, care a facut obiectul acestui capitol si pe care, sper, l-am retinut deja in inima. incd o data
atentionarea catre noi toti: sa ne departam de legaturile necurate! Ele pot sa ne faca incapabili sa ne apropiem si sa slujim lui Dumnezeu
intr-un chip placut,in Vechiul Testament, un asemenea suflet trebuia ,.s& fie nimicit din poporul Sdu". Cit de serios ia Dumnezeu aceste
lucruri!

in ceea ce priveste altarul tamiierii. unele locuri din Vechiul Testament aratd ca el simbolizeaza in primul rind gindul adorarii. Tamiierea era
adevarata slujba preoteasca (1 Cronici 6.49; 23.13) si privilegiul semin-tiei lui Levi; ea este descrisa in Deuteronom 33.10, astfel: ,Ei pun
tamiie sub narile Tale si arderede-tot pe altarul Tau". Daca ne aducem aminte ca tamiierea in Exod 30.34-38 este un model impresionant al
mirosului placut care se revarsa din Persoana si din lucrarea lui Hristos, Mintuitorul nostru, atunci nu ne va fi greu sa intelegem vorbirea
figurata a lui Solomon din Proverbe 27.9: ,Untdelemnul si parfumul inveselesc inima" - desigur inima lui Dumnezeu.

Dumnezeu are placere de rodul buzelor care marturisesc Numele Lui (Evrei 13.15). El Se bucurad cind noi venim fnaintea Lui cu ceea ce
vorbeste despre Fiul Sau. Nu este privilegiul nostru deosebit ca, la Masa Domnului, ca o preotie sfinta (1 Petru 2.5), sa aducem ,tamiie" sub
narile Sale? Privindu-L pe Domnul Isus pe cruce, nu intonam noi pe drept si cu inimile umplute de multumire un cintec de adorare
binecuvintat, in urmatoarele versurile?



Ce am putea sa-Ti aducem pentru aceasta?Dumnezeule, ce tamiie primesti Tu?0, lasa-ne sa-Ti cintam despre Isus,Numai El Te poate
bucura!

insd cit de multi copii iubiti ai lui Dumnezeu se g&sesc, din nefericire, legati de anumite interpretari si forme de organizare omeneasc3, in
situatia ca nu au ocupat inca aceasta pozitie dumnezeiasca, nu au trdit inca niciodata o asemenea adorare, o asemenea actiune a Duhului;
care nu au experimentat deloc ce inseamna cind Domnul Isus cinta in mijlocul Adunarii; care nu au gasit niciodata fericirea care consta in a te
uita pe tine si a fi preocupat, in adorare, numai cu Acela care este ,mai frumos decit fiii oamenilor"! Adorarea in duh si adevar - o preocupare
mai sublima, drag prieten, nu ne poate da Dumnezeu nici macar in cer!

»A Lui sa fie slava in Adunare in Hristos Isus, din neam in neam si in veci de veci! Amin."
3. Cina Domnului
Dezbinari

Daca ne ocupam cu cealaltd parte a fringerii piinii, Cina Domnului, importanta acestui subiect rezulta din osteneala apostolului de a corecta
comportarea gresita a credinciosilor din Corint. Apostolul nu intentioneaza sa redacteze un studiu cu privire la fringerea pfinii. Inspirat de
Duhul Sfint, apostolul foloseste comportarea gresita a corintenilor ca prilej sa le arate cit de incompatibila era aceasta cu ceea ce ei exprimau
duminica de duminica la fringerea piinii. Participarea lor la masa demonilor i-a prilejuit sa vorbeasca in 1 Corinteni capitolul 10 despre Masa
Domnului. lar in capitolul 11. duhul de partida care era intre corinteni si neorinduiala cu privire la fringerea plinii, care rezulta din aceasta,
l-au facut sa vorbeasca despre Cina Domnului.

,Va dau aceste invataturi, dar nu va laud, pentru ca va adunati laolalta nu pentru mai bine, ci pentru mai rau. Mai intii, aud ca atunci
cind va stringeti ca adunare, intre voi sint dezbinari; si in parte o cred. Caci trebuie sa fie si partide intre voi, ca sa se arate cei aprobati
printre voi" (1 Corinteni 11.17-19).

Daca apostolul putea sa-i laude cu privire la ceva, atunci el nu pregeta sa faca aceasta. Cit de asemanator era el in aceasta privinta cu
fnvatatorul sau! El a laudat, in versetul 2, pe credinciosii din Corint, pentru ca au tinut cu credinciosie invataturile apostolului inspirate de
Duhul lui Dumnezeu. ins3 cind este vorba de stringerile lor laolaltd ca adunare, si mai ales de stringerile pentru Cina Domnului, el nu putea
sa-i laude, caci nu se stringeau pentru mai bine, ci pentru mai rau. Ce inseamna aceasta, vom vedea indata.

Chiar de la Tnceputul scrisorii sale (capitolul 1.11), el a spus despre certurile care erau intre ei, despre care a luat cunostinta prin ai Cloei.
Acum el vorbeste despre dezbinarile dintre ei, despre care a auzit si pe care le crede in parte, ca sint adevarate. El cunostea starea lor
fireasca si de aceea nu s-a mirat cind a auzit despre aceste stari triste intre ei. Ce trist si umilitor este si cit de des este dezonorat Domnul
Isus cind cei credinciosi se comporta impotriva adevarului privitor la singurul Trup, cind intre copiii lui Dumnezeu se gasesc dezbinari!
Acestea sint rezultatele ale unei stari firesti.

Cuvintul grecesc pentru ,dezbinare" (schisma = rupturd, despartitura) inseamna o neintelegere intre credinciosi, o Impartire in interiorul
Adunarii, dar nu inca o ruptura vizibila. Cit de des ne-am temut noi de neintelegeri intre copiii lui Dumnezeu! La corinteni. unii ziceau ca sint
ai lui Pa vel, altii preferau pe Petru, altii au facut chiar din Hristos capul partidei lor. La noi s-ar putea ca aceste grupari sa se arate in alte
forme, insa totdeauna ele sint periculoase, sint totdeauna condamnabile si conduc, daca nu sint judecate, la un necaz mai mare, pe care
apostolul il descrie cu cuvintul partide.

,Partida" este redarea cuvintului grecesc hairesis, care inseamna ,scoalad", ,parerea scolii", ,parerea invatatorului" si in Galateni 5.20 este
tradus cu ,sectd". Nu inseamna numai o oarecare forma de incapatinare, ci o grupa sau o partida intre credinciosi, care se desparte de
ceilalti ca sa urmeze cu precadere propriile ei ginduri si pareri. ,Sectele" sint consecintele triste ale , dezbinarilor", ele apartin ,faptelor carnii"
din Galateni 5. Tit este atentionat ca dupa intiia si a doua mustrare sa se departeze de oamenii sectari, ,caci stim ca un astfel de om s-a
abatut si pacatuieste" (Tit 3.10-11).

Prin ,secta", nu trebuie sa intelegem finvatatura gresita, asa cum intelegem cuvintul actual ,erezie". Poate fi chiar un gind bun pentru
alcatuirea unei secte, si anume cind se tine cu tarie numai la o parte a adevarului si se trece cu vederea ca este si o alta parte care trebuie sa
fie luata Tn considerare. Accentuarea exagerata a unui anumit adevar, cu ignorarea celorlalte adevaruri ale Cuvintului lui Dumnezeu, cit de
des a condus la Tmpartirea in secte si in cele din urma la ratacire! Cind o colectivitate nu se mai grupeaza in jurul Domnului Isus, ci Tn jurul
unui adevar privilegiat al Cuvintului lui Dumnezeu, oricit de pretios si important ar putea fi acesta, a devenit deja o secta si atunci se vor
pierde nu numai celelalte adevaruri ale Cuvintului lui Dumnezeu, ci si acel adevar, care, cu pretul celorlalte, a ocupat o pozitie privilegiata.
Mai devreme sau mai tirziu se va strecura ratacirea acolo unde s-a inchis usa pentru adevar ca intreg.

O! Sa fim atenti la ,vulpile mici care strica viile", la ,uriasii" fini dintre noi, la gruparile in invatatura, in umblare, in lucrarea Domnului; sa fim
atenti la Tmpartirea in secte! Dumnezeu este cu totul impotriva. Cine conduce pe altul la o secta, ,pacatuieste" si este ,gresit". Aceasta nu
sta nicidecum n opozitie cu remarca pe care apostolul o face: ,Caci trebuie sa fie si partide intre voi, ca prin aceasta sa se arate cei aprobati
printre voi".

De ce trebuie sa fie partide? Vrea Dumnezeu sa apara secte si dezbinari? Nicidecum! Sint cu totul altceva decit ce vrea Dumnezeu. ,Caci Eu
urasc despartirea" (Maleahi 2.16), arata un principiu care este mult mai mult decit aplicarea la despartirea in casatorie.

Ma vad indemnat sa fac aceasta remarca, datoritd iscusintei unor interpretatori de a denatura, care afirma totusi ca textul biblic sprijina
feluritele partide si despartiri, pentru ca ele ar fi de folos credinciosilor si ar face cunoscut diversitatea lui Dumnezeu. Aceasta nu inseamna
nicidecum a trece cu vederea lucurile! Nu, Dumnezeu in principiu nu le vrea, insa in anumite imprejurari ele trebuie sa fie: daca starea
duhovniceasca a credinciosilor este asa de joasa, ca intre ei sint invidie si ceartd, incit apostolul trebuie sa spuna: ,Caci voi sinteti tot carnali"
(capitolul 3.2-3), atunci partidele sint consecinte care duc la constringere, atunci ele sint necesitati morale. Caci Domnul poate folosi atunci
asemenea aspecte umilitoare spre binele credinciosilor si spre slava Sa, prin aceea ca El descopera pe cei aprobati, adica aceia care nu se fac



una cu aceste partide si cu raul care a pricinuit aceste partide.
O cina proprie

Corintenii se adunau impreuna ,spre mai rau", stringerea lor pentru fringerea piinii nu conducea spre cele bune, la glorificarea lui Dumnezeu,
ci la descoperirea dezbinarilor prezente. Prilejul exterior pentru aceasta era faptul ca acolo credinciosii luau Cina Domnului ca o cina obisnuita
sau ca 0 asa numita cina de dragoste (greceste agape = dragoste). Aceasta nu era principial, fals in sine, insusi Domnul Isus a instituit Cina in
timpul unei alte cine, aceea de Pasti. Se pare ca si primii crestini din lerusalim aveau aceeasi practicd. La inceput ei au fost foarte patrunsi de
cunostinta fericita ca apartin unei familii, care constituia familia lui Dumnezeu - ah, daca si noi astazi am fi mai constienti de aceasta! - si
aceasta se vedea si in viata lor sociald, ca ei nu gaseau nici o greutate ca sa ia Cina ca o masa obisnuita. Asa citim: , Toti impreuna erau
nelipsiti de la templu in fiecare zi; si fringind piinea acasa, isi luau hrana cu bucurie si curatie (sau simplitate) de inima" (Faptele Apostolilor
2.46).

Aceasta au avut-o inainte si credinciosii din Corint, cind au legat Cina Domnului cu 0 masa obisnuita, ca astfel sa adinceasca dragostea unul
fatd de altul. ins& cu toate c& pentru aceasta ei se stringeau intr-un loc, s-a raspindit printre ei un abuz cu privire la Cina Domnului, pentru
care apostolul era nevoit acum sa-i mustre: ,,Cind va adunati, deci, in acelasi loc, nu puteti sa mincati Cina Domnului, fiindca atunci cind
mincati, fiecare ia cina adusa de el, inaintea altuia; asa ca unul este flamind, iar altul este beat. Ce? N-aveti case ca sa mincati si sa beti
acolo? Sau dispretuiti Biserica lui Dumnezeu si dati de rusine pe cei care n-au? Ce s& va zic? Sa va laud? in privinta aceasta nu va laud " (1
Corinteni 11.20-22).

Ce usor poate aluneca in rau ceea ce este bun, cind lipseste vegherea! Ceea ce trebuia sa fie o expresie a dragostei dumnezeiesti intre ei, s-a
degradat intr-o manifestare a diferentelor sociale!

Cei bogati dintre ei, care probabil veneau pentru mincare, mincau singuri si faceau sa se rusineze cei ce nu aveau nimic. Desigur, si
obiceiurile aveau un rol in aceasta. Erau ei obisnuiti in s&rb&torile lor idolesti de odinioara sa se imbete? in mod normal, aceasta putea s& fie
asa.

Pe neobservate ei au cazut iarasi in aceste obiceiuri vechi - un aspect care ni se poate intimpla si noua - si la mincarea Cinei erau beti, nu prin
ceea ce beau din paharul acela, ci din vinul mesei obisnuite, care avea loc impreuna cu Cina Domnului. Nu, aceasta nu mai era mincarea
Cinei Domnului! Era o umilire a saracilor dintre ei, o dispretuire a Adunarii lui Dumnezeu.

Ca prima consecinta a acestui fapt, apostolul scrie ca, incepind de acum incolo, Cina Domnului nu mai trebuia luata in legatura cu o alta
masa sau sarbatoare: ,Nu aveti voi case, unde sa mincati si sa beti?" Daca erau flaminzi, trebuia s& manince acasa si acolo sa-si potoleasca
foamea (versetul 34), si nu trebuia sa coboare Cina Domnului pe treapta de jos a sarbatorilor omenesti.

Probabil ca acum unul sau altul dintre cititorii mei constata usurat ca astazi noua nu ni se poate intimpla asa ceva; si este adevarat ca noi nu
mai avem acest pericol, de a amesteca Cina Domnului cu alte mese. Insa nu este pericolul permanent de a face din Cina Domnului , propria
masa", prin aceea ca noi facem din aceasta ceea ce ne place? Nu este frapant ca apostolul asaza Cina Domnului in contrast cu propria masa?
De am fi mai atenti ca este masa Domnului, asa cum ne amintim dintr-un capitol anterior! Nu a dispretuit crestinatatea o parte din drepturile
Domnului si a schimbat Cina Sa prin prescriptii si inflorituri omenesti, ca abia se mai poate recunoaste? S-a ajuns ca omul sa fie domnul Cinei!

Cel putin asa isi revendica el deseori dreptul. Nu, aceasta nu este mincarea Cinei Domnului!

Este mincarea Cinei Domnului, cind se ia spre iertarea pacatelor? Cind iau parte la aceasta oameni pacatosi, nenascuti din nou? Cind se face
din aceasta o liturghie, un sacrament, o sarbatoare muzicald, o intfinire ecumenica si altceva asemanator? Desigur, pot lua parte oameni
evlaviosi, tematori de Dumnezeu, care cauta sa faca aceasta in amintirea Mintuitorului lor, insa aceasta nu este Cina Domnului.

Nu este nici o problema pur personala

Este raspindit in protestantism gindul ca Cina Domnului este o problema pur personala, pentru ca este scris: ,Fiecare sa se cerceteze pe sine
insusi si asa sa manince din piine si sa bea din pahar" (citeste in 1 Corinteni 11.28). Fara indoiald, gindul partasiei este legat mai mult de
Masa Domnului, iar Cina Domnului este mai mult infatisarea responsabilitatii personale. Cu toate acestea, participarea la Cina Domnului nu
este numai o problema pur personala, caci eu nu maninc singur. Aceasta o lamureste clar apostolul Pavel, prin aceea ca arata o a doua
ratacire careia corintenii ii erau expusi: ,Fiecare", spune el, ,cind maninca ia inainte propria sa cina". ,Fiecare" - inseamna ca ei faceau din
Cina Domnului o problema strict personald; ei uitau ca madularele sint legate unele cu altele. Comportarea lor practica, lipsita de dragoste,
dadea la iveala acest lucru.

Sa tnvatam din aceasta: cind luam parte la Cina Domnului si o facem fara a avea in inima gindul ca sintem un trup in Hristos, atunci nu
sintem pe linia Cuvintului lui Dumnezeu, nu sintem pe linia Domnu-lui. Nu se poate ca fiecare sa manince pentru sine Cina Domnului,
despartit de ceilalti, care apartin de asemenea Trupului lui Hristos. Daca o facem totusi, atunci aceasta nu este mincarea Cinei Domnului.
Vom auzi totodata cuvintele apostolului, pe care el le foloseste in versetul 26: ,Caci ori de cite ori tu maninci din piinea aceasta ..., tu vestesti
moartea Domnului"? Nu, el ne aminteste cuvintele Domnului, pe care El le-a folosit la instituirea Cinei Sale si pe care le-a rostit inaintea lor de
mai multe ori: ,Sa faceti (voi) aceasta in amintirea Mea". ,Ori de cite ori beti (voi), sa faceti (voi) spre amintirea Mea" (versetele 24 si 25). Si
apoi apostolul adauga adevarul cel nou in versetul 26: ,,Caci ori de cite ori mincati (voi) aceasta piine si beti din pahar, vestiti (voi) moartea
Domnului". Este o comportare comuna a Adunarii. Eu nu pot lua parte la aceasta in chip izolat, nu ma pot dezice de responsabilitatea pe care
0 aduce cu sine partasia.

Primit de la Domnul

in adunarile locale din Corint domnea dezordinea. Cum o intimpina apostolul? Prin aceea ca renunta la prescriptiile severe? Sau spunind:
.faceti aceasta numai o data pe an"? Ah, el face ceva mult mai frumos: se refera la origine, la ceea ce el a primit de la Domnul. Aceasta este
modalitatea lui Dumnezeu - sa arate ceea ce era la inceput. Devierea noastra de la ordinea lui Dumnezeu se va recunoaste mai bine cind ne



vom compara cu fnceputul. Aceasta ar putea fi dureros si umilitor pentru noi, dar este singurul drum spre reabilitare, fie ca este vorba de
drumul nostru personal sau de drumul nostru comun al credintei.

,Caci am primit de la Domnul ce v-am si dat, ca Domnul Isus, in noaptea in care a fost vindut, a luat piine si dupa ce a multumit, a
frint-o si a zis: »Acesta este trupul Meu, dat pentru voi; sa faceti lucrul acesta in amintirea Mea « " (versetele 23 si 24).

Nu cu privire la botezul crestin a primit apostolul descoperire; caci botezul este un aspect al imparatiei, si el nu a fost trimis sa boteze (1
Corinteni 1.17), ci ca slujitor al Adunarii (Coloseni 1.24). insa cu privire la instituirea Cinei Domnului, el a primit din partea Domnului slavit o
descoperire deosebita. Asa de important era pentru Domnul Isus acest lucru, incit El nu I-a Iasat sa fie invatat prin alti apostoli.

ins& ceea ce a primit de la Domnul, apostolul le-a redat cu exactitate. De aceea ei stiau. Ei nu puteau spune: ,Aceasta o auzim pentru prima
datd". Si ce s-a vazut din cuvintele sale inspirate de Dumnezeu? Ca descoperirea care i-a fost facuta era in concordanta deplina cu relatarile
evanghelistilor cu privire la instituirea Cinei Domnului. Cum putea sa fie altfel, cind atit unul cit si celalalt vorbeau de la Dumnezeu! Pentru
aceasta ei nu au avut nevoie de nici o conferinta, nici de o punere de acord intre ei. Cit de minunat este Cuvintul lui Dumnezeu!

Si apostolul Pavel aminteste exact aceeasi succesiune ca si evanghelistii, ca prilej de aducere aminte. Ca si ei, el spune: El a luat piine - El a
multumit - El a frint-o.

Asa a primit el insusi de la Domnul, asa le-a comunicat si lor. in mod remarcabil, nici m&car cel mai neinsemnat lucru apostolul nu-I schimb
fata de ordinea instituita initial de Domnul; el nu adauga nimic la aceasta si nu lasa nimic la o parte! Faptul ca Pavel vrea sa corecteze
comportarea gresitad a corintenilor in practicarea Cinei Domnului, aceasta merita sa retind intreaga noastra atentie. Nu trebuie si noi sa
raminem, simplu, la aceasta succesiune si la ordinea pe care Domnul Isus a asezat-o la inceput si pe care El, Cel slavit, a confirmat-o prin
apostolul S8u? in mod sigur, acesta este lucrul cel mai bun pe care-l putem face in aceastd privinta. Orice ordine stabilitd de oameni este
numai dezordine in ochii lui Dumnezeu.

Apostolul a primit de la Domnul descoperirea cu privire la Cina Domnului. n capitolul anterior am ara-tat deja cit de des se intilneste titlul
Domn in aceastd scurtd sectiune. Este vorba de responsabilitatea noastrd personald la mincarea Cinei Domnului. In capitolul 10 al scrisorii
noastre, in legatura cu Masa Domnului stateau in prim plan mai mult relatiile noastre exterioare; in capitolul 11, in legatura cu Cina Domnului
este redat modul in care mincam din aceasta, gindul principal al invataturii apostolului.

in context, cuvintele ,luati, mincati" si ,beti toti din el" sint date la o parte in relatarea apostolului. Privirea nu este indreptata spre privilegiu,
ci spre responsabil-tate, ceea ce iTnseamna ca aici era misiunea divina, clard, a apostolului. De aceea el spune simplu: ,Acesta este trupul
Meu care se da pentru voi" si astfel indreapta atentia lor si a noastra asupra a ceea ce simbolizeaza piinea. Tot asa si pentru pahar. Nu
trebuiau corintenii, cind au citit aceste cuvinte, sa se umple de un sentiment de adinca rusinare? Cit se potrivea comportarea lor nedemna in
timpul Cinei, cu intelesul acestui simbol solemn?

Vestirea mortii Domnului
S-au gindit ei vreodata ca atunci cind mincau din piine si cind beau din pahar, vesteau moartea Domnului ?
»Pentru ca, de cite ori mincati plinea aceasta si beti paharul acesta, vestiti moartea Domnului, pina va veni EI" (versetul 26).

Moartea Domnului - ce expresie coplesitoare, serioasa! Domnul Isus, Caruia | se cuvine cea mai mare cinste, a murit pentru ei! Este posibil sa
nu ramfi impresionat in fata semnelor mortii Sale sau sa te atingi de ele cu miinile murdare? Ce I-a pricinuit moartea? Pacatele lor. Atunci ei
nu puteau si nu trebuiau sa aduca pacatele nejudecate in prezenta mortii Sale, moarte pe care o considerau mijlocul prin care pacatele lor au
fost luate de la ei. Moartea Sa era expresia si dovada cea mai puternica a sfinteniei lui Dumnezeu, ins& nenorocitul ,.eu" este ultimul care
trebuie sa fie exprimat la Cina Domnului!

Toate acestea sint astazi pentru noi de o deosebitd importanta. Desigur, faptul de a ne imbata la Cina Domnului, nu este pericolul care ne
ameninta. Insa cit de usor putem aduce p&cate nejudecate in prezenta Aceluia a Carui moarte o vestim! Cit de usor putem lua Cina Domnului
intr-un mod si intr-o stare personala care nu corespunde sfinteniei lui Dumnezeu! Cum putem noi scapa de acest pericol? Realizind prin
credinta ca Acela, a Carui moarte este inaintea inimilor noastre, este in mijlocul nostru ca Cel inviat si Cel viu. Constienta ca El este de fata va
regla totul, chiar si comportarea noastra personala, despre care este vorba in aceasta sectiune.

Deseori s-a pus intrebarea, inaintea cui vestim noi moartea Domnului. Eu cred: fnhaintea lui Dumnezeu si a ingerilor Sai, inaintea lumii,
fnaintea intregului univers. invatdm din Efeseni 3.10 c&, astdzi, domniilor si stapinirilor din locurile ceresti le este facut cunoscut prin Adunare
intelepciunea nespus de felurita a lui Dumnezeu. Si din 1 Petru 1.12 stim ca ingerii doresc sa priveasca aceste lucruri. Este un gind serios, dar
si inaltator, ca sintem chemati de Dumnezeu ca, in aceasta lume care a lepadat si leapada pe Hristos, sa vestim moartea Fiului Sau.

Prin ce vestim noi moartea Domnului? Nu prin cintare, nu prin citirea Cuvintului lui Dumnezeu, nu prin rugdciune - toate acestea pot avea loc
fara ca de acestea sa fie legata vestirea mortii Domnului - ci prin mincarea piinii si prin faptul ca bem din pahar. Aceasta remarca este
importanta mai ales pentru cei credinciosi care sint intr-adevar prezenti la fringerea piinii, dar care nu iau parte la ea.

Ma gindesc, de exemplu, la copiii parintilor credinciosi. Ei cresc in acest cerc al binecuvintarilor, merg impreuna cu parintii la stringeri, fi
intreaba pe acestia cu privire la intelesul a ceea ce fac, asa cum gasim in Vechiul Testament in legatura cu sarbatoarea Pastilor: ,Si cind fiii
vostri va vor intreba: »Ce inseamna obiceiul acesta?«, sa raspundeti: »Este jertfa de Pasti pentru Domnul, care a trecut pe linga casele fiilor
lui Israel in Egipt, cind a lovit Egiptul si a scapat casele noastre«" (Exod 12.26-27). intr-o zi insa, copiii, prin harul lui Dumnezeu, vor deveni ei
fnsisi copii ai lui Dumnezeu si vor asista la stringerile pentru fringerea pfinii intr-un duh cu totul nou. Chiar daca nu iau parte la fringerea pfinii,
ei vor fi preocupati sa ia parte in duh la adorarea pe care o aduce Adunarea. Ei sint deja adoratori si cintd din inima cintarile de adorare, ei
spun din inima ,Amin" la rugaciuni. ins3 nu vestesc incd moartea Domnului. Aceasta are loc abia prin participarea la fringerea piinii.



De ar pune la inima toti acei dragi prieteni credinciosi, care nu considera asa de necesara participarea la fringerea piinii! Ei nesocotesc nu
numai ultimul testament al Domnului, care a spus: ,Sa faceti aceasta spre amintirea Mea", ci pierd si un privilegiu, acela de a vesti moartea
Domnului.

Sa vestesti moartea Domnului nu inseamna ca stringerea laolalta pentru fringerea piinii este o adunare deschisa pentru oricine. Eu cred ca
fringerea piinii nu trebuie sa fie o scena pentru cei necredinciosi si de aceea nu este potrivitd pentru a invita necredinciosi. Daca cineva se
intereseaza din inima de acest lucru, cine sa-I refuze de a fi prezent? Chibzuinta si luciditatea sint necesare si in acest aspect.

Cu privire la cel care este sub disciplinad, adica cel care a fost exclus de la partasia la Masa Domnului, fara indoiala ca el nu mai are dreptul sa
fie prezent la intru-nirile pentru fringerea piinii. El a fost ,,dat afara", acum este ,afara", iar ,cit despre cei de afara, Ci judeca Dumnezeu " (1
Corinteni 5.13). Daca ei vor sa revina la situatia initiala fara sa caute contacte cu fratii si surorile, ca in felul acesta sa anticipeze rezultatul
reabilitarii lor publice, ei trebuie sa vina la vestirea Cuvintului. Singurul lucru pe care pot sa-l faca este supunerea fata de Cuvintul lui
Dumnezeu. Insa participarea lor la intrunirile pentru fringerea pfinii si pentru rugciune nu sint de dorit. Eu nu spun: ,sint interzise", cici nu
putem sa interzicem sau sa impiedicam venirea lor, decit in cazurile rare, de deranjare publica.

Noi fringem piinea pina cind vine Domnul. Nu este corect sa spunem: ,noi vestim revenirea Sa", asa cum vestim moartea Sa, dar facem
aceasta pina cind va veni El. Ce ginduri fericite! La Cina noi privim fnapoi la ceea ce s-a petrecut la crucea de pe Golgota, ne amintim de
moartea Domnului, pe care El a suferit-o pentru slavirea lui Dumnezeu si pentru mintuirea noastra. Si totusi noi nu putem sa mincam din
piline si sa bem din pahar fara sa ne amintim totodata ca El va reveni. De fiecare data poate fringem piinea pentru ultima oara. Astfel noi
privim Tnapoi si privim si Thainte. El va veni curind ca sa ne ia din aceasta lume la Sine, in slava Sa. unde il vom vedea ,ca Miel Tnjunghiat" -
pe El. care pentru vesnicie va fi punctul central al adorarii celor rascumparati.

0, Miel al lui Dumnezeu'in curind sus Te va lauda, in mii de feluri,ceata vesel& de sfinti ai Tai,uniti cu Tine pentru totdeauna,Nici unul nu
lipseste, Tu ii chemi pe toti,ei cinta tare, cu sunete de bucurie:Onoare Mielului, care ne-a salvat!

A minca si a bea in chip nevrednic

Versetul 27 a fost deseori gresit inteles, ca si cum la fringerea piinii ar fi vorba de o vrednicie deosebita. Dar sa ascultam ce spune realmente
acest verset:

,De aceea, oricine maninca pfinea sau bea paharul Domnului in chip nevrednic va fi vinovat cu privire la trupul si la singele Domnului*.

Sa participi la fringerea piinii in chip vrednic este esential pentru orice adevéarat copil al lui Dumnezeu. Singele lui Hristos I-a facut vrednic. In
mod natural, am fost cu totul altceva decit demni de prezenta lui Dumnezeu. ,Dar ati fost spalati, dar ati fost sfintiti, dar ati fost indreptatiti in
Numele Domnului Isus Hristos si prin Duhul Dumnezeului nostru" (citeste in 1 Corinteni 6.11).

ins& pericolul constd n a face aceasta intr-un mod nedemn, sugerat de adjectivul ,,nevrednic". Corintenii nu erau cizuti asa de adinc, incit sa
permita celor necredinciosi sau chiar vrajmasilor sa ia parte la Masa Domnului. Din nefericire, aceasta se face astdzi in multe parti ale
crestinismului si aceasta este impotriva gindurilor lui Dumnezeu. insa ei luau Cina Domnului intr-un mod cu totul nedemn de Domnul, au
facut din ea un ospat, asa ca apostolul a trebuit sa le spuna ca aceasta nu mai este nicidecum mincarea Cinei Domnului. Chiar si cind ne
stringem pe temelia Scripturii, putem sd mincam si sa bem in chip nevrednic, cind noi oferim eului un loc, cind noi permitem propriei noastre
vointe sa se amestece in lucrurile sfinte ale lui Dumnezeu si sa preia conducerea. Daca, de exemplu, voi spune: ,cind fratele acesta va cere o
cintare, atunci nu voi cinta cu el" sau: ,cind fratele acela va rosti o rugaciune, nu voi spune »Amin« la aceasta", atunci cu o asemenea
constiinta, nu voi minca si nu voi bea eu in chip nevrednic? Cind cineva, in mod arbitrar, exercita influenta asupra stringerii laolalta, fara sa
astepte indicatia Domnului, cind cineva pune in fata ceva de la sine, care izvoraste din firea sa, nu este atunci ,foc strain", de la el (Leviticul
10)?

Sint multe forme de a minca si a bea in mod nevrednic. Cind luam parte la aceasta fara un exercitiu launtric al sufletului, daca raminem
indiferenti la toate sau ne preocupam cu alte lucruri, dacd mincam Cina Domnului ca pe o0 masa obisnuita - nu ar trebui atunci sa se spuna ca
sintem ,,vinovati de trupul si singele Domnului"? De ce vinovati de trupul si singele Domnului? Pentru ca simbolurile tocmai despre acestea
vorbesc! Si cind mincam si bem din acestea in chip indiferent, aducem dezonorare nu numai piinii si paharului, ci si trupului si singelui lui
Hristos, a caror expresie sint. Cit de serios este sa nu deosebesti in acest fel trupul! Noi mincam si bem propria judecata (versetul 29).

Judecata de sine nu pentru a sta deoparte

Ce trebuie deci sa facem noi, daca lucrurile sint asa de serioase? Este cel mai bine sa ramii deoparte, ca si David odinioara, care din cauza
pedepsirii lui Uza de catre Domnul, nu a vrut sa primeasca chivotul Domnului in casa sa (2 Samuel 6.9-10)? Acesta este un gind usor de
inteles, dar este un gind omenesc, care nu a fost dictat de harul lui Dumnezeu. Astazi domneste harul, in dreptate, insa el domneste,
domneste dind viata vesnica prin Isus Hristos, Domnul nostru (Romani 5.21). De aceea, drumul lui Dumnezeu, cu privire la problema care ne
preocupa este acesta:

,Fiecare sa se cerceteze pe sine insusi, si asa sa manince din piine si sa bea din pahar" (versetul 28).

Dumnezeu doreste ca noi sa revizuim permanent caile noastre, motivatiile noastre, starea inimii noastre, si toate acestea in lumina Sa.
Imperativul sa se cerceteze! in greaca este la prezent si aceasta inseamna: cerceteaza permanent, continua sa faci aceasta mereu! Nu este
deci o privire fugara, o singura data, simbata seara, a evenimentelor din saptamina trecutad, ci o judecare de sine permanenta in prezenta Sa.

Am spus deja: verificarea de sine nu inseamna numai o judecare a cailor noastre, a ceea ce noi am spus si am facut, ci si a motivatiilor
noastre launtrice pentru ceea ce facem si ceea ce nu facem si a inclinatiilor si gindurilor noastre. Cit de multe motive vom avea sa ne rusinam
fnaintea Lui si sa ne plecdm, daca vom lasa lumina Cuvintului Sau sa cada asupra noastra! Sa o facem, preaiubitilor!



Harul lui Dumnezeu, care ne-a iertat toate pacatele in Hristos Isus, ne permite si ne da curaj sa fim in chip desavirsit deschisi fhaintea Lui si
sa-l spunem si sa marturisim tot, ceea ce constatam ca nu este bun la noi. Aceasta permanenta judecata de sine, din timpul vietii noastre
zilnice, este temelia adevaratei bucurii. Sa observam ca sfintenia practica este totdeauna fhaintea bucuriei.

Pe de alta parte, daca sintem neglijenti in judecata de sine, aceasta este premisa sigura pentru o viata lipsita de fericire si pentru alunecari in
pacat, datorita interventiei lui Dumnezeu pentru disciplinare. Eu sint convins ca starea duhovniceasca scazuta a poporului lui Dumnezeu de
astazi 1si are cauza cea mai adinca in aceea ca nu ne verificdm realmente si permanent si nu ne condamnam cind este necesar. Mintuirea si
aducerea pe drumul cel drept vor fi partea noastra numai prin judecata de sine.

Spuneti, iubiti frati si surori, am intrebat noi vreodata pe Domnul si Mintuitorul nostru daca este de acord cu imbracamintea noastra, cu
organizarea timpului nostru liber, cu obiceiurile noastre, cu cumparaturile noastre, cu calatoria noastra de concediu, cu felul vietii noastre de
familie si cu preocuparile noastre duhovnicesti? Sau acestea si alte domenii asemanatoare au fost scoase din paranteza existentei noastre de
crestini? L-am intrebat vreodata daca i este placuta vorbirea gurii noastre si simtamintele inimii noastre (Psalm 19.4)? Ne-am verificat
vreodata in lumina Domnului, daca sintem umpluti sau stapiniti de aroganta, de infumurare, de incredere in sine. de existenta pretentioasa,
de dragoste fata de lume, de nemultumire, de dorinta de stapinire sau chiar de lacomie? Si cum stam cu activitatea noastra duhovniceasca?
Citim noi Cuvintul lui Dumnezeu cu inima plina de dorinta? Mai are rugaciunea personala un loc important in viata noastra zilnica? Luam parte
cu placere la stringerile laolalta ale credinciosilor? Sintem preocupati de salvarea pacatosilor pierduti? Nu ne-am intrebat niciodata de
aceasta? Sa aplicam fara crutare etalonul lui Dumnezeu, dar sa o facem in constienta harului lui Dumnezeu in care ne aflam!

Si este adevarat ca unele disciplinari din partea lui Dumnezeu le-am putea evita, daca noi ne-am aseza n lumina Sa si am marturisi
falimentele si pacatele noastre. De ce nu mergem pe acest drum? ,Nu fiti ca un cal sau ca un catir care nu are pricepere, pe care-i strunesti
cu un friu si cu o zabala, ca sa se apropie de tine. De multe dureri are parte cel rau, dar cel care se increde in Domnul este inconjurat cu
indurare" (Psalmul 32.9-10). Da, este adevarat si in cazul nostru, bunatatea lui Dumnezeu ne conduce la pocainta (Romani 2.4)!

Si pentru ca sintem in har, pentru ca bunatatea lui Dumnezeu ne insoteste, ne verificam nu pentru a constata daca putem sa mergem la
fringerea piinii sau daca trebuie sa raminem deoparte. Nu, ne verificam, pentru ca apoi sa mincam si sa bem, asa cum spune in versetul
nostru: ,,si asa sa manince din piine si sa bea din pahar".

De fapt aceasta este bunatatea, harul lui Dumnezeu! Desigur, se spune, sa nu staruiesti in rau si cit de nepotrivit cu acest gind este totusi
cind un credincios, in diferite intimplari ale vietii, intreaba mereu, plin de frica, daca astazi poate sau nu sa participe la fringerea piinii, cu
toate ca el a marturisit Domnului tot ce i-a fost facut cunoscut. Deci Cuvintul lui Dumnezeu nu recunoaste situatia ca astazi sa ,am
libertatea" sa particip la fringerea piinii si miine nu, raminind deoparte. Eu trebuie sa ma cercetez singur si apoi sd& maninc din piine si sa
beau din vin (versetul 28).

Versetul acesta este o fnviorare nespus de binecuvin tata din partea Domnului pentru noi, ai Sai, care ludm loc la Masa Sa. El arata de
asemenea cit de mult doreste Domnul ca tot poporul Sau sa vina si sa bea, cu exceptia faptului cind cineva este exclus prin disciplinare de
catre Adunare.

Diferite feluri de judecata

in versetele 28 pina la 32 sint numite patru expresii diferite pentru ,,a judeca". Ca sa le facem cunoscute, versetele trebuiesc citite in context
si cu indicarea versetului:

,Fiecare sa se cerceteze [dokimazo] pe sine insusi, si asa sa manince din piine si sa bea din pahar.

Caci cine maninca si bea, [in chip nevrednic] isi maninca si bea o judecata impotriva lui insusi, daca nu deosebeste [diakrino] trupul
Domnului.

Din cauza aceasta sint intre voi multi neputinciosi si bolnavi si nu putini adorm.
Daca ne-am judeca [diakrino] singuri, n-am fi judecati [krino].

Dar, cind sintem judecati [krino], sintem disciplinati [paideuo] de Domnul, ca sa nu fim condamnati [katakrino] odata cu lumea" (versetele
28-32).

1. Prima expresie este in versetul 28,dokimazo = a verifica, a pune la incercare.Cu privire la aceasta am vorbit deja in legatura cu judecata
de sine.

2. A doua expresie, in versetul 31,diakrino = adeosebi, a face diferenta, a judeca, este in strinsa legatura cu prima expresie din 1 Corinteni
11.28 si ea arata in mod clar cum trebuie sa se faca judecata noastra de sine: ar trebui sa invatam sa deosebim ceea ce este atins in viata
noastra de Duhul lui Dumnezeu sau de carne, de Tatal sau de lume, de Domnul Isus sau de Diavolul. Este deosebit de important pentru
starea noastra sufleteasca sa deosebim motivatiile noastre! Daca am putea sa discernem mereu ce vine de sus si ce vine de jos!

Acelasi cuvint este folosit si in versetul 29, unde este vorba de a deosebi trupul Domnului si de a face deosebirea dintre Cina Domnului si o
masa obisnuita.

3. A treia expresie,krino = a judeca, a aprecia, se intilneste in versetele 31 si 32. invatam de aici adevarul serios, ca Dumnezeu nu trebuie sa
ne judece, daca noi insine ne ingrijim de aceasta. Daca noi nu facem aceasta judecata de sine, atunci El trebuie sa ne judece si, in
intelepciunea si dragostea Sa, sa ne duca pe caile disciplinarii, ceea ce ne doare. Este deci vorba aici de ojudecata paminteasca din partea
Domnului, o pedeapsa corporald, nu o judecata vesnica. Pentru un crestin, aceasta a fost indepartata pentru totdeauna. , Cine crede in El
nu va fi judecat" (loan 3.18). ,Cine aude Cuvintul Meu si crede in Cel ce M-a trimis, are viata vesnica si nu vine la judecata, ci a trecut din
moarte la viata" (loan 5.24).



4. A patra expresie, in versetul 32,katakrino = a condamna,subliniaza cele spuse. Lumea merge la judecata sigurd, pe care o asteapta o
condamnare vesnica. Dimpotriva, cel credincios nu va fi condamnat odata cu lumea, datorita faptului ca el este pedepsit corporal aici,
daca este nevoie. Expresia folosita este paideuo, din care deriva la noi cuvintul pedagog. Oricit de serioasa este pedeapsa corporala, ce
diferenta este totusi intre o pedeapsa corporala a copiilor lui Dumnezeu si condamnarea lumii!

Pacat de moarte

Am inteles ca putem lua parte la fringerea piinii in chip nevrednic in doua feluri: prin aceea ca mincam din aceasta fara sa facem deosebirea
dintre Cina Domnului si 0 masa obisnuita si prin aceea ca mincam din ea farad ca mai fnainte sa ne fi cercetat. Am retinut apoi ca Dumnezeu
nu trece cu vederea, dacd noi mincdm si bem f&rd s& ne fi judecat. in acest caz mincdm si bem judecata noastra insine, si aceasta conduce la
faptul c@ Dumnezeu ne pedepseste in trupul nostru, ca astfel sa recunoastem starea noastra si sa nu fim judecati odata cu lumea. Apostolul
adauga dovada amenintatoare pentru aceasta: ,,Din cauza acesta sint intre voi multi neputinciosi si bolnavi si nu putini adorm".

Probabil corintenii nici macar nu s-au gindit de ce intre ei erau asa de multi frati si surori bolnavi si neputinciosi, iar o parte au adormit. Acum
apostolul le arata ca adevaratul motiv pentru aceasta era faptul ca ei mincau si beau la Cina Domnului in chip nevrednic. Poate astazi sa fie
altfel? Desigur, sa fim atenti la gindul ca nu orice boald, orice slabiciune, orice plecare acasa a credinciosilor este consecinta pacatelor
nejudecate. Nici pe departe! Probabil ca Dumnezeu urmareste cu totul alte scopuri cu ai Sai pe aceste cai, de exemplu incercarea credintei
lor, slavirea Sa Insasi, ferirea de réu si multe alte lucruri aseman&toare. Uneori Dumnezeu ia tocmai pe aceia care nu au pacatuit, care erau
cei mai buni dintre noi - probabil pentru c& noi nu am mai ascultat de ei. Insd cuvintul din Scriptura de acum nu vorbeste despre aceasta. Aici
este vorba despre a fi bolnav, despre adormirea acelora care au pacatuit.

Eu nu ma indoiesc ca aceia care au adormit s-au comportat in asa fel ca au infaptuit un pacat care duce la moarte (1 loan 5.16). Asa de
serioasa si rea a fost comportarea lor la Cina Domnului in ochii lui Dumnezeu, incit El a ldsat sa vina peste ei moartea trupeasca, ca o
consecinta a acestei comportari. Pentru acestia nu trebuie sa ne rugam, ne spune Dumnezeu prin apostolul loan. Un alt exemplu pentru
pacatul care duce la moarte il gasim in Faptele Apostolilor capitolul 5, cu privire la Anania si la Safira.

,Pacatul care duce la moarte" se refera numai la moartea trupeasca, nu cu despartirea vesnica a sufletului de Dumnezeu. Problema mintuirii
vesnice nu este atinsa prin aceasta, ci este mai mult o chestiune a cailor de educatie pe care le foloseste Dumnezeu cu copiii Sai, ,pentru ca
noi" - apostolul se include acum si pe el - ,,sa nu fim judecati cu lumea". N-ar trebui insa ca aceste lucruri sa fie o serioasa atentionare pentru
noi, sa nu participam cu indiferenta la Cina Domnului si in general sa nu procedam cu indiferenta cu lucrurile lui Dumnezeu?

Multumirea

Cind am privit in capitolul 8 instituirea Cinei de catre Domnul, ne-am amintit ca ea se caracterizeaza nu prin cereri si rugaminti, ci prin
multumiri.in mod sigur, nu este lipsit de importanta ca si apostolul Pavel aratd c& Domnul a multumit. Ceata mica, in mijlocul cdreia Domnul
Isus a rostit multumirea, era, daca am voie sa spun asa, Tnceputul, alcatuia miezul Adunarii care se va forma in curind - acea Adunare in care
El va face sa fie o multumire permanenta a alor Sai pentru Tatal lor. Ce ginduri pretioase!

Multumirea rostita de Domnul trebuie sa se fi referit la moartea Sa si la consecintele mari ale acesteia. Domnul vedea peste moarte, peste
mormint si privea, in hotaririle lui Dumnezeu, nemarginitul har in care Adunarea Sa va sta impreuna cu El Tnaintea Tatalui, si toate acestea ca
rezultat al mortii Sale. Avind aceasta Thaintea ochilor si in inima. El a multumit lui Dumnezeu, Tatal Sau. Era o multumire desavirsita, care a
ajuns la urechea Tatdlui, era o multumire care cuprindea nemasuratul har al lui Dumnezeu, care va fi partea celor ce sint ai Sadi. Aceasta
multumire desavirsitd - Dumnezeu fie laudat si slavit pentru aceasta! - ramine in vesnicie si in parfumul ei placut se string astazi credinciosii
si sint, cu Cuvintul laudei in mijloc (Evrei 2.12), ei insisi o ceata de adoratori, de multumitori si vor fi si in vesnicie. ,Nesfirsita dragoste, cit de
bogata esti Tu!"

O masa de aducere aminte

Domnul Isus a multumit Dumnezeului si Tatalui Sau si, prin aceasta, I-a dat primul loc. insa dupa aceea El a frint piinea despre aceasta ne
aminteste apostolul Pavel si a dat-o ucenicilor, cu cuvintele: ,Acesta este trupul Meu, dat pentru voi; sa faceti lucrul acesta in amintirea Mea"
(versetul 24). ,In amintirea Mea" - este o expresie foarte puternica, care inseamna amintirea activa. Noi ne stringem la un anumit timp, cu un
scop: ai Sai sa-si aminteasca de moartea Sa.

Cu semnele mortii Sale naintea noastra, ne amintim de ceea ce El a fost iTn moartea Sa pentru Dumnezeu si pentru noi. Permiteti-mi sa scot
inca o data in evidenta. in mod deosebit: ca nu viata Domnului, oricit de desavirsita si de placuta era pentru Dumnezeu, este in primul rind
inaintea noastra la fringerea piinii, ci moartea Sa. Despre aceasta vorbesc semnele care stau inaintea noastra si la care avem parte. Noi nu
vestim viata Sa, ci moartea Sa. Desigur, noi nu putem si nici nu vrem sa despartim viata Sa desavirsita, sfinta si plina de daruire, de jertfa Sa;
totusi moartea Sa este intr-o oarecare masura incoronarea daruirii Sale, pe care El a dovedit-o permanent in viata Sa. Totusi, numai aceasta
viata minunata n-ar fi putut sa ne mintuiasca, n-ar fi putut sa lucreze ispasirea.

Abia prin moartea lui Hristos s-au rupt lanturile Satanei pentru noi si abia moartea Domnului nostru a facut clar pentru totdeauna, intr-un chip
care nu se mai repeta, ce este sfintenia lui Dumnezeu si ce este pacatul; ce este dragostea lui Dumnezeu fata de noi, copiii oamenilor si cit
de groaznic este pacatul in ochii lui Dumnezeu; ca omul este absolut pierdut si plin de rautate; cit de mare este puterea Satanei; cit de
devastatoare sint consecintele pacatului si cit de departe a mers ascultarea si dedicarea Domnului. De ce raminem noi totusi in cintarile si
multumirile noastre, la locurile din Scripturd, pe care le citim, mai mult la viata Domnului Isus? De ce deseori obosim, in a fi preocupati
realmente cu El in moartea Sa? Ma gindesc citeodata ca noi nu avem multe de spus despre moartea Sa.

Noi sintem superficiali - si aceasta o spun despre mine insumi - ne preocupam mult prea putin cu moartea de necuprins a Mintuitorului nostru
si. In loc de aceasta ne preocupam cu rezultatele minunate ale mortii Sale. De aceea, cit de important si ce folositor ar fi pentru noi toti, sa ne
preocupam cu rugaciune si reculegere, de exemplu cu prezentarea diferitelor jertfe din Vechiul Legamint. asa cum ni le prezintda mai ales
cartea Levitic. Prin nimic altceva nu putem patrunde mai adinc in diferitele parti ale jertfei lui Hristos, ca prin studiul acestor modele. Si nimic



nu ne conduce mai mult la o adorare adevarata ca preocuparea cu aceste subiecte sublime. Ca sa vorbim in limbajul ,jertfei", nu Domnul ca
jertfa de mincare este subiectul mesei de aducere aminte, ci Domnul ca ardere de tot, jertfa pentru vina si jertfa pentru pacat.

insd mai este un punct pe care doresc s&-l amintesc in legiturd cu masa de aducere aminte, un punct pe care noi deseori nu-l observidm.
Cind mincam din piine si bem din pahar, ne facem una cu Hristos cel mort, fnaintea intregului univers. Lumea cunoaste numai un Hristos
mort. Deci, ostirea credinciosilor se face una cu El. Este expresia dragostei lor fatd de El in daruirea lor Aceluia pe care lumea il dispretuieste
si il leapada.

O ilustratie foarte placuta a acestui gind o avem in losif din Arimateea. Domnul atirnd mort pe cruce. Toata lumea a urmat pe Stapinul ei si a
rastignit pe Domnul slavei (1 Corinteni 2.8). Atunci losif din Arimateea a iesit temerar in fata si a rugat pe Pilat pentru trupul lui Isus. El a
coborit de pe cruce trupul mort al Domnului sau si L-a dus pina la mormint. Se poate vedea in alta parte mai clar si mai emotionant ce
inseamna sa te faci una cu Domnul cel dispretuit si mort? Era ca si cum el ar spune: ,Lumea L-a urit, insa eu L-am iubit. Lumea L-a omorit, eu
insa doresc sa am trupul Sau mort, chiar daca prin aceasta trebuie sa am aceeasi soarta". Tot asa si noi, prin participarea la Cinda ne facem
una cu Domnul cel mort, pe care lumea Il desconsidera.

LAcesta este trupul Meu, dat pentru voi". ce cuvinte fericite! Dragostea Sa L-a condus sa Se dea pentru noi! Aceasta este ceea ce ne
preocupa la Cina si ceea ce misca adinc inimile noastre. ins& avem apoi celelalte cuvinte ale Domnului: ,sa faceti lucrul acesta in amintirea
Mea". Primul cuvint ne arata ce face El pentru noi, iar celalalt, ceea ce trebuie sa facem noi pentru El: sa ne gindim in dragoste la El. ,Pentru
voi" - aceasta este dragostea Sa; ,in amintirea Mea" - acesta este raspunsul nostru la aceast dragoste. S& -l dam, preaiubitilor!

Masa aducerii aminte - o Festivitate?

Dupa ce in 1 Corinteni 5.7, se vorbeste ca Hristos, Pastile nostru, a fost jertfit, in versetul 8 se continua: ,De aceea sa luam parte la
sarbatoare nu cu un aluat vechi ...". Deseori s-a intrebat: sa luam parte la sarbatoare, se refera la sarbatoarea Cinei? La aceasta intrebare
multi au raspuns afirmativ, iar altii au privit-o ca lipsita de importanta; si totusi eu cred ca nu este chiar asa de neimportanta.

Mai intii doresc sa ma refer la expresia folosita in felul cum se pune intrebarea: sarbatoarea Cinei. Realmente noi nu citim niciunde in
Scriptura ca Cina Domnului va fi sarbatorita. Noi fringem piinea (Faptele Apostolilor 20.7; 1 Corinteni 10.16), luam parte dintr-o piine (1
Corinteni 10.17). avem partea noastra la aceste lucruri sfinte, da - dar noi nu sarbatorim. Desigur, nici nu pot sa-mi imaginez ca ar putea
exista aici pe pamint ceva mai sarbatoresc, ca atunci cind copiii lui Dumnezeu sint adunati ca sa-si aduca aminte de Mintuitorul lor cel mort si
sa-L adore in duh si adevar. Cu toate acestea noi nu serbam ,,moartea Domnului", noi o vestim (1 Corinteni 11.26).

Cind unii copii iubiti ai lui Dumnezeu folosesc expresia sarbatoarea Cinei, in mod sigur nu au in intentie vreun drum gresit. Si eu nu spun ca
este total necorespunzator, numai ca nu trebuie legat de aceasta masa gindul unor impodobiri festive, prin puterea inventivitatii omenesti.
Domnul Isus a instituit Cina Sa in toata simplitatea, iar primii crestini au frint plinea Tn toata simplitatea (Faptele Apostolilor 2.42 etc.).

Trebuie sa raminem la aceasta simplitate. Tot ceea ce este adaugat de oameni, oricit ar fi de sarbatoresc, nu este de la Domnul. Nu este oare
Cina Sa. mincarea Sa (1 Corinteni 11.20; 10.21), la care noi avem voie sa luam parte? Nu trebuie sa facem din aceasta lucrare ceea ce ne
place si ne-am amintit deja de aceasta!

in adorarea lui Dumnezeu (si desigur nu numai acolo), totul trebuie s& se desfasoare potrivit voii Dom-nului si dupa rinduiala Sa. ,Daca-Mi vei
face un altar de piatra", a spus Dumnezeu poporului Sau pamintesc, ,sa nu-l zidesti din pietre cioplite; caci, cum iti vei pune dalta in piatra. il
vei profana. Sa nu te sui la altarul Meu pe trepte, ca sa nu ti se descopere goliciunea inaintea lui" (Exod 20.25-26). Ostenelile oamenilor,
despre care se crede ca sint bune, si toata iscusinta lor, in ochii lui Dumnezeu nu infrumuseteaza altarul Sau, ci il profaneaza. Dumnezeu nu
poate tolera ca in prezenta Sa sfinta sa se arate ,carnea" (firea) oamenilor. Cit de mult ar trebui sa ne ferim, la adorare, de toate lucrurile si
inovatiile care nu poarta pecetea autoritatii Cuvintului Sau sfint!

Cu privire la expresia din capitolul 5, a tine o sarbatoare, ea nu este o referire la Cina Domnului, ci la sar-batoarea azimilor. care era in
legatura directd cu cina de Pasti si care era sarbatorita timp de sapte zile, imediat dup& acestea (Exod 12). in timpul Pastilor si a sarbatorii
azimilor. care are strinsa legatura cu aceasta, in casele israelitilor nu trebuia sa se gaseasca nici un aluat. Acest fapt il foloseste apostolul Pa
vel ca sa corecteze comportarea gresita si starea rea a credinciosilor din Corint. Ei au permis ca in mijlocul lor sa se gaseasca aluat, ,aluatul
rautatii si al stricaciunii".

in Sfinta Scriptura, fara nici o exceptie, aluatul vorbeste despre pacatul care lucreaza in cei réi si care are proprietatea de a impértasi
caracterul sau intregii cantitati. ,,Putin aluat dospeste toata plamadeala." Este un principiu propriu pacatului: el nu rdmine numai la un singur
caz, nici nu se limiteaza la citeva cazuri dintr-o multime, cu exceptia cazului cind este inlaturat prin judecata de sine sau, daca este necesar,
prin pedeapsa.

Aluatul poate reprezenta raul moral sau raul doctrinar. La corinteni era vorba de raul moral, la galateni, de raul in invatatura (Galateni 5.9).
Domnul Isus ne atentioneaza cu privire la aluatul fariseilor si al saducheilor, care este fatarnicia (Matei 16.6; Luca 12.1).

Trebuie sa fim atenti la aceasta cu toata seriozitatea, ca, atit Tn viata noastra personald cit si In Adunarea lui Dumnezeu, sa judecam si sa
indepartam orice rau, sa maturam aluatul cel vechi, ca astfel sa aratam starea reala (si anume: noua plamadeald), care este pozitia noastra
potrivit lucrarii lui Hristos (si anume: fara aluat). De aceea, apostolul spune: ,Maturati aluatul cel vechi, ca sa fiti o plamadeala noua, dupa
cum si sinteti, fara aluat" (1 Corinteni 5.7).

Aceasta este deci sdrbatoarea pe care trebuie sa o tina copiii lui Dumnezeu. Pentru cit timp sau cit de des? in fiecare intiia zi a saptaminii,
cind fringem piinea? Nu, nu intr-o zi din saptamind, ci timp de sapte zile - tot timpul vietii noastre aici pe pamint. Caci numarul sapte
infatiseaza totdeauna desavirsirea in lucrurile lui Dumnezeu. Si ce emotionant, cit de serios este motivul pentru aceasta sarbatoare: moartea
Domnului nostru! ,Caci Hristos, Pastile nostru, a fost jertfit." Cind a fost jertfit El (Apocalipsa 5.9), ca sa ne elibereze de consecintele vesnice
ale pacatelor noastre, atunci pentru noi s-a creat o imposibilitate morala de a trai in pacat. Noi judecam pacatele fara nici o crutare, insa in



cunostinta fericitd a harului care le-a indepartat din ochii lui Dumnezeu.
Comparatia intre Cina Domnului si Masa Domnului

Deja in cele doua capitole anterioare ne-am referit la faptul ca Masa Domnului si Cina Domnului sint unul si acelasi lucru, insa reprezinta doua
directii diferite de privire. Pastrind mereu aceasta fnaintea ochilor, dorim acum sa comparam anumite diferente dintre cele doua aspecte ale
fringerii plinii, ceea ce va face, sper, mai clar acest lucru.

Masa Domnului ne arata pe Stapinul casei, Cina Domnului ne arata pe Proprietar.

Masa Domnului ne arata unde, sau pe ce principiu trebuie sa aiba loc fringerea piinii; Cina Domnului ne arata cum sau in ce fel trebuie sa
luam parte la fringerea pfinii.

La Masa Domnului este vorba mai mult de cine este la aceasta Masa; la Cina Domnului este vorba mai mult despre ce este pe masa. Sau noi
am putea spune:

Masa Domnului face clar ce sintem noi - o unitate; Cina Domnului vorbeste despre ce facem noi - vestim moartea Sa.
Masa Domnului este expresia partii noastre comune,

Cina Domnului este expresia privilegiului meu personal.

La Masa Domnului se da expresie unitatii Trupului lui Hristos; gindul principal la Cina Domnului este amintirea mortii Sale.

La Masa Domnului privirea este indreptata mai mult spre responsabilitatea cu privire la relatiile exterioare, pe care le au copiii lui Dumnezeu
cu altii (atentionare cu privire la legaturi nepotrivite); la Cina Domnului accentul cade mai mult pe felul launtric in care ei au parte la aceasta
(atentionarea cu privire la participare intr-un chip si mod nedemn).

Sau exprimat altfel:

Masa Domnului exprima responsabilitatea comuna, faptul ca noi sintem impreuna responsabili de pastrarea curatiei (,nu trebuie sa va fie
indiferent cum umblu eu"); Cina Domnului, dimpotrivd, indreapta privirea spre responsabilitatea mea personald, adica eu sint indemnat spre
judecata de mine insumi, si apoi s& maninc si sa beau intr-un chip vrednic.

In contrast cu Masa Domnului este masa demonilor; in contrast cu Cina Domnului este propria cind. Nu se poate si una si alta.
in leg&turad cu Masa Domnului se vorbeste despre Trupul lui Hristos, in legaturd cu Cina Domnului se vorbeste despre trupul Domnului.

Daca responsabilitatea cu privire la Masa Domnului nu este implinita, aceasta conduce la distrugerea marturiei; daca responsabilitatea cu
privire la Cina Domnului nu este Tmplinita, judecata credinciosilor (pedepsirea de catre Tatdl) este consecinta de neinlocuit.

Un simbol - doua intelesuri

Unii copii ai lui Dumnezeu au greutati in a intelege ca de ,piinea" din 1 Corinteni 10 este legat altceva decit in 1 Corinteni 11. De fapt, potrivit
cu cele scrise in 1 Corinteni 10.16, prin fringerea plinii exprimam partdsia noastra cu trupul lui Hristos, pe care El I-a dat pentru noi. Am vazut
aceasta deja in capitolul 9. Si in 1 Corinteni 11, plinea este un simbol al trupului lui Hristos care S-a dat pentru noi: ,Acesta este trupul Meu,
care se da pentru voi" (versetul 24). insa in 1 Corinteni 10, piinea este un simbol si al unui Trup tainic al lui Hristos, al Adunarii, ,pentru ca
noi, care sintem multi, sintem o singura piine, un singur trup, caci toti luam parte la acea singura piine" (versetul 17).

Acest inteles dublu al unei piini la fringerea piinii nu trebuie sa ne nelinisteascd, el este, dimpotriva, pretios si 1si gdseste o placuta
asemanare deja in Vechiul Testament. Pe masa cu piinile pentru punerea inainte (Exod 25.23-30; Levitic 24.5-9) stateau doua rinduri, avind
fiecare sase piini coapte din floare de faina si incarcate cu tamiie. Pe de o parte aceste piini vorbesc despre Hristos ca mincare a poporului
Sau. Ele erau mincarea preotului. Pe de alta parte, aceste douaspre-zece piini ilustrau totalitatea poporului Israel. Pot veni zile de decadere si
dezbinari, si ele au si venit. Dumnezeu vedea totdeauna pe poporul Sau ca un intreg. Asigurate de jur imprejur cu o margine aurita, aceste
piini erau permanent fnaintea Lui, pe tot parcursul calatoriei prin pustie - ,piinea necurmata" (Numeri 4.7). Tot asa si astazi, poporul lui
Dumnezeu, inconjurat de dreptatea lui Dumnezeu, este pastrat pe locul sau Tnaintea Lui. Dumnezeu il vede permanent ca un intreg unit in
Hristos. Tamiia placerii Sale este peste el. Numele Sau sa fie glorificat pentru o pozitie asa de minunata, in care am ajuns prin harul Sau!

Colecte

Incd un lucru deosebit nu trebuie s& ramind neamintit in legaturd cu fringerea plinii - colectele pentru nevoile sfintilor si pentru lucrarea
Domnului. Ca exista o legatura intre jertfa de lauda si jertfele de binefacere si darnicie, ne arata clar Evrei 13.15-16: ,Prin El, deci, sa aducem
totdeauna lui Dumnezeu o jertfa de lauda, adica rodul buzelor care marturisesc Numele Lui. Si sa nu dati uitarii binefacerea si darnicia, caci
lui Dumnezeu jertfe ca acestea i plac." F&rd indoiald, aceste locuri nu vorbesc de fringerea piinii. Jertfa de lauda trebuie s& se inalte
permanent in viata noastra spre Dumnezeu. Totusi, legatura dintre jertfele indreptate spre Dumnezeu (glorificarea Sa) si jertfele indreptate
spre oameni (binefacerea si darnicia) nu trebuie trecutd cu vederea. Desigur, putem fi inclinati ca a doua parte, chiar daca este mai jos, s-o
uitam, insa Dumnezeu o leaga cu sublimele ,jertfe duhovnicesti", pe care noi ca ,preotie sfinta" putem sa le aducem lui Dumnezeu (1 Petru
2.5).

Aceeasi legatura si succesiune o avem in Deutero nom 26.1-15. Dupa ce in versetul 10 se spune: ,Tu trebuie ... sa te inchini Domnului,
Dumnezeului tau", in versetul 12 se vorbeste despre stringerea intregii zeciuieli: ,... s-0o dai levitului, strainului, orfanului si vaduvei".
Dumnezeu doreste ca noi sa luam parte la nevoile sfintilor. El are placere in aceste jertfe. Mi se pare ca binefacerea (cuvintul grecesc se



intilneste numai Tn Evrei 13), este in sensul general, in timp ce darnicia este mai mult in legatura cu nevoile in lucrarea Domnului. in orice
caz, apostolul Pavel foloseste acest cuvint, care de altfel inseamna sa ai partasie (citeste in Galateni 6.6 si Filipeni 4.15). Cine este invatat in
Cuvint, trebuie sa faca parte din toata avutia si aceluia care 1l invata; si filipenii au facut aceasta fata de apostol, chiar de la ihceput. ,Daca
am semanat intre voi cele duhovnicesti, mare lucru este dacd vom secera bunurile voastre vremelnice?" intreaba apostolul Pavel in 1
Corinteni 9.11.

S-ar putea gindi c& modul in care sa se dea trebuie |&sat la aprecierea fiecarui credincios. Insd Duhul Sfint a avut grija ca noi sa avem
indicatia clara a Cuvintului, care nu poate gresi cu privire la acest aspect, aparent neinsemnat.

,Cit priveste stringerea de ajutoare pentru sfinti, s faceti si voi cum am rinduit bisericilor Galatiei. in ziua intii a saptaminii, fiecare din
Voi sa puna deoparte acasa ce va putea, dupa cistigul lui, ca sa nu se stringa ajutoarele cind voi veni eu" (1 Corinteni 16.1-2).

Unii crestini ar putea sa se maguleasca si astazi ca sint suficient de duhovnicesti ca sa stie unde si in ce fel sa dea banii sau din avutia lor.
insa nu rareori, inapoia acestei pretentii de stare duhovniceasca inalta, se ascunde, nimic altceva, decit aroganta. Fara a ingradi libertatea
fiecaruia de a da potrivit felului propriu, apostolul Pavel, in intelepciunea si puterea care i-au fost date, insista, ca o regula generala pentru
toate adunarile, ca trebuie sa aiba loc colecte. Aceste colecte trebuie sa fie regulate, nu numai ocazional, si sa aiba loc intr-o masura
potrivita, dupa cit a prosperat fiecare. Scopul utilizarii colectelor nu este numit aici intr-un mod precis, fnsa nicidecum nu ar fi vorba aici de
colecte deosebite pentru nevoile fratilor si surorilor din ludeea; tot asa de sigur este ca aici se prezinta un principiu general valabil, pe care,
daca il desconsideram, nu va fi fara pagube pentru noi si pentru altii.

Dar de ce este amintitd prima zi a saptaminii in legdturd cu colectele? in aceasta intfia zi a saptaminii, sfintii se stringeau regulat pentru
fringerea piinii (Faptele Apostolilor 20.7) si aduceau lui Dumnezeu jertfe duhovnicesti. Cu prilejul acestor stringeri laolalta, trebuia sa
contopeasca in mod vizibil ceea ce ei au strins. Completarea apostolului, ,ca sa nu se stringa ajutoarele cind voi veni eu" subliniaza acest
gind. Si prezenta apostolului ar fi putut cumva sa influenteze comportarea lor, iar el voia In mod vadit sa evite aceasta. Cit de diferita este
practica lor de cea pe care noi o intilnim in multe parti ale crestinismului! Ca numai credinciosii aveau privilegiul la colecte, rezulta foarte clar
din context, iar noi vom face bine sa ne tinem strins de aceasta ordine. Dumnezeu nu primeste jertfe materiale de la oamenii nemintuiti. Un
,duh zdrobit" este ,jertfa" pe care Dumnezeu o asteapta mai intii de la ei si pe care El nu o dispretuieste (Psalmul 51.17).

Legatura dintre stringerea laolalta pentru Numele Domnului si aducerea jertfelor materiale isi gaseste o ilustratie interesanta deja in Vechiul
Testament, in prescriptiile lui Dumnezeu cu privire la zeciuiala: israelitii trebuiau sa aduca zeciuiala tocmai acolo unde ei aduceau si darurile
lor - in locul pe care il va alege Domnul ca sa-Si aseze Numele Sau (citeste in Deuteronom 12.5-6; 14.22-27). Domnul se adreseaza poporului
Sau necredincios la sfirsitul Vechiului Testament prin profetul Maleahi: ,aduceti insa la casa vistieriei toate zeciuielile, ca sa fie hrana in casa
Mea" (capitolul 3.10). A te ingriji sa fie hrana in casa Sa inseamna sa pui la dispozitie mijloacele necesare pentru ,slujba casei Dumnezeului
nostru", pentru ,toatd lucrarea casei Dumnezeului nostru", spre care isi indreapta inima ramasita credincioasa a poporului lui Dumnezeu in
timpul lui Neemia (Neemia 10). ,Si nu vom parasi casa Dumnezeului nostru" (versetul 39). Ce dorinta demna de urmat!

Pentru noi astazi, ,vistieria" Domnului este ,locul unde El face sa locuiasca Numele Sau", in stringerile laolalta ,pentru Numele Sau" (Matei
18.20) si Tn mod deosebit, stringerile pentru fringerea piinii. Acesta este pentru noi astazi ,locul" unde - simbolic vorbind - aducem atit
Jjertfele" noastre, cit si ,zeciuiala" noastra. Un alt scriitor a remarcat pe drept: ,fratii de la inceput au avut grija ca ceea ce ei dadeau
Domnului din darurile lor sa fie legat mereu de ceea ce aduceau in laudele si adorarea lor - si chiar in acelasi loc si in acelasi timp".

in ceea ce priveste administratorul banilor, aceasta nu este problema Adunarii, ci a fratilor duhovnicesti, separat, care au increderea adunarii
locale. Trasaturile de caracter necesare acestor ,slujitori" (greceste diakonos), ne sint date in 1 Timotei 3.8-13. Ca Adunarea ca atare nu are
nimic a face cu Tmpartirea darurilor este clar din exemplul frumos al primei biserici din lerusalim - deci intr-un timp cind pentru aceasta
problema nu era inca nici o dispozitie apostolica. Atunci credinciosii aveau ,toate in comun" si ,nici unul nu zicea ca averile lui sint ale lui"
(Faptele Apostolilor 4.32). Cei instariti dintre ei isi vindeau ogoarele sau casele, aduceau pretul celor vindute si ,il puneau la picioarele
apostolilor" (versetele 35 si 37). Nici cel ce dadea si nici adunarea nu decideau cu privire la utilizarea banilor, ci apostolii: ,Se Impartea
fiecaruia dupa cum avea nevoie" (versetul 35).

Cind insa a aparut pericolul ca impartirea darurilor sub supravegherea apostolilor sa duca la micsorarea staruintei lor in rugaciune si in
slujirea Cuvintului, datorita acestei solicitari nespus de mari, pentru aceasta lucrare, la sfatul lor au fost pusi sapte barbati plini de Duh Sfint.
in viitor ei trebuiau s& ,slujeasca la masa", adica s& ia cunostintd de impértirea darurilor dupa nevoi. Chiar dacé acesti sapte barbati nu sint
numiti direct slujitori (diaconi) in Faptele Apostolilor 6 (probabil pentru ca ei, spre deosebire de acestia, au fost ,pusi" de catre cei
doudsprezece apostoli: citeste in versetele 3 si 6), in ceea ce priveste comportarea si activitatea lor duhovniceascd, ei purtau toate
caracteristicile necesare. Stefan, unul dintre cei sapte, este un exemplu al acestor slujitori ,care au slujit bine" si au dobindit un loc frumos si
multa indrazneala in credinta care este in Hristos Isus (1 Timotei 3.13).

Acesti slujitori faceau impreuna aceasta slujba, deloc simpla, inaintea ochilor Domnului. A cere de la ei, din timp in timp, sa dea o dare de
seama Tnaintea adunarii este total nebiblic. Ei aveau increderea adunarii, insa pentru ceea ce fac sint responsabili numai fhaintea Domnului,
ai Carui bani ii administreaza. Adunarea nu are nicidecum ,dreptul" la o informare. Ea nu este un parlament ca sa exercite functii de
supraveghere. Credinciosii dau Domnului jertfele lor. Restul nu mai este responsabilitatea lor, ci a celor ce slujesc.

Eu nu spun ca din cind in cind nu este bine si folositor sa se faca o informare a adunarii cu privire la aspectele financiare sau sa se prezinte o
scrisoare de multumire, ca astfel ea sa poata exprima amanuntele lucrarii Domnului. insa a cere o explicatie cu privire la utilizarea banilor
este cu totul altceva si nu este dupa Scriptura. Nici Domnul Isus n-a cerut de la luda Iscariote nul, care tinea casa, sa dea socoteala cu privire
la ceea ce se punea acolo si nici in Vechiul Testament nu citim ca de la , pazitorul pragului" se cerea ceva de felul acesta. Din contra, in 2
imparati 22, cu privire la ,banii" care ,se aduceau in casa Domnului" sint date indicatii clare: ,Dar sa nu li se cearad socoteala de argintul dat
in miinile lor, caci ei lucreaza cinstit" (versetul 7).

Preaiubitilor, sa ne tinem de ordinea care era la inceput in casa lui Dumnezeu! Ceea ce nu corespunde acestei ordini este dezordine.



Faptul ca cel credincios nu se afla sub obligatia de a da zeciuiala, este amintit pentru a preveni confuziile. Noi nu sintem sub lege, ci sub har
(Romani 6.14). Dumnezeu iubeste pe cei ce dau cu bucurie (2 Corinteni 9.7), care sint bogati in fapte bune (1 Timotei 6.18) si zelosi (Tit 2.14)
si sint gata pentru orice lucrare buna (Tit 3.1). Adevarata darnicie crestina - ca totul in viata si slujba unui credincios adevarat - trebuie sa
aiba loc nu prin lege, ci in har si sub calduzirea Duhului Sfint.

Noaptea in care El a fost vindut

Ne reintoarcem la relatarea apostolului Pavel cu privire la instituirea Cinei de catre Domnul, in 1 Corinteni 11. in versetul 23 se gaseste o
expresie de o deosebitd valoare, pe care am trecut-o cu vederea pina acum - nu fara intentie - ,,ca Domnul Isus, in noaptea in care a fost
vindut, a luat piine ..." Ne-a atras atentia vreodata acest fel de exprimare? Oamenii care se bazeaza pe propria intelepciune si ar fi trebuit sa
descrie lucrurile, pentru caracterizarea acelei nopti importante ar fi spus: ,in acea noapte care a precedat rastignirea lui Isus". Insd Duhul
Sfint se exprima altfel aici. Cind El vrea sa ne spuna despre noaptea in care Domnul a instituit Cina, atunci El o leagd de tradarea facuta de
luda Iscarioteanul. De ce asa? Fapta intunecata a lui luda a facut ca dragostea Mintuitorului sa straluceasca mai luminos.

Acea fapta a tradatorului a cuprins adinc duhul Domnului Isus si chiar I-a cutremurat. Chiar vorbirea profetica a duhului lui Isus Tn psalmi
exprima aceasta clar, intr-un mod miscator:

,Chiar prietenul meu de aproape, in care imi puneam increderea si care minca din piinea mea, si-a ridicat si el calcliul impotriva mea"
(Psalmul 41.9).

»,Nu un vrajmas ma batjocoreste, caci as indura; nu acela care ma uraste se ridica impotriva mea, caci m-as ascunde dinaintea lui. Ci
tu, un om deopotriva cu mine, tu, cel mai de aproape al meu si prietenul meu! Noi, care am avut dulci destainuiri intre noi si ne duceam
impreuna cu multimea la casa lui Dumnezeu/" (Psalmul 55.12-14).

Daca la aceasta adaugam si relatarea evangheliilor - si este remarcabil ca toate cele patru evanghelii vorbesc despre aceasta - toate acestea
devin mai impresionante:

,Si pe cind mincau, El a zis: »Adevarat va spun ca unul dintre voi Ma va vinde«" (Matei 26.21).

.Pe cind stateau la masa si mincau, Isus a zis: »Adevdrat va spun ca unul din voi, care maninca impreund cu Mine, Ma va da prins«"
(Marcu 14.18).

,Dar iatd, mina vinzatorului Meu este cu Mine la masa aceasta" (Luca 22.21).

,Dupa ce a spus aceste cuvinte, Isus S-a tulburat in duhul Sau, a marturisit si a zis: »Adevarat, adevarat va spun ca unul dintre voi Ma
va vinde«" (loan 13.21).

Aici. in 1 Corinteni 11, cu toate ca acum Domnul Se bucura de slava lui Dumnezeu, El nu a uitat aceasta fapta ingrozitoare, ci ne-a facut-o
cunoscut. El a daruit ucenicilor Cina in noaptea in care a fost vindut.

Cit de groaznica, cit de ticaloasa este tradarea din cercul cel mai intim al increderii! Si Domnul a simtit adinc aceasta - ,Unul dintre voi Ma va
vinde". Ca lerusalimul, pe care Domnul il iubea, nu L-a dorit, L-a lasat afara in strada cu ,capul Sau plin de roud" si cu ,cirliontii Sai plini de
picurii noptii" (Cintarea Cintarilor 5.2) era destul de rau si dureros. Lacrimile Sale pentru orasul sfint vorbesc din plin de faptul ca L-a indurerat
nespus indiferenta lerusalimului. ins& el nu a marturisit niciodata ca il iubeste pe Domnul. C& Domnul nu a gasit odihna si mingliere nici chiar
in cercul cel mai intim al alor Sai, ci lipsa de credinciosie a oamenilor, era mai rau decit ura de afara, si aceasta a cutremurat atit de mult
duhul Sau.

De fapt, daca dragostea Sa ar fi fost altfel decit dumnezeiasca si desavirsita, ar fi fost pagubita prin aceasta lipsa de credinciosie sau chiar
putea sa se stinga. insa Domnul Isus Se ridica, in adevarata maretie si demnitate a Persoanei si dragostei Sale, peste toti si le arata ca orice
fmpotrivire din partea lor nu poate sa inlature dragostea Sa, Cina de aducere aminte fiind instituita tocmai in noaptea in care a fost vindut.

Carnea (firea) din luda nu este mai rea decit aceea din mine si din tine. Si pe noi te poti bizui tot asa de putin ca si pe luda Iscarioteanul, care
L-a tradat, ca si pe Petru, care L-a lepadat. Nu au stiut toti ucenicii gindul Sau cu privire la ei, ca se vor putea poticni de Domnul (Marcu
14.31)? Nu au spus cu totii: ,pe noi te poti bizui. Doamne"? insa pe fire nu te poti bizui deloc. intimpl&rile din acea ultima noapte ne invats ca
nu putem sa ne punem increderea nicidecum in firea noastra. Ar putea sa fie ticalosie, ca la luda, sau s-ar putea sa fie bune intentii, ca la
ceilalti ucenici - dar noi nu ne putem baza pe nimic din noi.

insd dragostea lui Hristos nu este supusd schimbarii, asa cum este a noastrd. Ea este de neschimbat. Ea nu va fi limitatd din cauza
raspunsurilor sarace, pe care am putea sa le dam. O, ce loc de odihna este dragostea Sa! Si prin aceasta am cunoscut ca dragostea Sa nu
este dependenta de credinciosia noastra, ca Domnul a ase-zat aceasta Cina in acea noapte in care a fost tradat.

O dragoste fara seaman!Nici o minte nu poate sa inteleagacit Tu, o Doamne, ne iubesti.Ai uitat durerile Tale,porti pe inima numai pe
aceiape care Tu i iubesti nespus.

Capitolul 9 - Daruri si slujitori
Pentru adorare nu este nevoie de nici un dar
Din cele trei stringeri laolaltd ca Adunare, pind acum am avut inainte numai stringerea pentru fringerea piinii. inainte de a vorbi in capitolul
urmator despre stringerile pentru zidire, doresc, pe baza textului din Efeseni 4, sa intram in realitatea binecuvintata: Hristos a dat daruri

oamenilor, Adunarii Sale. Probabil ca unul sau altul dintre cititorii mei au remarcat deja ca la fringerea piinii nu este nicidecum vorba despre
daruri sau despre exercitarea lor. Este aceasta intimpl&tor? in mod sigur, nu!



Apostolul Pavel, in prima sa Epistola catre Corinteni, a vorbit Tn capitolul 10 despre Masa Domnului si in capitolul 11 despre Cina Domnului,
dar abia in capitolul 12 se indreapta spre subiectul darurilor (puterea Duhului), si apoi in capitolul 13 la adevaratul mobil pentru exercitarea
acestora (dragostea) si in capitolul 14 la scopul lor (zidirea). Aceasta succesiune in tratarea subiectelor permite cu siguranta o concluzie:
fringerea piinii nu are nici o legatura cu exercitarea darurilor. Sau altfel exprimat, cind ne gindim la Domnul si la moartea Sa si El lucreaza in
inimile noastre, prin Duhul Sau. atunci aceasta nu este rezultatul slujbei darurilor.

Domnul foloseste la fringerea piinii frati care au primit daruri duhovnicesti, dar si frati care nu au daruri deosebite. Ce libertate binecuvintata
este aceasta! Insa ce bine ar fi ca fratii care sint in aceasts stare duhovniceasca s& foloseasca libertatea Duhului intr-o dependentd mai mare
de Domnul! Ce trist este si cita putere si prospetime se pierde, cind ei asteapta toate numai de la fratii carora Domnul le-a incredintat un dar!
Eu consider potrivit cind la adorare darurile sint retinute, ca s& dea altora prilejul sa fie folositi de Domnul. In mod sigur nu este bine cind fratii
cu daruri se manifesta in prim plan si la o stringere laolalta se roaga de doua sau de trei ori (ca sa dau un exemplu) si sint totusi si alti frati
care pot fi folositi de Domnul. Pe de alta parte, nu cred ca este bine cind fratii, carora Domnul le-a incredintat ceva deosebit, se retin atit de
mult. incit lucrurile decurg intr-o directie gresitd sau alunecd spre un nivel inferior, prin aceasta, adorarea Domnului este p&gubita. in acest
caz este necesara disciplina Duhului.

Sa retinem 1nsa bine: stringerea laolalta pentru fringerea piinii nu este locul pentru exercitarea darurilor. Pentru a adora in duh si in adevar nu
este nevoie de daruri deosebite.

Fiecare dintre noi

Chiar si in Efeseni 4. apostolul Pavel ajunge sa vorbeasca despre daruri, chiar daca dintr-un alt punct de vedere. in primele versete ale
capitolului el a vorbit despre unitatea Trupului lui Hristos si, legat de aceasta, de ceea ce este comun tuturor credinciosilor. insd cu versetul 7
el incepe un nou gind si vorbeste mai intii despre ceea ce ii este dat fiecaruia in parte dintre noi: ,,Dar fiecaruia din noi, harul i-a fost dat dupa
masura darului lui Hristos."

Aici avem inaintea noastra pe Hristos ca marele Daruitor. Aceasta face deosebit de important acest verset si textul urmator. Hristos daruieste
fiecaruia dintre noi dupa harul Sau.

,Fiecaruia dintre noi", vorbeste despre individualitate, si partea personala are in hotaririle lui Dumnezeu totdeauna prioritate fata de cea
comunad. Deci fiecare madular in parte al Trupului lui Hristos a primit o func-tie speciald pentru binele intregului, si aceasta functie este
numita aici ,harul" care i-a fost dat. Nu face aceasta sa te bucuri? Probabil ca tu nu esti constient ca ai primit un dar anumit - de fapt versetul
nostru nici nu spune ca asa ar fi - si totusi ti-a dat harul ca prin slujba ta, oricare ar fi aceasta, sa implinesti lucrarea marunta pe care ti-a
incredintat-o.

Darul lui Hristos se poate intelege in sens dublu. Poate s& insemne atit ce a fost dat, cit si ceea ce va fi dat. In ultimul caz, Hristos ar fi darul
fnsusi. Tnsa aici se pare c& nu acesta este sensul. Duhul Sfint aratd mai mult spre ceea ce Hristos este gata s& dea. Hristos d& fiecaruia in
parte dintre noi dupa masura Sa, si aceasta nu poate fi altfel decit desavirsit; si ceea ce da El este harul care ne face apti pentru orice slujba.
Sa ludm seama ca noi, prin harul primit, sa slujim altora in dragoste!

Suindu-Se la inaltime
in legatura cu darurile, in urmé&toarele trei versete ne este prezentat ceva deosebit de maret si fundamental:

,De aceea este zis: »Suindu-Se la naltime, a luat robia roaba si a dat daruri oamenilor.« Si acest: »S-a suit«, ce inseamna decit ca Se
coborise in partile mai de jos ale pamintului? Cel care S-a coborit este Acelasi cu Cel care S-a suit mai presus de toate cerurile, ca sa
umple toate" (versetele 8-10).

Invatam aici in primul rind c& Cel care S-a suit este Hristos cel slavit, care imparte daruri oamenilor; insd fnainte ca El s poatd da daruri
oamenilor, El trebuia sa coboare in partile cele mai de jos ale pamintului, a trebuit ca El sa mearga in locasul mortii, trebuia ca trupul Sau
sfint sa fie pus in mormint. Despre aceasta vorbeste expresia de la sfirsitul versetului 9, ,in partile mai de jos ale pamintului". Trebuia mai
intli ca El sa prinda si sa duca pe cel ce ne tinea in prinsoare. Aceasta este o referire la Judecatori 5.12, unde Barac s-a intors de la eliberarea
prizonierilor din Israel si a condus la prinsoare pe aceia care i-au prins pe ei.

Tot asa si noi odinioard eram prizonieri ai lui Satan. insd prin moartea si invierea Sa victorioasa, Hristos ne-a eliberat din lanturile Satanei si
ne-a facut vase ale puterii Sale fhaintea vrajmasului. Este aici o lupta duhovniceasca impotriva lui Satan, impotrivitorul lui Dumnezeu si al
oamenilor. Nu este un gind coplesitor, ca acum Domnul Isus face din oameni, care odinioara ei insisi erau sub puterea Satanei, instrumente
ale puterii Sale impotriva lui Satan, ca astfel ei sa cistige teren in aceasta lupta sfinta si sa slujeasca la eliberarea altora? Atit de mult a legat
El robia, ca acum a dat oamenilor daruri!

ins& pentru aceasta, Hristos, ca Om, a trebuit s& coboare in partea cea mai de jos a pamintului. Nu este aceasta deosebit de serios si
miscator? El, Cel nemarginit, Creatorul cerului si al pamintului, a trebuit sa devina om, a trebuit sa coboare atit de mult si sa sufere moartea
pentru ispasire, inainte ca lanturile Satanei s& fie rupte pentru noi. Laudat sa fie Numele S&u! insa El nu a rdmas in mormint: a inviat si S-a
inaltat peste toate cerurile. ,Cel care S-a coborit este Acelasi cu Cel care S-a suit mai presus de toate cerurile." Chiar daca inaltarea Sa in
glorie a fost precedata in mod necesar de coborirea Sa in partile cele mai de jos ale pamintului - tocmai ca sa infaptuiasca lucrarea de
rascumparare - noi il stim acum sus, la dreapta puterii lui Dumnezeu, incoronat cu slavé si cu onoare. Acolo este acum punctul de plecare al
oricarei binecuvintari pentru Trupul Sau pe pamint.

Am privit noi vreodata moartea lui Hristos din aceasta directie? Ca ea era necesara pentru iertarea pacatelor noastre, a inteles si a acceptat
prin credintd orice copil al lui Dumnezeu. insd c3 ea era o conditie absolut necesard ca Hristos s& dea daruri, care sint exclusiv slujba
crestind, pentru multi dintre noi nu pare asa de clar si de important. ins& este foarte important. Tocmai aceasta ne-o aratd textul nostru.
Slujba crestina are loc numai pe baza unei rascumparari infaptuite prin singele Sau si inaltarea Sa la cer. Ce este slujba crestina? Ea nu este



exercitarea preotiei crestine. Slujba preoteasca se indreapta de la oameni spre Dumnezeu si in caracterul ei cel mai Tnalt, este adorarea. Toti
crestinii adevarati sint preoti si au fost invredniciti sa se apropie de Dumnezeu. Slujba Cuvintului, dimpotriva, a fost incredintata numai
anumitor persoane si ea se indreapta dinspre Dumnezeu spre oameni. Ea are, asa cum vom vedea, drept scop, zidirea Trupului lui Hristos.

in iudaism, in Israel nu se gisea ceva asemanator cu slujba crestind. Preotia era - mai mult intr-un sens simbolic, exterior, nu in naltul sens
crestin. Slujba insa, infatisata de ,slujirea Cuvintului" (Faptele Apostolilor 6.4), unde darurile aduceau Cuvintul lui Dumnezeu la inima
oamenilor, nu era. Desigur, se citea legea si levitii invatau poporul cu privire la lege (Neemia 8.7; Deuteronom 33.10); insa chiar atunci cind
comunicarea era facutd in sensul cd ,ce era citit era inteles", aceasta nu Tnsemna nicidecum o expunere a Cuvintului lui Dumnezeu. in cei
saptezeci de ani de robie babiloniana, poporul iudeu a renuntat la vorbirea ebraica si in locul ei a folosit limba aramaica. De aceea, dupa
citirea legii in limba ebraicd, era absolut necesar sa se dea intelesul aramaic al celor citite, ca astfel cei intorsi din Babilon sa inteleaga fiecare
lege a Domnului si 0 a poatd mplini. ins& slujb& in sensul crestin nu era.

Izvorul slujirii este Hristos in cer, si slujba este exercitarea unui dar. Deci versetul 8, ,,suindu-Se la inaltime, a luat robia roaba si a dat daruri
oamenilor" este un citat din Psalmul 68.18, unde gasim de fapt o alta expresie: ,Tu ai primit daruri in om". Citatul lui Pavel se abate de la
textul ebraic, ca si de la textul grecesc din Septuaginta (traducerea Vechiului Testament in greacd). Psalmul 68, care in aplicarea sa
propriu-zisd se referd la zilele cind Israel va fi restaurat in slavd, nu aminteste nimic de oferirea darurilor. insd ceea ce Hristos a primit, a
primit ca sa dea poporului Sau.

Vedem aceasta si in Faptele Apostolilor 2.33, in legatura cu cel mai mare dar, Duhul Sfint: Cel inaltat la dreapta lui Dumnezeu a primit de la
Tatal fagaduinta Duhului Sfint, ca sa reverse ceea ce ei au vazut si au auzit in acea zi de Rusalii: Duhul Sfint.

Sa observam, pe baza versetelor noastre, un principiu general al Cuvintului lui Dumnezeu: citatele noutestamentale ale locurilor din Vechiul
Testament sint expuneri autoritare ale acestor locuri. Duhul Sfint cunoaste cele scrise de El mai bine ca oricare dintre cei mai buni critici
moderni. Totodata este remarcabil ca aramaicul Targum (traducerea aramaica a Vechiului Testament) si Peschitta siriana spun in acest loc:
,Tu ai dat daruri oamenilor".

Deci ceea ce Duhul Sfint vrea sa puna inaintea inimilor noastre aici, este deosebit de mare: Domnul Isus, dupa infaptuirea lucrarii, S-a inaltat
fn cer ca Om slavit; acolo El nu numai a primit daruri, ci le-a dat oamenilor de pe pamint, ca astfel sa nu lipseasca nimic Adunarii Sale. El, cel
care a fost Tnaltat peste toate cerurile, este marele Daruitor, adevaratul Izvor al oricarei slujiri. El umple totul, nu numai universul intreg, ci si
toate hotaririle lui Dumnezeu, si El, Cel slavit, este izvorul binecuvintarilor pentru zidirea Adunarii. Sa pastram aceasta cu grije in inima
noastra!

El a dat
Acum venim chiar la darurile, pe care Hristos le-a dat Adunarii Sale:
,Si El a dat pe unii apostoli, pe altii proroci, ' pe altii evanghelisti, pe altii pastori si invatatori" (Efeseni 4.11).

in primul rind ne surprinde modul de exprimare: ,pe unii" si ,pe altii". Aceasta este in contrast cu ,,fieciruia dintre noi" din versetul 7 si face
totodata clar ca aceste daruri nu au fost oferite fiecarui madular al Trupului lui Hristos.

n al doilea rind este de remarcat diferenta insemnata in legaturd cu darurile din 1 Corinteni 12 si cele din Efeseni 4. in 1 Corinteni 12 g&sim
numit si darul minunilor, darul vindecarilor si al vorbirii in limbi. Aici aceste daruri lipsesc complet. De ce? Pentru ca in Epistola catre Efeseni
gindul principal este in legatura cu darurile pentru zidirea Trupului lui Hristos, si pentru aceasta nu este nevoie de nici un dar al minunilor. Ele
erau ,semne nu pentru cei care cred, ci pentru cei necredinciosi" (1 Corinteni 14.22). Aici insa sint numite numai darurile de baza si care
ramin. in rest, in nici un loc din Noul Testament nu avem o listd completd a tuturor darurilor, nici in 1 Corinteni 12, nici in Romani 12 si nici in
Efeseni 4.

Si apoi este de observat diferenta intre feluritele daruri, ceea ce rezulta din intrebuintarea diferitelor cuvinte pentru dar. Duhul Sfint foloseste
in prima Epistola catre Corinteni cuvintul charisma = ,dar de har", in Efeseni 4.8, El foloseste cuvintul doma - dar. Prima expresie confirma ca
de dar este legat harul lui Dumnezeu, cea de a doua pune accentul pe caracterul concret al darului.

in 1 Corinteni 12 si 14, fiecare primeste un dar duhovnicesc al harului, fie cuvintul intelepciunii, fie cuvint de cunoastere sau de credinta etc.
Aceasta inseamna ca Dumnezeu pune in aptitudinile naturale, care de asemenea vin de la El si sint ca un vas, un dar duhovnicesc, o
aptitudine duhovniceasca, o masura de putere duhovniceasca. Acesta este si gindul din Evanghelia dupa Matei 25.14-30, unde Domnul a dat
talanti robilor Sai, ,fiecaruia dupa capacitatea lui" (vezi versetul 15). in Efeseni 4. dimpotriva, fiecare are un dar. Darurile sint aici persoane.
Asa ne arata Romani 12, darul harului (charisma) de a invata, in Efeseni 4 insa avem darul invatatorului, care in intreaga sa persoana este
darul lui Hristos pentru Adunare. El a dat apostoli, nu numai darurile apostolice; El a dat evanghelisti. nu numai darurile evanghelistice.

Acest fel de a intelege este foarte pretios. El ne arata in primul rind ca dragostea lui Hristos pentru Adunarea Sa este gindul dominant aici. de
aceea in Epistola catre Efeseni toate pornesc de la Hristos din cer, in timp ce in intlia Epistola catre Corinteni, Duhul Sfint pe pamint este Cel
care lucreaza totul si imparte fiecaruia cum vrea El. In al doilea rind, acest mod de intelegere este intim, caci o putere duhovniceasca din
cineva nu poate s& iubeascd, ci numai o Persoand poate s& iubeasca, Hristos care a dat daruri Adunérii Sale si pe care El insusi o iubeste.
Totul este intr-o armonie desavirsitd unul cu altul si avem nevoie si de una si de cealaltd ca s corespundem gindurilor lui Dumnezeu, ins&
observarea diferentelor mareste nu numai cunoasterea noastra, ci si recunostinta noastra, si cu aceasta, fericirea noastra.

El a dat - aceasta este o expresie minunata a dragostei si a harului Sau. Cui a dat El daruri, am vazut deja: Adunarii Sale, Trupului Sau. Spre
deosebire de slujbe (supraveghetori si slujitori), care in ceea ce priveste misiunea si activitatea lor se refereau numai la un anumit loc,
darurile au fost date intregului Trup. Ele nu sint legate de o adunare locala si nici nu sint responsabile fata de ea, ci de Domnul, care le-a dat.

Vrem acum sa privim pe scurt ceea ce a dat El.



Apostoli - Acesta este un dar de baza. Impreund cu profetii, ei alcatuiesc temelia casei lui Dumnezeu in Duhul, ,piatra din capul unghiului fiind
Isus Hristos Tnsusi. In El, toata cladirea, bine alcatuitd, creste ca s& fie un templu sfint in Domnul" (Efeseni 2.20-21). Desigur, temelia nu a fost
pusa acum, la sfirsitul timpului de har. Ea a fost pusd deja de mult. ins& pe aceastd teme-lie si astizi sint pusi mereu credinciosi. Nu in ei
insisi, nu in persoana lor, alcatuiesc apostolii si profetii temelia, ci in ceea ce ei au invatat in misiunea pe care le-a dat-o Dumnezeu si sub
inspiratia Duhului Sfint. invatatura apostolica se reintoarce iarasi - cum ar putea fi altfel? - pe deplin spre piatra din capul unghiului, Isus
Hristos, care da intregii cladiri tarie si orientare.

Apostolii au o autoritate si putere, pe care Dumnezeu le-a dat-o lor - si numai lor - potrivit voii Sale. Asa se numeste deseori apostolul Pavel,
»apostol al lui Isus Hristos prin voia lui Dumnezeu" sau ,dupa porunca lui Dumnezeu" (Efeseni 1.1; 2 Timotei 1.1; 1 Timotei 1.1). Aceasta
putere si autoritate i-au asezat spre binele Adunarii, in timpul intemeierii ei. Vedem aceasta la Petru, in prima parte a Faptelor Apostolilor, dar
mai ales la Pavel, care a asezat rinduieli in toate adunarile (de exemplu 1 Corinteni 7.17; 11.34; 16.1), care a dat poruncile lui Dumnezeu
(vezi si 1 Corinteni 14.37), care prin puterea functiei sale a asezat batrini in adunari (Faptele Apostolilor 14.23) si care s-a opus direct lucrarii
Satanei (Faptele Apostolilor 16.18). Chiar la apostolul loan, spre sfirsitul primului secol al crestinismului, vedem cum se gindea sa foloseasca
autoritatea sa Tn adunare, Tmpotriva unui om Tmpotrivitor. cind va sosi acolo (3 loan 10). Apostolii, in autoritatea pe care le-a dat-o
Dumnezeu, au intimpinat multe din greutatile si pericolele care se ridicau atunci si au dat indicatii pentru ocrotirea credinciosilor si pentru
pastrarea ordinii in interiorul Adunarii.

Multumiri fie aduse lui Dumnezeu! Aceste prescriptii le avem si noi astazi, in Cuvintul scris al lui Dumnezeu, in Noul Testament; dar nu numai
prescriptiile, ci intreaga invatatura a apostolilor. S& dea Dumnezeu ca noi, ca si primii crestini, sa ,staruim" in ele (Faptele Apostolilor 2.42)!
In aceste ultime zile in care traim, aceasta este si pentru noi ocrotire si binecuvintare.

Profeti - Spre deosebire de apostoli, profetii Noului Testament (numai despre acestia este vorba aici, asa cum face clar succesiunea apostoli si
profeti) nu aveau nici o putere de conducere in interiorul Adunarii. ins3 ei posedau puterea duhovniceasca ca, prin Cuvintul lui Dumnezeu, s&
puna sufletele in lumina lui Dumnezeu.

ins& aceasta nu este tot ce 1i caracteriza. Pentru c& atunci nu era inca tot Noul Testament in forma scris&, din timp in timp, asa cum o cereau
imprejurarile, ei erau folositi de Dumnezeu ca sa aduca la cunostinta, Tn mijlocul copiilor lui Dumnezeu, adevarul crestin, a lui Dumnezeu, care
in zilele de la inceput nu era descoperit decit numai in parte. Ei erau unelte ale inspiratiei Duhului Sfint pentru comunicarea adevarului Sau.
Vom vedea aceasta mai indeaproape in capitolul urméator. in adunarea din Antiohia erau asemenea profeti (Faptele Apostolilor 13.1) si chiar
luda si Sila erau denumiti asa (Faptele Apostolilor 15.32).

in afard de aceasta, Dumnezeu a folosit anumiti profeti ca s& astearna in forma scrisa Cuvintul Sau si totodata s&-l ,fixeze". Cind in Romani
16.26 auzim despre scrierile profetice, se intelege includerea scrierilor profetilor nou-testamentali, asa cum rezulta din context. Luca de
exemplu era un asemenea profet. El a fost folosit de Dumnezeu pentru a scrie doua carti ale Noului Testament: Evanghelia si Faptele
Apostolilor. Luca era un apostol ca si Marcu. insd amindoi erau profeti, care au completat canonul Noului Testament.

Cit de fericiti ne putem considera, ca, prin slujba de scriere a apostolilor si a profetilor, avem Cuvintul lui Dumnezeu, Noul Testament!
Dumnezeu Insusi, in harul Sdu nemarginit si in chip minunat, a ingrijit de aceasta, asa incit credinta noastrd se poate baza pe ceea ce ,este
scris".

Incd un cuvint cu privire la durata acestor daruri. Slujba apostolilor si profetilor o avem si astizi in Noul Testament. Apostoli si profeti ca
daruri ale Domnului slavit nu se mai gasesc astazi, pentru un motiv foarte simplu: temelia a fost pusa, canonul Sfintei Scripturi a fost
completat. De ce atunci darurile de baza sint numite impreuna cu cele trei daruri care ramin, asa ca s-ar putea crea impresia ca toate cele
cinci daruri ar ramine? Acesta pare a fi raspunsul: Cuvintul lui Dumnezeu nu lasa niciodata impresia ca pina la venirea Domnului ar trece o
lunga perioada de timp.

Vedem aceasta si in pilda celor zece fecioare din Matei 25. Cu toate ca pilda cuprinde intreaga epoca a marturiei crestine pe pamint, Domnul
Isus prezinta lucrurile in asa fel, ca si cum fecioarele care au iesit la Thceput sa intimpine pe Mire erau aceleasi fecioare care apoi au trait
venirea Sa si au intrat cu El la nuntd, respectiv au gasit usa fncuiata. Si cind cele sapte adunari din Asia Mica au primit acele scrisori, pe care
le gasim in Apocalipsa 2 si 3, acestea erau in asa fel redactate, ca nici una dintre ele nu putea trage concluzia ca venirea Domnului era inca
departe. Si totusi, cele sapte scrisori ne dau un tablou profetic complet al intregii istorii a Bisericii crestine pe pamint in stadiile ei succesive.

Evanghelisti - Din cele trei daruri care ramin, evanghelistii sint numiti in primul rind. Ei sint numiti pe primul loc, Thaintea pastorilor si
invatatorilor, pentru ca prin slujba lor sufletele erau aduse thauntru pentru prima data. ,Si cum vor auzi despre El fard cineva care sa le
predice?", intreaba apostolul Pavel in Romani 10.14. Evanghelistul este un dar foarte pretios. El paseste in fata lumii ca sa aduca vestea
buna. Pe linga aceasta, el poseda aptitudinea duhovniceasca sa atraga pe oamenii necredinciosi la Domnul Isus, prin Cuvintul lui Dumnezeu.
Aceasta nu inseamna ca el convinge pe oameni prin tot felul de siretlicuri artificiale. Dimpotriva, el prezinta pe Mintuitorul in asa fel inaintea
oamenilor, incit ei sint atrasi de El. De fapt, este un dar deosebit de binecuvintat! Initial domeniul evanghelistilor era lumea, astazi el fsi
exercita slujba de cele mai multe ori in crestinism, care, in mod sigur, nu este un loc mai simplu. Totusi, ca si mai Tnainte, el arunca plasa
Evangheliei in mare si prin aceasta, aduce la tarm pesti de tot felul (Matei 13.47). insa stringerea ,celor buni in vase" nu mai este misiunea
lor. Aceasta ne conduce la urmatoarele doua daruri.

Pastori si invatatori - in textul original, aceste doua daruri sint legate impreuna printr-un articol comun, ceea ce arata ca ele stau impreuna.
De fapt ele au o anumita inrudire si sint strins legate unul de altul. Uneori se intilnesc la aceeasi persoana.

Pastorul este unul din darurile foarte rare. El merge la fiecare suflet in parte, el le pastoreste si le invata, le cauta pe cele ratacite,
intrebuinteaza adevarul in functie de starea si Imprejurarile fiecaruia. Pentru aceasta, el trebuie sa aiba o buna cunoastere a adevarului. El
intelege sa lucreze in constiinta credinciosilor si sa atentioneze plin de putere. Slujba pastorului are loc de cele mai multe ori in ascuns. El
trateaza pe bolnavi inainte ca altii sa observe, hainte de a se extinde boala. ,Marele Pastor al oilor" (Evrei 13.20) este modelul sau sublim.
De am avea aceasta dorintd, de a avea mai multi pastori! Ei sint foarte necesari pentru Adunarea lui Dumnezeu.



Invatatorul isi are slujba mai ales in public. Dacd p&storul se preocupd mai mult de suflete, invatatorul se ocupad mai mult cu Cuvintul lui
Dumnezeu. Misiunea sa binecuvintata este sa prezinte Cuvintul si invatatura sa, pe Domnul Isus insusi in frumusetea si desavirsirea Sa si sa
trezeasca intelegerea copiilor lui Dumnezeu pentru aceasta. Caci se pot gusta lucruri dumnezeiesti numai atunci cind sint cunoscute. ,Ca sa
cunoastem lucrurile care ne-au fost daruite de Dumnezeu" (1 Corinteni 2.12), este de fapt slujba invatatorului. El are capacitatea sa prezinte
simplu si cu folos chiar gindurile adinci ale Scripturii, asa ca fiecare poate sa inteleaga si le poate urma. O misiune importanta a fnvatatorului
este si de a fi atent la unitatea Tnvataturii si la invatatura sanatoasa in mijlocul copiilor lui Dumnezeu, ca astfel sa se poata sesiza de la
inceput ratacirea si s fie indepartata. Singurul sdu Model este marele Invatator care a spus: ,Voi s& nu va numiti Rabi, fiindc& Unul singur
este indrumatorul vostru: Hristos; si voi toti sinteti frati ... Sa nu va numiti indrumatori, caci Unul singur este indrumatorul vostru: Hristosul"
(Matei 23.8-10). Demn de luat in consideratie pentru invatatori este si faptul ca ei cunosc numai ,in parte" (1 Corinteni 13.9). Aceasta 1i va
tine modesti si smeriti.

Scopul darurilor
Dupa ce apostolul a vorbit despre daruri, el arata marele scop pentru care ele au fost date:

.pentru desavirsirea sfintilor, in vederea lucrarii de slujire, pentru zidirea Trupului lui Hristos, pina vom ajunge toti la unitatea cre-dintei
si a cunoasterii Fiului lui Dumnezeu, la starea de om matur, la masura staturii plinatatii lui Hristos" (Efeseni 4.12-13).

Sa observam ordinea: mai intli este numit scopul cel mare - pentru desavirsirea sfintilor si apoi urmeaza alte doua parti, cu scop mai mult
indirect, care sint subordonate primului - pentru lucrarea de slujire, pentru zidirea Trupului lui Hristos.

Diferentierea primului scop de celelalte doua, care urmeaza in versetul 12, devine clara prin folosirea unor prepozitii diferite inaintea fiecarui
cuvint: prima data se spune ,in" (greceste pros) si apoi de doua ori ,pentru" (greceste eis) sau ,referitor Ia" (in versiunea romaneasca s-a
folosit forma: ,in vederea lucrarii" si ,pentru zidirea"). Primul scop, desavirsirea sfintilor, se distinge de celelalte doud, de aceea voi vorbi
despre ultimele doua ca de niste scopuri subordonate. Slujba darurilor trebuie sa se faca pentru desavirsirea sfintilor si sa aiba loc cu privire
la lucrarea de slujire si zidire a Trupului lui Hristos.

Intentia nemijlocita si deosebita a lui Hristos in actiunea darurilor este deci desavirsirea sfintilor, desavirsirea lor practica, schimbarea lor in
chipul Sau. Abia dupa aceea urmeaza diverse forme de slujire si de crestere a Trupului.

Este nespus de pretios ca Dumnezeu are in mod deosebit binecuvintarile fiecaruia in inima Sa. Cu aceasta incepe El. Partea comuna,
binecuvintarea comunad, urmeaza dupa aceea, ea este totdeauna rezultatul faptului ca Dumnezeu a binecuvintat individual, nu invers. Vedem
aceasta deja Tn primul capitol al epistolei noastre. Chiar de la inceput se vorbeste de alegerea fiecarui credincios inainte de intemeierea lumii
si de tot felul de binecuvintari duhovnicesti cu care ei sint binecuvintati in Hristos. Abia la sfirsitul capitolului se vorbeste despre Duhul Sfint
primit de cei care fac parte din Trupul lui Hristos.

Desavarsirea sfintilor este subiectul cel mai apropiat de inima lui Hristos si el trebuie sa fie si de inima noastra. Nu este nici o risipire de
putere sau de timp, asa cum cred unii, preocuparea cu soarta credinciosilor, astfel incit prin aceasta sa ajungem la o mai buna intelegere a
relatiilor in care ei au fost adusi cu Hristos si unii cu altii.

Cu aceasta ajungem la cel de-al doilea scop pentru care Domnul cel inaltat a dat apostoli, profeti, evanghelisti, pastori si invatatori Adunarii
Sale: zidirea Trupului lui Hristos, formarea si cresterea Trupului Sau. Si aici vreau sa ma refer la un aspect deseori pierdut din vedere: slujba
unui evanghelist, potrivit intentiei Domnului, este un punct de plecare pentru zidirea Trupului lui Hristos. Daca aceasta nu este tinuta in
seamad, atunci 1i lipseste scopul divin, corect, al instaurarii si unul din punctele caracteristice ale slujbei dumnezeiesti. Domnul Isus nu vrea
numai sa salveze suflete, ca apoi sa le lase ca fiinte parasite, ci scopul Sau este alcatuirea si zidirea Trupului Sau. El doreste ca cei salvati sa
recunoasca relatiile lor in acest Trup, sa se bucure de ele si sa le realizeze practic. in mod sigur, nu este slujba unui evanghelist sa prezinte
aceste aspecte ale invataturii. Insd cu toate acestea, evanghelistul trebuie sa aiba acest scop in inima sa, daca vrea sa culeagd odata lauda
deplinad de la Mintuitorul sau. Numai asa el va fi pazit in vestirea sa de caile si de duhul liberalismului.

In multe cercuri crestine, cistigarea sufletelor se situeazd absolut pe primul loc, iar vestirea Evangheliei este pentru multi pur si simplu
»Slujba". Si este de atitea ori ignorat faptul ca Domnul are gindurile preocupate in primul rind cu sfintii Sai si cu Tnaintarea lor in credinta. Noi
nu vrem sa asezam pe unele impotriva altora, Tnsa invatam aici ca adevarata slujba, potrivit gindurilor Sale, nu are n primul rind ca scop
vestirea Evangheliei, ci ,desavirsirea sfintilor" - o expresie despre care vom vorbi curind.

Deja cele trei pilde din Matei 24 si 25, precum si succesiunea in care Domnul le spune, descopera aceasta intiietate. in pilda despre robul
credincios si cel rau. aflata pe primul loc (capitolul 24.45-51), Domnul arata ce pretuieste El la robul credincios si intelept: faptul ca el ofera
oamenilor casei Sale hrana la vremea potrivita. Acest rob bun era totodata plin de grija pentru , desavirsirea sfintilor". De aceea si Domnul il
va pune peste toata averea Sa. Urmeaza apoi pilda despre fecioare si abia in al treilea rind despre talanti, ceea ce vorbeste mai mult despre
o activitate indreptata spre afard. in gindurile Domnului, are prioritate nu vestirea Evangheliei, oricit de importanta si pretioasa ar fi ea. ci
zidirea alor Sai, ,a casei Sale". Faptul ca vestirea Evangheliei in timp trebuie sa aiba loc mai intii, si cistigarea sufletelor nu trebuie uitata,
este clar si nu are nimic a face cu principiul tratat despre inaintarea in credinta.

Si ca sa revenim inca o data la desavirsirea sfintilor, ce se intelege prin desavirsire? in mod sigur, nu perfectiunea pe care o gasim la rapire.
Cuvintul grecesc pentru ,desavirsire", katartismos, nseamna pregatire. Medicii 1l folosesc pentru repunerea madularelor. Verbul
corespunzator (katartizo = a face perfect, a inlocui tot ce lipseste, a desavirsi) se intilneste de exemplu in 1 Petru 5.10 (,El insusi va va
desavirsi") si in Matei 4.21, unde este vorba de repararea mrejelor. Aceasta arata foarte clar ce se intelege prin desavirsirea sfintilor: sa le
intregesti tot ce le lipseste, sa aduci iarasi la locul sdu ceea ce nu este in ordine in ei. Pentru aceasta a dat Domnul Isus aceste daruri, ca
fiecare din ai Sai sa creasca nestingherit, sa poata prospera si totul in ei sa fie adus in ordine, tot ceea ce nu corespunde Lui si gindurilor Sale.
Ce gind fericit: acest tel al lui Hristos, desavirsirea personala si binecuvintarea alor Sai, nu poate gresi niciodata! Adunarea ca martor
responsabil poate gresi, Hristos insa niciodata!



In masura in care fiecare creste potrivit masurii lui Hristos, va fi zidit si intregul Trup. In aceeasi masura, fiecare madular va lucra la cresterea
Trupului potrivit masurii sale (versetul 16). Dumnezeu doreste ca noi toti sa ajungem, prin slujba darurilor, ,la unitatea credintei si a
cunoasterii Fiului lui Dumnezeu, la starea de om matur, la masura staturii plinatatii lui Hristos". Este o unitate practica, o unitate in gindire,
despre care vorbeste apostolul, care rezultd din preocuparea cu credinta, cu adevarul crestin, prin cunoasterea Fiului lui Dumnezeu Insusi,
asa cum El este descoperit prin Cuvintul lui Dumnezeu.

Sa gindim despre cunoastere ca ar fi ceva de rangul doi sau chiar periculos? Din contrd, nimic nu ne duce realmente fnainte, nimic nu ne face
cu adevarat smeriti, cum este cunoasterea a ceea ce Dumnezeu ne-a descoperit despre Sine in Fiul Sau. De aceea, daca nu ne preocupam
indeajuns cu bunul credintei care ne-a fost incredintat noua, crestinilor, nu vom putea niciodata sa crestem suficient in har si in cunoasterea
Fiului lui Dumnezeu. El este punctul central al oricarui adevar, este Adevarul insusi. Prin nimic altceva nu se poate obtine unitatea practica,
reald, intre ai Sai, decit numai prin inimile care se preocupa cu Hristos. Marturisirea de credinta facuta de oameni nu creeaza aceasta stare.
Ea desparte. Este voia lui Dumnezeu ca sa obtinem o anumita crestere cu privire la cunoasterea Fiului Sau; ,si daca voi sinteti de alta parere,
Dumnezeu va va lumina si Tn aceasta privinta" (Filipeni 3.15).

Sa ne ajute Domnul ca studierea acestor versete din Cuvintul sfint al lui Dumnezeu sa ne conduca la acea crestere ,in toate, pina la Cel care
este Capul, Hristos" (versetul 15)! Si sa ne amintim permanent ce am citit Tn capitolul 5 al acestei carti: Hristos, Capul Trupului, are o
dragoste deosebita pentru Adunarea Sa (citeste in Efeseni 5.25-29), pe care poate conta orice madular, in orice imprejurare si in orice timp!
in aceastd dragoste atentd hraneste si ingrijeste El Adunarea, asa cum un om isi hréneste si isi ingrijeste propria carne. El poate folosi pentru
aceasta daruri sau madularele care se oferd; si in dragostea Sa, El nu-i va refuza pe acestia niciodata. Tot ce are El si tot ce este El a dat
Adunarii. El ii iubeste ca pe Sine Insusi. Aceasta face ca stringerea laolaltd a copiilor lui Dumnezeu ca Adunare s& fie deosebit de pretioasa.
Este scena unde dragostea lui

Hristos pentru Adunarea Sa isi dezvaluie expresia ei deosebitd; este locul in care grija Sa duioasa nu va sfirsi niciodata! La acest subiect
binecuvintat dorim sa meditam mai indeaproape in capitolul urmator, chiar daca este privit dintr-un alt punct de vedere.

Inainte ns& vrem s& ne ocupadm de o problema in care in marile sisteme ale crestinismului, din nefericire, s-au ab&tut mult fatd de ce era la
inceput: cine cheama la slujba Domnului?

Chemarea slujitorului

Am vazut in acest capitol, cine este Cel ce ofera daruri oamenilor, Adunarii: Omul slavit sus in cer, Isus Hristos. Trebuie sa fie clar cine
cheama pe fiecare slujitor in parte pentru slujba in via lui Dumnezeu. Datorita importantei acestui lucru, dorim sa mai zabovim la acesta.

Pe cind Domnul Isus umbla pe pamint si era inconjurat de ucenici, auzim cuvinte importante: ,Pe urma, El S-a suit pe munte, a chemat pe
cine a vrut si ei au venit la El. A rinduit dintre ei douasprezece, ca sa-i aiba cu Sine si sa-i trimita sa predice" (Marcu 3.13-14). Fara nici o
confuzie, aceste cuvinte arata clar ca nimeni altul decit Domnul Isus Tnsusi a chemat pe cei doudsprezece in slujba Sa si, la vremea potrivita,
i-a trimis sa predice. ,Pe cine a vrut" - despre aceasta este vorba in chemarea si trimiterea celor douasprezece, despre voia Sa.

Mai tirziu citim: ,Pe acesti douasprezece i-a trimis Isus" (Matei 10.5) si ,a chemat la Sine pe cei douaspre-zece si a inceput sa-i trimita doi cite
doi" (Marcu 6.7).

Potrivit cu aceasta, Domnul Isus spune in loan 6.70: ,Nu v-am ales Eu pe voi, cei doudsprezece? Si totusi unul dintre voi este un diavol". El i-a
ales, nimeni altul, in privinta aceasta nu este nici o problema. Si totusi unul dintre ei era un diavol, luda Iscarioteanul.

Din aceste cuvinte ale Domnului s-a tras concluzia ca un ales al lui Dumnezeu s-ar putea totusi pierde. Noi insa ar trebui sa deosebim clar, cu
privire la alegere, cine alege si pentru ce alege, altfel ajungem la concluzii total gresite. Cind Dumnezeu Tatal alege, asa cum avem in Efeseni
1.4 si, asemanator, in 1 Petru 1.2, atunci este vorba de alegerea vesnica a alor Sai, de predestinarea pentru infiere. Toti cei care sint alesi in
Hristos Tnainte de intemeierea lumii vor atinge telul la care au fost predestinati, asa cum arata foarte clar Romani 8.29-30. Lantul de aur de
acolo, care incepe cu cei cunoscuti si predestinati de Dumnezeu, sfirseste triumfind: ,pe acestia El i-a slavit".

Cind, dimpotriva, Domnul Isus a ales pe pamint, aceasta nu are nimic comun cu alegerea fnainte de intemeierea lumii, ci este o alegere
pentru o slujbd pe pdmint. in acest fel a fost ales luda Iscarioteanul pentru slujba lui Mesia pe pamint, cu toate c& stia exact ci el era un
diavol. Nu, luda nu a fost niciodata nascut din nou, el nu s-a pocait niciodata. Se poate face o slujba aici pe pamint si cu toate acestea sa te
pierzi. luda Iscarioteanul este un exemplu deosebit de serios pentru aceasta.

Deci Domnul Isus Tnsusi a ales pe cei douasprezece. El putea zice: ,,Eu stiu pe cine am ales" (loan 13.18). S-a schimbat acest principiu cu
moartea Domnului, cu invierea si indltarea Sa la cer? in privinta aceasta s& privim la sfirsitul capitolului 1 din Faptele Apostolilor, unde este
vorba de ocuparea locului lui luda Iscario- teanul, devenit vacant, intre cei douasprezece:

.»... Trebuie deci ca, dintre barbatii care ne-au insotit in tot timpul in care a trdait Domnul Isus intre noi, cu incepere de la botezul lui
loan pina Tn ziua cind El a fost inaltat de la noi, unul dintre ei sa fie martor impreuna cu noi al invierii Lui.« Ei au pus fnainte pe doi: pe
losif numit Barsaba, zis si lust si pe Matia. Si rugindu-se, au zis: »Doamne, Tu, care cunosti inimile tuturor, arata-ne pe care din acesti
doi l-ai ales Tu ca sa primeasca locul in slujba si apostolia aceasta, din care luda a cazut ca sa mearga la locul luil« Au tras la sorti si
sortul a cazut pe Matia, care a fost numarat impreuna cu cei unsprezece apostoli" (Faptele Apostolilor 1.21-26).

Se remarca si aici foarte clar ca nu este vorba de o alegere prin oameni. Ei au pus inainte numai pe doi. Probabil ca in general nu erau multi
printre ucenici care aveau semnele caracteristice unui apostol: care sa fi fost cu ei incepind cu botezul lui loan si sa fi fost martor al invierii
Sale. Ei au prezentat deci pe doi. Cine alege acum? Omul sau Domnul?

Nu este potrivit gindurilor lui Dumnezeu cind noi, oamenii, cind adunarea sau vreun colegiu omenesc alege slujitori pentru Domnul. Domnul
Isus Tnsusi pune in slujb&, El imparte daruri duhovnicesti si El inzestreaza pe slujitorii Sai cu intelepciunea si puterea necesare. ,,Rugati, deci,



pe Domnul secerisului sa scoata lucratori la secerisul Sau" (Matei 9.38). Aceasta a avut loc si aici. Cine este Domnul secerisului? Dumnezeu,
Tatal? Aceasta nu este corect, pentru ca Domnul secerisului este Domnul Isus.

,Si rugindu-se, au zis: »Doamne, Tu, care cunosti inimile tuturor, arata-ne pe care din acesti doi l-ai ales Tu«." Ei nu s-au rugat lui Dumnezeu,
Tatal, ci Domnului Isus si au implorat ca El sa aleaga. Acesta este pina astazi principiul chemarii unui slujitor. Domnul Isus hotaraste din cer -
caci in acel timp El era deja slavit, la dreapta puterii lui Dumnezeu - cine trebuie sa fie pe pamint slujitor al Sau, rob al Sau. El pune in slujba
(1 Timotei 1.12). Domnul cel slavit, asa cum am vazut, ofera, din cer, daruri Adunarii Sale pentru zidire: apostoli, profeti, evanghelisti, pastori
si invatatori (Efeseni 4.11). Dumnezeu a pus deoparte pe Pavel din pintecele mamei sale si 1-a chemat (Galateni 1.15). Asa este totdeauna:
Dumnezeu, Domnul Isus, este permanent Cel care cheama si da misiuni si niciodata omul.

Daca Domnul Isus pe pamint S-a rugat inainte de alegerea celor doudsprezece (Luca 6.12), cit de potrivit era atunci ca si ei ,s-au rugat".
Putem presupune ca Petru era cel care a rostit rugaciunea publica. Aceasta rugaciune este un model al concretizarii si simplitatii. Ei vorbesc
Domnului si cred ca El a facut deja alegerea. Cit de mult putem sa invatam din aceasta!

Atunci era sortul. Sa ne amintim ca Duhul Sfint nu venise inca. A arunca sortul este o metoda a legii, pentru a recunoaste voia lui Dumnezeu.
Aceasta o putem citi in multe locuri din Vechiul Testament, ca de exemplu in Proverbe 16.33: ,Se arunca sortul in poala hainei, dar orice
hotarire vine de la Domnul". Si la Acan si la Tmpartirea tarii sub losua a fost aruncat sortul; si mai tirziu - potrivit cu Ezechiel 47 - va avea loc
aceasta. Insa in timpul in care Duhul Sfint este pe pamint, nu este nicidecum aruncat sortul, ca in felul acesta sa se recunoasca voia lui
Dumnezeu. Noi avem in mina Cuvintul lui Dumnezeu complet si in el avem descoperitd voia Sa. Nu avem nevoie sa aruncam sortul, caci
Domnul Isus vrea sd ne facad cunoscut voia Sa prin Duhul Sfint, pe baza Cuvintului. Insd remarcam aici ca ei nu aveau inca pozitia crestina,
caci Duhul lui Dumnezeu nu venise inca.

in felul acesta ei aruncau sortul si acesta era in vremea aceea corespunzator gindurilor lui Dumnezeu. Domnul a condus sortul si prin aceasta
a facut clar pe cine a ales El pentru aceasta slujba. Chiar daca astazi noi nu aruncam nici un sort, El va face, prin Duhul Sau, tot asa de clar
pe cine cheama in slujba Sa si nu numai pe slujitorul insusi, ci si pe fratii care il inconjoara. Aceasta o vedem aici foarte clar si acest adevar
trebuie pus la inima de toti fratii care cred ca Domnul i-a chemat pentru o misiune deosebita in slujba Sa. Ar trebui sa-si aduca aminte ca in
cazul lor, ei sint cei mai rai judecatori. Unii au crezut ca au o chemare de la Domnul si s-au Tnselat. Ei nu au luat in seama semnalul de alarma
din partea fratilor care 1i inconjurau si rezultatul a fost dezonorarea Domnului. Tocmai astazi, cind se spune asa de mult de ,,chemarea de la
Domnul", care probabil se foloseste ca sa se acopere cu aceasta slujba egoista, ar trebui sa ne amintim de acest principiu.

Domnul cheama si pune in slujba si El este Acela care va face cunoscut altora, pe deplin, ca aceasta este voia Sa.

Un exemplu frumos vedem apoi in Faptele Apostolilor 13.2: ,,Pe cind slujeau Domnului si posteau, Duhul Sfint a zis: »Puneti-Mi deoparte pfe
Barnaba si pe Saul pentru lucrarea la care i-am chemat.«" Duhul Sfint face clara intentia Sa cu privire la Barnaba si Saul nu numai celor doi, ci
si celorlalti frati din Antiohia. Ca era Duhul Sfint care trimitea pe cei doi barbati in lucrarea Domnului, in prima lor calatorie misionara, o
subliniaza fara dubii versetul patru: ,lar ei, fiind trimisi de Duhul Sfint ...". Si ce frumos este ceea ce citim putin mai inainte: ,,Dupa ce au
postit si s-au rugat, si-au pus mfinile peste ei si i-au lasat sa plece" (versetul 3)!

Unirea Adunarii cu slujitorul si misiunea sa este nu numai o mare frumusete, ci si o deosebit de mare valoare pentru slujitorul insusi.
Constienta ca ei ,au fost incredintati harului lui Dumnezeu pentru lucrarea pe care o aveau de facut", de catre fratii din Antiohia (Faptele
Apostolilor 14.26; 15.40), trebuie sa fi intarit launtric pe acesti doi slujitori in aceasta lucrare plina de pericole si renuntari. Cit de mult pierd
aceia care nu au sau nu pretuiesc acea parte pretioasa de a fi incredintati, de catre fratii adunarii locale, harului lui Dumnezeu, in vederea
lucrarii pe care o au de facut! Lor le lipseste (aceasta au aratat-o experientele si aceasta nici nu poate fi altfel), mereu pacea launtrica,
adinca, acea liniste odihnitoare care este legata de partasia cu sfintii.

Chiar Timotei insusi a primit darul sdu deosebit cu punerea miinilor de catre ceata batrinilor (citeste in 1 Timotei 4.14). El a primit-o prin
punerea miinilor apostolului nsusi (2 Timotei 1.6), dar primirea ei a fost insotita de punerea miinilor de catre ceata batrinilor. Amintirea
acestui fapt a fost un sprijin tare si o adinca mingliere pentru acest slujitor al Domnului, sensibil si poate chiar timid in exercitarea darului
sau, mai ales atunci cind aveau loc impotriviri si vrajmasie impotriva adevarului lui Dumnezeu si cind dragostea celor mai multi s-a racit.

Recunoastem astfel, din nou, cd mereu cele doua parti ale adevarului isi au locul lor in Cuvintul lui Dumnezeu. Noi vrem sa le mentinem si cu
privire la chemarea slujitorului lui Dumnezeu!

Ordinarea

Nu cunoaste Scriptura nici o ordinare omeneasca, nici o chemare sau comandare prin oameni? Cind este vorba de chemarea slujitorului
Cuvintului, de acordarea darurilor duhovnicesti, ar trebui sa tagaduim gindul acesta mai mult decit altele. Numai Domnul, numai Duhul Sfint
trimite, niciodata omul. Autorizarea si Tmputernicirea de a exercita un dar depinde de un singur fapt, cd Domnul |-a dat. O ordinare prin
oameni este total exclus&. in nici un loc din Noul Testament nu auzim c& cineva este hot&rit, autorizat sau trimis de un om ca s& predice
Cuvintul.

Stefan era ca si Filip, unul din cei sapte, ales pentru a sluji la masa (Faptele Apostolilor 6.1-6). Vedem insa apoi, cum el, deodata, fara
ordinare din partea oamenilor, fara vreo autorizare apostolica, fara vreo punere de miini, fara semne si minuni mari in popor, exercita acea
sublima slujba duhovniceasca, de invatator, si nimeni nu putea sa se impotriveasca intelepciunii si duhului cu care vorbea el. Si Filip, pe care
mai tirziu Luca il numeste ,evanghelistul" (capitolul 21.8), incepe far& vreo crutare omeneascd, in capitolul 8, slujba sa evanghelistica si il
vesteste pe Hristos. Cine a ordinat pe acesti doi barbati pentru aceasta? Cine le-a dat autorizatia sa inceapa o asemenea slujba
duhovniceasca, care nu avea nimic a face cu slujirea la masa, la care ei au fost pusi in mod oficial si care era mult mai mult decit aceasta?
Domnul si nimeni altul! Auzim vreo obiectie din partea apostolului, ca ei n-au fost intrebati in privinta acestui lucru? Din contra, ,Apostolii
care erau in lerusalim, cind au auzit cd Samaria a primit Cuvintul lui Dumnezeu, au trimis la ei pe Petru si pe loan. Acestia s-au coborit si s-au
rugat pentru ei ca sa primeasca Duh Sfint" (Faptele Apostolilor 8.14-15). lata cum totul este in armonie dumnezeiascad, cind Duhul Sfint poate
sa lucreze liber!



Chiar Pavel, marele apostol al neamurilor, nu s-a gindit nicidecum s& se amestece in dreptul Domnului de a trimite slujitorii Sai. Desigur, el a
considerat foarte util ca apostolii mergeau la Corint, insa nu le-a dat nici o indicatie si nici nu putea sa le dea sa faca aceasta (1 Corinteni
16.12). El putea sa-i ,sfatuiasca mult", insa nu le putea porunci. Fiecare slujitor era si este liber sa faca ce vrea Domnul sau. Apolo considera
ca nu sosise Tnca timpul pentru ca el sa viziteze Corintul si in felul acesta, el ,n-a voit nicidecum sa vind acum; va veni insa cind va avea o
ocazie potrivita", confirma Pavel intr-un mod impresionant.

insd Adunarea si fiecare frate si sora erau si sint datori sa primeasca pe lucratori, ,,cici au plecat pentru dragostea Numelui Lui" (3 loan 7-8).
Aceasta era destul. in aceasta consta singura lor legitimitate, de fapt si cea mai buna. Ei erau verificati in ceea ce aduceau. Daci aduceau
adevarul, erau primiti. Aceasta ne-o arata cea de a treia epistola a lui loan. Daca cineva nu aducea invatatura lui Hristos, atunci trebuia ca si
o femeie chiar, Tmpreuna cu copiii ei, sa-I respinga si sa evite sa-i arate prietenie. Vedem acest adevar in a doua epistola a lui loan (versetele
10 si 11). in asemenea cazuri este si datoria noastra s& procedam la fel astizi.

.Insd" - asa s-a intrebat citeodatd - ,nu existd pericolul ca cineva si nu fie trimis de Domnul sau s& nu aib3 nici un dar de la Domnul?"
Desigur, se poate sa fie si asa, si chiar a si fost asa. Se poate chiar ca cineva sa supraaprecieze darul sau si, prin utilizarea gresita a darului
sa pricinuiasca unele necazuri. Sa fim siguri Thsa ca, mai devreme sau mai tirziu, Domnul, care totdeauna este peste toate, va descoperi
lucrurile. Aceasta poate avea loc prin fratii duhovnicesti sau prin adunare. S-a mai dovedit, de asemenea adevarat, ca ceea ce este de la
Dumnezeu se va confirma si va fi recunoscut. Ordinarea omeneasca nu este insa mijlocul dumnezeiesc folosit ca sa preintimpine sau sa
previna lucrurile firii.

Si totusi In Noul Testament este ceva aseméanétor cu ordinarea. Insa trebuie sa fim atenti cine o ficea si pentru ce avea loc. Cu privire la cine,
numai apostolii si cei trimisi direct de ei (de exemplu Tit) puteau sa aleaga si sa aseze in anumite cazuri. Cu privire la pentru ce, numai
batrinii si slujitorii (diaconii) erau alesi si randuiti. Aceasta o dovedeste gindul pe care il gasim in locurile urmatoare:

»Au rinduit batrini in fiecare adunare si, dupa ce s-au rugat si au postit, i-au incredintat in mina Domnului, in care crezusera'" (Faptele
Apostolilor 14.23).

,Te-am lasat in Creta ca sa pui in rinduiala ce mai ramine de rinduit si sa asezi batrini in fiecare cetate, dupa cum ti-am poruncit" (Tit
1.5).

Potrivit relatarilor Sfintei Scripturi, niciodata o adunare nu si-a ales sau si-a hotarit proprii ei batrini. Cu privire la cei sapte, care erau hotariti
pentru slujba exterioara fata de sfintii din lerusalim, s-a procedat putin altfel. Ei au fost intr-adevar alesi de catre adunare, asa cum am vazut
deja cu privire la subiectul colectelor (Faptele Apostolilor 6.5). ins& si acesti barbati au fost in cele din urméa asezati de catre apostoli (versetul
6) si prin ei au fost rinduiti pentru aceasta lucrare (versetul 3). Era Autoritatea apostolica, care le dadea oficial acest loc.

Punerea miinilor nu are nimic a face, in nici un loc din Sfinta Scriptura, cu ordinarea pentru vestirea Cuvintului. Atit In Vechiul cit si in Noul
Testament, aceasta este un semn ca te faci una cu persoana peste care pui miinile, semn al binecuvantarii si al partasiei din partea acelora
care stau inaintea lui Dumnezeu; in felul acesta, fratii aceia se pot socoti primiti de El si posesori ai binecuvantarilor Sale. Domnul Isus a pus
miinile chiar peste bolnavi si peste copii si i-a bine- cuvintat. in mod sigur, aceasta nu are nimic a face cu medierea autoritatii duhovnicesti
sau bisericesti. Si cind Barnaba si Saul au fost trimisi de catre Duhul Sfint, atunci fratii din Antiohia s-au facut una cu aceasta lucrare si
purtatorii ei, prin aceea ca si-au pus miinile peste ei (Faptele Apostolilor 13.3). Am vazut deja aceasta. Daca I-a placut Domnului ca, intr-un
caz special, sa ofere un dar duhovnicesc prin mijlocirea, prin punerea miinilor, apostolului Pavel (2 Timotei 1.6), ce are atunci aceasta a face
cu ordinarea pentru slujirea in Cuvint? Evident, tot asa de putin ca si in situatia cind a fost placerea Domnului, intr-un alt caz, sa dea Duhul
Sfint la doudsprezece barbati credinciosi, prin punerea miinilor apostolului (Faptele Apostolilor 19.6). Si cine ar putea sa-si permita astazi sa
faca una sau cealalta?

In acest context, este deosebit de interesant si instructiv sa vedem - cititorul sa scuze reluarea! - cum scriitorul istoriei sfinte, Luca,
interpreteaza mai tirziu, in capitolul 14 al Faptelor Apostolilor, punerea miinilor de catre fratii din Antiohia: ,De acolo au mers cu cora-bia la
Antiohia, de unde fusesera incredintati harului lui Dumnezeu pentru lucrarea pe care o implinisera" (versetul 26). Acesta era deci semnul si
insemnatatea punerii miinilor de catre frati: nu ordinarea pentru lucrare, ci o incredintare harului lui Dumnezeu pentru lucrare. Ce simplu si
ce frumos este aceasta!

Batrinii

Batrinii erau alesi si pusi de catre apostoli sau de citre cei Imputerniciti de acestia. insd Faptele Apostolilor 20.28, aratd clar c& si lucrul
acesta se facea numai prin puterea si directa autoritate a Duhului Sfint, caci citim acolo:

,Luati seama dar la voi insiva si la toata turma in care v-a pus Duhul Sfint supraveghetori, ca sa pastoriti Biserica lui Dumnezeu."
Instalarea batrinilor trebuia deci vazuta si recunoscuta de citre adunarea locald ca si cum ar fi fost facutd de Dumnezeu insusi.

Ins& acest verset important mai aratd si altceva: supraveghetorii (greceste: episkopos; ,episcop") si batrinii (greceste: presbyteros;
Lprezbiter") sint una si aceeasi persoanad, respectiv slujba. Pavel a chemat pe batrinii adunarii din Efes la Milet (versetul 17) si acum el fi
numeste supraveghetori. Pavel a poruncit lui Tit sa aseze batrini (Tit 1.5) in fiecare localitate si dupa aceea el numeste calitatile necesare ale
unui supraveghetor (versetele 7 pina la 9). Expresia batrin caracterizeaza mai mult persoana iar supraveghetor, mai mult activitatea
fncredintatd. insa nicidecum nu este vorba de personalitati sau functii diferite. S& observam c& slujba supraveghetorului sau a batrinului nu
consta in aceea ca el conducea stringerile laolalta ale sfintilor sau le prezida, ci in aceea ca ei trebuiau sa fie atenti la ceata credinciosilor si
sa pastoreascd Adunarea lui Dumnezeu. in 1 Timotei 3.5, Pavel descrie astfel misiunea lor: s& ingrijeascd de Adunarea lui Dumnezeu.

Din Faptele Apostolilor 20.17 si Filipeni 1.1, ca si din celelalte locuri amintite din Faptele Apostolilor, deducem fin plus alte doua realitati
importante:



- Supraveghetorii sau batrinii isi implineau misiunea lor numai in localitatea respectiva si in legatura cu adunarea locald, careia fii apartineau.
Un supraveghetor al adunarii din Efes era supraveghetor, numai acolo, nu si in adunarea din Antiohia.

- Supraveghetorii sau batrinii erau totdeauna in numar mai mare intr-o localitate. Scriptura nu ne arata niciodata ca intr-o adunare locala era
prezent numai un supraveghetor.

Trasaturile morale de caracter necesare pentru exercitarea slujbei de supraveghetor, in afara de Tit 1, ne sint prezentate si in 1 Timotei 3.1-7.
Aceasta epistola ne [amureste cu privire la realitatea, trecuta asa de des cu vederea, ca functia nu este acelasi lucru cu darul:

,Batrinii care cirmuiesc bine sa fie invredniciti de indoita cinste, mai ales cei care lucreaza in cuvint si in invatatura" (1 Timotei 5.17).

Slujba normala a batrinilor consta in cirmuire; ei aveau controlul peste turma. Dar erau si batrini dintre aceia care primisera daruri de har si
vesteau si invatau Cuvintul lui Dumnezeu.

Mi-a stat pe inima ca in acest capitol sa arat deosebirea dintre daruri si slujbe si sa las cititorului sa compare cu practica ceea ce Scriptura
invatd, fara posibilitatea de interpretare cu privire la aceste doua subiecte, care caracterizeaza crestinismul in general, in ziua de astazi.
Aceasta comparatie va conduce numai la o adinca surprindere, chiar la rusinare, ca Sfinta Scriptura este inlaturata si Tn acest sens ca unitate
de masura si ca indrumator, si ca drepturile Domnului Isus sint desconsiderate.

Sa ne intoarcem insa la o alta intrebare foarte importanta:
Mai sint si astazi batrini?

Batrini randuiti nu mai avem astazi, nici nu mai putem avea. De ce nu? Pentru ca nu mai avem intre noi autoritatea apostolica, singura in
masurd sa-i aseze, In Noul Testament nu g&sim nici cea mai mica indicatie in acest sens, ca instalarea oficiald a batrinilor si a slujitorilor
trebuie sa continue dupa plecarea apostolilor. Chiar dispozitia apostolului data lui Tit era limitata pentru acel timp si la Creta. Tit Tnsusi
trebuia sa se sileasca ca, dupa implinirea misiunii sale, sa vina la Pavel la Nicopole (Tit 3.12).

in afard de aceasta, Adunarea lui Dumnezeu, in ceea ce priveste prezentarea ei exterioard, s-a rupt astazi in multe grupe si directii.
Supraveghetorii trebuiau s& exercite supravegherea asupra adunarii locale. Thsd unde se poate gasi astizi adunarea locald din Berlin sau
Bucuresti, in mijlocul dezbinarii existente? Toti copiii lui Dumnezeu dintr-o localitate nu apartin ei adunarii de acolo? insa ei se gasesc in asa
de multe grupe deosebite! Ar fi potrivit ca, in asemenea imprejurari triste, sa numesti batrini numai pentru o parte a adunarii locale? Ar fi
aceasta expresia unitatii Trupului lui Hristos? Nu ar fi mai mult o sanctionare a despartirilor pe temelia crestina? Aceasta nu poate fi intentia
lui Dumnezeu.

Totusi ne putem bizui totdeauna pe Dumnezeu, chiar si cu privire la problema batrinilor. El a avut grija si de zilele noastre. Si astfel, cu privire
la intrebarea ,mai sint si astdzi batrini?", pot raspunde fara ezitare: da, neaparat. Nu batrini ordinati, Tnsa barbati batrini, maturi, care
exercita slujba de batrini. Ei nu se vor numi asa, insa ei fac supravegherea peste cei credinciosi, acolo unde se afla. Ei nu-si aroga nici o
autoritate, insa o au, daca vor sa cirmuiasca bine pe credinciosi. Sa nu-i invrednicim noi de indoita cinste (1 Timotei 5.17)?

Gasim aceasta confirmat in primele scrisori ale lui Pavel catre corinteni si tesaloniceni. Tocmai prima Epistola catre Corinteni trateaza
rinduiala lui Dumnezeu n casa Sa. Tocmai corintenii erau aceia care nu duceau lipsa de nici un dar al harului, pentru ca ei au fost imbogatiti
n toate privintele (citeste in capitolul 1.4-7). ins& tocmai in aceastd scrisoare nu auzim nimic despre b&trini. Dar mai aflam c& era ,casa lui
Stefana" si ca ei insisi s-au pus in slujba sfintilor. Si atentionarea apostolului este, ,ca si voi sa fiti supusi unor astfel de oameni" (capitolul
16.15-16). Nu este bunatatea lui Dumnezeu ca El trezeste in orice timp si in orice loc pe cei pe care fi cirmuieste pentru slujba sfintilor?
Corespunde atunci intelepciunii lui Dumnezeu, sa nu te supui unor astfel de oameni, numai pentru ca ei n-au fost numiti in mod oficial?

Chiar si in tindra adunare din Tesalonic nu erau batrini asezati de catre apostol. Si cu toate acestea, erau acolo dintre aceia care i cirmuiau n
Domnul:

,Va rugam, fratilor, sa recunoasteti pe cei care lucreaza printre voi, care va conduc in Domnul si va sfatuiesc. Sa-i pretuiti foarte mult,
in dragoste, din pricina lucrarii lor" (1 Tesaloniceni 5.12-13).

Nu avem si noi nevoie de aceste indemnuri in zilele de decadere - in zilele dispretuirii oricarei autoritati? Dumnezeu trezeste si astazi pe aceia
care nazuiesc la slujba de supraveghetor (1 Timotei 3.1). Ei doresc o lucrare frumoasa, spune Dumnezeu. Si ce binecuvintare este cind in
Adunare se exercita o calauzire potrivita lui Dmnezeu, prin barbati care au o tinuta morala pentru aceasta! Noi trebuie nu numai sa primim
sfatui- rea lor, ci si sa-i pretuim foarte mult, in dragoste, din pricina lucrarii lor. Caci cu toate ca este o ,lucrare frumoasa", este totodata o
lucrare grea, mai ales astazi, cind aproape nimeni nu vrea s& mai accepte ceva. insa acelora care fac de bunavoie supravegherea, nu din
constringere, care nu stapinesc, ci sint exemple pentru turma, le va face parte de ,cununa care nu se poate vesteji, a slavei" (1 Petru 5.2-4).

Sa traiesti din Evanghelie

incd o problema s& atingem in incheiere: un slujitor, pe care Domnul I-a chemat cu totul in slujba Sa, trebuie intretinut de Adunare sau pe cit
posibil trebuie sa faca fata singur nevoilor sale si ale familiei sale?

Si In aceasta privinta, Cuvintul lui Dumnezeu ne da un raspuns care ne poate pazi, pe de o parte de legalism si clericalism, iar pe de alta
parte, de indiferenta si asemanare cu lumea. Despre apostolul Pavel stim ca el a lucrat cu miinile sale in timpul calatoriilor misionare:

»N-am poftit nici argintul, nici aurul, nici hainele cuiva. Voi insiva stiti ca miinile acestea au lucrat pentru nevoile mele si ale celor care
erau cu mine. in toate privintele, v-am aratat ca, lucrind astfel, trebuie s& ajutati pe cei slabi si s& va aduceti aminte de cuvintele
Domnului Isus, pe care El insusi le-a spus: »Este mai ferice s& dai decit s& primesti«" (Faptele Apostolilor 20.33-35).



Acestea sint miscatoarele cuvinte ale apostolului la despartirea lui de batrinii din Efes, la Milet. Alte locuri intéresc faptul ca apostolul s-a
comportat asa nu numai in Efes, ci si in Corint si in Tesalonic (Faptele Apostolilor 18.3; 1 Corinteni 9.1-18; 2 Corinteni 11.7-12; 1 Tesaloniceni
2.9; 2 Tesaloniceni 3.7-10). El nu voia ca cineva sa fie impovarat, voia ca Evanghelia sa fie gratuita.

Ce urmas credincios al Domnului Isus era el! Ca si Domnul sau, care nu a venit ca sa | se slujeasca, ci ca sa slujeasca (Matei 20.28), tot asa si
el n-a vrut sa reduca cu nimic revarsarea harului lui Dumnezeu spre oameni si sa evite orice repros posibil ca el a folosit evlavia ca un mijloc
de cistig. Asemenea oameni, care gindesc astfel, s-au gasit intotdeauna, asa cum ne arata 1 Timotei 6.5. Si in ceea ce priveste pe corintenii
credinciosi, el voia mai bine sa cheltuiasca totul si sa se cheltuiasca in totul, decit sa le fie o povara. ,,Caci copiii nu trebuie sa stringa pentru
parinti, ci parintii pentru copii" (2 Corinteni 12.13-15). Miscatoare cuvinte ale harului, comportare de neasemuit a unui om cu aceleasi
sentimente ca si noi! Si apoi, amintirea acelor cuvinte ale Domnului Isus, care nu ne sint comunicate in alta parte a Noului Testament: este
mai ferice sa dai decit sa primesti!

ins& 1n alte locuri, acelasi apostol nu las& nici o indoiald c& el, ca oricare alt slujitor al Domnului, are dreptul sa traiasca din Evanghelie. ins3 el
spune corintenilor ca nu s-a folosit de acest drept, tocmai pentru a lua vrajmasului orice pretext si sa cistige pe cit mai multi posibil (1
Corinteni 9.18-19). in rest, cind vorbeste de vestirea Evangheliei, el intelege nu numai predicarea vestei bune celor necredinciosi, ci vestirea
adevarului crestin in tot continutul sau.

Asa dorea, de exemplu, sa vesteasca Evanghelia credinciosilor din Roma (Romani 1.15). Ei venisera intr-adevar de mult la credinta in Domnul
Isus, dar se pare ca multi dintre ei nu au fost pe deplin incredintati de plinatatea Evangheliei. Astfel el, ca apostol al neamurilor, se simtea
dator fata de credinciosii din Roma si dorea sa-i introduca in adincimea invataturii crestine. Si pentru ca, ,prin voia lui Dumnezeu" n-a avut
inca ,fericirea" sa-i vada, el le scrie aceasta scrisoare si le vesteste in acest fel Evanghelia.

Dar, revenind la subiectul nostru, putem spune ca apostolul aminteste sfintilor din Corint, in capitolul 9, ca nu putea sa fie bine ca, fata de
restul apostolilor si fratilor Domnului Isus, numai el si cu Barnaba sa nu aiba dreptul de a avea o sotie si de a o lua cu ei in calatorie; si de
asemenea, dreptul sa nu lucreze (versetul 4). Si apoi el arata trei exemple din viata naturald. De ce se lasa un soldat inrolat? Nu ca sa
primeasca o plata? Si daca este vorba de tarani sau pastori, nu se bucura ei amindoi de roadele muncii lor? La lucratorii care se ostenesc cu
lucrul duhovnicesc ar trebui sa fie altfel?

Chiar in lege, Dumnezeu a dat indicatii In acest sens: cei care se preocupau cu lucrurile sfinte ale templului si ale altarului trebuia ,sa
manince de la templu" si ,sa imparta cu altarul". lar apoi Dumnezeu a dat inca o hotarire deosebita, pe care apostolul Pavel o reda in versetul
9: ,Sa nu legi gura boului care treiera" (compara Deuteronom 25.4). Cine citeste locul acesta in Vechiul Testament va constata cu surprindere
cum este data acolo aceasta reglementare: ea este Tn context! Acesta este citeodata felul de a vorbi al lui Dumnezeu, cind doreste sa arate
ceva in mod expres. Si astfel aflam ca Dumnezeu ingrijeste nu numai de boi.

Este scris pentru noi, spune apostolul. Noi toti trebuie sa invatam principiul lui Dumnezeu si sa-I transpunem in practica:
,Vrednic este lucratorul de plata lui."

Aceasta se refera atit la batrini cit si la ceilalti slujitori ai Domnului, asa cum ne arata 1 Timotei 5.18, si Deuteronom 25. Chiar daca apostolul,
din motivele amintite, nu s-a folosit de nici unul din aceste drepturi, totusi ramine valabil aceasta: ,Tot asa, Domnul a rinduit ca cei ce
vestesc Evanghelia sa traiasca din Evanghelie" (1 Corinteni 9.14).

Pentru a inlatura eventualele obiectii false, apostolul adauga ca ei nu trebuie sa gindeasca ca este un lucru mare daca slujitorul Domnului,
pentru cele duhovnicesti pe care le-a semanat, secera bunurile trupesti drept beneficiu al slujbei lor.

Acestea sint desigur cuvinte la care trebuie sa ne gindim cu toata seriozitatea, pe care sa le punem la inima alaturi de exemplul demn de
admiratie al aposto-lului, care era atent in mijlocul credinciosilor, asa cum o doica isi creste cu drag copiii (1 Tesaloniceni 2.6-7) si care nu se
folosea de drepturile care i se cuveneau din aceasta.

Sa traiesti din Evanghelie este normal pentru aceia pe care Domnul i-a pus cu totul in slujba Sa. Cind misiunea Domnului nu ocupa tot timpul
slujitorului, iIn mod sigur este bine ca timpul care i ramine sa-I foloseasca lucrind in profesiunea sa paminteasca, atit cit este posibil in aceste
timpuri ale noastre devenite complicate. Daca un frate, pe care Domnul |-a chemat ca sa lucreze in via Domnului, are suficient din propriile
mijloace care fi stau la dispozitie, fara sa aibd nevoie de sprijin din partea adunérii, atunci s procedeze ca si apostolul Pavel. ins& aceasta nu
anuleaza nicidecum principiul ca lucratorul este vrednic de plata lui. Cum administreaza fratele ceea ce i s-a incredintat, nu este
responsabilitatea adunarii, ci este responsabilitatea sa; si acest principiu al responsabilitatii inaintea Domnului se aplica si la noi, preaiubitilor,
fie cd ne este daruitd partea de a fi primitori, fie binecuvintata parte a celui ce da. in orice caz, acest cuvint din 1 Corinteni 4.2, are
valabilitate pentru noi:

incolo, ce se cere de la administratori este ca fiecare s fie gasit credincios.
Strangerea laolalta pentru zidire

Hristosul slavit in cer este izvorul pentru orice binecuvintare a Adunarii pe pamint, pentru ca El a dat daruri oamenilor, asa cum am vazut in
capitolul dinainte. Activitatea, respectiv exercitarea acestor daruri este slujire. Cum trebuie facuta aceasta slujire in stringerile credinciosilor,
ne va preocupa in acest capitol.

Slujire Tn doua sensuri

Faptul ca Adunarea este Trupul lui Hristos pe pamint si Hristos, Omul slavit, este Capul din cer atrage dupa sine, in ce priveste slujirea, doua
consecinte. Una este in legatura cu Dumnezeu, cealalta cu Hristos.



Voia lui Dumnezeu este ca acest Trup sa faca cunoscut pe pamint slava pe care o are Capul, sus. Aceasta este latura mai generala,
responsabild, in care Adunarea ne este prezentata ca instrument al slavei si al puterii lui Dumnezeu in lume. Desigur ca nu Adunarea ca atare
slujeste si invata; aceasta o fac darurile. Ne vom ocupa cu aceasta la sfirsitul capitolului. Si nu mai mica este intentia pentru care Dumnezeu
a lasat Adunarea pe pamint. El actioneaza in ea, ca

intreg, in fata lumii. Nu ar trebui sa uitam aceasta latura cind vorbim despre slujire.

Dar pentru ca Adunarea este Trupul lui Hristos, ea este obiectul iubirii si al purtarii Sale de grija. El a iubit-o si S-a dat pe Sine insusi pentru
ea, iar astazi nu o iubeste mai putin. ,Caci nimeni nu si-a urit vreodata trupul sau, ci-l hraneste si-I ingrijeste cu drag, ca si Hristos Biserica"
(Efeseni 5.29). Binecuvintat gind! in fiecare clipa a timpului de fat3, Hristos Se ocup& cu dragoste de Trupul S3u, de Mireasa Sa, pentru a da
Adunarii Sale iubite tot ce are nevoie in aceasta lume. El o hraneste si o ingrijeste. Poate da gres vreodata aceasta minunata lucrare a lui
Hristos pentru ea? Sa avem in vedere pe parcursul cercetarilor noastre urmatoare, din acest capitol, acest tel al inimii lui Hristos pentru ai
Sai! Caci ceea ce nu serveste acestui tel nu este cu adevarat slujire.

Slujirea Cuvintului

in Faptele Apostolilor 6.4, avem un cuvint foarte frumos, care redd nu numai o atitudine demna de urmat a apostolilor, ci contine si o
expresie demna de remarcat:

,lar noi vom starui necurmat in rugaciune si in slujirea Cuvintului."

Slujirea Cuvintului - aceasta este in adevar lucrul prin care se slujeste oamenilor. Cuvintul slujeste! Pentru aceasta Domnul isi foloseste
slujitorii, foloseste daruri, desigur. Dar slujirea adevarata se face prin Cuvint, prin Cuvintul lui Dumnezeu. Numai prin propovaduirea
Cuvintului intr-o forma sau alta, Cuvintul lui Dumnezeu poate propdsi pe pamint, in diferitele sale domenii. Singur Cuvintul este acela prin
care creste numarul alor Sai si prin care poporul Sau este zidit. De acest Cuvint trebuie sa se foloseasca slujitorii Domnului, evanghelisti,
pastori sau invatatori, daca vor ca lucrarea lor sa se bucure de aprobarea Domnului si sa fie insotita de binecuvintare. ,Vesteste Cuvintul!" (2
Timotei 4.2). Nu tratate teologice, nu dezbateri teoretice, nu jocuri de cuvinte sau fabule inteligente, nu povestiri interesante, nu experiente
si trairi proprii duc la telul lui Dumnezeu, la viata. Numai Cuvintul lui Dumnezeu, in puterea Duhului, poate face acest lucru! De ar fi constienti
de aceasta toti slujitorii Domnului!

De la cine am putea fnvata mai bine ce este slujirea, decit de la Domnul si invatatorul nostru, Domnul Isus? De la El, Slujitorul neobosit,
desavirsit, al lui Dumnezeu, auzim in Marcu 4.33: ,El le vestea Cuvintul, dup& cum ei erau in stare s3-L priceapa”. In pilda semanéatorului din
Luca 8, Domnul ne arata ce fel de saminta este cea pe care o seamana El: ,Saminta este Cuvintul lui Dumnezeu" (Luca 8.11). Este adevarat
ca nu toata saminta a rasarit sau a adus la fel de mult rod. Aceasta nu a depins insa nici de semanator, nici de saminta, ci de solul inimii care
era raspunzator de aceasta. Semanatorul a fost Domnul Isus Tnsusi si saminta era Cuvintul curat al lui Dumnezeu. Totul a fost deci desavirsit.
Si totusi rezultatul a fost diferit, s-ar putea spune chiar dezamagitor. Nu se afla ih aceasta o profunda mingiiere pentru fiecare slujitor sincer
al Domnului din ziua de azi? El nu este raspunzator de ,ogor", el nu trebuie sa caute ,roada". El este raspunzator numai de semanat; el
trebuie doar sa fie atent ca ceea ce seamana sa fie cu adevarat Cuvintul lui Dumnezeu. Toate celelalte le poate lasa linistit pe seama lui

Dumnezeu, singurul ,,care face sa creasca" (1 Corinteni 3.7).

Cuvintul lui Dumnezeu este viu si lucrator si mai taietor decit orice sabie cu doua taisuri. Judeca (cuvintul grecesc inseamna face capabili sa
judece) gindurile si intentiile inimii si nici o faptura nu este ascunsa de El (Evrei 4.12-13). Este sabia Duhului (Efeseni 6.17); este ca un focul si
ca un ciocan care sfarima stincile (leremia 23.29). El este candeld si lumina (Psalm 119.105) care poate sa lumineze in cea mai intunecata
inima (2 Corinteni 4.6) si sa arate drumul credinciosului. El este o oglinda in care ne putem recunoaste singuri (lacov 1.23). El este hrana
pentru cei credinciosi - lapte pentru ,copilasi" si hrana tare pentru ,,oameni mari" (1 Corinteni 3.2; Evrei 5.12-14). El este mai dulce decit
mierea (Psalm 19.10; 119.103) si mai pretios decit aurul (Psalm 19.10; 119.72). El este ca ploaia si ca zapada care coboara din cer si care nu
se intorc acolo fara sa fi udat pamintul si sa-l fi facut sa rodeasca (Isaia 55.10). El este saminta, care nu putrezeste, a nasterii din nou,
Cuvintul lui Dumnezeu, care este viu si care ramine in veac (1 Petru 1.23).

Da, Cuvintul nu se intoarce la Dumnezeu f&ra rod: El aduce rezultate, face ce li place Lui, si indeplineste acele rosturi pentru care a fost trimis
de El (citeste Tn Isaia 55.11). Vedem acest lucru atit de frumos in ziua Cincizecimii, cind Petru tine prima sa predica, ba chiar prima predica in
fata iudeilor din lerusalim: ,,Dupa ce au auzit aceste cuvinte, ei au ramas strapunsi in inima si au zis lui Petru si celorlalti apostoli: »Fratilor, ce
sa facem?« ... Cei ce au primit cuvintul lui au fost botezati; si in ziua aceea, s-au adaugat aproape trei mii de suflete" (Faptele Apostolilor
2.37-41). Petru si loan au fost aruncati in temnita, dar multi din cei ce auzisera Cuvintul ,au crezut si numarul barbatilor a ajuns aproape cinci
mii" (Faptele Apostolilor 4.4). Simon, vrajitorul, prin Evanghelia pe care Filip a vestit-o Tn Samaria, a trecut Th mod exterior de cealalta parte
(Faptele Apostolilor 8). Si printre neamuri, rezultatele vestirii Cuvintului au fost aceleasi. Vrajitorul Bar-Isus nu |-a putut impiedica pe consulul
Sergius de a asculta Cuvintul lui Dumnezeu de la Barnaba si Saul si de a-l crede (Faptele Apostolilor 13). Unii dintre cei care odinioara erau
slujitori ai idolilor s-au intors la Dumnezeul Cel viu si au primit Cuvintul lui Dumnezeu, nu ca pe un cuvint al omului, ,ci asa cum si este in
adevar, ca pe Cuvintul lui Dumnezeu" (1 Tesaloniceni 2.13). Cuvintul si-a facut simtita influenta chiar si in casa imparatului Nero (citeste in
Filipeni 4.22). Multi oameni din Colose au recunoscut in Cuvintul adevarului Evangheliei intr-adevar ,harul lui Dumnezeu" si au devenit
credinciosi (Coloseni 1.5-6). Acest lucru este cu atit mai demn de retinut cu cit Pavel insusi nu a ajuns la Colose. Cuvintul adevarului a fost
vestit acolo de catre altii. Nici adunarea din Roma nu a luat nastere prin lucrarea apostolului neamurilor.

Acestea au fost citeva dintre rezultatele multiple ale propovaduirii Cuvintului, asa cum le prezinta Noul Testament. Care era insa continutul
acestei propovaduiri? Domnul Hristos. Filip L-a predicat pe Hristos si el a vestit Evanghelia Tmparatiei lui Dumnezeu si a Numelui lui Isus
Hristos (Faptele Apostolilor 8.5-12). Saul din Tars le-a predicat iudeilor din Damasc, imediat dupa intoarcerea sa, ,cd Isus este Fiul lui
Dumnezeu" (Faptele Apostolilor 9.20). Evanghelia este numita Evanghelia lui Dumnezeu despre Fiul Sau Isus Hristos (Romani 1.1-4) si
Evanghelia lui Hristos (citeste in Romani 15.19; Filipeni 1.27): ea desfasoara adevarul despre Persoana lui Hristos. Moartea si invierea Sa
reprezinta o parte importanta in vestirea apostolilor (Faptele Apostolilor 2.23-35; 4.33; 1 Corinteni 15.3-8). Si pentru ca Evanghelia reprezinta
caile minunate ale lui Dumnezeu, in har, cu oamenii, ea este numita si Evanghelia harului lui Dumnezeu (citeste in Faptele Apostolilor 20.24).



Atit de neschimbator este continutul propovaduirii lui Pavel, incit ,de la lerusalim si tarile din jur si pina la lliric" (Romani 15.19), el a vestit
aceeasi Evanghelie a lui Hristos. Orientalii au auzit-o la fel ca europenii si au crezut. Pavel nu si-a adaptat ascultatorilor vestirea, caci
Hristosul rastignit, pe care L-a vestit el, le-a fost si celor chemati dintre iudei si dintre pagini puterea si intelepciunea Iui Dumnezeu (1
Corinteni 1.24). Cit de multa incredere a avut Pavel in puterea si in precizia Cuvintului divin, care se potrivea tuturor popoarelor, tuturor
claselor si tuturor starilor oamenilor! Facem si noi la fel?

Dar slujirea Cuvintului se exercita prin diferite daruri: prin evanghelisti, pastori si invatatori. Deci ea nu constd numai in predica sau vestire.
Despre Filip, evanghelistul, auzim numai ca predica si vestea (Faptele Apostolilor 8.5, 12, 35, 40). Despre Barnaba si despre luda si Sila ni se
spune ca ei au indemnat si au inviorat pe cei credinciosi (Faptele Apostolilor 11.23; si inca 15.32). Aceasta slujire se face personal sau in
public, si cit este de importanta! O alta importanta activitate a fratilor Thzestrati in acest sens este invatarea din Cuvintul lui Dumnezeu.
Barnaba I-a vizitat pe Saul, a carui capacitate de a invata o cunostea in mod evident, si I-a adus in Antiohia. ,,Un an intreg s-au strins laolalta
n adunare si au invatat pe multi oameni" (Faptele Apostolilor 11.26). in capitolul 15 i gasim pe cei doi barbati din nou in Antiohia si din nou
auzim ca invatau si vesteau Cuvintul Domnului cu multi altii (versetul 35). Si aceasta invatare putea si trebuia sa aiba loc ,inaintea poporului
si in case". Apostolul Pavel s-a invrednicit intotdeauna sa faca acest lucru (Faptele Apostolilor 20.20).

Astfel fiecare slujitor al Domnului a participat, in felul sau, la vestirea Cuvintului, pentru a face sa Thainteze lucrarea Domnului in diversele ei
parti. Este aceasta si dorinta noastra launtrica, chiar daca noi insine nu am avea aptitudini pentru o asemenea slujba? Pavel i-a indemnat pe
credinciosii din Tesalonic, intorsi de curind, s& se roage pentru ei: ,incolo, fratilor, rugati-vd pentru noi, ca s& se raspindeasca si sa fie
preamarit Cuvintul Domnului" (2 Tesaloniceni 3.1). Pe ce s-a bazat apostolul, pe ce s-au bazat ceilalti colaboratori in slujba lor, nu era altceva
decit Cuvintul lui Dumnezeu. Nu avem nevoie de altceva! Altceva nu ne mai trebuie nici noua. Sa raminem la aceasta! Sfintul Cuvint este cel
mai sigur lucru din universul lui Dumnezeu.

Dupa ce am vazut Cuvintul lui Dumnezeu in menirea sa, in caracterul sau, in efectul sau, in continutul sau, in invariabilitatea sa si in diversele
sale intrebuintari, as reveni asupra unui verset din Faptele Aposto-lilor 6, verset pe care |-am citat la Tnceput. Apostolul Petru a amintit Tnainte
de propovaduirea Cuvintului si un alt element - rugaciunea. Nu numeste intfi propovaduirea Cuvintului, ci pe primul loc el pune staruinta n
rugdciune. Nu exista propovaduire incununata de succes, daca nu este mai intii rugaciune staruitoare. Rugaciunea este expresia dependentei
sufletului de Dumnezeu, si aceasta este necesara pentru a intelege corect slujirea Cuvintului, pentru a nu prezenta doar Sfinta Scriptura, ci
pentru a avea cuvintul potrivit la momentul potrivit!

Dumnezeu singur cunoaste inima, starea si nevoile sfintilor, iar daca slujirea este de la Duhul Sfint, atunci vor fi cuvintele lui Dumnezeu (1
Petru 4.11). Dar pentru aceasta este nevoie intii de rugaciune pentru a cere orice ajutor si orice calauzire de sus.

in ce priveste ordinea rugaciune - vestirea Cuvintului, putem observa urmatoarele: cind Scriptura vorbeste de impartirea Cuvintului, atunci
pune rugaciunea pe primul loc. Acest caz il avem aici. Daca este vorba insa de primirea de binecuvintari, atunci pune vestirea inaintea
rugaciunii. Caci omul trebuie sa obtind binecuvintarea de la Dumnezeu prin vestirea Cuvintului, nainte de a putea vorbi despre aceasta in
rugaciune cu Dumnezeu.

O comparatie intre Luca 10.38-42 si Luca 11.1-13 arata aceasta ordine: intli Domnul vorbeste de partea buna a Mariei, care consta in aceea
ca ea asculta Cuvintul la picioarele Sale, si apoi El da invataturi despre rugaciune. Aceasta ordine o gasim si in Faptele Apostolilor 2.2 precum
si in Efeseni 6.17-18.

Imaginea Mariei din Betania, asa cum ea s-a asezat la picioarele Domnului si a ascultat cuvintele Sale, este o minunata descriere a ceea ce
facem noi atunci cind ne intilnim pentru a asculta cuvinte din gura Domnului. Pina acum ne-am ocupat de principii dumnezeiesti in privinta
vestirii, principii care au o importanta generald si nu sint numai pentru stringerea adunarii pentru zidire. Dar neaparat ele trebuie aplicate si
in acest domeniu. De aceea le-am asezat inaintea fnvataturilor Cuvintului despre aceasta stringere a credinciosilor. Acum insa ne ocupam de
acest subiect deosebit, care merita intreaga noastra atentie si consideratie.

Autoritatea Domnului in Adunare

Stringerea Adunarii pentru zidire ne este prezentata in 1 Corinteni 14, desi unele lucruri din acest capitol au o valabilitate mai extinsa. Dar
ceea ce ni se spune acolo contravine intr-o asemenea masura practicii de astazi dintr-o mare parte a crestinatatii, incit au existat intotdeauna
voci care pur si simplu au contestat ca cele spuse acolo ar mai putea fi infaptuite astazi sau ca ar fi destinate timpurilor de astazi si intregii
crestinatati. Ar fi vorba acolo de probleme locale ale credinciosilor din Corint, probleme care insa nu sint si ale noastre; parerea multora ar fi
ca aceste lucruri s-ar fi referit atunci exclusiv la corinteni.

Cind insa Dumnezeu Si-a constituit Adunarea la inceput, cind Si-a chemat sfintii ,la partasia cu Fiul Sau Isus Hristos, Domnul nostru" (1
Corinteni 1.9), atunci El nu a experimentat, cum par unii sa creada. Nu, El a creat ceea ce corespundea pe deplin intelepciunii si dragostei
Sale. Si ceea ce El a creat la inceput ramine neschimbat in gindurile Sale. Asa este si ordinea in Adunare. Oamenii au deviat de la aceasta
ordine, dar El nici nu instaureaza si nici nu recunoaste altd ordine pentru zilele noastre, decit cea initiald. intelepciunea crestinului consta in
aceea de a ramine in ceea ce ,ati auzit de la inceput" (1 loan 2.24).

Ce privilegiu nemasurat de a fi adus in partasia Fiului lui Dumnezeu, caracteristica pentru dispensatia crestina! Dar Cuvintul lui Dumnezeu nu
lasa sa se nasca nici o indoiald privind faptul ca aceasta Persoana divind este Domnul nostru. El ne arata clar, fara pic de indoiala, ca textul
acestei epistole este destinat spre respectare tuturor acelora care ,cheama in vreun loc Numele lui Isus Hristos" (capitolul 1.2) - deci tuturor
acelora care 1l recunosc pe El, indiferent de locul si timpul in care traiesc. Si tocmai la sfirsitul capitolului al 14-lea se g&sesc cuvintele: ,Daca
cineva crede ca este proroc sau om duhovnicesc, sa inteleaga ca ce va scriu eu este o poruncd a Domnului" (versetul 37). Cu aceasta avem
deci de-a face Tn acest capitol si in toata aceasta epistold, cu porunca Domnului pentru toti ai Sai care cheama Numele Sau.

In aceastd epistold, Domnul Isus este numit Domnul slavei (capitolul 2.8). In realitate El umple totul cu slava Sa si El este Domn peste toate
domeniile. Nu se vorbeste de faptul ca El este Domn al Adunarii. El este Capul Trupului, al Adunarii. Acest lucru este desfasurat in epistolele
catre Efeseni si Coloseni. Dar ca El este Domn in Adunare, atunci cind ea s-a strins, acest fapt il arata cit se poate de clar aceasta epistola.



Dom-nia Sa este adevarul cel mai evident in aceasta epistold. Acest lucru este subliniat inca o data prin faptul ca titlul Sdu de Domn apare de
saptezeci de ori. Da, El este Domn pentru fiecare credincios in parte cit si pentru totalitate, El este Domn sub aspect personal cit si colectiv.

Numai Domnul Isus are de poruncit, de hotarit in Adunarea celor sfinti. Ei sint domeniul Sau. El poate fi dispretuit in lume, pretentiile Sale la
stapinire pot fi desconsiderate acolo, dar Adunarea sfintilor este domeniul Sau. Acolo toate drepturile apartin Lui. Credinciosii din Corint le-au
recunoscut.

Cind s-a strins adunarea din Corint, atunci nu a fost o stringere de bunavoie a credinciosilor din acel loc, unde fiecare sa-si revendice dreptul
de a fi acolo pe baza apartenentei Sale la Trupul lui Hristos. Cu atit mai putin era o adunare libera, unde fiecare avea dreptul sa ia parte la
vestire asa cum i se parea corect si cum tocmai il indemnau impulsurile sale interioare. Erau in Corint din acestia, care se inscriau in aceasta
linie; dar apostolul trebuia sa-i corecteze (capitolul 14). Nu era nici o stringere a unor alesi care posedau cunostinte intr-o masura deosebita si
adunau in jurul lor dintre aceia care erau de acord cu sistemul lor de invatatura. Si acest pericol a prins contur, incit apostolul trebuia sa-i
dojeneasca destul de serios pe sfinti din aceasta pricina (capitolele 1 si 3).

Noi stim ca tocmai aceste din urma erori s-au dezvoltat si s-au raspindit destul de repede in marturia crestina, astfel incit astazi invadeaza
aproape intreaga crestinatate. Este ca si cu aluatul dospit, pe care |-a luat o femeie si I-a amestecat cu trei masuri de faina, pina s-a dospit
toata plamadeala (Matei 13.33). Primei greseli ii sta la baza introducerea principiilor democratiei in Biserica, iar cea de-a doua este sectanta
in cel mai fnalt grad. Ambele distrug in felul lor esenta si adevarul Adunarii. Prima duce la lipsa de norme si la dezordine, cealaltd la mindrie si
dezbinare.

Aceste evolutii arata foarte clar ca drepturile Domnului sint neglijate si ca autoritatea Domnului a fost inlocuita de cea a omului.

Dar noi vrem sa ne tinem strins de ceea ce era la inceput, vrem sa ne ocupam de ceea ce este potrivit gindurilor Sale! Adunarea este supusa
lui Hristos, ne spune Efeseni 5.24. Si ce riuri de binecuvintare curg - chiar si astazi - atunci cind Lui | se da autoritatea care | se cuvine, atit in
stringerile sfintilor cit si in viata personald!

Intotdeauna telul Duhului Sfint este de a aduce in prim plan slava Persoanei lui Hristos si stapinirea Sa. In 1 Corinteni 12.3, acest lucru este
exprimat astfel:

,De aceea va fac cunoscut ca nimeni, daca vorbeste prin Duhul lui Dumnezeu, nu zice: »lsus sa fie anatema'« Si nimeni nu poate sa zica:
»Isus este Domnul«, decit prin Duhul Sfint."

Aici avem un test sigur, un mijloc sigur de recunoastere, un test sigur, nu daca cineva este mintuit si are viata vesnica, ci daca duhul care
vorbeste in el este un duh al demonilor sau Duhul Sfint. Daca cineva subestmeaza Persoana Domnului sau drepturile Sale, atunci el aduce
blestem asupra Numelui Sau; si noi putem fi siguri ca acesta nu este glasul Duhului lui Dumnezeu. Diavolul poate spune lucruri frumoase,
placute auzului, despre Hristos. Gasim acest lucru in Evanghelii si in Faptele Apostolilor (de exemplu Matei 8.28-34; Marcu 1.23-27; Faptele
Apostolilor 16.16 etc.). Ins& Diavolul niciodatd nu spune: ,lIsus este Domnul!" Niciodata el nu recunoaste domnia lui Hristos. Tocmai acest
lucru vrea sa-I faca Duhul Sfint: sa-1 dea lui Hristos locul care | se cuvine ca Domn - si aceasta nu doar in viata personald, ci mai ales in
stringerile sfintilor. Sa punem la inima acest lucru, sa masuram totul cu el, chiar si propria noastra practica!

Cind va adunati

De trei ori se vorbeste in Epistola catre Corinteni de stringerile credinciosilor:

... VOIi si duhul meu, fiind adunati laolalta, cu puterea Domnului nostru Isus Hristos ..." (capitolul 5.4).
,Cind va adunati, deci, in acelasi loc ..." (capitolul 11.20).

,Deci, daca toata biserica s-ar stringe la un loc" (capitolul 14.23).

Primul loc este in legatura cu inldturarea raului, si poate ca nu este lipsit de importanta faptul ca aici nu se spune: ,,Cind va stringeti", ci ,fiind
adunati laolaltd". Ei nu erau adunati special in acest scop, dar atunci cind au fost adunati de puterea Domnului Isus Hristos (poate in scopul
fringerii plinii), ei trebuiau sa actioneze dupa indicatiile apostolului. Dacd se are in vedere insa o stringere deosebita, atunci nu este una
dintre cele trei stringeri normale ca adunare.

in mod deosebit doresc s& atrag atentia asupra expresiei , fiind adunati laolaltd prin puterea Domnului nostru Isus Hristos". Cind sintem
adunati pentru Numele S&u, atunci sintem adunati prin puterea Domnului nostru Isus Hristos. El insusi este prezent, la fel si puterea Sa
pentru a indruma si a binecuvinta. Poate exista ceva mai maret?

Al doilea se refera la stringerea pentru a minca Cina Domnului, subiect pe care I-am abordat deja.

Al treilea loc vorbeste despre adunarea pentru zidirea sfintilor. Locurile din capitolele 11 si 14 au ca punct comun faptul ca amintesc
stringerea la un loc. Din nefericire, astazi nu mai este posibil de a stringe toata adunarea unei localitati, adica pe toti credinciosii acelei
localitati intr-un singur loc. Sfintii sint despartiti, unitatea nu mai este vizibila. Asa stind lucrurile, nici o grupare de credinciosi nu poate avea
pretentia de a fi adunarea din acel loc. Dar totusi este posibila adunarea in Numele si in puterea Domnului Isus Hristos. Si chiar daca cei care
fac acest lucru ar fi doar ,,doi sau trei", stringerile lor au caracterul de adunare.

Faptul ca ultimele doua locuri suna cam la fel, mai arata inca ceva: indiferent daca este vorba de stringerea pentru fringerea piinii sau de
stringerea pentru zidire, ambele au caracter de adunare, ambele sint importante si nu se poate renunta la ele; in mod evident ambele au
avut loc cu aceeasi frecventa, si anume saptaminal. Ambele sint stringeri normale sau regulamentare ale adunarii, chiar daca se deosebesc
prin caracterul si prin scopul lor. intr-una, adunarea 1l slujeste pe Domnul, in cealaltd, Domnul slujeste adunarea prin slujitorii Sai. Este vorba
de doua stringeri independente una de cealalta, care, din aceasta cauza, pe cit posibil ar trebui sa aiba loc separat.



Nu rinduiala exterioara, ci interioara

Am vazut ca marele obiectiv al Adunarii lui Dumnezeu este recunoasterea lui Hristos ca Domn. Nu ne-a dat Domnul reguli pentru stringerea
in vederea zidirii? Ba da. El nu a ingradit prin paragrafe stringerea, in desfasurarea ei. Astfel, El nu ii ingaduie lui Pavel sa dea indicatii pentru
Adunarea Sa, in felul cum le-am dori noi uneori: ,Pentru inceput sa cintati o cintare duhovniceasca. Apoi sa se roage un frate. Apoi este loc
pentru unul sau doi frati care sa vorbeasca pentru zidirea adunarii ...".

Nu, Domnul lasa libertate deplina pentru desfasurarea intilnirii. Poate ca este bine a incepe cu o cintare duhovniceasca. Nu exista aproape
nimic mai potrivit care sa ne ,introduca" in lucrurile marete care se afla in fata noastra, decit sa cintam impreuna o cintare. in capitolul nostru
vom gasi mai multe despre aceasta. Dar ora nu trebuie sa inceapa asa. De asemenea este neaparat potrivit de a cere binecuvintarea

Domnului inainte de vestirea Cuvintului. Acest lucru I-am vazut deja. Dar Domnul nu ne lasa indicatii in aceasta privinta.

De asemenea se lasa deschisa problema cine are voie sa participe la aceste slujiri. El nu stabileste daca trebuie activat un dar sau altul. El
doreste mai mult ca toti cei adunati sa priveasca la El, Domnul care Se afla in mijlocul lor si sa astepte de la El orice binecuvintare, indiferent
pe cine va folosi ca unealta pentru aceasta. Se poate ca in aceasta dupa-amiaza, Domnul sa-i incredinteze o veste unui frate care niciodata
nu a spus nimic in public si nu are un dar deosebit, un frate pe care poate nu-l va mai folosi niciodata dupa aceea. Exista aceasta libertate a
Duhului, care este voia Sa pentru noi. Ea este deosebit de pretioasa, dar tot atit de usor de distrus.

Dar pentru a asigura aceasta libertate, El nu le impune alor Sai o rinduiald exterioara. Prin aceasta, libertatea ar fi ingradita. El mustra in mod
serios abuzul de aceasta libertate, dar El nu indeparteaza aceasta libertate. Si El ne da principii morale de care sa ne lasam condusi. Daca El
reuseste sa aduca in sufletele noastre o rinduiala interioard, atunci stringerea va fi caracterizata si in exterior printr-o ordine binefacatoare, in
acord cu deplina libertate a Duhului. Ea este atunci rezultatul respectarii drepturilor Domnului Isus, care vrea sa conduca totul prin Duhul
Sau.

Capitolul al 14-lea cuprinde o serie de astfel de principii si nu este lipsit de importanta faptul ca se incheie cu cuvintele versetului 40:
,Dar toate sa se faca in chip cuviincios si cu rinduiala".

Se pare ca la corinteni nu se faceau toate in chip cuviincios si cu rinduiald. Am vazut deja acest lucru in legatura cu Masa si cu Cina Domnului
in capitolele 10 si 11. Si in legatura cu stringerea pentru zidire, ei au abuzat de libertatea pe care le-a dat-o Domnul. Aproape ca am putea
multumi pentru faptul ca acest abuz s-a facut deja atit de devreme, caci prin aceasta avem pina astazi invataturile apostolului Pavel, prin
care el a indreptat purtarea gresitd a credinciosilor de odinioard, in ce consta greseala corintenilor in acest caz? Este necesar s& ne
preocupam pe scurt de aceasta intrebare pentru a intelege cu atit mai bine ce are sa ne spuna Domnul si noua.

inzestrati, dar firesti

Corintenii au fost imbogatiti in toate privintele in Hristos Isus, cu orice vorbire si cu orice cunostinta, asa ca nu duceau lipsa de nici un fel de
dar (citeste in capitolul 1.4-7). Cu toate acestea, erau firesti: ,in adevar, cind printre voi este gelozie si ceartd si dezbinari, nu sinteti voi
carnali (oameni stapiniti de fire, nu de Duhul) si nu umblati voi in felul omului?" (capitolul 3.3). Ei nu mai erau in firea lor pacatoasa - nici un
adevarat crestin nu mai este, el este in Hristos - dar ei erau firesti, actionau in felul firii. Deci putem avea daruri duhovnicesti de la Dumnezeu
si sa fim totusi firesti. Simpla posedare a unui dar nu ne face inca un crestin duhovnicesc. Ar trebui sa avem intotdeauna acest fapt inaintea
ochilor, cu atit mai mult cu cit sintem inclinati spre a supraaprecia desfasurarea unui dar.

Adunarea din Corint poseda intr-adevar orice fel de dar. Despre nici o altd adunare nu se spune acest lucru. Dar atitudinea ei fireasca a iesit
la iveala prin aceea ca lor le placea mai ales folosirea acelor daruri spectaculoase, care atrageau atentia oamenilor, ca de exemplu vorbirea
in limbi. Ei se bucurau ca prin aceasta ii impresionau pe altii. Aproape ca s-ar putea spune ca ei se jucau cu darurile dumnezeiesti precum
copiii cu jucariile primite de curind.

Ceea ce Dumnezeu, in hotarirea Sa a asezat pe ultimul loc, corintenii, in aprecierea lor, au asezat pe primul loc. In enumerarea darurilor din
capitolul 12, apostolul spusese: ,Si Dumnezeu a rinduit in Biserica intii apostoli; al doilea ..., al treilea ...; apoi ..., apoi ..." (versetele 28-30). Si
la sfirsit a amintit vorbirea in limbi si interpretarea lor. Pe linga aceasta, a amintit prezenta limbilor sub forma unei intrebari: ,Toti vorbesc in
limbi? Toti interpreteaza?" El insusi da raspuns la aceasta intrebare, dar aceasta este fara indoiala: ,Nu! Nu toti vorbesc in limbi". Acest fapt
ar fi trebuit sa dea de gindit corintenilor si trebuie sa dea de gindit astazi tuturor copiilor lui Dumnezeu, care pun un accent atit de mare pe
vorbirea in limbi.

Apostolul nu lasa nici in capitolul 12 si nici in capitolul 14 vreo indoiala asupra faptului ca aceste daruri nu ar fi de la Dumnezeu si ca El nu
le-ar aprecia. Ceea ce mustra este insa intrebuintarea lor gresita. Aceasta este linia de baza a intregului capitol 14.

Despre vorbirea in limbi in Corint

intfi trebuie s& ne ocupdm de natura si de scopul acestui dar miraculos, pentru a putea intelege mai bine temelia invataturilor din acest
capitol.

Natura vorbirii in limbi

Cine vorbea intr-o limba nu vorbea oamenilor, ci lui Dumnezeu (capitolul 14.2, 28), adica nu vorbea catre oameni, ci se adresa lui Dumnezeu.
Acesta este un principiu dovedit istoric de relatarea lui Luca din Faptele Apostolilor 2. ludeii din diferite tari care se aflau la lerusalim i-au
auzit pe cei o sutd douazeci vorbind in toate dialectele in care ei, iudeii imprastiati, au fost nascuti si, mirati si inspaimintati, au exclamat: i
auzim vorbind 1n limbile noastre lucrurile minunate ale lui Dumnezeu" (versetul 11).

Vorbind lucrurile minunate ale lui Dumnezeu - aceasta nu era o vestire a Evangheliei - era cu mult mai mult, o lauda a lui Dumnezeu. Dar ca
aceasta lauda nu s-a facut in limba sfintd, ebraica, ci in limbile neamurilor, era un lucru cu totul nou si de neconceput pentru iudei.



Faptele Apostolilor ne vorbesc despre trei ocazii in care s-a vorbit Tn limbi: la lerusalim (capitolul 2), la Cezareea (capitolul 10) si la Efes
(capitolul 19). Dar cu nici una din aceste ocazii, prin vorbirea in limbi nu s-a vestit Evanghelia, ba mai mult, nu gasim acest lucru in intregul
Nou Testament. Si aici Pavel spune, inspirat de acelasi Duh Sfint ca si scriitorul Faptelor Apostolilor: ,Pentru ca cine vorbeste in limba nu
vorbeste oamenilor, ci lui Dumnezeu; caci nimeni nu-l intelege si, in duh, el spune taine" (1 Corinteni 14.2).

Vorbirea in limbi este indreptata catre Dumnezeu, este rugaciune, multumire, lauda (capitolul 14.14-17). Aceasta este trasatura principala a
acestui dar.

in acest sens, apostolul nu are nimic Impotriva vorbirii in limbi, In m&sura in care unul care interpreta ficea intelese cele spuse (capitolul
14.5, 13, 39). Daca insa interpretul lipsea, atunci darul vorbirii in limbi nu trebuia sa se foloseasca in adunare (capitolul 14.28). El insusi
vorbea in limbi mai mult decit ei toti, adica el ii spunea taine lui Dumnezeu, rugindu-se Lui, ldudindu-L si multumindu-I; dar el nu facea
aceasta Tn adunare. Acolo prefera sa spuna cinci cuvinte intelese, decit zece mii de cuvinte in limba (capitolul 14.19). Este un exemplu demn
de urmat pentru toti care astazi sint de parere ca prin vorbiri tainice, de neinteles, ii pot zidi pe altii!

Cine vorbea intr-o limba fara a avea un interpret se zidea pe sine insusi; caci nimeni nu intelegea ce spune (capitolul 14.4). Dar zidirea
proprie in legatura cu Adunarea - si despre aceasta este vorba in 1 Corinteni capitolele 12 pina la 14 - nu este gindul, nu este telul lui
Dumnezeu. Dumnezeu nu da daruri fiecaruia in parte ca prin acestea sa se zideasca numai pe sine. De aceea, in versetul 4 nu gasim doar o
constatare, ci si 0 anumita mustrare. Era Tn natura limbilor sa fie numai atunci spre zidirea Adunarii, cind erau si interpretate.

LLimbile" sint redate si in prima epistola catre Corinteni, limbi normale, omenesti, pe care Duhul le dadea sa le vorbeasca acelora care nu
le-au Tnvatat niciodata (comparati si cu Faptele Apostolilor 2.4, 11). Presupunerea sau chiar sustinerea faptului ca apostolul si chiar si altii ar fi
vorbit ,limbi ingeresti" (citeste in capitolul 13.1) este absurda. Toate propozitiile din capitolul 13 care incep cu ,chiar daca ..." sint de natura
pur ipotetica si inseamna: ,Presupunem cazul ca as face cutare si cutare lucru". Dar Pavel insusi recunoaste ca nu stie totul, ci ca el cunoaste
»in parte" (versetul 9). El nu si-a dat toata averea pentru hrana saracilor, nu si-a dat trupul sa fie ars. Tot astfel si versetul 1 este o simpla
presupunere a unor lucruri imaginabile prin care vrea sa dovedeasca cit de lipsit de valoare este totul, daca ceea ce insufleteste faptele nu
este dragostea. El nu prezinta un fapt care la el a fost realitate. De aceea verbul este folosit la conditional: ,,Chiar daca as vorbi".

Scopul vorbirii in limbi

Despre scopul vorbirii in limbi, Pavel vorbeste foarte vag. El este cuprins in 1 Corinteni 14.21-25: ,in lege este scris: »Voi vorbi poporului
acestuia prin alte limbi si prin buze straine, si nici asa nu Ma vor asculta«, zice Domnul. Prin urmare, limbile sint un semn nu pentru cei care
cred, ci pentru cei necredinciosi; prorocia, dimpotriva, este un semn nu pentru cei necredinciosi, ci pentru cei care cred. Deci, daca toata
biserica s-ar stringe la un loc si toti ar vorbi in limbi, si ar intra oameni simpli sau necredinciosi, n-ar zice ei ca sinteti nebuni? Dar daca toti
prorocesc si intra vreun necredincios sau vreunul simplu, el este incredintat de toti, este judecat de toti. Tainele inimii lui sint descoperite,
asa ca va cadea cu fata la pamint, se va inchina lui Dumnezeu si va marturisi ca, in adevar, Dumnezeu este in mijlocul vostru."

invatam aici (versetul 22), c3 limbile sint un semn nu pentru cei credinciosi, ci pentru cei necredinciosi. La cine se referd apostolul cind spune
»cei necredinciosi"? Citatul din Isaia 28 din versetul anterior arata clar acest lucru: sint evreii necredinciosi. Lor le va vorbi Dumnezeu in limbi
necunoscute, a spus prorocul Isaia - si aceasta ca judecata - dar si asa, vor auzi si nu vor intelege, dupa cum aminteste acelasi proroc in alt
loc (capitolul 6.9).

Atunci de ce credinciosii din Corint au fost atit de mindri de acest dar, care in sine a fost un semn al judecatii pentru natiunea necredincioasa
a iudeilor? Era un semn al judecatii, in masura in care aceste limbi ar&tau c& Dumnezeu isi va intoarce fata de la acest popor ca intreg si Se
va indrepta spre cei dintre neamuri.

Exact acest lucru il gasim in Faptele Apostolilor 2. Dumnezeu le-a vorbit in alte limbi, in limbile tarilor in care multi dintre ei au fost alungati
prin caile cirmuirii lui Dumnezeu. Ei le-au auzit, dar nu le-au inteles cu adevarat. Marea majoritate a acestui popor a ramas necredincioasa si
L-a lepadat in continuare pe Hristos. Pentru ei deci, limbile au fost un semn. Evenimentele din lerusalim, Cezareea si Efes dovedesc aceasta:
la toate cele trei ocazii, semnul vorbirii in limbi era in legatura cu iudeii.

in versetele 23 si 24, apostolul vorbeste din nou de necredinciosi, dar el ii pune n legaturd cu un alt grup, cei fara daruri. Aceasta duce la
concluzia ca acum el nu vorbeste de grupul celor ,necredinciosi" ca atare, ca Tn versetul 22, ci de niste necredinciosi care vorbesc greceste
(,Si intrd vreun necredincios sau vreunul simplu"), care ar putea veni in mijlocul lor si i-ar putea considera ,nebuni”, daca toti ar vorbi in limbi.
De ce ,nebuni"? Pentru ca, spre deosebire de iudeii necredinciosi din diaspora, nu ar intelege limbile.

Faptul ca apostolul vorbeste in versetul 22 de iudeii necredinciosi, iar in versetele 23 si 24 de grecii necredinciosi, este intarit si prin aceea ca
in primul caz el pune articolul inainte de ,necredinciosi": ,cei necredinciosi", iar in al doilea caz il omite. Daca in primul caz a vrut sa
caracterizeze doar citiva oameni ca necredinciosi, atunci ar trebui neaparat sa lipseasca articolul in limba greaca. Datorita faptului ca il
foloseste, inseamna ca se refera la un anumit grup de necredinciosi - tocmai iudeii.

Sa mentionam inca odata acest punct important: limbile nu au fost destinate spre a fi o marturie pentru cei credinciosi, ci ele au fost un semn
pentru poporul necredincios al evreilor. Ca acest semn nu va fi pentru multa vreme este evident, daca s-a inteles sensul lui de baza.

Astfel apostolul a aratat deja in 1 Corinteni 13.8, ca acest dar se va sfirsi in final, de aceea noi astazi nu trebuie sa- mai asteptam. El a fost
ifmpreuna cu alte daruri - vindecarile, facerea minunilor (citeste in capitolul 12.9-10 si 29-30) - dat de Domnul pentru confirmarea marturiei
apostolilor Sai cind Noul Testament era inca nou si nu existau inca toate partile sale (Marcu 16.20; Faptele Apostolilor 14.3).

Zidirea Adunarii

Daca cei din Corint ar fi urmarit mai mult dragostea (capitolul 14.1), ar fi ramas feriti de latul in care au fost prinsi prin ldudarosia lor.
Adunarea este domeniul unde trebuie sa se desfasoare dragostea dumnezeiasca. Fara ea, nimic nu este frumos, iar cu ea pot fi depasite



toate greutatile. Dragostea dumnezeiasca, care a fost aratata deplin in Domnul Isus, in fapt regleaza totul. Apostolul a prezentat acest lucru
in capitolul 13 foarte insistent. Dragostea dumnezeiasca le-ar fi inchis corintenilor gura pentru a nu mai vorbi in limbi, daca nimeni nu fi
intelegea. Sa fim atenti cit de apasat vorbeste Duhul Sfint in acest capitol de necesitatea ca Adunarea sa fie zidita:

,Cine proroceste, dimpotriva, vorbeste oamenilor spre zidire, incurajare si mingiiere" (1 Corinteni 14.3).
.... dar cine proroceste zideste biserica" (versetul 4).

,Dar cine proroceste este mai mare decit cine vorbeste in limbi; afara numai daca interpreteaza, pentru ca adunarea sa primeasca zidire"
(versetul 5).

,Tot asa si voi, fiindca rivniti dupa daruri duhovnicesti, sa cautati sa le aveti din belsug, in vederea zidirii bisericii" (versetul 12).
~Negresit, tu multumesti foarte bine, dar celdlalt nu ramine zidit" (versetul 17).
,Toate sa se faca spre zidire" (versetul 26).

Daca adunarea este zidita sufleteste sau nu, acesta este faptul care decide pentru apostol - si acestea sint gindurile lui Dumnezeul - care este
darul mai mare. Cine vorbea in limbi, vorbea doar lui Dumnezeu. Oricit de minunat ar fi acest dar, orice desfasurare de forte ar reprezenta,
indiferent de cita binecuvintare se bucura cel care il avea, daca el nu il folosea impreuna cu un interpret, asa incit cei credinciosi sa inteleaga
cele auzite, atunci nu ducea la zidirea sufleteasca si era mai mic decit darul prorociei. Ce lovitura dura pentru mindria acelora care se laudau
cu vorbirea in limbi!

Si nu numai ca vorbirea in limbi era mai prejos, ci ea trebuia lasata deoparte in adunare, daca nu era de fata un interpret (versetul 28). Cel in
cauza putea sa-si vorbeasca siesi si lui Dumnezeu, dar in adunare trebuia sa tacad. Acest lucru era valabil chiar si atunci cind cineva indrepta o
multumire catre Dumnezeu si pentru aceasta vorbea in limbi. Daca celalalt nu-l intelegea, acesta nu era zidit si atunci o asemenea multumire
trebuia lasata deoparte. Cum putea intr-o asemenea situatie ,sa raspunda cel simplu »Amin« la multumirile pe care le aduci tu, cind el nu
stie ce spui?" (versetul 16). Cuvinte invioratoare si pentru noi! Cita lipsa de claritate exista in acest domeniu! Eu unul, pe baza acestui cuvint
nu mi-as lua libertatea ca intr-o tara straina, sa ma rog in mod public, in limba mea nationald, daca acolo nu m-ar intelege nimeni.

Aici invatam, pe plan secundar, alte doua lucruri importante pentru viata practica de adunare:

A spune Amin la o multumire este dupa voia lui Dumnezeu si este o expresie auzibilda a aprobarii adunarii. Amin fnseamna cu adevarat,
desigur, asa este sau asa sa fie! Apostolul arata un obicei al primilor crestini: ei spuneau ,Amin!" nu numai cu inima, ci si cu gura. Ei nu-si
spuneau doar in gind un ,,Amin", ci il rosteau. Dumnezeu Si-a invatat deja in Vechiul Testament poporul in acest sens: ,Si tot poporul"
(barbati si femei!) ,,s8 raspunda: Amin!" (Deuteronom 27.15). in Neemia 5.13, citim frumoasele cuvinte: ,Toatd adunarea a zis: Amin!" Este
deci un obicei potrivit Scripturii, la care din nefericire s-a renuntat in multe locuri.

Mijloacele dominante pentru zidirea sufleteasca a adunarii, lasind deoparte revelatia referitoare la vremea noastra, sint prorocia (versetele 3,
4 si 6), descoperirea, cunostinta (versetul 19). Voi mai vorbi despre fiecare dintre acestea. Dar ne-am gindit vreodata ca si o rugaciune, o
cintare, o multumire slujesc la zidirea sufleteasca (versetele 15-17)? Cit de imbucuratoare este aceasta varietate: pentru toate acestea este
loc si timp in stringerile credinciosilor! Avem aici de altfel una dintre foarte rarele referiri la faptul ca in adunarile sfintilor se cinta.

Daca ceva trebuie sa fie pentru zidire, atunci in primul rind trimbita trebuie sa dea un ton inteligibil, trebuie sa se stie ,,ce se cinta cu fluierul
sau cu harpa" (versetele 7-12), pe scurt, trebuie sa se inteleaga ce se vorbeste. Tot restul este ,vorba in vint" (versetul 9). Nu este nicidecum
gindul lui Dumnezeu ca in stringeri-le noastre, mintea sa ne fie ,deconectata". A presupune acest lucru ar fi cu totul lipsit de sens si
nespiritual. Apostolul insista ca si la rugaciune, la slavire si la multumire, alaturi de Duhul (adica noua. dumnezeiasca natura din noi; loan 3.6;
Romani 8.6, 10) sa participe si mintea. Zgomote goale, pe care mintea nu le poate deosebi sau receptiona, sint fara valoare pentru zidirea
sufleteasca. Astfel de rugaciuni si laude rostite in limbi nu sint de nici un folos pentru cel care nu le intelege. Cel care vorbeste sa foloseasca
mintea in aceeasi masura ca si cel care asculta. De aceea ne-a dat-o Dumnezeu, ea este poarta de intrare pentru tot ce vine de la Dumnezeu.

Apostolul a vorbit in limbi mai multe decit ei toti si el i-a multumit lui Dumnezeu pentru aceasta, dar el a facut-o pentru sine, atunci cind era
singur cu Dumnezeu. in biserica insa, el dorea sa vorbeasca mai bine cinci cuvinte intelese: ,ca sa invat si pe altii, decit s& spun zece mii de
cuvinte intr-o alta limba" (citeste in versetele 18-19). Daca ceva nu contribuie la zidire, atunci nu trebuie sa se faca auzit in adunare. La
aceasta nu are importanta daca darul este de la Dumnezeu (darul vorbirii in limbi era): daca prin aceasta adunarea nu este zidita, acest dar
nu trebuie sa fie intrebuintat. Posedarea unui dar dat de Dumnezeu nu indreptateste utilizarea acestuia in orice timp si in orice loc. Uneori ne
vine greu sa acceptam acest lucru, dar aceasta este invatatura intregului capitol de fata. Daca sintem in ,adunare", atunci nu sintem oriunde,
si acest fapt este hotaritor.

Dar, Tnainte de a merge mai departe, as vrea sa mai adaug citeva observatii practice la cele spuse pinda acum! Daca un frate se roaga in
adunare, atunci el este gura celor adunati in rugaciune catre Dumnezeu. Atunci, ceea ce exprima trebuie sa reflecte preocuparea comuna a
celor adunati. Probleme de natura pur personala nu-si au locul acolo. Tot astfel stau lucrurile pentru multumire si lauda. Cit de mult trebuie sa
se pazeasca fratii ca sa nu depdseasca adevaratele sentimente si masura adunarii. De asemenea, cel in cauza trebuie sa vorbeasca destul de
tare si de clar ca sa poata fi inteles de toti. Daca, de exemplu, cineva vorbeste incet si repede, astfel incit aproape nimeni nu-l poate urmari,
atunci este mai bine sa lase altora aceasta slujba.

De asemenea exista, mai ales astazi, pericolul de a impresiona prin cunostinte. Daca vorbirea sau rugaciu-nea sint pline de cuvinte straine
sau de expresii artistice, astfel incit fratii simpli sa nu mai poata intelege sensul, atunci aceasta slujire nu corespunde gindurilor Domnului. El
vrea ca adunarea sa fie zidita sufleteste. Acest lucru este valabil si pentru rugaciune si pentru multumire. Totul se petrece in adunare si
pentru adunare. Cel care vorbeste este fie gura celor adunati pentru Dumnezeu (rugaciune, multumire, lauda), fie gura lui Dumnezeu catre
cei adunati (prorocie, invatatura). Acest lucru ar trebui sa nu-l uite niciodata cei care deschid gura intr-o adunare. Nu este acesta un gind



profund miscator, cd Dumnezeu are zidirea sufleteasca a Adunarii drept gind calduzitor, astfel incit toate celelalte trebuie sa se supuna
acestuia? Atit de mult doreste El acest lucru!

Stiu ca aceasta contrazice parerea multora din crestinatate, chiar si a acelora care sint nascuti din nou, dar sint gindurile lui Dumnezeu
pentru poporul Sau. De aceea invataturile acestui capitol din prima epistola catre Corinteni sint atit de importante pentru zilele noastre.

Sa ne ocupam acum de mijlocul dominant pe care-l activeaza si-l foloseste Duhul Sfint pentru zidirea Adunarii - prorocia.
Ce Inseamna prorocirea?

Apostolul opune adesea prorocia vorbirii in limbi, (versetele 2-6; 21-25; 27-29). Prorocirea este slujba propriu-zisa a profetilor. Nu a prezice
ceva viitor este prorocie in primul rind, ci a pune sufletul in lumina lui Dumnezeu prin Cuvintul lui Dumnezeu, in asa fel incit omul sa fie
judecat, iar tainele inimii lui sa fie descoperite (versetele 24-25). Aceasta se intelege aici prin prorocie. Prorocia se poate extinde chiar si
asupra unui necredincios, dupa cum arata versetele amintite, chiar daca, in principiu, ea nu a fost data necredinciosilor, ci celor care cred.
Dupa ce Domnul Isus i-a descoperit femeii samaritence intreaga ei istorie (,Pentru ca cinci barbati ai avut; si acela pe care-l ai acum, nu-ti
este barbat"), ea i-a raspuns cu o anumita admiratie: ,Doamne, vad ca esti proroc" (loan 4.18-19). Aceasta era intr-adevar o lucrare de
prorocie!

Cit de importanta este aceasta lucrare tocmai in zilele noastre! Sa ne rugam ca ea sa fie in mai mare masura printre noi! Apostolul a dorit ca
toti sa proroceasca (versetele 1 si 5). Aceasta trebuiau ei sa urmareasca, nu o desfasurare exterioara de forta. A proroci include mai mult
decit a predica sau a invata. invatitura si cunostinta duc de asemenea la zidirea Adunarii (versetele 6 si 19), dar prorocia este o slujba intr-o
forma suprema. Prorocul vorbeste de la Dumnezeu si pentru Dumnezeu. Cine are acest dar trebuie sa stea aproape de Dumnezeu si sa fie
intr-o partasie practica cu voia Sa, spre a fi capabil sa impartaseasca altora voia si gindurile lui Dumnezeu, intr-un mod potrivit.

Eu sint de parere cd prorocia propriu-zisa se face in general fard ca cel care vorbeste sa fie constient de aceasta. Desigur, el slujeste
constient cu Cuvintul, dar de faptul ca, facind aceasta, proroceste, aproape ca nu este constient. Abia mai tirziu afla, uneori, daca se intimpla
asa, ca intr-o ocazie sau alta, prin ceea ce a spus, a venit in intimpinarea nevoilor existente. Acest lucru il poate face numai Duhul Sfint. Inca
o data spun: cit de necesar ne este de a fi pusi in lumina lui Dumnezeu pentru a fi feriti de ginduri sau de cai gresite! Cit de multa nevoie
avem de slujba prorociei!

De altfel si surorile pot proroci, dupa cum ne arata clar capitolul 11.5, si exemplul fiicelor lui Filip (Faptele Apostolilor 21.9). in cazul lor,
desigur, nu adunarea (biserica) era locul in care se exercita darul lor, ci domeniul casnic. in orice caz ins&, sora sa-si acopere capul, pentru a
arata prin aceasta ca sta sub autoritatea (stapinirea) barbatului (capitolul 11.5-10).

Daca apostolul vorbeste in versetul 3, in legatura cu prorocia, despre zidire, sfatuire si mingiiere, atunci aceasta nu este de fapt o definire a
ceea ce este prorocia, ci cu mult mai mult arata care este rezultatul prorociei adevarate. Cine proroceste vorbeste oamenilor spre zidire,
sfatuire si mingliere. Si sfatuirea este in adevaratul sens zidire. Uneori uitam acest lucru. Dumnezeu ne sfatuieste doar pentru ca El ne-a adus
in anumite relatii. Tot ceea ce ma apropie mai mult de intelegerea adevarului si a Persoanei Domnului este zidire.

Prorocia apare in Noul Testament intr-un sens triplu. Sensul cel mai general si cuprinzator I-am vazut deja: a aduce sufletele credinciosilor,
prin slujirea Cuvintului in lumina lui Dumnezeu, pentru a ajunge astfel la inima si la constiinta lor si a corespunde astfel nevoilor lor interioare.
Aceasta era de fapt si slujba profetilor Vechiului Testament, care, prin cuvintele ,Asa vorbeste Domnul" cautau sa trezeasca constiinta
poporului. Daca poporul insa nu era atent la Cuvintul si la avertizarile lui Dumnezeu prin profetii Sai, atunci acestia erau obligati sa vesteasca
judecata si sa prezinte alte evolutii viitoare.

Aceasta ne conduce la al doilea sens al prorociei in Noul Testament. in unele locuri se referd si aici la prezicerea de lucruri viitoare. Un
exemplu in acest sens il avem in Faptele Apostolilor 11, cind prorocul Agab a prevestit, prin Duhul, o foamete care urma sa vina peste tot
pamintul (versetele 27-30). Acest al doilea sens se potriveste in mod special cartii Apocalipsa, unde respectarea cuvintelor prorociei este
legatd de binecuvintari deosebite (Apocalipsa 1.3; 22.7).

Un al treilea sens il avem in 1 Corinteni 14.29-30, despre care voi mai vorbi. Acolo este vorba de vestirea unor adevaruri crestine inca
necunoscute, prin barbati insuflati de Duhul lui Dumnezeu. Aceasta este forma cea mai Thaltd a prorociei, pe care insa astazi nu o mai
cunoastem, deoarece Cuvintul lui Dumnezeu este intregit (Coloseni 1.25). Si prorocii din capitolul 12.28 au fost unelte ale insuflarii Duhului
Sfint, prin care au fost scrise parti ale Noului Testament.

incheind aceastd parte, m-as referi la legatura dintre descoperire si prorocie pe de o parte si dintre cunostinta si invatatura, pe de altd parte
(versetul 6). Acestea nu inseamna exact acelasi lucru, dar se afla intr-o relatie strinsa. Apostolul nu a vrut sa vina la corinteni fara sa le fie
,de folos", iar sa le fie de folos putea numai daca cuvintul lui le aducea fie descoperire, fie cunostinta, fie prorocie sau invatatura.

Descoperirea ca atare este primirea adevarului dumnezeiesc de la Dumnezeu insusi (1 Corinteni 2.10-12). A spune cuvinte care s& aduca
descoperire inseamna, in schimb, a spune ceea ce primisera apostolii si prorocii prin descoperire. Un exemplu in acest sens gasim in capitolul
11.23 (,Caci am primit de la Domnul"), dupa cum de fapt slujba apostolului Pavel s-a caracterizat prin descoperire (compara capitolul 15.3).
Domnul i-a spus deja la intoarcerea sa: ,,... caci M-am aratat tie ca sa te pun slujitor si martor atit al lucrurilor pe care le-ai vazut, cit si al celor
pentru care Ma voi arata tie" (Faptele Apostolilor 26.16).

Prorocia este in legatura cu descoperirea. Ce inseamna prorocia am vazut deja. A proroci are sens mult mai cuprinzator decit a spune cuvinte
care sa aduca descoperire, tocmai pentru a cuprinde mai mult decit comunicarea de noi adevaruri primite (al treilea sens al proroci ei).

Pe de alta parte, datorita descoperirilor Domnului, apostolul avea si cunostinte profunde, care de asemenea caracterizau slujba sa. El a spus
efesenilor: ,,... Citindu-le, puteti intelege priceperea mea in taina lui Hristos ..." (Efeseni 3.1-5).



Invatatura poate fi privitd ca o expresie universald, care, in sensul ei cel mai larg. cuprinde elementele amintite anterior. Are ins& si un sens
special, propriu: nu atit de a comunica adevaruri pind atunci necunoscute, ci de a repeta adevaruri deja cunoscute. Lui Pavel nu i-a fost greu
sa le scrie filipenilor ,mereu aceleasi lucruri" (Filipeni 3.1); si Petru s-a Ingrijit sa le aduca aminte credinciosilor care au primit taierea imprejur
»de lucrurile acestea", macar ca le stiau (2 Petru 1.12).

Descoperirea si cunoasterea sint lucruri pe care omul le primeste de la Dumnezeu (respectiv le-a primit), cunoasterea fiind rezultatul
descoperirii. Dar Tn comunicarea catre oameni, descoperirea se manifesta prin prorocie, iar cunostinta prin invatatura. Cit de demna de
adorare este dragostea lui Dumnezeu, care a gasit aceasta cale, pentru ca ceea ce este in inima Sa sa vina pina la noi, oamenii!

Dumnezeu cu adevarat in mijlocul vostru
Privim Tnca o data versetele din 1 Corinteni 14.22-25, pe care le-am cercetat deja din alt punct de vedere:

... Prorocia, dimpotriva, este un semn nu pentru cei necredinciosi, ci pentru cei care cred. Deci, daca toata biserica s-ar stringe la un loc si
toti ar vorbi in limbi, si ar intra oameni simpli sau necredinciosi, n-ar zice ei ca sinteti nebuni? Dar daca toti prorocesc si intra vreun
necredincios sau vreunul simplu, el este incredintat de toti, este judecat de toti. Tainele inimii lui sint descoperite, asa ca va cadea cu fata la
pamint, se va inchina lui Dumnezeu si va marturisi ca, in adevar, Dumnezeu este in mijlocul vostru."

Chiar daca aici apostolul, pentru a scoate la lumina nebunia corintenilor, presupune un caz care desigur nu a existat niciodata sub aceasta
forma, totusi prin cuvintele sale se aduce in fata ochilor o particica din viata de adunare, o particica din practica stringerii, care merita tot
interesul. Unele lucruri merita atentia noastra deosebita.

in mod evident, a fost o0 obisnuinta a celor credinciosi de a avea intr-un loc stringeri regulate pentru zidire reciproca, un obicei pe care Duhul
lui Dumnezeu il recunoaste si il recomanda.

Nu era o adunare ,inchisa", la care nu ar fi avut acces cei necredinciosi sau cei fara daruri. Dimpotriva, ei puteau ,sa intre". ,Fara daruri"
(cuvintul grecesc este idiotes) 1i desemneaza pe cei care nu erau instruiti Tn lucrurile lui Dumnezeu, fara a fi neaparat necredinciosi, caci ei
sint deosebiti de necredinciosi.

Se observa faptul ca lipseste orice indicatie cu privire la o ordine stabilita pentru slujire sau pentru slujitori. Duhul lui Dumnezeu Si-a asezat
resedinta in Adunare si aceasta favoriza o libertate deosebita. Era posibil - oricit de ipotetic este cazul - ca toti sa vorbeasca in limbi sau ca
toti sa proroceasca. Apostolul nu ingradeste sub nici o forma aceasta libertate. El arata doar care ar fi rezultatul in cazul in care toti ar vorbi in
limbi: cei fara daruri si cei necredinciosi ar spune ca sint nebuni. Desigur, aceasta nu putea fi intentia lui Dumnezeu. De aceea ei trebuiau sa
fie mai ales preocupati sa proroceasca.

Dumnezeu este considerat prezent in mijlocul lor si cu adevarat Dumnezeu a fost printre ei. Acest fapt ar fi devenit evident tocmai prin aceea
ca toti ar fi prorocit. Caci daca atunci ar fi intrat un necredincios sau unul fara daruri, el ar fi fost incredintat de toti si s-ar fi inchinat lui
Dumnezeu, marturisind ca, in adevar, Dumnezeu era in mijlocul lor sau in ei. Aceasta ar fi fost rezultatul binecuvintat al folosirii libertatii
Duhului intr-un mod corespunzator! Cind ne intilnim ca adunare, atunci Dumnezeu este si astazi in mijlocul nostru. De am fi constienti in mai
mare masura astazi de prezenta Sa!

Inc& un cuvint referitor la expresia: ,Deci, daca toata biserica s-ar stringe la un loc" (versetul 23)! Ea este in strinsd legaturad cu expresia din
capitolul 11.18: ,Atunci cind va stringeti ca adunare ". Ambele formuldri desemneaza acelasi lucru, dar de fiecare data din alt punct de
vedere, si este bine sa intelegem acest lucru. Cea de a doua expresie, va stringeti ca adunare, se refera la caracter, prima in schimb la faptul
insusi, la realitatea stringerii. Dar in ambele cazuri este vorba de stringerea cu caracter de adunare.

Rinduiala inainte de putere

Multi copii iubiti ai lui Dumnezeu cred ca la adunare pot sa urmeze necontrolat impulsurile lor interioare. Ei se simt - cum sustin ei insisi -
minati de Duhul lui Dumnezeu si acest fapt este pentru ei semnul suficient pentru a se exprima in felul pe care-1 doresc. Toate celelalte
pareri le resping ca neduhovnicesti si ca ingradire a libertatii lor personale. Ei sint ,insuflati", ei ,se simt minati din interior" si aceasta le
ajunge. Ajunge intr-adevar?

Corintenii gindeau odinioara la fel, doar ca fata de noi exista diferenta care astazi nu poate fi trecuta cu vederea, si anume ca ei intr-adevar
nu duceau lipsa de nici un fel de daruri. Unele lucruri care in zilele noastre se prezinta ca ,daruri" nu sint altceva decit imitatie. Aceasta
suspiciune este intdrita cu atit mai mult, cu cit exercitarea acestor ,daruri" este adesea cu totul impotriva Scripturii. Ma gindesc mai ales la
vorbirea in limbi, asa cum este ea practicata in multe cercuri ale crestinatatii. Daca exercitarea acestui ,dar" contravine total instructiunilor
Cuvintului lui Dumnezeu, nu trebuie atunci sa ne indoim ca el este adevarat?

Desigur ca la corinteni puteau fi vazute unele slabiciuni si greseli. Dar sa ne gindim la doua lucruri: era vorba la ei de o adunare inca foarte
tindra si ei inca nu primiserd invataturi dumnezeiesti despre aceste lucruri. in afard de aceasta, cea de a doua epistol adresata lor araté clar
ca prima epistola i-a adus la intristare dupa voia lui Dumnezeu si la pocainta (2 Corinteni 7.6-11). Noi insa avem in mind Cuvintul lui
Dumnezeu desavirsit si totusi de multe ori nu actionam in conformitate cu el! Acest fapt ne face atit de responsabili.

Da, corintenii foloseau gresit darurile lor, dar apostolul poate recunoaste darurile din mijlocul lor ca daruri ale lui Dumnezeu. El recunoaste si
slobozenia, caci ,unde este Duhul Domnului, acolo este libertate" (2 Corinteni 3.17). Dar el se vede obligat de a pazi aceasta libertate de
abuzuri. Tn altd privinta, a trebuit s& le scrie mai tirziu galatenilor: ,Fratilor, voi ati fost chemati la libertate. Numai nu faceti din libertate o
pricinad ca sa traiti pentru carne, ci, in dragoste, slujiti-va unii altora" (Galateni 5.13).

Este totdeauna pericolul de a folosi libertatea ca pricina de traire pentru firea pacatoasa. Dar aceasta libertate a duhului exista, altfel nu s-ar
putea face abuz de ea.



Corintenii au abuzat de puterea Duhului si aceasta nu a fost rinduiala lui Dumnezeu. Astfel apostolul ajunge sa vorbeasca in continuare de
rinduiala lui Dumnezeu in stringerile laolalta si aratd ca neorinduia- la niciodata nu-si are izvorul in Dumnezeu. Rinduiala este thainte de
putere, si acest lucru trebuie sa-l invatam acum.

LAtunci ce este de facut, fratilor? Cind va adunati laolalta, fiecare dintre voi are un psalm, are o invatatura, are o descoperire, are un cuvint in
limba, are o interpretare: toate sa se faca spre zidire. Daca vreunul vorbeste intr-o limba, sa fie doi sau cel mult trei, fiecare la rind: si unul sa
interpreteze. Daca nu este cine sa interpreteze, sa taca in biserica si sa-si vorbeasca numai lui insusi si lui Dumnezeu. Cit despre proroci, sa
vorbeasca doi sau trei, si ceilalti sa judece. Si daca este facuta o descoperire unuia care sta jos, cel dintii sa taca. Fiindca puteti sa prorociti
toti, unul dupa altul, pentru ca toti sa capete invatatura si toti sa fie incurajati. Duhurile prorocilor sint supuse prorocilor; caci Dumnezeu nu
este un Dumnezeu al neorinduielii, ci al pacii, ca in toate bisericile sfintilor" (versetele 26-33).

Versetul 26 arata atit bogatia de daruri a corintenilor, cit si stradania lor de a le exercita. Acest fapt era bun in sine, dar in mod evident,
aceasta se facea intr-o anumita neorinduiala si in independenta de Duhul lui Dumnezeu. Probabil cd nu doar vorbeau foarte multi la o
stringere, ci si mai multi deodata. Fiecare se inghesuia sa fie auzit. Si acest lucru nu era bun, pentru ca nu era spre zidirea sufleteasca a
adunarii. Prin purtarea lor, ei nu dovedeau doar o lipsa de intelepciune, ci si de dragoste. Ei uitasera cine era in mijlocul lor; cd numai El
singur avea dreptul sa hotarasca cum aveau sa se desfasoare lucrurile. Ei pierdusera din vedere prezenta Duhului Sfint, despre care Domnul
Isus a spus: ,El Ma va slavi" (loan 16.14). Ei insa nu cautau slava Sa, ci pe a lor. Asa va fi intotdeauna, daca nu se are in vedere faptul ca ,in
adevar, Dumnezeu este in mijlocul vostru". Daca nu se recunoaste prezenta lui Dumnezeu, atunci tocmai darurile Sale devin o piedica pentru
binecuvintarea copiilor Sai, pentru ca atunci ele sint folosite fara intelepciune.

Astfel apostolul se vede nevoit sa completeze lipsa lor de har prin aceea ca ia masuri restrictive pentru exercitarea acelor daruri al caror izvor
il recunoaste cu bucurie ca fiind Dumnezeu. Aceste masuri sint si pentru noi astazi de o valoare extraordinara, chiar daca anumite daruri, ca
limbile si prorociile, nu mai sint prezente. Principiile lui Dumnezeu, pe care El a ingaduit sa fie scrise pentru indrumarea noastra, ramin insa
aceleasi pentru toate timpurile.

Nu este intentia apostolului de a reduce la tacere un oarecare dar al lui Dumnezeu. Aceasta ar insemna a stinge Duhul, ceea ce ar fi un pacat
(citeste Tn 1 Tesalo- niceni 5.19). Nu, el ridica o bariera impotriva utilizarii prin firea pacatoasa a darurilor date de Dumnezeu. El interzice
orice initiativa necontrolata in descoperirile duhovnicesti. Fiecare dar adevarat al Duhului este supus aceluia care il poseda si care este
raspunzator de folosirea lui.

El incepe cu limbile, pentru ca ele erau cele mai evidente si mai pline de capcane in cazul abuzului. Poate ca tocmai cei care aveau acest dar
pretindeau a fi liberi de toate regulile in exercitarea lui. Dar faptul ca un dar era intr-adevar de la Dumnezeu nu exclude nicidecum supunerea
la reguli a acestui dar. Si supunerea la reguli consta in aceasta: in tot ce se refera la slujirea lui Dumnezeu in adunare, intelegerea
duhovniceasca si, cu aceasta, zidirea sufleteasca a celor adunati are prioritatea absoluta.

Daca, de exemplu, nu era de fata nici un interpret, atunci vorbirea in limbi in biserica trebuia lasata la o parte. Am vazut deja ca cel in cauza
putea s&-si vorbeascd lui insusi si lui Dumnezeu, dar in biseric trebuia sa taca. in bisericd nu trebuia s& se auda nici o vorbire care nu se
putea intelege. Caci ceea ce se vorbea acolo trebuia sa fie auzit si inteles nu numai de Dumnezeu, ci si de oameni.

De asemenea nu trebuiau sa vorbeasca in limbi mai mult de doi sau trei, o restrictie care se referea si la cel mai inalt dar, cel al prorocilor.
Chiar si ceva foarte bun poate deveni nefolositor si dispretuit printr-o exagerare irationala. Daca la o stringere ar vorbi mai multi de doi sau
trei, atunci ascultatorii simpli nu ar mai putea primi si intelege cele spuse, mai ales daca ar vorbi mai multi deodata. Ei puteau sa proroceasca
toti, dar unul dupa altul, spune apostolul, si daca erau mai multi de doi sau trei, atunci era un lucru rau. Atunci ei trebuiau sa astepte alta
vreme si alt prilej, deoarece ,Duhurile prorocilor sint supuse prorocilor."

Acestui fel de vorbire: ,Ma simt minat, nici nu pot altfel", apostolul nu-i acorda nici o valabilitate. Duhul prorocului nu stapineste asupra
prorocului, ci prorocul asupra duhului sau. Daca deja omul firesc trebuie sa-si stapineasca duhul (Proverbe 25.28), cu cit mai necesar este
pentru un om duhovnicesc, caruia Dumnezeu i-a incredintat un dar duhovnicesc, de a exercita acest dar sub controlul de sine poruncit!
Apostolul preintimpina toate pretextele false pentru desfriul spiritual. Nu, un impuls interior nu este suficient pentru a justifica vorbirea unui
proroc! Parerea lui trebuia sa corespunda impresiilor sale. Caci mintea, desi nu este niciodata impotriva adevaratelor sentimente, in lucrurile
lui Dumnezeu se situeaza deasupra acestora. Toate celelalte sint nesanatoase, sint neorinduiala.

Dar versetul 31: ,Fiindca puteti sa prorociti toti, unul dupa altul, pentru ca toti sa capete invatatura si toti sa fie incurajati", mai ascunde in
sine o Tnvatatura deosebita. Cind apostolul a enumerat, in capitolul 12, diferite forme ale prorociei, a intrebat in versetul 29: , Oare toti sint
apostoli? Toti sint proroci? ..." ,Nu" a fost raspunsul. Aceasta se referea la profeti ca instrumente ale inspiratiei (al treilea sens al prorocirii) si
prin urmare, se limita doar la citiva. in capitolul 14, versetele 1 si 5 insa ii indeamna pe corinteni s& urmareascé darul cel mai inalt, prorocirea
(primul sens). Acesta este un indiciu clar asupra faptului ca cei care il urmareau il si obtineau. Si acum, recunoaste posibilitatea ca ei sa
proroceasca toti. De aici largirea limbajului apostolului: toti ar putea sa proroceasca, ca toti sa fie sfatuiti si toti sa fie mingfiati. Cuvintul toti,
repetat aici cu insistenta, are in toate cele trei cazuri aceeasi putere. A spune ca toti prorocii ar putea proroci ar fi de prisos. Ce minunata
libertate in adunare este recunoscuta aici! Daca Dumnezeu le dadea capacitatea pentru aceasta, atunci toti puteau sa proroceasca. Cit de
mult cinstea acest fapt pe Acela care era in mijlocul lor!

Dar in adunare toti primesc si fnvatatura. Si prorocul are dreptul sa asculte si sa invete. Prin slujirea sa, el i incurajeaza pe altii, dar si el
fnsusi are nevoie s& fie incurajat. Zidirea, invatam aici, este un lucru reciproc. infaptuim noi aceasta in stringerile noastre? i acorddm noi unui
proroc privilegiul de a putea sa asculte si el o data?

Frati iubiti Tn Domnul, care cititi aceste rinduri, Tn legatura cu acest punct vrem sa ne punem intrebarile: Urmarim noi toti sa prorocim?
Cautam sa ne oferim darurile pentru zidirea adunarii? Sau sintem de ani de zile participanti pasivi? Ne-a trecut vreodata prin minte ca poate
Domnul ar vrea sa ne foloseasca si pe noi in adunare, pentru a spune un cuvint pentru zidirea ei? Nu ne bazam noi prea mult pe darurile care
sint in mijlocul nostru? Ce facem cu cuvintul ,puteti sa prorociti toti"? Despre aspectele prorocirii am vorbit deja. Dar o urmarim! Ah, de
ne-am folosi mai mult de minunata libertate Tn care ne-a adus Duhul spre zidirea alor Sai si spre slavirea Aceluia, care este in mijlocul nostru!



,Cit despre proroci, sa vorbeasca doi sau trei, si ceilalti sa judece " (versetul 29). Doua sau cel mult trei vorbiri erau suficiente pentru zidirea
adunarii. Rugaciuni, cintari de lauda si multumiri nu sint amintite aici, dar din ceea ce se spune in versetele 14 pina la 16 reiese ca acestea
nu numai au fnceput si au incheiat stringerea, ci si ca au umplut intervalul dintre prorocii.

Dar slujirea prorocilor trebuia sa fie judecatd. De catre cine? intfi, bineinteles, de fratii lor cu acelasi dar, dar apoi si de intreaga adunare.
Incercarea repetata de a limita judecarea sluijirii la alti proroci nu este numai nejustificatd si la bunul plac, ci in mod clar sta si in contradictie
cu Tnvatatura Scripturii. Toti copiii lui Dumnezeu au ,ungerea din partea Celui sfint" (Duhul Sfint de la Hristos) si stiu orice lucru (1 loan 2.20).
Ei nu inteleg totul, dar, prin Duhul au capacitatea de a judeca totul, daca vine de la Dumnezeu si daca ceea ce este adus nou fnaintea lor
corespunde cu ceea ce au fnvatat deja. Asa faceau si cei din Bereea (Faptele Apostolilor 17.11).

,Dar", va intreba poate cineva, ,de ce afirmatiile duhovnicesti trebuie judecate de altii, din moment ce Duhul care da aceste adevaruri este
Insusi »Adevarul«"? Raspunsul este: oamenii inzestrati cu daruri rimin tot oameni si curatia vorbirii lor este asiguratd doar in méasura in care
au nvatat, in puterea Duhului, sa se conduca singuri. Smerenia este un paznic important in exercitarea darurilor. Dumnezeu, care priveste la
cel smerit si 1i da har (2 Corinteni 7.6; 1 Petru 5.5), 1l va pazi de greseli pe cel care nu se tnalta. Lui | se cuvin multumiri pentru aceasta! , Caci
Dumnezeu nu este un Dumnezeu al neorinduielii, ci al pacii, ca in toate bisericile sfintilor" (versetul 33). Nici chiar puterea data de Dumnezeu
nu Tnldtura rinduiala. Unde lucreaza Duhul Sfint, acolo rezultatul nu este neorinduiala, ci pacea. Unde lucreaza demonii, acolo se distruge nu
numai pacea interioara, ci si rinduiala morald, si de cele mai multe ori si rinduiala pur exterioara. Aceasta este o trasatura sigura pentru
judecata.

Dumnezeu locuieste Tn Adunare si in fiecare credincios in parte. Acest adevar maret si binecuvintat sta la baza oricarei instructiuni pentru
purtarea in stringerile laolalta. Ceea ce ar trebui sa-i caracterizeze pe toti cei adunati nu este cunostinta in legatura cu prezenta darurilor in
mijlocul lor, ci cunostinta adinca si fericita a prezentei nemijlocite a lui Dumnezeu. Si acolo unde se simte cu adevarat prezenta si
nemarginirea Sa, acolo atit pacea cit si rinduiala sint elementul dominant. Tot ce este adevarat, ce vine de la El se va exercita intr-un mod
liber si fericit, insa vointei proprii a omului nu i se va ingadui sa actioneze, deoarece ea nu naste decit neorinduiala si incurcatura. Harul ne-a
adus in legatura cu Dumnezeul pacii. Si acolo inimile celor prezenti sint umplute cu pacea Sa si prin aceasta sint aduse la liniste, acolo si
purtarea lor exterioara va reflecta starea lor interioara: totul se va face in chip cuviincios si in rinduiala.

Femeile sa nu vorbeasca

Cit de mult s-au poticnit de versetele 34 si 35, oameni, mai ales in timpul nostru, care considera ,egalitatea femeii" ca cea mai fnalta
binecuvintare pentru omenire! Cit de serios este pericolul ca acest duh al lumii patrunde si in mijlocul copiilor lui Dumnezeu! Cuvintul lui
Dumnezeu insa este atit de neclintit si urmarea sa este atit de plind de binecuvintari:

,Femeile sa taca in biserici (adunari), caci lor nu le este ingaduit sa ia cuvintul; ci sa fie supuse, cum zice si legea. Daca voiesc sa capete
fnvatatura asupra unui lucru, sa intrebe pe sotii lor acasa; caci este rusinos pentru femeie sa vorbeasca in biserica" (versetele 34-35).

Acest lucru nu-i place deloc omului, mai ales celui religios. El are pregatite o multime de argumente pentru a goli de sens aceste cuvinte ale
lui Dumnezeu si pentru a le inlatura efectul. Dar cind omul incepe sa argumenteze, atunci aceasta este dovada cea mai sigura pentru faptul
ca el nu vrea sa asculte. Si in afara de aceasta, argumentele sale se topesc ca zapada in fata arsitei soarelui Cuvintului lui Dumnezeu. Sa
ascultam unele dintre aceste argumente:

- Aceasta indicatie a apostolului se refera numai la vremea de atunci si la femeile corintenilor, care erau deosebit de vorbarete. Ele nu
trebuiau sa umble cu vorba si sa defaimeze. La aceasta se refera cuvintul grecesc pentru a vorbi.

- Este vorba doar de sotii, caci se spune, femeile voastre (traducerea germana , Elberfelder Bibel").

- In lucrurile sfinte ale lui Dumnezeu, femeia are aceleasi drepturi ca si barbatul, cici este scris: ,Nu mai este nici parte b&rbateasca, nici
parte femeiasca, fiindca toti sinteti una n Hristos Isus" (Galateni 3.28).

Ca primul argument nu sta in picioare am vazut deja prin faptul ca aceasta epistola se adreseaza tuturor celor care-L recunosc pe Hristos, nu
numai ,Bisericii lui Dumnezeu care este in Corint" (capitolul 1.2). Si in ce priveste cuvintul grecesc laleo, el inseamna a vorbi si nu a susoti
sau a defaima. Din cele 241 de cazuri in care apare acest cuvint in Noul Testament, el nu inseamna in nici un loc a defdima. lar in capitolul
nostru apare in versetul 29: ,Cit despre proroci, sa vorbeasca doi sau trei".

Referitor la al doilea argument, este absurd a presupune ca femeile maritate nu aveau voie sa vorbeasca, iar cele nemaritate aveau voie.
Invataturile Cuvintului lui Dumnezeu despre pozitia femeii sint totdeauna de naturd principiala si se referd la toate femeile, fie ca sint
maritate sau nu. De asemenea este interesant ca in manuscrisele cele mai bune si demne de incredere scrie doar: ,Femeile sa ...".

Cel de-al treilea argument are. la prima vedere, mai multa greutate. Apostolul a prezentat la inceputul capitolului 11 rinduiala lui Dumnezeu
in creatie: Dumnezeu - Hristos - barbat - femeie. De altfel aceasta ordine a creatiei nu este o ordine valorica - femeia este tot atit de
valoroasa ca si barbatul, ba are chiar trasaturi mai fine decit el - ci o ordine a puterii. Potrivit acesteia, femeia vine dupa barbat, dupa cum
barbatul vine dupa Hristos. Starea ei se caracterizeaza prin supunere fata de barbat, dupa cum spune si legea (de exemplu Numeri 30.3 si
urmatoarele). Pozitia femeii, ca fiind supusa barbatului, nu a fost nici modificata, nici desfiintata in crestinism. Ba dimpotriva, ea trebuie sa fie
vazuta tocmai in Adunare.

Desigur, ,,in Hristos Isus" toti sintem una, nu este nici parte barbateasca, nici parte femeiasca. In ceea ce priveste pozitia ei in Hristos, femeia
are exact aceleasi privilegii ca si barbatul. Ea este, de exemplu, un adorator tot atit de adevarat ca si barbatul. Dar ,in biserica", exista
aceste diferente si ele trebuie aritate inaintea lui Dumnezeu, a ingerilor si a oamenilor, atit timp cit Biserica este aici pe pdmint. ,in biserica"
- 0 expresie deseori folosita in capitolul nostru pentru stringerea crestineasca - femeia nu este ca barbatul, sora nu este un frate. Sa fim deci
atenti ca ,in Hristos Isus", ,nu este nici parte barbateasca, nici parte femeiasca", dar ,in biserica", ,femeile sa taca".



Versetul 34, ,femeile sa taca in biserici", urmeaza nemijlocit versetului 33. Acolo am gasit ceea ce ar trebui sa caracterizeze adunarile
sfintilor: Dumnezeu nu este un Dumnezeu al neorinduielii, ci al pacii. Acolo unde Dumnezeu este cinstit cu adevarat, acolo si bunacuviinta
fireasca va putea fi vazutd. Daca in noi nu se impotriveste totul la gindul unei slujbe publice a femeii, atunci acest fapt arata cit de mult loc
am acordat deja duhului vremii.

Pe vremea cind s-a scris aceasta epistola, si lumea greaca ar fi considerat inadmisibil, ca o femeie sa fi luat cuvintul intr-o adunare publica.
Nu este deosebit de Tnjositor faptul ca tocmai crestinatatea a rasturnat complet aceasta rinduiala initiala datd de Dumnezeu si urmata chiar
de pagini?

in capitolul anterior, apostolul a stabilit clar libertatea femeii atit in ce priveste rugéciunea, cit si prorocia (capitolul 11, versetul 5 si
urmatoarele). Dar in biserici sa nu i se auda glasul, exceptie facind acea cintare generala de lauda, care de obicei la asemenea stringeri se
inalta catre Dumnezeu (Romani 15.6). Slujirea femeii se face in domeniul interior, casnic (Tit 2.4-5) si supunerea fi caracterizeaza locul
(Efeseni 5.22-24, 33). Acest lucru il invata atit Vechiul cit si Noul Testament deopotriva, si adevarata credinta a infaptuit aceasta in orice
vreme. Sara asculta de Avraam si |-a numit ,domn" (1 Petru 3.6). Cind Maria prorocea, atunci aceasta se intimpla inaintea femeilor lui Israel
(citeste in Exod 15.20-21). Daca Debora a fost pusa judecatoare in Israel, atunci acesta era un semn de judecatd pentru necinstea natiunii,
care si-a pierdut adevarata pozitie prin necredinciosie (Judecatori 4). Daca, mai tirziu, glasul prorocitei Hulda se auzea in zilele decaderii lui
luda, atunci aceasta se intimpla din ,cel de-al doilea cartier", ,orasul de jos" al lerusalimului (2 imparati 22.14-15; Tefania 1.10). Astfel
Scriptura arata pretutindeni ca iesirea in fata a femeii nu este in concordanta cu legea initiala a creatiei si nici cu bunacuviinta si blindetea
care, in ochii lui Dumnezeu, impodobesc femeia.

Ca o femeie nu trebuie sa Tnvete si sa stapineasca peste barbat, fie in adunare sau altundeva, este accentuat in alt loc si motivat prin aceea
ca, atunci cind femeia a preluat la inceput o data conducerea, ea a dus la pacat (1 Timotei 2.12-14).

Ce serioasa deviere de la Cuvintul si de la rinduiala lui Dumnezeu a insemnat deci in istoria Bisericii pe pamint ca i s-a permis ,femeii
Izabela", care se numea ,prorocita" sa invete si sd amageasca pe robii lui Dumnezeu (Apocalipsa 2.20)! Nu este deosebit de semnificativ
faptul ca cele mai stricacioase invataturi gresite din crestinism, ca ,Stiinta crestind, Teosofia si Spiritismul”, au fost initiate si conduse de
femei? Nu ne da in mod serios de gindit ca darul modern al limbilor in cercuri carismatice este exercitat in majoritate de catre femei?
Apostolul vorbeste, intr-o epistola referitoare la timpurile de pe urma, despre ,femeile usuratice, ingreuiate de pacate si framintate de felurite
pofte, care invata intotdeauna si nu pot ajunge niciodata la deplina cunostinta a adevarului" (2 Timotei 3.6-7).

Femeia sfinta, tematoare de Dumnezeu, va actiona conform cu ceea ce Dumnezeu a stabilit prin apostolul Sau pentru femeile credincioase:
ea va tacea n biserici. Si daca are intrebari si vrea sa invete, atunci il va intre-ba acasa pe propriul ei barbat; ,caci este rusine pentru o
femeie sa vorbeasca in biserica". Si cea nemaritata? Ea poate cauta ajutorul femeilor cu experientd, care sint mai batrine in credinta decit ele
(Tit 2.3-5).

A nu se certa, ci a asculta

Deja cind a vorbit despre pozitia femeii ca fiind supusa barbatului si a aratat cit este de rusinos pentru o femeie sa se roage cu capul
descoperit, sau sa-si tunda parul sau sa-si rada capul, apostolul a spus, in incheierea acestor invataturi: ,Daca cineva vrea sa se certe, noi
n-avem un astfel de obicei si nici bisericile lui Dumnezeu" (capitolul 11.16). Au existat si mai exista si acum dintre aceia care intotdeauna,
cind poate fi exprimata o indoiald, prefera sa dezbata acel cuvint, decit sa mearga pe calea pacii si a ascultarii. Acesta insa nu era obiceiul
apostolilor si al Adunarii lui Dumnezeu. Nu se obisnuieste, spune apostolul, de a pune la indoiala judecata unor Tnvataturi inspirate de
Dumnezeu si a discuta asupra lor.

Dupa ce, la sfirsitul capitolului 14, si-a incheiat greaua misiune de a corecta atitudinea practica a corintenilor, el pune doua intrebari
mustratoare:

,De la voi a pornit Cuvintul lui Dumnezeu? Sau numai pina la voi a ajuns el? Daca cineva crede ca este proroc sau om duhovnicesc, sa
inteleaga ca ce va scriu eu este o porunca a Domnului" (versetele 36-37).

Evident, el vrea sa preintimpine falsa pretentie a unora dintre ei (si a multora din ziua de azi) pentru capacitatea duhovniceasca de a judeca,
care i-ar putea conduce pina acolo sa nu recunoasca autoritatea apostolului si sa inlature ceea ce el invatase. Poate ca ei se cred foarte
intelepti si poate ca li s-ar potrivi cuvintele ironice ale lui lov catre prietenii sai: ,in adevar, numai voi sinteti oameni si odata cu voi va muri si
intelepciunea!" (lov 12.2). Adevarul a fost descoperit de ei, Cuvintul lui Dumnezeu a pornit de la ei? N-au inteles inca adevarul lui Dumnezeu,
ca Biserica Tnsasi nu da invatatura, ci ea primeste invatatura de la slujitorii Domnului? Realitatea era ca primisera Cuvintul lui Dumnezeu,
dupa cum observase el deja mai inainte: ,Ce lucru ai, pe care sa nu-l fi primit? Si daca l-ai primit, de ce te lauzi ca si cum nu l-ai fi primit?"
Nu, Cuvintul lui Dumnezeu venise la ei prin har, nu pornise de la ei.

Si in afara de aceasta, erau ei singurii care au primit acest har, astfel incit puteau sa indrazneasca sa opuna propria lor gindire vointei
descoperite a lui Dumnezeu si judecatii fratilor lor in credinta, care se supuneau Cuvintului? Cuvintul lui Dumnezeu venise la ei toti, nu pentru
a fi discutat, ci pentru a fi respectat. Sa punem si noi la inima acest lucru! Cit de mult se discuta astazi Cuvintul lui Dumnezeu, numai pentru
a se sustrage taisului lui, numai pentru a nu face ceea ce El a spus! A fi cu adevarat , duhovnicesc" se recunoaste si se masoara prin aceea ca
ce a spus apostolul aici si in alte locuri este recunoscut si respectat ca porunca a Domnului.

Stim ca odata apostolul a vorbit si el in mod nechibzuit cu buzele sale (Faptele Apostolilor 23.3), ca odinioara Moise (Psalm 106.33). Dar ceea
ce scria aici era in mod absolut adevarul in care salasluieste autoritatea dumnezeiasca. Era porunca Domnului. O respectam? O respectam
din dragoste pentru Acela care ne-a iubit si S-a dat pe Sine Insusi pentru noi? Prin aceasta se va cunoaste si astizi dacd sintem cu adevarat
duhovnicesti, daca 1l iubim cu adevarat: ,Cine are poruncile Mele si le pazeste, acela M& iubeste" (loan 14.21).

,Si daca cineva nu intelege, sa nu inteleaga!" (versetul 38).



Aceasta este o propozitie serioasa! Daca cineva refuza sa primeasca invataturile date de apostol, atunci el nu numai ca nu intelege, ci va si
ramine in aceasta neintelegere. Este o anumita judecata: ,Sa nu inteleaga!" Dar un asemenea om sa nu se mai apuce sa-i invete pe altii. Ce
bine ca oile Domnului Isus cunosc glasul Sau! Ele nu au nevoie de invataturile acelora care nu se supun Cuvintului Sau. Cine fisi indreapta
urechea catre glasul bunului Pastor va fi pazit de glasul strainilor si, prin acesta, de o suferinta de nespus (loan 10.1-5).

Observatii finale

Am avut in atentie in acest capitol o serie de adevaruri si de invataturi, care poate cd pentru unii dintre cititori sint noi. intr-adevar, in
Lbisericile" mari ale crestinatatii nu se cunoaste o asemenea stringere pentru zidirea sufleteasca a Adunarii; si este de inteles daca unul sau
altul dintre cititorii credinciosi au la inceput o atitudine distanta fata de cele prezentate in acest capitol. Prea multe contrazic practica
obisnuita de pretutindeni!

Poate ca totusi cineva se intreaba si zice: ,,Eu pot sa inteleg totul foarte bine. Atunci era asa. Dar este aplicabil intr-adevar si la zilele noastre?
Nu ati spus dumneavoastra insusi ca astazi nu mai exista nici vorbirea in limbi si nici prorocia?"

Este adevarat ca astazi nu mai avem anumite , aratari ale Duhului" intr-o forma sau alta, ca nu mai avem nevoie de ele, deoarece Cuvintul lui
Dumnezeu este intregit (Coloseni 1.25) si nu are nevoie de adeveriri sau completari. Dar vorbirea in limbi nu este continutul propriu-zis al
capitolului 14. Ea este doar prilejul ca Duhul Sfint sa vorbeasca despre ceea ce este esential, anume ca ceea ce corintenii au pierdut din
vedere era prezenta lui Dumnezeu in mijlocul lor prin Duhul Sfint. Caci daca s-ar fi gindit cd Dumnezeu era intr-adevar in mijlocul lor, s-ar fi
purtat altfel. Ei ar fi vegheat ca rinduiala lui Dumnezeu sa ramina in picioare si ca adunarea sa fie zidita sufleteste. Dar tocmai acestea sint
principiile care ar trebui sa ne conduca si pe noi astazi in stringerile noastre laolalta.

Deci, in acest important capitol nu este vorba de a privi niste lucruri pierdute - ele au si fost prezentate doar in masura necesara intelegerii
legaturilor - ci este vorba de prezentarea principiilor durabile ale lui Dumnezeu, care fi leaga pe toti cei care recunosc Numele Domnului Isus.
Multumiri fie aduse lui Dumnezeu! Prezenta Sa in Adunare, prin Duhul Sfint, ramine. Prezenta personald a Domnului Isus in mijlocul celor care
sint adunati pentru Numele S3u rdmine. incd o datd, multumiri fie aduse lui Dumnezeu pentru aceasta! Acum este in intregime o intrebare a
credintei personale de a prelua si de a indeplini aceste lucruri. Si aceasta ma face sa scriu fericit aceste rinduri: si lucrurile dumnezeiesti
trebuie cunoscute Tnainte de a te putea bucura de ele si de a le transpune n fapt.

Exista si multi copii dragi ai lui Dumnezeu care au parasit sistemele omenesti aflate pe teren crestin, pentru a se apropia de adevar. Dar nu
este de mirare ca adesea si acestia nu mai cunosc acest mod de stringere? Se cunosc conferinte si ore biblice pentru studierea Cuvintului lui
Dumnezeu. Se cunosc adunari speciale pentru vestirea Evangheliei de catre evanghelisti sau pentru vestirea Cuvintului lui Dumnezeu de
catre invatatori. Se cunosc intilniri fratesti pentru discutarea diferitelor aspecte ale lucrarii Domnului. Dar toate acestea nu sint stringeri
pentru Numele Domnului. Ele sint bune si deosebit de utile, dar nu au nivelul Tnalt al unei stringeri ca Adunare.

De ce s-a renuntat in intreaga lume, chiar si intre frati, la aceasta stringere pentru zidire? Din cauza pericolului abuzului de libertate?
Probabil. intr-adevar, pericolul de a folosi in mod gresit o libertate datd de Dumnezeu este mare si mereu s-au intimplat lucruri care i-au
injosit pe cei adunati. Dar sa ne gindim ca desi inclinatia fireasca a corintenilor a lipsit in mare masura aceste stringeri de utilitatea si de
rinduiala lor. gindul lui Dumnezeu nu a fost desfiintarea lor completa. in schimb, apostolul ii invatd ce s-ar fi potrivit pentru ei cind erau
adunati astfel. Duhul Sfint numeste aceasta in versetul 40 ,,in chip cuviincios si cu rinduiala ".

Si noi ar trebui sa meditam cu grija si prin rugaciune la aceste porunci ale Domnului. Dumnezeu nu spune: ,,Cu voi nu se poate face aceasta.
Pentru o stringere atit de mareata, cu libertatea ei duhovniceasca, voi sinteti prea firesti. Sa lasam asta deoparte!" Dimpotriva, din partea Sa,
El mentine tot ce ne-a fagaduit pentru o asemenea stringere. Cit de mult corespunde aceasta harului Sau de nepatruns cu noi! Si apoi El ii da
celui credincios in mind masura dumnezeiasca si spune: ,Dar toate sa se faca in chip cuviincios si cu rinduiala".

Cit de simplu, cit de modest, cit de frumos este totul! Stringerea pentru zidire este o binecuvintare aleasa a lui Dumnezeu pentru ai Sai, atit
timp cit sint pe pamint. in cer nu mai au nevoie de ea. Dar faptul ca astazi o mai putem avea, pentru aceasta fie slavit sfintul Sau Nume in
Hristos Isus, Domnul nostru

Stringerea laolalta pentru rugaciune

Dupa cum rugaciunea personala este respiratia sufletului, tot asa caracterul orei de rugaciune - asa pot numi simplu intilnirea pentru
rugdciunea colectiva - si aprecierea ei de catre cei credinciosi este masura pentru starea spirituala a adunarii locale. Nu se poate accentua
suficient importanta rugaciunii, desi multe lucruri minunate s-au scris si s-au spus despre acest subiect. M-as limita insa la rugaciunea
comuna a adunarii si as observa inca de la inceput ca prin aceasta Dumnezeu ne-a daruit o binecuvintare deosebita. Ea le permite alor Sai sa
vina Tmpreuna cu tot ce au pe inima naintea Sa si sa-1 spuna Lui. Urechea Sa este deschisa pentru tot ce au ei sa- spuna.

Ne-am ocupat deja in capitolul 6 de pretioasa fagaduinta a Domnului Isus: ,Va mai spun iarasi ca, daca doi dintre voi se invoiesc pe pamint
cu privire la un lucru oarecare, le va fi dat de Tatal Meu care este in ceruri" (Matei 18.19), asa incit acum ma pot referi la ea pe scurt. Este un
mare privilegiu de a cauta impreuna si in armonie unii cu altii Fata lui Dumnezeu. Desigur ca ne putem ruga si acasa singuri si sa dea
Dumnezeu sa o facem mai mult! Binecuvintarea Sa nu ar lipsi. Dar a veni ca adunare, cu sinceritate, inaintea ,tronului harului" pentru a primi
indurare si a gasi har, pentru ca sa fim ajutati la vreme de nevoie (citeste in Evrei 4.16), este un privilegiu deosebit si legat de binecuvintari
deosebite. Si daca rugaciunea fierbinte a unui om drept are mare putere (lacov 5.16), cum sa nu raspunda El atunci la rugaciunea adunarii,
care strigd in Numele Domnului Isus?

Si inca o observatie: unele lucruri spuse in acest capitol se refera atit la rugaciunea personala cit si la cea comuna si citatul amintit din Evrei 4
este un exemplu in acest sens. La fel este rugaciunea in Numele Sau sau rugaciunea in Duhul Sfint. Rugaciunea este intotdeauna o expresie
deosebita a dependentei de Dumnezeu si a increderii in Dumnezeu, fie ca se roaga cineva individual, fie ca se roaga adunarea. Dar aceste
principii apar intr-un mod deosebit Tn rugaciunea comuna si de aceea incercam sa le tratam in acest loc.



Rugaciunea comuna la primii crestini

Ce pierdere, ce deviere de la origine, cind astazi in crestinatate abia se mai cunoaste intilnirea pentru rugaciunea comuna! Se asculta o
predica, se activeaza in domeniul bisericesc, dar a fi impreuna in genunchi inaintea lui Dumnezeu, acest lucru abia se mai gaseste. De ce
aceasta! Cred ca sint doua motive:

- Numai adevaratii copii ai lui Dumnezeu, care au o nastere din nou, stiu sa se roage cu adevarat si sa se uneasca in rugaciune. ,lata, el se
roaga", acest fapt |-a indicat Domnul ucenicului Anania, drept dovada pentru faptul ca in Saul din Tars s-a petrecut o schimbare profunda
(Faptele Apostolilor 9.11). Daca insa putini credinciosi sint amestecati in legatura cu multi crestini de nume, cind ,neghina" a inecat , griul" in
asemenea masura incit ucenicii numesc pilda din Matei 13.24-30 si 36-43 in mod semnificativ ,pilda cu neghina din tarind" (versetul 36), este
de mirare atunci daca rugaciunea comuna publica nu mai poate fi infaptuita?

- Zilele prezente se caracterizeaza printr-o activitate deosebit de intensa pe teren crestin. Se depun eforturi pentru a face progrese in sens
social, cultural si de caritate. Dar care este parerea Domnului Isus despre acestea, ce spune Cuvintul lui Dumnezeu despre aceste eforturi, nu
se are in vedere aproape deloc. Oamenii se simt ,bogati" (Apocalipsa 3.17) bogati in cunostinte, bogati in fapte bune si in eforturi oneste.
Aceasta multumire de sine si aceasta incapatinare, care arata pecetea Bisericii in ultima ei faza inainte de judecata Domnului (Apocalipsa
3.14-22; 2 Timotei 3.1-5) este Tnsa opusul constiintei in dependenta fata de Dumnezeu, care-l indeamna pe credincios la rugaciune. Daca
limbajul este acesta: ,Sint bogat, m-am imbogatit si nu duc lipsa de nimic", trebuie s& ne mai mirdm atunci ca rugaciunea personald sau
comuna nu mai au un rol insemnat? De ce sa te rogi, cind ,,nu duci lipsa de nimic"?

Toate acestea nu le spun in sensul unei acuzatii. Si nu vreau sa spun ca, pe alocuri, in crestinatate nu exista grupuri de oameni credinciosi
care cunosc foarte bine si practica rugaciunea comuna publica. Am intentionat sa spun unde ne situam astazi, in general, in evolutia
marturiei crestine si sa arat drumul Thapoi, la ceea ce era de la inceput.

Ca primii crestini staruiau Tn cele patru lucruri atit de importante - in invatatura apostolilor, in legatura frateasca, in fringerea pfiinii si in
rugaciuni (Faptele Apostolilor 2.42) ne-a preocupat deja in capitolul 8, in legatura cu fringerea pfinii. Am vazut ca ne sint aratate doua perechi
a cite doua lucruri, pentru caracterizarea primilor crestini. invatitura si partasia au fost tras&turile caracteristice, fringerea pfinii si rugéciunile
erau activitatea practica a tinerei adunari in acele zile de inceput.

Primii crestini nu au staruit deci doar in fringerea piinii, ci si n rugaciuni. Aceasta se refera, in mod evident, la rugaciuni comune, rugaciuni
ale adunarii, deoarece ele stau alaturi de fringerea pfinii. Si inca un lucru rezulta clar din alaturarea celor doua stringeri: stringerea pentru
rugaciunea comuna era o stringere regulata a adunarii, la fel ca si stringerea pentru fringerea pfinii.

Cit de importanta era rugaciunea comuna in zilele de la inceput ale Bisericii si cum prilejuri deosebite i-au indemnat indata pe credinciosi la
rugaciune, ne arata mai multe locuri din Faptele Apostolilor.

Despre cei o suta doudzeci din camera de sus, fnainte de revarsarea Duhului Sfint, ni se spune:

., Toti acestia staruiau cu un gind in rugaciune, impreuna cu femeile si cu Maria, mama lui Isus si cu fratii Lui" (capitolul 1.14).
Cind Petru si loan au fost trasi la raspundere inaintea Sinedriului si apoi li s-a dat drumul sa se duca la ai lor. se adauga cuvintele:
,Cind au auzit ei aceste lucruri, si-au ridicat glasul intr-un gind catre Dumnezeu si au zis ..." (capitolul 4.24).

Si apoi urmeaza o rugaciune, la al cdrei continut vreau s& ma refer pe scurt mai tirziu. Si cind Petru a fost prins de catre Irod spre a fi omorit,
aflam:

»... ilar adunarea nu inceta sa inalte ruga-ciuni catre Dumnezeu pentru el" (capitolul 12.5).

Dar nu numai la lerusalim existau stringeri pentru rugaciune. Atunci cind Duhul Sfint i-a desemnat pe Barnaba si pe Saul pentru lucrarea la
care i-a chemat, despre prorocii si invatatorii din adunarea de acolo citim:

LAtunci, dupa ce au postit si s-au rugat, si-au pus mfinile peste ei si i-au lasat sa plece" (capitolul 13.3).

Ce incurajare trebuie sa fi fost pentru apostolul Pavel in ultima sa calatorie la lerusalim, cind credinciosii din Tir. pe tarm, la despartirea sa,
s-au unit cu el in rugaciune!

... Si ne-au fnsotit toti, cu sotiile si copiii, pina afara din cetate. Am ingenuncheat pe mal si ne-am rugat" (capitolul 21.5).

intr-adevér, credinciosii din vremea apostolilor staruiau in rugéciuni. O facem si noi? Sau lipsim de la stringerile pentru rug&ciune? Prin
aceasta am arata ca nu avem nimic de cerut si aceasta ar fi duhul din Laodiceea.

Tatal nostru

Rugaciunea Domnului, care adesea este numita rugaciunea Tatal nostru, are astazi in crestinatate un rol insemnat. Este rostita in orice timp
si cu orice prilej: la Cina, la botez, la predica, la cununie, la inmormintare - la orice prilej. Dar pornind de la locurile pe care tocmai le-am citat
din Faptele Apostolilor, remarcam faptul ca primii crestini nu au folosit aceasta rugaciune. Ba mai mult; in afara Evangheliilor, ea nu mai este
amintita deloc Tn intreg Noul Testament. Gasim multe rugaciuni, dar niciodata Tatal nostru. Cum sa intelegem acest fapt? Nu i-a invatat pe
ucenicii Sai si le-a spus: ,,Cind va rugati, sa ziceti ..." (Luca 11.2-4)?

Rugéaciunea Domnului, pe care i-a invatat pe ucenicii Sdi s-o spuna este buna, este desavirsita. Nu poate exista nici o indoiald Tn aceasta
privinta. O alta intrebare este daca rugaciunea este potrivita pentru crestini. Cuvintele Sale, ,Cind va rugati", se adreseaza ucenicilor Sai,



care 1l urmau atunci pe pamint si care incd nu se aflau pe teren crestin. Lucrarea de ispasire a lui Hristos nu era implinita, Duhul Sfint ca
Persoana a Dumnezeirii Inca nu venise pe pamint. Acest fapt este hotaritor.

Domnul Isus i-a nvatat pe ucenici despre Tat&l S&u si numai El, Fiul, putea sa-L descopere pe Tatal (citeste in Matei 11.27). incetul cu incetul
i-a introdus in cunoasterea Tatalui Sau si i-a familiarizat cu El, astfel incit mai tirziu, inainte de rastignirea Sa, putea sa spuna Tatalui Sau: ,Eu
le-am facut cunoscut Numele Tau si li-L voi mai face cunoscut" (loan 17.26). Si astfel, in inimile ucenicilor s-a nascut intrebarea legata de
modul cum trebuie sa se roage pentru ca simteau ca vechile forme ebraice de rugaciune nu mai corespundeau pozitiei in care au fost adusi
ca ucenici ai lui Hristos, prin descoperirea Tatalui. Domnul a tinut seama de rugamintea lor (,Doamne, invatane sa ne rugam", Luca 11.1) si
le-a dat rugaciunea, care, nu tocmai potrivit. este numitd Rugaciunea Domnului sau Tatal nostru (Matei 6.9-13). Domnul Isus insusi nu a
folosit (nu S-a rugat) aceasta rugaciune. Daca este vorba de rugaciunea Sa, aceasta este cea din loan 17, unde, ca Fiu, vorbeste cu Tatal. Cu
toate acestea voi folosi aceste expresii pentru simplitatea exprimarii.

Din faptul ca Domnul Isus le-a dat ucenicilor Sai aceasta rugaciune pentru descoperirea Tatalui Sau, invatam un lucru foarte important:
rugaciunea trebuia sa fie in concordanta cu descoperirea lui Dumnezeu, pe care El a dat-o despre Sine. Sau altfel spus, masura descoperirii
Domnului, pe care El o da despre Sine intr-un anumit timp, constituie baza relatiilor in care au fost adusi cei credinciosi si totodata temelia
rugaciunilor lor. Felul rugaciunilor lor este determinat de relatiile Tn care au fost adusi prin harul lui Dumnezeu.

Aceasta rugaciune, care incepe cu cuvintele Tatal nostru a fost expresia potrivitd pentru ucenicii care 1l inconjurau atunci pe Mesia pe pamint
si care au fost pusi deja intr-o anumita relatie cu Tatal din cer; putem fi siguri ca au spus-o pina la rastignirea Domnului. Nu ni se spune nimic
in acest sens, dar in mod sigur a fost asa. Desigur ca au spus aceasta rugaciune fiecare pentru sine, deoarece nu auzim nimic in Evanghelii
despre o rugaciune colectiva a ucenicilor.

,Tatal nostru" nu a fost in nici un caz ca rugaciunea comuna, chiar daca este folosita forma noi, prin care se arata ca si altii se afla in aceasta
relatie cu El ca Tata al nostru. Dar invataturile Domnului despre rugaciune in Evanghelia dupa Matei 6.5-15, care includ si , Tatal nostru", au
drept continut numai rugaciunea in ascuns (,,.Ci tu, cind te rogi, intrd In cdmaruta ta", versetul 6). in general, acest lucru este trecut cu
vederea.

,Tatal nostru" este o rugaciune personala, nu una colectiva.

Pentru noi, care am fost asezati in starea de fii ai lui Dumnezeu, care avem Duhul lui Dumnezeu si putem spune , Ava. Tata" (Galateni 4.6;
Romani 8.15), , Tatal nostru" nu este expresia potrivita pentru simtamintele si gindurile noastre, pe scurt: pentru relatiile noastre. Vom vedea
indatd ca avem privilegiul de a ne ruga in Numele Domnului Isus. Dar nainte de a ne ocupa de ceea ce inseamna aceasta, m-as referi la
citeva invataturi morale pe care ar trebui sa le extragem din , Tatal nostru". Caci chiar daca aceasta rugaciune nu este destinata intrebuintarii
noastre cuvint cu cuvint. totusi contine referiri importante, care sint de mare necesitate si pentru noi.

»Tatal nostru care esti in ceruri! Sfinteasca-se Numele Tau; vie imparatia Ta; faca-se voia Ta, precum Tn cer asa si pe pamint. Piinea noastra
cea de toate zilele da-ne-o noua astazi; si ne iarta noua greselile noastre, precum si noi iertam celor care ne-au gresit; si nu ne duce in ispita,
ci scapa-ne de Cel Rau " (Matei 6.9-13).

Rugaciunea contine sase cereri, in care sint intruchipate sase principii dumnezeiesti. lata ordinea lor:
Cinste < Sfinteasca-se Numele Tau.

Stapinire < Vie imparatia Ta.

Ascultare < Faca-se voia Ta.

Dependenta < Plinea noastra cea de toate zilele da-ne-o noua astazi.

Reabilitare < Si ne iarta noua greselile noastre.

Ocrotire < Si nu ne duce in ispita.

Ce multime de adevaruri dumnezeiesti in cuvinte deosebit de scurte! Ce model desavirsit al unei rugaciuni, din gura Domnului nostru! Cum ar
putea fi altfel, cind El, marele invatator, ne invata!

Observam ca primele trei cereri au de-a face cu Dumnezeu, ultimele trei cu omul. Sa fim atenti: in rugaciunea Domnului, drepturile lui
Dumnezeu ocupa locul intfi, iar nevoile noastre, ale oamenilor, urmeaza abia pe locul doi!

Nu este aceasta o ordine morald pe care ar trebui s-o respectam si noi, nu numai in rugaciunile noastre, ci si in intreaga noastra viata? Nu ar
trebui ca si In viata noastra si deci si in rugaciunile noastre, lucrurile lui Dumnezeu sa ocupe primul loc? ,,Cautati mai intli imparatia lui
Dumnezeu si dreptatea Lui" (citeste in Matei 6.33). De cite ori este, din nefericire, invers!

Facind abstractie de ordinea morala pe care ne-o arata aceasta rugaciune, ne intrebam, gindindu-ne la primul principiu din prima cerere, cit
de important este faptul ca noi si altii sa aducem cinste Numelui Sau? Este intli de toate important pentru noi, ca Numele Sau sa fie cinstit si
sfintit? Este acesta principiul dominant in viata noastra?

Cea de-a doua cerere se ocupa de imparatia Sa. Astazi imparateste Satan, stapinitorul acestei lumi, pe acest pamint - si cu ce consecinte
groaznice pentru om! Nu avem toate motivele s& ne bucurdm de faptul ca lucrurile nu vor ramine asa si cd odatd Dumnezeu isi va prelua
stipinirea pe pamint in Persoana Fiului S4u? Ne este dor de acel timp in care Fiul Sdu, Domnul nostru, isi va obtine, in sfirsit, dreptul Sdu pe
acest pamint si va reface totul asa dupa cum a vrut Dumnezeu intotdeauna? Facem parte dintre aceia care ,iubesc venirea Lui" (2 Timotei
4.8)?



Si ce inseamnad pentru noi ascultarea de voia Sa? Este mai important pentru noi sa ascultam de El, decit s& placem oamenilor? Am fnvatat
deja ca fara ascultare nu exista binecuvintare? Desigur, timpul in care voia lui Dumnezeu se va face atit in cer cit si pe pamint tine inca de
viitor. Facind abstractie de prezenta lui Satan in cer (lov 1; Apocalipsa 12.7-12), in cer se face voia lui Dumnezeu, deoarece ingerii sint cei
care Tmplinesc poruncile Lui si care asculta de glasul cuvintului Sau (Psalm 103.20). Pamintul insa este locul in care se manifesta vointa
proprie a omului. Astfel, din punct de vedere moral exista un ,strat despartitor" intre cer si padmint. in imparatia de o mie de ani, aceasts
despartire va fi in sfirsit inlaturata, va fi armonie intre cer si pamint, deoarece voia lui Dumnezeu va stapini atit aici, cit si acolo. Noi sintem
chemati acum sa ascultam de Dumnezeu, in Isus Hristos, asa cum Hristos a ascultat de El.

Daca oamenii acestei lumi nu intreaba de voia lui Dumnezeu, voia Sa conduce macar viata noastra? Sintem gata sa spunem, referitor la viata
noastra, ,Faca-se voia Ta"?

In ce méasura astazi, intr-o vreme cind ne merge bine, implinim noi dependenta noastrd de Dumnezeu in toate problemele vietii de fiecare zi?
ii mai sintem recunoscatori cd ne d& zilnic piinea noastra, ba chiar tot de ce avem nevoie in aceasta lume?

{i multumim pentru faptul c3, in calitate de copii ai lui Dumnezeu, cunoastem principiul reabilitarii? Cind cddem in pacat, atunci Dumnezeu, in
harul Sau, ne readuce la bucuria practica a partasiei cu El. Acesta este un lucru insemnat. Avem insa un duh de iertare fata de cei care
pacatuiesc impotriva noastra?

Am putea parcurge calea prin aceasta lume rea, cu toate pericolele ei pentru duh, suflet si trup, am ajunge nevatamati telul, daca nu am
beneficia, pe aceasta cale, de paza permanenta a lui Dumnezeu? Sintem constienti si de imposibilitatea si de slabiciunea noastra de a rezista
in Tncercarile (la aceasta se refera aici ispita; caci Dumnezeu nu ispiteste spre rau: lacov 1.13) pe care ni le da Dumnezeu? Sau sintem plini
de siguranta de sine si avem incredere in credinciosia si experienta noastra?

Toate acestea sint intrebari care trebuie sa cerceteze inimile si astfel, aceasta rugaciune, prin principiile pe care le contine, incepe sa se
adreseze si noud. intr-adevar, din punct de vedere moral avem multe de invatat din ea!

Referitor la a cincea cerere, ,Si ne iarta noua greselile noastre, precum si noi iertam gresitilor nostri" aceasta este adesea inteleasa in mod
gresit. Sa fim atenti la faptul ca Domnul nu a dat aceasta rugaciune oamenilor, in starea lor naturala, pacatoasa, ci ucenicilor Sai, care deja
credeau. Necredinciosii nu pot spune niciodata , Tatal nostru". Vamesul din Luca 18 putea sa spuna doar: ,Dumnezeule ..." (versetul 13).
Aceasta cerere, ,,Si ne iarta noua greselile noastre, precum si noi iertam gresitilor nostri", nu arata nicidecum calea pe care un pacatos
pierdut poate ajunge la iertarea pacatelor. Nu, Domnul vorbeste despre credinciosie si despre gindul care trebuie sa-l insufleteasca atunci
cind altii au pacatuit impotriva lui. in cirmuirea Sa, Dumnezeu nu ar rdspunde la cererea cuiva care este stapinit de un duh neiertator. Cit de
serios este acest lucru pentru noi si pentru rugaciunile noastre!

Noi putem desfasura plini de incredere greselile noastre zilnice Thaintea Dumnezeului si Tatalui nostru; dar facind aceasta, trebuie sa fim
intr-o stare de iertare fata de cei care au pacatuit iTmpotriva noastra. Avem un cuvint foarte asemanator in Marcu 11.25: ,Si, cind va rugati, sa
iertati daca aveti ceva impotriva cuiva, pentru ca si Tatal vostru care este in ceruri sa va ierte greselile voastre". Aici este vorba de iertarea
cu privire la caile de cirmuire ale lui Dumnezeu cu ai Sai, nu de iertarea in privinta vesniciei. Astfel invatam din aceasta rugaciune a Domnului
si urmatoarele: daca vrem ca rugaciunile noastre sa fie ascultate, atunci trebuie sa avem un duh de indurare iertator si nu avem voie sa fim
stapiniti de sentimente lipsite de intelegere fata de fratele nostru. Masura cu adevarat crestineasca pentru iertarea pe care o aratam fata de
altii este una cu mult mai inaltad decit cea pe care o arata rugaciunea asa-zisa , Tatal nostru": trebuie sa ne iertam unii pe altii cum ne-a iertat
Hristos (Coloseni 3.13).

Sper ca am invatat sa vedem deosebirea care exista intre o utilizare ca model si o utilizare propriu-zisa a acestei minunate rugaciuni. Ca
model, ea este de o deosebita valoare morala pentru noi, dar ca rugaciune, noi crestinii nu o putem folosi astazi nicidecum. Ea a fost si este
destinata pentru un alt timp si pentru alti credinciosi.

Sa ne referim doar la cea de-a doua cerere: ,Vie imparatia Ta". Am putea pronunta aceasta cerere cu adevarat in rugaciune? Nu, imposibil!
Ar Tnsemna sa ne indreptam privirea in jos in loc sa o indreptam in sus: sa asteptam in mod direct instaurarea imparatiei Sale in putere si
slava, si nu revenirea lui Hristos pentru a-Si lua acasa Mireasa Sa. Ar insemna ca nu mai asteptam si dorim alt eveniment fhainte de venirea
imparatiei. Aceasta nu este insa nicidecum speranta crestinului. De aceea nu ,Vie imparatia Ta" este rugaciunea adevaratului crestin, ci
,»Amin! Vino. Doamne Isuse!" (Apocalipsa 22.20).

Cit de potrivita era in schimb cererea ,Vie imparatia Ta" pentru ucenicii de atunci, carora li s-a vestit imparatia cerurilor ca ,,aproape", intii de
catre loan Botez&torul si apoi de citre Domnul Isus insusi (citeste in Matei 3.2; 4.17)! Pe drept ei asteptau aceastd imparatie. Ei inca nu
puteau s& stie c& va suferi aminare, deoarece imparatul acesteia, Domnul si invatatorul lor, va fi lepddat de catre poporul S3u. - ins& cu
aplicarea rugaciunii date de Domnul ucenicilor care traiau atunci, ea nu si-a epuizat nicidecum insemnatatea si nici aplicatia.

Cind Adunarea Dumnezeului Celui viu, care s-a constituit intre timp, va parasi aceasta lume, va exista din nou pe pamint o ramasita
credincioasa din poporul iudeu. Ea va trece prin necazuri de necomparat (citeste in Matei 24.15 si urmatoarele). Atunci, aceasta rugaciune
,Tatal nostru" va fi spusa din nou si, cu siguranta, din tot sufletul, tocmai aceasta a doua cerere: ,Vie imparatia Ta".

Revenind la inceputul rugaciunii, nu se refera forma de adresare, , Tatal nostru care esti in ceruri", la 0 anumita distanta? Probabil ca Domnul
a Tncercat sa trezeasca in ucenicii Sai un sentiment despre cine este Tatal, astfel ca ei nu-l mai recunosteau doar ca ,,Domn al intregului
pamint" (losua 3.11) sau ca ,Dumnezeul cerurilor" (Daniel 2.18-37). Cu toate acestea, Tatal este vazut in ceruri si cei care priveau spre El
erau pe pamint, la aceeasi distanta de EI. in acel timp ei nu puteau incd s3 aiba constiinta apropierii, asa cum ne este dat nou3 ast3zi.
Dumnezeu a ingaduit sa fim asezati in Hristos in locurile ceresti (Efeseni 2.6) si nu ar fi deloc potrivit cu apropierea si cu intrarea noastra la
Tatal (Efeseni 2.18) sa ne rugam Lui in ceruri.

invatam astfel din toate ca aceastd rugaciune, oricit de desavirsita este in sine, nu poate fi expresia cuvenitd a acelora care sint copii ai lui
Dumnezeu si L-au cunoscut pe Tatal (1 loan 3.2; 2.13). Ei poseda nemasuratul privilegiu de a se ruga in Numele Domnului Isus. Spre acest



maret subiect vrem sa ne indreptam acum.
Rugaciunea in Numele Domnului Isus

Ca ucenicii, desi foloseau , Tatal nostru" in timpul vietii Domnului, nu s-au rugat inca in Numele Sau, ne spun in mod clar cuvintele Sale din
loan 16, pe care le spune cu putin timp fnaintea rapirii Sale:

L~Adevarat, adevarat va spun ca orice veti cere de la Tatal in Numele Meu, va va da. Pina acum, n-ati cerut nimic in Numele Meu; cereti si veti
primi, pentru ca bucuria voastra sa fie deplina " (versetele 23-24).

Aici Domnul Isus sta, prin Duhul, in spatele lucrarii savirsite la Golgota si priveste la vremea de dupa aceasta, caracterizata prin venirea
Duhului Sfint pe pamint si locuirea Lui in ai Sai (citeste loan 14.16-18). Aceasta vreme, actuala vreme a harului, El o numeste ,ziua aceea"
(capitolul 16.23). Atunci se vor ruga intr-un fel cu totul nou, in Numele S&u. in felul acesta nu se rugasera pina atunci. Rugéciunea din Matei 6
a fost o rugaciune catre Tatal; dar Tnainte de iertarea prin singele lui Hristos si de venirea Duhului Sfint ca raspuns la o lucrare implinita, o
rugaciune in Numele Sau era total necunoscutd, ba chiar imposibild. Rugaciunea in Numele Domnului Isus este unul dintre privilegiile si una
dintre caracteristicile actualei vremi a harului.

Nume inseamna in Biblie deplina descoperire a ceea ce este cineva. A se ruga in Numele Domnului inseamna deci a se ruga potrivit cu si in
valoarea a ceea ce a descoperit despre Sine Domnul Isus, Fiul Tatalui. Numele si descoperirea Fiului au in ochii Tatalui o valoare deosebita, si
in acest Nume, in aceasta pretuire, copiii lui Dumnezeu au voie sa se apropie de Tatal lor si sa-si aduca fnaintea Lui cererile, cu asigurarea ca
El le asculta. Este o pozitie de o valoare de neimaginat care s-a daruit fiecarui copil al lui Dumnezeu si care este motivata si asigurata prin
posedarea Duhului Sfint.

in afard de pretentia noastré de a avea acces la Tatal, rugéciunea in Numele S3u cuprinde si privilegiul de a ne apropia de El in puterea si in
intreaga valoare a Numelui Fiului Sau. La aceasta, Duhul Sfint care locuieste in noi ne da nu numai constiinta pozitiei noastre de fii in fata
Tatalui (Galateni 4.6), ci si puterea de a ne folosi de acest nou privilegiu.

Este un har de necuprins ca ne este dat un Nume, in care putem sa ne aducem cererile Tnaintea lui Dumnezeu! Si acesta este Numele
slavitului Domn Isus, care acum este la dreapta lui Dumnezeu, nu Numele Celui dispretuit pe pamint, ci al Celui slavit in cer. Ce putere este in
acest Nume! Orice genunchi al celor din ceruri, de pe pamint si de sub pamint se va pleca odata in Numele lui Isus (citeste in Filipeni 2.10) si
noi avem privilegiul de a ne apropia in acest Nume de Tatal. Rugaciunea in Numele Sau este deci rezultatul lucrarii Sale implinite si a pozitiei
pe care o0 ocupa acum la dreapta Tatalui si este un privilegiu al dispensatiei crestine.

Adevadrata rugaciune crestina este rugaciunea in Numele Domnului Isus. Ea cuprinde toate felurile de cereri. Bineinteles ca intr-o adunare
pentru rugaciune, cererile personale nu-si au locul. Aceasta nu inseamna insa ca cereri personale sau familiale nu pot fi rugaciuni in Numele
Sau. De aceea am spus: ea cuprinde toate felurile de cereri. Daca o rugaciune este o rugaciune in Numele Domnului Isus, nu este determinat
de felul cererii, ci de faptul daca Duhul lui Dumnezeu a inspirat-o. De aceea, eu cred ca rugaciunea prin Duhul Sfint (luda 20; Efeseni 6.18) in
fond este acelasi lucru ca si rugaciunea in Numele Sau. Doar ca una ne aratéd mai mult puterea care lucreaza si controleaza, care la momentul
dat provoaca ceea ce este absolut corect si potrivit lui Dumnezeu, pe cind cealaltd arata mai mult valoarea Numelui in care avem voie sa ne
apropiem de Dumnezeu.

Dar noi nu ne rugam niciodata direct Duhului Sfint (nu gasim aceasta niciunde in Scriptura), ci lui Dumnezeu, Tatalui Domnului Isus. Duhul
Sfint, care in mod absolut este Dumnezeu si locuieste in noi, este insa puterea rugaciunilor noastre.

Daca deci rugaciunea in Numele Sau poate cuprinde toate felurile de cereri, totusi expresia in Numele Sau ascunde in sine o conditie care
limiteaza. Caci Numele Sau nu include numai, ci el si exclude. Este imposibil, de exemplu, de a pune in legatura cu Numele Sau lucruri
desarte, lipsite de sfintenie, nebune sau exprimind vointa proprie! Acestea niciodata nu vor fi inspirate de Duhul Sfint. Pe de alta parte, nu
fiecare cerere corecta este automat o cerere in Numele Domnului. Astfel cineva poate sa se roage pentru vestirea publica a Evangheliei in
localitatea sa - un lucru bun in sine - si totusi sa nu corespunda gindurilor Duhului Sfint, deoarece se poate ca anumite fmprejurari pe moment
sa fie impotriva. Lucrul pentru care se face rugaciunea poate fi bun, dar nu este locul sau timpul potrivit si atunci nu este o rugaciune prin
Duhul Sfint.

Daca avem in vedere acest lucru, atunci intelegem mai bine de ce, in ciuda larghetei deosebite a fagaduintei care se afla in cuvintele
Domnului, nu toate cererile sint ascultate. ,,Orice veti cere de la Tatal ..., va va da", dezvaluie o ascultare absoluta a fiecarei cereri! Dar in
cuvintele: ,Orice veti cere de la Tatal, in Numele Meu ..." se afla si o conditie, care este deseori trecuta cu vederea. A se ruga in Numele Sau
este 1n acelasi timp si privilegiu si responsabilitate. Aceasta explica de ce multe dintre cererile noastre nu au fost niciodata ascultate. Noi
probabil credeam c& au fost facute in Numele S&u, dar in realitate ele nu au fost inspirate de Duhul Sfint. In mod evident noi nu am inteles
nazuinta Duhului intr-un lucru sau altul. Acest lucru, fara indoiala, este umilitor pentru noi. Cu toate acestea putem aduce toate cererile
noastre la cunostinta lui Dumnezeu (Filipeni 4.6-7), dar aceasta este altceva decit ceea ce ne preocupa acum.

Desigur, intelegem si faptul ca o rugaciune, prin simpla folosire a formulei: ,,Cerem aceasta in Numele Domnului", nu devine o rugaciune in
Numele Sau.

in Scriptura g&sim si gindul c& ,,nu stim cum trebuie s& ne rugam", ,Cel care cerceteaza inimile stie care este gindirea Duhului: pentru ca El
mijloceste pentru sfinti dupa voia lui Dumnezeu" (Romani 8.26-27). Ceea ce este deci neaparat necesar este a intelege nazuinta Duhului in
privinta lucrului care ne preocupa; si acest lucru ne poate fi dat doar atunci cind sintem si raminem aproape de Domnul.

,Daca ramineti in Mine si cuvintele Mele ramin in voi, cereti orice veti vrea si vi se va da" (loan 15.7).
Preocuparea personald cu Domnul Isus si familiarizarea inimii cu Cuvintul Sau ne va feri de cereri care nu sint dupa gindurile Sale.

Subiecte de rugaciune ale adunarii



Daca ne stringem ca adunare pentru rugaciunea colectiva, este desigur potrivit sa citim si citeva pasaje sau un aliniat din Cuvintul lui
Dumnezeu. Si locul tocmai citat din loan 15 ne arata acest lucru, deoarece ne prezinta legatura fundamentala dintre cuvintele Sale si cererile
noastre. Cuvintele Sale constituie si formuleaza in inimile noastre cererile care li sint placute si le inspira.

Aceasta nu inseamna ca, stind Tn genunchi, sa-I tinem lui Dumnezeu prelegeri despre aliniatul pe care I-am citit din Cuvintul Sau. Aproape ca
nu exista ceva care sa displaca mai mult duhului rugaciunii si Celui catre care se indreapta ea, decit daca incercam sa aratam in rugaciune
tot ceea ce am inteles din Cuvintul Sau. Sa ne fereasca Dumnezeu de asemenea lastare de ingimfare omeneasca! Dar desigur fi place lui
Dumnezeu daca fragmentul citit influenteaza intr-o anumita masura stringerea laolalta, fara ca el sa ne incatuseze in privinta cererilor.

Daca vreau sa spun ceva despre subiectele de rugaciune potrivite ale adunarii, atunci este departe de mine gindul de a aseza reguli sau legi.
De o mie de ori nu! Mai mult as incerca sa arat citeva puncte de greutate sau citeva linii fundamentale pe care ni le prezintad Cuvintul lui
Dumnezeu si pe care uneori sintem in pericol de a le pierde din vedere.

Dupa ce Domnul a vorbit in loan 14 despre plecarea Sa si despre faptul ca ucenicii Sai vor savirsi atunci chiar lucrari mai mari decit El insusi
(in puterea Duhului care va fi venit atunci). El adauga urmatoarele cuvinte:

»Si orice veti cere in Numele Meu, voi face, pentru ca Tatal sa fie preamarit in Fiul. Daca veti cere ceva in Numele Meu, voi face" (loan
14.13-14).

Este evident ca aceste cuvinte se refera la slujba ucenicilor din ,ziua aceea", deci din vremea noastra. Tot ce vor cere in Numele Sau, pentru
indeplinirea slujbei care li s-a incredintat, El va face, pentru ca Tatal sa fie slavit, in Fiul. Cit de minunat si inviorator este acest lucru!

Sa retinem inca o data ca ucenicii lucreaza pentru Domnul lor, pentru Fiul Tatalui. Pe drumul slujirii exista greutati si impotriviri. Atunci
ucenicii au voie sa se roage in Numele Domnului. Si pentru ca este intentia marturisita a Fiului ca Tatal sa fie slavit in El, El este nevoit de a le
raspunde la rugdciuni. Cauta ucenicii slava Fiului? Si Tatal o cauta. Atunci Fiul trebuie sa faca ceea ce fi cer ei in slujirea Sa prin rugaciune.
Minunat har!

Din toate acestea se contureaza clar o linie fundamentala pentru subiectele noastre comune de rugaciune: sldavirea Tatalui in Fiul, prin
slujirea noastra. Un foarte frumos exemplu pentru aceasta avem in impresionante rugaciune a apostolilor din Faptele Apostolilor 4.29-31:

,Si acum, Doamne, uita-Te la amenintarile lor, da putere robilor Tai sa predice Cuvintul Tau cu toata indrazneala si intinde-Ti mina ca ca sa se
faca vindecari, semne si minuni prin Numele Robului Tau Celui Sfint, Isus." Pe cind se rugau ei, s-a cutremurat locul unde erau adunati; toti
s-au umplut de Duh Sfint si vesteau Cuvintul lui Dumnezeu cu indrazneald".

Nu pentru apararea fata de oamenii rai se rugau ei, avind in vedere amenintarile pe care tocmai le suferisera. ci pentru indrazneala in
vestirea Cuvintului Sdu. Este acesta si subiectul nostru pentru rugaciune? Sintem preocupati ca sa fie vestit Cuvintul lui Dumnezeu cu
indrazneala? Desigur ca putem sa ne rugam si pentru pazirea slujitorilor lui Dumnezeu de oameni rai, dupa cum ne arata 2 Tesaloniceni
3.1-2, dar si acolo vestirea Cuvintului are prioritate:

Jincolo, fratilor, rugati-va pentru noi, ca sa se raspindeasca si sa fie preamarit Cuvintul Domnului, cum este si la voi, si sa fim scapati de
oamenii vicleni si rai; caci nu toti au credinta."

Pe aceeasi linie se situeaza inviorarile apostolului Pavel catre credinciosii din Efes:

,Faceti in tot timpul, prin Duhul, tot felul de rugaciuni si cereri. Vegheati la aceasta cu toata staruinta si cu rugaciune pentru toti sfintii, si
pentru mine, ca ori de cite ori imi deschid gura sa mi se dea cuvint, ca sa fac cunoscut cu indrazneala taina Evangheliei, pentru care sint un
imputernicit Tn lanturi, ca sa folosesc indrazneala in Evanghelie, asa cum trebuie sa si vorbesc " (Efeseni 6.18-20).

in aceste cuvinte se mai adauga un element nou: rugaciunea pentru toti sfintii. li cuprindem si noi pe toti credinciosii de pe pamint in
rugaciunile noastre? Sau sintem preocupati mai mult sau mai putin doar de noi insine? Aceasta nu ar corespunde chemarii pe care am
primit-o (Efeseni 4.1), nu ar fi expresia unitatii Trupului lui Hristos.

in Timotei 2.1-4 avem un cerc si mai cuprinzator pentru rugéciunile noastre, el ii cuprinde pe toti oamenii si pe toti cei inaltati in dregétorii:

,Va indemn deci inainte de toate sa faceti cereri, rugaciuni, mijlociri, multumiri pentru toti oamenii, pentru imparati si pentru toti cei ce sint
asezati In pozitii Tnalte, ca sa putem duce astfel o viata pasnica si linistita, cu toata evlavia si demnitatea. Lucrul acesta este bun si bine
primit naintea lui Dumnezeu, Mintuitorul nostru, care doreste ca toti oamenii sa fie mintuiti si sa vina la cunostinta de adevar".

Aici avem un indemn atit de important: ,inainte de toate"! Dumnezeu, Mintuitorul nostru, doreste casei Lui sa fie o casa de rugaciune pentru
toate neamurile (Marcu 11.17; leremia 29.7). Si nu numai sa facem rugaciuni si cereri pentru toti oamenii, ci sa si multumim in locul lor. Caci
cine dintre ei mai multumeste lui Dumnezeu pentru toate bunatatile si binefacerile Sale fata de fiii oamenilor? Atunci ar trebui s-o faca cel
putin copiii Sai.

Si cit de importanta este in zilele noastre de revolta impotriva oricarei puteri si autoritati, mai ales impotriva puterii statale, rugaciunea
pentru imparati si pentru toti cei care sint asezati in pozitii inalte"! Orice stapinire este de la Dumnezeu (Romani 13.1 si urmatoarele), ea este
slujitoarea lui Dumnezeu pentru mentinerea linistei si a ordinii pe acest pamint zguduit de multe nelinisti.

Daca, de exemplu, nu ar exista politie, aproape ca nu am putea duce o viata linistita si nu ne-am putea aduna in liniste. Chiar daca nu sintem
indemnati sa ne rugam in mod direct pentru stapinire (acest lucru ar putea fi interpretat gresit ca o rugaciune pentru anumite sisteme
politice), atunci totusi sa ne rugam pentru oamenii pusi ca stapinitori, pentru ca digul impotriva dezordinii si anarhiei (care deja isi deschide
ecluzele sub influenta lui Satan) sa se mentina totusi si noi sa putem lucra in continuare in liniste si pace pentru raspindirea Evangheliei. Sa
stim lamurit ca vremurile de revolutie nu au fost niciodata vremuri ale Evangheliei!



Ca ne putem ruga si pentru bolnavii nostri, nici nu mai trebuie spus. ,Doamne, iata ca acela pe care-l iubesti este bolnav" (loan 11.3) poate fi
si limbajul nostru. Totusi, nu cred ca este bine daca acest subiect ocupa un loc atit de mare in stringerile noastre pentru rugaciune un loc atit
de mare, incit sa nu ne mai ramina timp si putere pentru alte subiecte care au intiietate, cum ni le prezinta Scriptura. Sa ne rugam pentru
batrinii si bolnavii nostri este desigur placut Dumnezeului nostru, care este ,,Parintele indurarilor si Dumnezeul oricarei mingiieri" (2 Corinteni
1.3). Citim despre El miscatoarele cuvinte: ,,Dar Dumnezeu, care mingiie pe cei smeriti, ne-a mingfiat" (2 Corinteni 7.6). Dar pentru asemenea
subiecte este mai potrivita rugaciunea personala si rugaciunea in familie.

Locul din 1 Timotei 2 ne arata de altfel si ce caracter variat poate imbraca stringerea noastra: rugaciuni, cereri, mijlociri, multumiri.
Rugaciunea este mai solemna, mai insistenta decit ceea ce ne spune cuvintul cereri. Pavel porneste de la cea mai serioasa chemare si
strigare catre Dumnezeu, pina la multumire. Expresia mijlociri (greceste: enteuxis) arata o relatie personala cu cineva, in cazul nostru cu
Dumnezeu. Ca substantiv mai apare doar in 1 Timotei 4.5, unde este redat prin rugaciune. Verbul corespunzator entunchano este folosit si
pentru mijlocirea Domnului Isus (Romani 8.34; Evrei 7.25) si a Duhului Sfint pentru noi. Nu este un gind minunat, de a fi intr-o stare de relatie
intima cu Dumnezeu, si aceasta avindu-i in vedere pe toti oamenii? Ce demnitate morala ne da aceasta! A fost un punct sublim in viata lui
lacov cind l-a , binecuvintat" pe cel mai mare monarh de pe pamint din acea vreme (Geneza 47.7, 10). El insusi nu era decit un biet strain,
dar totusi se situa cu mult deasupra lui faraon.

Ce binecuvintata varietate si libertate a duhului exista si pentru stringerea pentru rugaciune! Putem veni cu toate cererile si rugaciunile
inaintea lui Dumnezeu, numai ca aceasta trebuie sa se faca ,prin Duhul", adica in puterea Duhului si sub conducerea Sa (Efeseni 6.18).
Carnea (firea) nu are ce cauta in lucrurile sfinte ale lui Dumnezeu. Ea numai distruge. , A face rugaciuni prin Duhul" inseamna ,,a se ruga dupa
voia Sa". Dumnezeu nu asteapta ceva mai prejos de la noi. El ne face in stare. Dar nu ar fi bine si folositor, avind in vedere slabiciunea
noastra in recunoasterea voii Sale. sa ne plecam deja genunchii acasa, inainte de a merge la ora de rugaciune, pentru a cere cu staruinta

rugaciunile potrivite? Atunci putem avea asigurarea ca El ne aude. Adica ne asculta. Gasim acest lucru exprimat atit de frumos:

Jindrézneala pe care o avem la El este ca, dacd cerem ceva dupé voia Lui, ne asculti. Si dacd stim ca ne asculta, orice I-am cere, stim ca
dobindim lucrurile pe care le-am cerut" (1 loan 5.14-15).

Cit de cuprinzatoare pot fi rugaciunile noastre ne arata o comparatie a locurilor amintite: putem sa ne rugam atit pentru toti sfintii, cit si
pentru toti oamenii. in Efeseni 6.18 sintem thdemnati s& ne rugdm pentru toti sfintii; in 1 TImotei 2.1 sintem nvatati s& ne rugdm pentru toti
oamenii. Fiecare dintre acestea este n leg&tura cu caracterul epistolei in care apar. in epistola citre Efeseni primim invataturi deosebite
despre Trupul lui Hristos; in 1 Timotei, Dumnezeu ne este prezentat in caracterul Sdu de Dumnezeu Mintuitor. Si astfel, in epistola catre
Efeseni toti sfintii, iar in 1 Timotei toti oamenii stau in vederea rugaciunilor sfintilor. Ce armonie exista totusi intre toate partile adevarului
dumnezeiesc!

Despre precizia rugaciunilor noastre

Din exemplele date pentru rugaciune din Sfinta Scriptura mai reiese clar o trasatura: rugaciunile sfintilor erau scurte si concise, ele contineau
cereri clare. Si rugaciunea Domnului din Matei 6 consta, dupa cum ne aducem aminte, din cereri separate, clar conturate. Aceasta rugaciune
a fost raspunsul Domnului la cererea ucenicilor de a fi invatati despre felul in care trebuie sa se roage: ,Doamne, invata-ne sa ne rugam"
(Luca 11.1). Vrem sa primim si noi invatatura despre felul cum trebuie sa ne rugam? Atunci sa invatam ca: rugaciunile noastre colective sa fie
formate din cereri precise si nu din aprecieri spirituale sau din aplicatii (Iamuriri) ale Bibliei.

Acest lucru este intarit si de pilda pe care a dat-o Domnul Isus in incheierea rugaciunii asa-zise , Tatal nostru". El ne prezinta un om care vine
la miezul noptii la prietenul sau. Si care este cererea sa? ,Prietene, imprumuta-mi trei piini!" Nu exista nici o neclaritate in legatura cu ceea
ce doreste. Trei piini! Ne rugam si noi asa? Si daca cel dinauntru ar raspunde: ,Nu ma tulbura; acum usa este incuiata, copiii mei sint cu mine
in pat; nu pot sa ma scol sa-ti dau", atunci el s-ar scula totusi, cel putin pentru staruinta suparatoare a priete-nului sau si i-ar da ,tot ce-i
trebuie" (versetele 5-8).

,Si Eu va spun: »Cereti si vi se va da; cautati si veti gasi; bateti si vi se va deschide!«" (Luca 11.9).

Daca am vorbit de ,cereri precise" cu care ar trebui sa venim fnaintea Domnului, nu fnseamna ca ele trebuie sa fie numai de natura
materiald. Tocmai pilda ar putea arata acest lucru: trei piini. Nu, chiar si cererile pur duhovnicesti - si acestea sint cele mai sublime - pot fi
conturate si precise. Rugaciuni lungi, dar fara subiecte clare, duc la obosirea celor care trebuie sa spuna ,,Amin".

Barbatii se pot ruga in orice loc
Barbatilor, spre deosebire de femei, le este data de Dumnezeu libertatea de a se ruga in orice loc, de a se ruga in public.
»Vreau deci ca barbatii sa se roage in orice loc, ridicind miini curate, fara minie si fara indoieli" (1 Timotei 2.8).

Daca Sfinta Scriptura spune barbati, atunci ea exclude femeile. Daca spune in schimb frati (de exemplu: ,Stim, frati preaiubiti de Dumnezeu,
alegerea voastra"; 1 Tesaloniceni 1.4), atunci in general sint incluse si surorile in Domnul. Libertatea de a se ruga legatura cu caracterul
epistolei in care apar. in epistola catre Efeseni primim tnvataturi deosebite despre Trupul lui Hristos; in 1 Timotei, Dumnezeu ne este
prezentat in caracterul Sau de Dumnezeu Mintuitor. Si astfel, in epistola catre Efeseni toti sfintii, iar in 1 Timotei toti oamenii stau in vederea
rugaciunilor sfintilor. Ce armonie exista totusi intre toate partile adevarului dumnezeiesc!

Despre precizia rugaciunilor noastre

Din exemplele date pentru rugaciune din Sfinta Scripturd mai reiese clar o trasatura: rugaciunile sfintilor erau scurte si concise, ele contineau
cereri clare. Si rugaciunea Domnului din Matei 6 consta, dupa cum ne aducem aminte, din cereri separate, clar conturate. Aceasta rugaciune
a fost raspunsul Domnului la cererea ucenicilor de a fi invatati despre felul in care trebuie sa se roage: ,Doamne, invata-ne sa ne rugam"
(Luca 11.1). Vrem sa primim si noi invatatura despre felul cum trebuie sa ne rugam? Atunci sa invatam ca: rugaciunile noastre colective sa fie



formate din cereri precise si nu din aprecieri spirituale sau din aplicatii (Iamuriri) ale Bibliei.

Acest lucru este intarit si de pilda pe care a dat-o Domnul Isus in incheierea rugaciunii asa-zise ,Tatal nostru". El ne prezinta un om care vine
la miezul noptii la prietenul sau. Si care este cererea sa? ,Prietene, imprumuta-mi trei piini!" Nu exista nici o neclaritate in legatura cu ceea
ce doreste. Trei piini! Ne rugam si noi asa? Si daca cel dinduntru ar raspunde: ,Nu ma tulbura; acum usa este incuiata, copiii mei sint cu mine
in pat; nu pot sa ma scol sa-ti dau", atunci el s-ar scula totusi, cel putin pentru staruinta suparatoare a prietenului sau si i-ar da ,tot ce-i
trebuie" (versetele 5-8).

,Si Eu va spun: »Cereti si vi se va da; cautati si veti gasi; bateti si vi se va deschide!«" (Luca 11.9).

Daca am vorbit de ,,cereri precise" cu care ar trebui sa venim inaintea Domnului, nu inseamna ca ele trebuie sa fie numai de natura
materiald. Tocmai pilda ar putea arata acest lucru: trei piini. Nu, chiar si cererile pur duhovnicesti - si acestea sint cele mai sublime - pot fi
conturate si precise. Rugaciuni lungi, dar fara subiecte clare, duc la obosirea celor care trebuie sa spuna ,Amin".

Barbatii se pot ruga in orice loc
Barbatilor, spre deosebire de femei, le este data de Dumnezeu libertatea de a se ruga in orice loc, de a se ruga in public.
»Vreau deci ca barbatii sa se roage in orice loc, ridicind mfini curate, fara minie si fara indoieli" (1 Timotei 2.8).

Daca Sfinta Scriptura spune barbati, atunci ea exclude femeile. Daca spune in schimb frati (de exemplu: ,Stim, frati preaiubiti de Dumnezeu,
alegerea voastra"; 1 Tesaloniceni 1.4), atunci in general sint incluse si surorile in Domnul. Libertatea de a se ruga in mod public, in orice loc,
si mai ales in adunare (biserica), este data numai barbatilor, nu femeilor (surorilor). Stim, din nefericire, ca acest lucru este in ochii multor
copii ai lui Dumnezeu un ,cui fierbinte", dar,

»,Daca Cuvintul Tdu nu mai este valabil, pe ce sa se intemeieze atunci credinta? Pe mine nu ma intereseaza o mie de lumi, Dar ma
intereseaza Cuvintul Tau."

Am vazut in capitolul trecut. in legatura cu stringerea laolalta pentru zidire, pozitia femeii in adunare si am invatat ca femeia trebuie sa taca.
Acesta este un principiu general valabil si atunci cind adunarea se stringe pentru rugaciunea comuna. A se ruga in public cu voce tare
ifnseamna a nu tacea. Sa ne mai amintim ca: n Hristos toti sintem una, in biserica Tnsa nu sintem. Harul care ne-a fost aratat in Hristos nu
inlatura ordinea lui Dumnezeu in creatie. De acest fapt trebuia sa li se aduca aminte corintenilor (1 Corinteni 11.1-9), trebuia sa i se aduca
aminte lui Timotei si trebuie sa ni se aduca aminte si noua tuturor.

Atit In barbati credinciosi cit si in femei credincioase locuieste Duhul Sfint; El a locuit si locuieste si astazi in fiecare credincios adevérat. insa
faptul ca cineva are Duhul Sfint nu-l face in stare sa-i conduca pe altii in ru-gaciune. Caci, sa fim atenti, cine se roaga public intr-o adunare i
conduce pe ceilalti in rugaciune, este gura celor adunati in rugaciunea catre Dumnezeu. Aceasta pozitie, Dumnezeu in intelepciunea Sa nu a
dat-o femeii, ci numai barbatului. De ce o sora nu are voie sa se roage in mod public in prezenta barbatilor? Pentru ca atunci ea ocupa o
pozitie de conducere, ea i conduce pe ceilalti in rugaciune si pentru ca prin activitatea ei, ea exercita o influenta asupra constiintelor celor
prezenti, deci si a barbatilor, si tocmai acest lucru contravine gindurilor lui Dumnezeu.

Dumnezeu vrea sa se exercite o asemenea influenta morala, o autoritate morala, dar El nu vrea ca acest lucru sa se faca prin femei. M-am
referit deja Tn capitolul trecut la motivatia pe care o da Duhul Sfint pentru pozitia subordonata a femeii: ea a fost creata dupa Adam si ea a
fost amagita, nu Adam.

,Femeia sa primeasca fnvatatura in tacere, cu toata supunerea. Femeii nu-i dau voie sa invete pe altii, nici sa se ridice mai presus de barbat,
ci sa ramina in tacere. Caci intli a fost intocmit Adam, si apoi Eva. Si nu Adam a fost amagit; ci femeia, fiind amagita, s-a facut vinovata de
calcarea poruncii'"" (1 Timotei 2.11-14).

S-ar putea invoca faptul ca, in rugaciunea publica, femeia nu da invatatura si nu se ridica mai presus de barbat. Dar chiar daca am fi de
aceasta parere, apostolul continua: ,ci sa stea in tacere ". Acest lucru ar trebui sa fie de ajuns, iar unei surori cu adevarat duhovnicesti 1i este
suficient. Ea niciodata nu va tinde spre un loc public.

Pe linga aceasta, este important a intelege cuvintul grecesc, care in versetul 12 este tradus prin a se ridica mai presus. Authenteo este folosit
numai in acest loc in Noul Testament si el inseamna a exercita autoritate din proprie initiativa, din putere proprie, a actiona autocratic. in alte
situatii, pentru a se ridica mai presus se foloseste un cuvint care inseamna a stapini ca rege. Aici insa Duhul Sfint foloseste acest cuvint
deosebit, din care invatam ca femeia nu trebuie sa exercite asupra barbatului o autoritate din proprie putere. Si tocmai acest lucru il face, cel
putin in parte, atunci cind ea este gura celor adunati pentru rugaciunea catre Dumnezeu si cind sint prezenti si barbati. Nu este vorba de
faptul ca femeia nu poate fi mai duhovniceasca decit barbatul - desigur ca poate fi, ci este numai o problema a voii lui Dumnezeu si a pozitiei
pe care femeia trebuie s-0 ocupe potrivit gindurilor Sale. Numai barbatul este chemat de Dumnezeu sa se manifeste in public.

Unii au interpretat inceputul versetului 9, ,,de asemenea", (unele traduceri inexacte dau intr-adevar prilejul) si au spus ca aceasta inseamna
ca si femeile sa se roage in public. Dar insasi contextul dovedeste clar ca acest lucru este gresit. De asemenea inseamna vreau de
asemenea. In legdtura cu barbatii, apostolul a spus in versetul 8: ,Vreau, deci". Si in versetul 9 este exprimata in acelasi mod vointa
apostolica Tn privinta femeilor: sa se imbrace Tn chip cuviincios, cu rusine si sfiala si sa taca.

Libertatea neingradita pentru rugaciune nu este data femeilor, ci barbatilor, insa in supunere fata de Domnul si fatéd de Duhul Sfint.

Pentru a folosi aceasta libertate nu este nevoie de un dar deosebit. De asemenea, Dumnezeu nu vrea ca humai anumiti barbati sa se roage,
sau chiar numai unul, cum se obisnuieste astazi in cercuri largi ale crestinatatii. ,Vreau deci ca barbatii sa se roage in orice loc". Ce dureros
este ca sint barbati credinciosi care din principiu nu folosesc acest privilegiu sau aceasta libertate si care se situeaza prin aceasta pe locul
femeii!



Dar trebuie sa fie miini sfinte (curate) cele pe care le ridica barbatii! Prin aceasta nu se are in vedere o pozitie potrivita a rugaciunii sau un
gest, cum se obisnuia in Israel (de exemplu: Psalmul 28.2; 141.2; 1 imparati 8.22), ci o tinutda morala care este caracterizata prin adevarata
evlavie (aceasta are in vedere cuvintul grecesc). Miinile care se ridica sint vazute si judecate. Barbatii cu miinile murdare nu-i pot conduce pe
altii in rugaciune catre Dumnezeu. Si Petru vorbeste de posibilitatea ca rugaciunile barbatilor sa fie ,impiedicate" (1 Petru 3.7).

Sint numite inca doud conditii pentru o rugdciune folositoare: ea trebuie facuta fara minie si fara indoieli. Primul lucru se referd mai mult la
oameni, al doilea mai mult la Dumnezeu. Cel care se ruga trebuia sa fie eliberat de orice gind rau despre oameni si frati (citeste in Matei
6.14-15; Marcu 11.25) si sa aiba incredere in Dumnezeu (lacov 1.6).

Cuvint de incheiere

Am avut acum in fata ce a de-a treia stringere ca adunare si am primit plinatate de invataturi din Cuvintul sfint al lui Dumnezeu. Dar, pe linga
toata seriozitatea si responsabilitatea care sint legate de aceasta, nu simtim o adinca bucurie pentru pretiosul privilegiu de a putea vorbi
ifmpreuna cu Dumnezeu, in Numele Domnului Isus? Cit de mult m-ar bucura daca aceste rinduri, scrise in slabiciune, |-ar ajuta pe vreun copil
al lui Dumnezeu, care pina acum a neglijat mai mult sau mai putin stringerile pentru rugaciune sau nu a gasit in ele nimic atragator, sa
participe acum la ele cu cea mai mare bucurie! Nu este semnificativ faptul ca tocmai in legatura cu stringerea pentru rugaciunea comuna.
Domnul Isus a dat fagaduinta prezentei Sale personale si a spus: ,,Caci acolo unde doi sau trei sint adunati pentru Numele Meu, acolo sint si
Eu Tn mijlocul lor" (Matei 18.20)?

Desigur, caracterul cel mai maret il are stringerea pentru fringerea piinii, deoarece de ea este legata in mod deosebit adorarea. Dar cita
nevoie avem si de zidire in aceastd lume, prin slujirea Cuvintului si de rugaciune! in slavd ins&, cind vom ajunge, in Casa Tatalui, nu se va mai
auzi glasul unui proroc sau a unuia care se roaga. Nu vom mai avea nevoie de aceste lucruri.

Atunci credinciosii slaviti vor avea ,potire pline cu tamfie, care sint rugaciunile sfintilor" (Apocalipsa 5.8), dar nu rugaciunile lor proprii, Ci
rugaciuni ale sfintilor (mai ales iudei), care atunci mai sint pe pamint; si aceste rugaciuni au voie sa le aduca, ca preoti ai lui Dumnezeu,
fnaintea Lui. Rugaciuni pe pamint sint tamiie in cer. Adesea consideram rugaciunile ca fiind lipsite de valoare. Ele nu sint in nici un caz asa,
ba mai mult, ele se inalta ca tamiie la Dumnezeu, care le va cinsti in mod deplin.

Nu, Tn cer nimeni, nici nu se roaga, nici nu proroceste. Aceste lucruri au tinut de pamint si se vor termina pentru totdeauna cind va veni ce
este desavirsit (1 Corinteni 13.10). insa ceea ce va ramine vesnic este ceva cu care am avut voie s incepem deja din vremea de fata:
adorarea - adorarea Mielului lui Dumnezeu.

A pastra unitatea Duhului

Am auzit multe lucruri despre adevarata Biserica, despre Adunarea Dumnezeului Celui viu, ne-am ocupat de caracterul, de chemarea si de
menirea ei si am vazut in ce mod trebuie sa-si gaseasca expresia practica, vizibila in fiecare stringere in parte. La acestea am avut ca temelie
Cuvintul lui Dumnezeu, nu cuvintul oamenilor, cel al batrinilor bisericii, de exemplu. Oamenii au multe pareri si invataturi (Matei 15.9;

Timotei 1.3; 4.1; Coloseni 2.22; si Evrei 13.9), Dumnezeu insa are si recunoaste doar o invatatura (citeste loan 7.16-17; Faptele Apostolilor
2.42; 13.12; Romani 6.17; 1 Timotei 1.10; 4.6; Tit 1.9; 2.1, 10 si inca loan 9). Si El ne-a prezis in Cuvintul Sau, care nu minte, ca va fi un timp
in care ,,oamenii nu vor suferi Tnvatatura sanatoasa, ci isi vor gidila urechile sa auda lucruri placute si si vor aduna in jur invatatori dupa
poftelelor. Si isi vor intoarce urechea de la adevar si se vor indrepta spre basme" (2 Timotei 4.3-4). Ce evolutie primejdioasa este in a
intoarce urechea de la adevar! in aceste vremuri grele (2 Timotei 3.1), in ultimele zile ale harului, trdim noi astazi.

Se pune acum intrebarea pentru noi vrem sa urmam invatatura sanatoasa a Cuvintului lui Dumnezeu? ,Se mai poate aceasta?" ar putea
spune cineva. intr-adevér, aceasta intrebare este indreptatitd. Caci, dacd vom compara ceea ce ne spune Cuvintul lui Dumnezeu despre
Biserica cu felul cum se prezinta crestinatatea astazi, atunci se deschide o prapastie imensa, care pare de netrecut. Pe de o parte, gindurile
clare ale lui Dumnezeu, pe care le va recunoaste orice sincer copil al lui Dumnezeu; pe de alta parte, o stare care contravine total acestor
ginduri. Pe de o parte, invatatura Scripturii despre acel singur Trup; pe de alta parte, un numar imens de diferite comunitati ca marturie
crestind. Ce incurcaturd, ce cioburi s-ar putea spune din ceea ce a iesit odata atit de desavirsit din mina lui Dumnezeu!

Ce este de facut? Sa lasam lucrurile sa mearga de la sine? Sa continuam pur si simplu ca si pina acum? Sa ne retragem in singuratate? Nu, de
o0 mie de ori, nu! Dumnezeu are un ,Tu, insa ..." (2 Timotei 3.10, 14; 2 Timotei 4.5), are o cale pentru cel care ar vrea sa fie credincios - o cale
pe care poate fi implinita unitatea copiilor lui Dumnezeu, (pentru a carei realizare a murit Domnul Isus - loan 11.52), chiar si in zilele celei mai
mari decaderi si a falimentului care ajunge la culme. De acest subiect as vrea sa ne ocupam in acest capitol. Este un capitol in care se trag
concluzii practice din ceea ce am Tnvatat in capitolele anterioare. Aceste concluzii la prima vedere s-ar putea sa li se para unora dintre cititori
dure sau imposibil de indeplinit - si intr-adevar ele sint opuse firii omenesti, dar sint concluzii pe care le trage credinta si care duc la o bogata
binecuvintare. Pretul s-ar putea s& fie mare, dar sa stim sigur: Dumnezeu nu are nevoie de nimic pe gratis! li rasplateste pe cei care il cauta
(Evrei 10.6).

Purtare in chip vrednic

Cind Dumnezeu ne prezinta gindurile Sale. Cind ne arata n ce relatii ne-a adus prin harul Sau, atunci Ml ne si indeamna sa ne potrivim
purtarea personald iu conformitate cu aceasta. intotdeauna aceasta este ordinea si intotdeauna aceasta este consecinta practica: iutii
invatatura si apoi purtarea. Astfel ne arata si primele doua capitole ale epistolei catre Efeseni; cu capitolul 4 insa incep indemnurile care se
leaga de invatatura din primele doua capitole.

,Va indemn, deci, eu, cel intemnitat in Domnul, sa umblati intr-un chip vrednic de chemarea pe care ati primit-o, cu toata smerenia si
blindetea, cu indelunga rabdare, Thgaduindu-va unii pe altii in dragoste si cautind sa pastrati unirea Duhului, in legatura pacii. Este un singur
Trup, un singur Duh, dupa cum si voi ati fost chemati la o singura nadejde a chemarii voastre; este un singur Domn, o singura credinta, un
singur botez; este un singur Dumnezeu si Tata al tuturor, care este mai presus de toti, lucreaza prin toti si este in noi toti" (Efeseni 4.1-6).



De trei ori ne indeamnd Dumnezeu in Cuvintul Sau sa ne ,purtam intr-un chip vrednic". Daca las la o parte locul din Filipeni 1.27, datorita
faptului ca el contine un alt cuvint pentru a se purta (si anume politeuomai = a fi cetatean, a se purta), cuvintul care apare in locurile
urmatoare este peripateo — a se purta, a umbla, a trai.

in 1 Tesaloniceni 2.12, se spune: ,s& v& purtati intr-un chip vrednic de Dumnezeu, care va cheama la imparatia si slava Sa".
in Coloseni 1.10, sintem indemnati ,sa ne purtadm intr-un chip vrednic de Domnul. Ca s&-I fim placuti in orice lucru".

Aici indemnul inseamna sa ne purtam intr-un chip vrednic de chemarea pe care am primit-o. El se leaga de invataturile capitolului 2, in care
Adunarea ne-a fost prezentata ca acel singur om nou, ca acel singur Trup, ca templul sfint in Domnul, ca lacasul lui Dumnezeu in Duhul. Toti
adevaratii copii ai lui Dumnezeu formeaza aceasta minunata Adunare, sint cetateni impreuna cu sfintii si oameni din casa lui Dumnezeu -
aceasta este chemarea pe care au primit-o. Acum deci trebuie sa ne purtam intr-un chip vrednic de aceasta chemare si acest fapt include
pastrarea unirii Duhului.

Cit de serioasa este mentiunea Duhului Sfint, ca, atunci cind este vorba de pastrarea acestei uniri a Duhului, este nevoie de toata smerenia si
blindetea cu indelunga rabdare! El adauga: ,ingaduiti-va unii pe altii in dragoste". ,,Prin legatura pacii" sa fie pastrata unirea Duhului. Cit de
mult am gresit impotriva acestui cuvint! Ce crincen s-au luptat chiar adevaratii copii ai lui Dumnezeu, tocmai cind era vorba de ocuparea
Llocului potrivit" si de problemele bisericesti legate de aceasta! ,ingaduiti-va unii pe altii in dragoste" - prin legatura pacii. Sa ne ajute
Dumnezeu sa aratam acest spirit!

Inainte de a vorbi despre unirea Duhului, ce inseamna ea si cum poate fi pastrata, m-as referi la trei domenii diferite ale unirii pe care ni le
prezintd aceste versete. in total sint sapte feluri de uniri, dar ele se grupeaza in trei domenii, a caror intelegere este important pentru
subiectul nostru.

Trei domenii ale unitatii

in versetele 4 pina la 6 ne sint aratate trei domenii spirituale ale unitatii, care se deosebesc, in caracterul lor, unele de altele. Primul domeniu
se caracterizeaza prin Duhul, al doilea prin Domnul, al treilea prin Dumnezeu Tatal, punct de plecare al unitatii.

1. ,Unsingur Trup si un singur Duh" - acesta este domeniul partasiei adevarate, dumnezeiesti. Exista doar un singur Trup, constituit, dupa
cum am vazut, prin Duhul Sfint. Fiecare copil al lui Dumnezeu, care este pe pamint in momentul de fata, apartine acestui Trup, in aspectul
sau Aceasta unitate este numita si unitatea Duhului, deoarece Duhul Sfint este puterea modelatoare si legatura acesteia. El este de
asemenea si Cel care tine vie Tn noi acea ,singura nadejde", de a-L vedea pe Hristos si de a fi cu El in slava.

2. ,Unsingur Domn, o singura credinta, un singur botez" - acesta este domeniul (sau unitatea) marturiei publice, a marturiei pentru
crestinism. Pe cind primul domeniu se caracterizeaza prin partasie adevarata in puterea Duhului Sfint, acest al doilea domeniu cuprinde
intreaga marturie crestina. Este domeniul stapinirii lui Hristos pe pamint: ,un singur Domn". Este adevarat ca acest domeniu i include si
pe toti aceia care Il recunosc pe Hristos ca Domn, intr-un fel oarecare, chiar numai printr-o forma exterioara, de exemplu printr-o marturie
de credinta cresting; ca el cuprinde si martori fara viata nu este subiectul acestei epistole. Pentru a vedea acest lucru trebuie sa ne
indreptam atentia spre alte parti ale Noului Testament, de exemplu epistola catre Timotei. Locuri ca in Evanghelia dupa Matei 7.21-23 si
25.11-12 arata insa c& il putem recunoaste pe Hristos ca Domn si sa fim totusi pierduti. in general, Cuvintul lui Dumnezeu porneste de la
faptul cd marturia este adevarata, (epistola catre Evrei). Evolutia Tn continuare a marturiei crestine nu este tratata aici. Expresia ,,0 singura
credintd" se refera, spre deosebire de iudaism sau paginism, la credinta crestina pe care o recunosc toti cei care poarta semnul ei exterior,
botezul in apa.

3. ,Un singur Dumnezeusi Tata al tuturor, care este mai presus de toti, care lucreaza prin toti si este in noi toti" - acesta este domeniul
unitatii universale. El poarta un caracter si mai general decit al doilea si nu cuprinde numai crestini, ci toate fapturile singurului Dumnezeu
si Tata. Dumnezeu este , Tatal", aceasta inseamna izvorul (punctul de plecare) ,al tuturor", deoarece El le-a creat pe toate. El este Cel
,care da tuturor viata, suflarea si toate lucrurile"; ,Din El ne tragem obirsia" (Faptele Apostolilor 17.25, 28). Aceasta nu inseamna ca toti
oamenii ar fi copiii Sai, adica nascuti din nou, ci ca toti sint fapturile Sale si au iesit din mina Sa si ca El Se ocupa de ele si Se ingrijeste de
ele. El este si ,Dumnezeul" tuturor oamenilor, ,Dumnezeul duhurilor oricarui trup" (Numeri 27.16). Aceasta este declaratia Sa. in ce
masura o indeplineste faptura este o alta problema, care de asemenea nu va fi [damurita aici. ,Mai presus de toti" se refera la
suveranitatea lui Dumnezeu; ,prin toti" - la providenta lui Dumnezeu; ,in toti" - la omniprezenta lui Dumnezeu; pare sa insemne ca
suflarea lui Dumnezeu este in toti, este cercul creatiei.

Deja in capitolul 3.9 s-a facut referire la Dumnezeu - Creatorul, ,care a facut toate lucrurile"; si Pavel isi incepe rugaciunea catre ,Tatal
Domnului nostru Isus Hristos", in versetul 14, cu completarea demna de remarcat, ,,din care isi trage numele orice familie, in ceruri si pe
pamint". Si aici avem domeniul universal al creatiei inteligente, care cuprinde ,,orice familie in ceruri si pe pamint". Cuvintul grecesc pentru
Lfamilie" este patria si inseamna de fapt , paternitate". Aceasta ne arata din nou gindul ca fiecare grupare de fiinte create, care sint dotate cu
intelegere, isi are paternitatea, izvorul in Dumnezeu.

in Vechiul Testament, Dumnezeu a fost in leg&turd doar cu un singur popor, dar cu , Tatdl Domnului nostru Isus Hristos" intra in leg&tura toate
fiintele din ceruri si de pe pamint, deoarece toate au fost create pentru slavirea lui Isus Hristos, prin El si pentru El (Coloseni 1.16).

Desigur, Adunarea a obtinut un loc cu totul deosebit al privilegiilor si al apropierii de Dumnezeu, dar pretentia de , Tata al Domnului nostru
Isus Hristos" se extinde asupra fiecarei clase de fapturi pe care le-a facut El. Fie ca este vorba de domnii si stapiniri in cer, de diferiti ingeri,
fie ca este vorba de iudei, de pagini sau de Adunarea lui Dumnezeu, tuturor El le atribuie un anumit loc, potrivit hotaririi Sale. Pe Hristos insa,
ca Fiu slavit al Omului, L-a asezat la dreapta Sa ,in locurile ceresti, mai presus de orice domnie, de orice stapinire, de orice putere, de orice
autoritate si de orice nume care se poate numi, nu numai in veacul acesta, ci si in cel viitor" (Efeseni 1.21). Trebuie remarcat faptul ca in
epistola catre Efeseni se atrage atentia, intr-o asemenea masura, asupra universalitatii paternitatii lui Dumnezeu, incit sa devina cu atit mai
vizibil Intregul domeniu peste care Hristos va fi Capetenie. Lui. ca Om slavit. li va fi supus intregul univers, ,cele din ceruri si cele de pe
pamint" (Efeseni 1.10).



Am vazut deci trei domenii ale unitatii: domeniul partasiei dumnezeiesti, domeniul marturiei (recunoasterii) crestine si domeniul creatiei. Cit
de trist este Tnsa faptul ca astazi, in crestinatate, fiecare dintre aceste trei domenii este negat in mod practic! Acel singur Duh care formeaza
acel singur Trup este inlocuit de multele duhuri si pareri ale oamenilor, ceea ce culmineaza cu instaurarea a nenumarate denominatiuni si
sisteme. Singurul Domn este dat la o parte de indicatiile unei asa-zise preotimi si singurul Dumnezeu, Creatorul, este considerat inutil prin
teoriile evolutioniste ale asa-zisei stiinte. Cu atit mai demn de retinut este faptul ca indemnurile ultimelor trei capitole ale epistolei catre
Efeseni se incadreaza in aceste trei domenii:

- indemnurile care ne sint date in capitolul 4.1-16 sint in legatura cu singurul Trup, domeniul partasiei crestine adevarate. Cu acestea vrem sa
ne ocupam in cele ce urmeaza.

- Textul din Efeseni 4.17 - 5.21 ne da indemnuri in legatura cu cel de-al doilea domeniu, cel al stapinirii Domnului. Daca-L recunoastem pe El
ca Domn, atunci fiecare dintre noi tinde, in conformitate cu acest Nume, catre adevarata cucernicie.

- De la capitolul 5.22 - 6.9 se gasesc indemnuri in legatura cu cel de-al treilea domeniu, cel al creatiei lui Dumnezeu. Fie ca sint femei sau
barbati, copii sau batrini, slujitori sau stapini - copiii lui Dumnezeu sint indemnati sa-si ocupe locul sau relatiile naturale, in conformitate cu
ordinea lui Dumnezeu in creatie.

Dupa aceasta privire de ansamblu, ne vom indrepta atentia asupra primului dintre cele trei domenii, si anume unirea Duhului, pe care sintem
indemnati s-o pastram prin legatura pacii.

O unitate vizibila

in vremea apostolilor, cei credinciosi formau o unitate vizibild pe pdmint. inca nu existau dezbinari, ci toti crestinii dintr-un loc se adunau
conform aceluiasi principiu si erau intr-o unitate si partasie fericita (Faptele Apostolilor 2.42) cu toti crestinii si cu toate adunarile crestine din
alte parti ale tarii sau din alte tari, dupa cum dovedesc Faptele Apostolilor si epistolele Noului Testament. Era deci evident ca toti acesti
crestini formau Tmpreuna un Trup in Hristos, un organism viu, care isi indeplinea functia sub conducerea si sub puterea Duhului Sfint. Nu
incape indoiald ca era tocmai ceea ce Dumnezeu a vrut si a stabilit si ce ar fi trebuit sa ramina asa.

Dar vai! Aceasta expresie vizibila a unitatii avea sa fie distrusa in curind: martori neintorsi la Dumnezeu si oameni fara Dumnezeu s-au
strecurat si L-au tagaduit pe Isus Hristos ca singur Stapin (despotes) si Domn (kurios). S-au ridicat barbati care vorbeau lucruri stricacioase si
astfel au atras pe ucenici de partea lor (vezi Faptele Apostolilor 20.30). Aparitia Tnvataturilor gresite si a dezbinarilor era dovada trista pentru
faptul ca se renuntase deja, in mare masura, la Cuvintul lui Dumnezeu ca autoritate. Ruinarea si decaderea care caracterizeaza astazi
crestinatatea arata cit de mult am deviat de la gindurile lui Dumnezeu referitoare la singurul Trup.

Dar ce mingiiere pentru aceia, pentru care gindurile lui Dumnezeu sint totul chiar si in zile intunecoase: aceasta unitate va deveni din nou
vizibila atunci cind Domnul Isus va reveni in putere si in slava si Se va manifesta in fata intregii lumi cu ai Sai, pentru a imparati. Este ca un
lant intins peste un riu, lant al carui inceput si sfirsit se poate vedea la mal, dar care in mijlocul riului pare a fi rupt. Astfel, ochii lui Dumnezeu
si ochii credintei mai vad si astazi Adunarea ca unitate, dar pentru ochiul firesc, unitatea copiilor lui Dumnezeu nu mai este vizibila.

Dar ce este de facut in privinta acestei situatii triste si atit de rusinoase pentru noi? Raspunsul lui Dumnezeu, cu care vrem sa ne ocupam mai
indeaproape, este clar si simplu: ,,Pastrati unirea Duhului, prin legatura pacii." Aici se impune intrebarea:

Ce inseamna ,,unirea Duhului"?

Cu siguranta ca aceasta expresie nu inseamna unitatea duhurilor noastre. Nu asociatii pe baza unor punctc de vedere comune, pareri sau
marturisiri de credinta sint calea lui Dumnezeu pentru noi. Cu mult mai mult pune in fata ochilor nostri acea unitate pretioasa care este
activata de Duhul Sfint si care, conform principiului ei, cuprinde toate madularele Trupului lui Hristos. O alta unitate nu cunoaste si nu
recunoaste Cuvintul lui Dumnezeu. Care este valoarea oricarei alte unitati? Ea nu se va ridica niciodata deasupra obirsiei sale omenesti.

A pastra unirea Duhului nu inseamna a o face, ci a o observa sau a o0 mentine. Ea este transpunerea in practica a adevarului ca aici este ,,un
singur Trup si un singur Duh" si a nu recunoaste, in practica vietii noastre, ca sintem o parte din altceva, decit din aceea prin Duhul lui
Dumnezeu; aceasta inseamna a pastra unirea Duhului.

»,Unirea Duhului" este deci acea putere si acel principiu cu ajutorul carora adevaratii copii ai lui

Dumnezeu sint adusi in situatia de a merge impreuna pe cale, potrivit cu propriile lor relatii, in unitatea Trupului lui Hristos. A o pastra este
infaptuirea morala a acestei unitati sau, altfel spus, este mentinerea relatiilor noastre cu toti sfintii, potrivit Duhului lui Dumnezeu.

Nu ,unirea Trupului"

Este semnificativ faptul ca nu sintem indemnati sa pastram unirea Trupului. Aceasta ar insemna ca avem de mers impreuna cu fiecare
madular al Trupului lui Hristos, indiferent in ce relatii se gaseste acesta sau cum sint cadile sale in viata practica. Atunci nici chiar cel mai mare
rau dintr-un frate nu ar avea voie sa constituie prilej sa ne despartim de el; aceasta nu este invatatura Scripturii; caci pastrarea unirii Duhului
include in mod necesar partasia si legatura cu o persoana divina. Daca insa Adunarea lui Dumnezeu ar mai fi in starea sanatoasa, potrivita
voii lui Dumnezeu, sanatoasa, atunci in mod practic nu ar exista nici o diferenta intre cele doua expresii ,unirea Trupului" si ,unirea Duhului".

in ceea ce priveste insa pastrarea acelei unitati: unitatea Trupului, pe aceasta nu o putem nici pastra, nici rupe; ea este mentinuta prin Duhul
Sfint insusi, care locuieste in Adunare si care leaga toate madularele Trupului lui Hristos intre ele si cu Capul din cer. in ciuda esecului dureros
al omului, aceasta unire ramine. deoarece Duhul Sfint ramine.

Nu se poate practica?



Indiferent de cit de mare este ruina bisericii responsabile, de cit de rea este starea ei, Sfinta Scriptura nu lasa loc gindului ca adevarul lui
Dumnezeu nu ar mai putea fi infaptuit si ca partasia Duhului Sfint nu ar mai putea fi mentinuta. indemnurile lui Dumnezeu, gindurile lui
Dumnezeu si cuvintele lui Dumnezeu se pot aplica si sint de aplicat intotdeauna. Domnul prevazuse, dupa cum ne-am amintit deja,
decaderea si zilele periculoase; totusi El ne indeamna sa pastram unirea Duhului prin legatura pacii. Dumnezeu nu ne indeamna la ceva ce nu
s-ar mai putea practica.

Tocmai epistolele vremii din urma, epistola lui luda si epistolele tirzii ale lui Pavel, Petru si loan, care descriu vremurile primejdioase ale
Lzilelor din urma" (citeste in 2 Timotei 3.1) si prezenta multor antihristi in ,,ceasul de pe urma" (citeste in 1 loan 2.18), nu presupun, nici
macar pentru o clipd, ca adevarul nu s-ar mai putea infaptui, ci dimpotriva! Astfel, de exemplu, apostolul loan, in a doua si a treia sa epistol3,
are multe de spus despre umblarea celor credinciosi. El vorbeste despre o umblare in adevar, despre o vietuire dupa poruncile Lui si despre a
fi credincios adevarului.

in ciuda Tncurcaturii si a destrdmarii in cadrul marturiei crestine. Dumnezeu ne face raspunzatori de a pune in practicd binecuvintatul adevar
despre singurul Trup al lui Hristos. Facind aceasta, sa nu tinem adevarul doar ca teorie, ci sa fim, prin caile si relatiile noastre, o marturie
practica a singurului Trup.

Primul pas - despartirea

Primul pas in pastrarea unitatii Duhului il constituie despartirea de raul de orice fel, care imbraca multe forme de manifestare si poate fi un
rau moral, practic sau care tine de fnvatatura. Prima noastra sarcina si obligatie este, dupa 2 Timotei 2.19, sa ne despartim de tot ce este
fmpotriva lui Hristos:

,Oricine rosteste Numele Domnului, sa se departeze de faradelege".

Despartiti astfel, partasia Duhului Sfint il slaveste pe Hristos (loan 16.14). Dar pentru ca proslavirea lui Hristos este scopul Sau, El trebuie sa
ne despartd in mod obligatoriu de tot ce este Tmpotriva lui Hristos, necinstindu-L, si s& ne lege de ceea ce i corespunde Lui. De ar pune
fiecare cititor acest principiu In mod serios la inima! El face drumul clar si, in final, usor.

Nu mai este deci o problema a madularelor Trupului, caci acestea sint, in mod practic, cu adinca rusinare si smerenie fie spus, legate si
amestecate cu tot felul de rele; este in intregime o problema a lui Hristos, a Duhului lui Dumnezeu care il slaveste si care mentine in partasie
cu Hristos, Capul. Nu este vorba de a avea un sentiment bun pentru fratele meu. Acest lucru se poate intimpla intr-o mie de comunitati. A
vrut Dumnezeu o mie de comunitati? Sau este cu mult mai adevarat ca exista doar un singur Trup? Fara discutii! Dumnezeu spune: este un
singur Trup. Atunci, in mod evident, toate gruparile si sectele sint impotriva voii Sale. Ce este de facut? Paraseste-le!

Acest lucru suna aspru, dar este calea lui Dumnezeu, singura cale pe care El o arata. Nimeni nu intelege mai bine decit Dumnezeul
Atotstiutor, care a facut inima omeneasca, cit de dureros este de a renunta la legaturi apreciate, trainice, pentru Domnul. Citeodata, ruptura
trece prin propria familie. Totusi, daca legaturile bisericesti nu se potrivesc cu gindurile Sale, daca nu poti implini prin ele unirea Duhului:
renunta la ele!

Renunta la ele desi crezi ca trebuie sa ajungi intr-un loc pe care l-ai considerat ca fiind gresit, gindind sa spui binele raului, pentru a putea
face simtita acolo o influenta buna, pentru imbunatatirea lucrurilor! Dumnezeu nu reformeaza ceea ce a parasit. ,Departeaza-te de
faradelege!" este raspunsul Domnului. Faradelege este tot ce nu corespunde voiei descoperite a lui Dumnezeu, este tot ce are ca izvor voia
omului. Citd nedreptate exista deci in crestinatate!

Nu consider ca fiind sarcina mea prezenta de a numi si de a critica diferite forme ale raului in marturia crestind. Locurile din Scriptura
amintite vor vorbi de la sine. De asemenea m-am referit intr-un capitol anterior la felul cum apreciaza Domnul starea de astazi a crestinatatii.
Dar un lucru este clar de pe acum: este obligatia, as spune chiar privilegiul fiecarui copil credincios al lui Dumnezeu, de a se desparti de toate
principiile si sistemele de pe tarim crestin care se opun Scripturii. Crestinatatea ca atare merge pe drumul ecumenic, care este drumul spre
Babilon (Apocalipsa 17 si 18). Unirea Duhului nu se obtine prin asociatii nedumnezeiesti, ci - ca prim pas - prin despartirea de ceea ce este
rau si impotriva voii lui Dumnezeu. ,, Apoi am auzit din cer un alt glas, care zicea:

»lesiti din mijlocul ei, poporul Meu, ca sa nu fiti partasi la pacatele ei si sa nu primiti din pedepsele ei! Pentru ca pacatele ei au ajuns pina la
cer; si Dumnezeu Si-a adus aminte de nedreptatile ei«" (Apocalipsa 18.4-5).

Este imposibilda o marturie credibila a unitatii copiilor lui Dumnezeu, atita timp cit este tagaduita practic aceasta unitate.

Uneori credinciosii persista in legaturi bisericesti in care, cu buna stiinta, nu pot da expresie unor importante principii ale Scripturii.
Neascultarea lor - caci nu este altceva - cauta sa o justifice prin motivatia ca acolo ar gasi posibilitati mai mari pentru slujire si un domeniu
mai larg pentru activitatile lor. Ei argumenteaza ca slujba lor pentru Domnul s-ar restringe foarte mult daca s-ar desparti de ceea ce au
recunoscut ca fiind rau.

Dar acestea sint ginduri gresite, impotriva Scripturii. Ar trebui sa ne gindim, in primul rind, ca starea si relatiile noastre personale sa fie de
asa natura incit Domnul sa le poata accepta. Abia atunci vom fi - dupa cum vom vedea indata - vase curate, pe care Domnul le poate folosi in
felul Sau, in slujirea Sa. Daca fnhaintam in ascultare de Cuvintul Sau, de voia Sa descoperitd, Domnul ne va deschide usi si ne va da mai multe
posibilitati pentru slujire decit sintem in stare sa folosim. Ramasita credincioasa aude cuvintele mingiietoare ale Domnului: ,lata, ti-am pus
fnainte o usa deschisa, pe care nimeni nu poate s-o inchida" (Apocalipsa 3.8). Deci nu usi deschise pentru marturie si posibilitati pentru slujire
ar trebui sa fie prima noastra grija, ci despartirea de tot ce i displace Domnului. Noi nu ne putem deschide singuri usi, nici oamenii si
institutiile lor nu o pot face. Dar daca El deschide usi, atunci nimeni nu le poate inchide si putem trece linistiti prin ele.

Principiul despartirii il gasim si in 2 Corinteni 6.17:

,De aceea: »lesiti din mijlocul lor si despartiti-va de ei«, zice Domnul; »nu va atingeti de ce este necurat si va voi primi«."



Trebuie renuntat la toate legaturile care-L necinstesc pe Hristos. Parerea ca am putea sta, cu buna stiinta, in legatura cu un principiu care se
opune Scripturii, cu o Tnvatatura sau o practica rea si sa fim totusi nepatati este neadevarata: eu personal pot fi liber de acest lucru rau, dar
prin legatura mea practica cu acesta, am parasit deja partasia Duhului Sfint. De aceea Cuvintul lui Dumnezeu este: ,Oricine rosteste Numele
Domnului, sa se departeze de faradelege!"

Este uimitor cit de des se da indemnul pentru despartirea de rdu in a doua epistola catre Timotei, care ne descrie decadenta crestinatatii in
zilele de la urma. De sase ori se vorbeste despre aceasta, de fiecare data in alta privinta si cu alte cuvinte.

.Fereste-te de vorbariile goale si lumesti (capitolul 2.16).
,Oricine rosteste Numele Domnului, sa se departeze de faradelege" (capitolul 2.19).

Lintr-o casa mare nu sint numai vase de aur si argint, ci si de lemn si de pamint. Unele sint pentru cinste, iar altele pentru dispret. Deci daca
cineva se curateste de acestea, va fi un vas de cinste, sfintit, folositor Stapinlui sau, pregatit pentru orice lucrare buna" (capitolul 2.20-21).

»Fugi de poftele tineretii" (capitolul 2.22).
,Fereste-te de intrebarile nebune si nefolositoare" (capitolul 2.23).
»Avind o forma de evlavie, dar tdgaduindu-i puterea. Departeaza-te si de acestia " (capitolul 3.5).

Daca apostolul compara crestindtatea din ultimele zile cu o casa mare, in care sint diferite vase, din materii pretioase si din materii fara
valoare deosebita sau vase pentru o intrebuintare de cinste si vase pentru o intrebuintare de necinste, indata leaga de aceasta indemnul de a
se curati de vasele de necinste, pentru a deveni un vas pentru o intrebuintare de cinste. Aceasta despartire este, desigur, un proces dureros,
dar este primul pas catre unirea Duhului.

S-a spus ca ne-am putea desparti de lucruri rele, dar nu de adevarati copii ai lui Dumnezeu. Acest lucru nu este tocmai corect. Desigur ca un
vas dintr-un material pretios preinchipuie un credincios; dar el nu este neaparat un vas pentru o intrebuintare de cinste numai datorita
faptului ca este din aur sau din argint. Daca, de exemplu, un vas de aur, acoperit cu pinze de paiajen, a stat intr-o pivnita de carbuni, atunci
desigur nu i-ar folosi spre cinste stapinului casei, daca s-ar pune pe o masa impodobita sarbatoreste cu fete de masa de un alb imaculat. Si
un copil credincios al lui Dumnezeu poate fi necurat prin legaturile sale si prin aceasta este un vas de necinste. De acestia trebuie sa ne
despartim in ce priveste partasia practica, oricit de dureros si de umilitor ar fi aceasta pentru noi. Dar tocmai prin aceasta despartire devenim
un vas de cinste: ,Deci, daca cineva se curateste de acestea, va fi un vas de cinste, sfintit, folositor Stapinului sau, pregatit pentru orice
lucrare buna " (2 Timotei 2.21). Ce mingiietor ca: relatiile madularelor in Trupul lui Hristos ramin neatinse de toate acestea, multumiri fie
aduse lui Dumnezeu!

Sa fim atenti si la expresiile ,oricine" si ,daca cineva" din versetele 19 si 21! Ele arata ca despartirea care se cere de la noi este un lucru pur
personal. ,Oricine rosteste Numele Domnului", deci il recunoaste pe El ca Domn, este personal raspunzator de a se desparti de orice fel de
faradelege. Niciodata nu ne vom putea justifica necredinciosia personala fata de Domnul prin faptul ca si altii au fost necredinciosi. De aceea,
acel ,Tu insa", din a doua epistola catre Timotei, este atit de important si de pretios!

Curatire n trei privinte

Mi se pare ca aceasta curatire se poate face cel putin in trei domenii. Depinde de conditiile fiecaruia modul in care se implineste porunca
Domnului din 2 Timotei 2.19 si 21.

Primul caz poate fi inteles cel mai usor. Daca un credincios se afla intr-un sistem crestin in care nu poate infaptui nici unirea Duhului si nici o
schimbare a principiilor care stapinesc, el este obligat de a se desparti de acest sistem. Numai astfel poate deveni el insusi un vas de cinste.

Cel de-al doilea caz este mai complicat si poate nu prezinta importanta pentru toti cititorii. S& presupunem ca un copil al lui Dumnezeu este
in partasie practica cu frati care sint de parere ca se aduna pentru Numele Domnului Isus. Desi din punct de vedere bisericesc ei ocupa un loc
potrivit voii lui Dumnezeu, se poate intimpla ca Th mijlocul lor sa ia proportii ceva rau in atitudinea practica sau in invatatura. Atunci acel unul
este nevoit, cu toata dragostea si indelunga rabdare, sa prezinte raul inaintea adunarii locale si sa trezeasca constiinta fratilor. Daca insa,
dupa un timp, toate ostenelile ramin fara rezultat - osteneli cu care se vor uni si adunarile aflate in jur - atunci acel unul va trebui sa
actioneze potrivit cu 2 Timotei 2.19 si 21 si sa paraseasca acel grup.

Ca avertizare fata de o intelegere grabita si neduhovniceasca a celor tocmai spuse, as sublinia inca o data urmatoarele:
- Raul trebuie sa fie evident si cu un asemenea caracter, incit sa justifice o excludere.

- Departarea poate fi numai ultimul pas, dupa ce s-a facut uz de toata osteneala si de toata rabdarea. Prin aceasta, lucrurile sint aici mai
complicate decit in primul caz.

- A doua epistola catre Timotei nu arata acest aspect, dar ea nu trebuie neglijata, si anume intrebarea daca adunarea localad mai poate fi
considerata ca fiind intr-o stare de partasie, nu poate fi hotarita de unul singur, ci doar de adunarea cea mai apropiata si, mai bine, de
adunarile cele mai apropiate.

Dar cuvintul din 2 Timotei 2 isi poate gasi aplicatie si in domeniul pur individual. Un credincios poate avea partasie practica cu alti copii ai lui
Dumnezeu (nu ma refer acum la partdsia la Masa Domnului) si se poate bucura de aceasta. Dar intr-o zi trebuie sa constate, spre parerea sa
de rau. ca acesti copii ai lui Dumnezeu nu umbla in adevar (2 loan 4), pentru ca, de exemplu, tin Tnvataturi straine sau pentru ca de la ei

pornesc pericole morale pentru el si pentru casa lui. Ah, cit de dureros este ca trebuie sa constati asa ceva la aceia care au fost rascumparati
si salvati cu acelasi pret al singelui Sau ca si tine insuti. Dar este bine sa avem in continuare partasie cu ei? Textul din 2 Timotei 2 ne da si in



acest caz raspunsul.
Dreptul la o hotarire personala

Toate acestea sint lucruri serioase si afirmatiile lui Dumnezeu merg atit de adinc, incit omul - adesea si cel credincios - cauta sa se sustraga
consecintelor practice si incepe sa argumenteze. Dumnezeu nu argumenteaza, El porunceste. Credinta nu argumenteaza, ea asculta.
Necredinta insa argumenteaza ca, de altfel, fiecare om are dreptul la o hotarire personala. Dar asemenea ginduri trebuie sa le respingem in
intregime. Nici un om nu are dreptul de a avea o parere proprie in lucrurile dumnezeiesti. Dumnezeu singur este indreptatit la aceasta si El ne
comunica voia si intentiile Sale. Partea noastra este de a urma aceasta voie a lui Dumnezeu, ceea ce va conduce la unirea Duhului; a renunta
la aceasta voie conduce la destramare, la sectarism.

Sa ne gindim ca Hristos in cer este Capul Trupului si ca Trupul exista numai pentru Cap! Atunci nu mai este loc pentru ceea ce slaveste pe
om, pentru ambitia sa, pentru mindria sa si pentru multumirea de sine. Toate acestea s-au terminat pentru cel credincios la crucea lui
Hristos, la crucea care a dovedit falimentul deplin a omului.

Llata, Eu stau la usa si bat"

Mindrie si multumire de sine - nu au fost acestea trasaturile Laodiceii, ale marturiei crestine in ultima ei faza? As indrepta inca o data atentia
cititorului asupra partii a doua a capitolului 4 al acestei carti, unde ne-am referit la scrisoarea catre Laodiceea si am auzit sentinta lui
Dumnezeu in legatura cu aceasta adunare: ,Dar fiindca esti caldicel, nici rece, nici in clocot, te voi varsa din gura Mea" (Apocalipsa 3.16).

Oricit de serioase si de umilitoare sint lucrurile Tn sine, este totusi o mare binecuvintare ca Dumnezeu ne-a facut cunoscuta hotarirea Sa cu
privire la starile diferite ale crestinatatii. Trebuie sa invatam sa vedem totul cu ochii Sai, ca sa judecam totul asa cum o face El. A fi in
armonie cu El si cu gindurile Sale este intotdeauna un lucru imbucurator. Dar cum ma pot desparti de ceva rau, cind nici nu imi dau seama ca
este rau?

De aceea trebuie sa ne ocupam cu adevaratul caracter al crestinatatii in lumina Cuvintului lui Dumnezeu, iar rugamintea mea este de a va
aduce aminte de cele spuse in capitolul 4, caci acum ne aflam in fata concluziilor practice pe care trebuie sa le tragem din ceea ce am
invatat. Scrisoarea catre Laodiceea (citeste in Apocalipsa 3.14-22) ofera si aici invataturi importante din gura Domnului, invataturi care
proiecteaza alte lumini asupra subiectului nostru.

Pedepsire

Dupa ce in versetele 14-18, din Apocalipsa 3. Domnul S-a adresat ingerului bisericii, adica elementului raspunzator din biserica, si prin
aceasta a vorbit bisericii, incepind cu versetul 19 El Se adreseaza fiecarui credincios in parte, care s-ar mai gasi in legatura cu sistemul
crestin mort din Laodiceea si ii spune:

,Eu mustru si disciplinez pe toti aceia pe care-i iubesc; deci fii plin de rivna si pocaieste-te" (versetul 19).

Sa fim atenti ca Domnul nu disciplineaza lumea ci numai pe aceia pe care-i iubeste - pe fii (citeste in Proverbe 3.11-12; Evrei 12.5-6). Pe ei
vrea sa-i conduca la pocainta, de la starea lor si de la legaturile lor si pentru aceasta foloseste nu rareori caile dureroase ale educatiei. El nu
cheama la pocainta biserica responsabild, crestinatatea ca atare - El sta pe punctul de a le varsa din gura Sa! - dar in harul si in dragostea Sa,
El inca Se ocupa de ai Sai, pentru a-i aduce intr-o stare potrivita. El cautad sa trezeasca constiintele acelora pe care i iubeste.

Ce mingliere se aflad in acest gind, dragi prieteni, daca ne gindim la toate suferintele, la bolile serioase si la alte rele, prin care trebuie sa
treaca ai Sai, mai ales in zilele noastre! Nu pare ca Domnul dubleaza, Tn aceste zile ale sfirsitului, ostenelile Sale pline de dragoste pentru a
ne invata, daca este nevoie si prin pedeapsa si pentru a ne pazi sau a ne elibera de raul Laodiceii, care ne inconjoara pretutindeni, ca aerul?
Lumea s-ar putea sa arate cu dispret spre multiplele suferinte ale poporului lui Dumnezeu, insa noi stim de ce ni le trimite Domnul. El
urmareste un scop binecuvintat, care este sfintirea noastra.

Un apel catre fiecare in parte
»lata, Eu stau la usa si bat; daca aude cineva glasul Meu si deschide usa, Eu voi intra la el, voi cina cu el si el cu Mine " (versetul 20).

in ce situatie 1l vedem aici pe Domnul! El st& la usa. El Si-a ocupat locul in afara sistemului crestin, deoarece nu Se poate face una cu starea
morala stricatd a acestuia. Dar si cealalta latura este in aceeasi masura adevarata: crestinatatea in starea Laodiceii I-a inchis usa. il lasa sa
stea afard, nu-L doreste. Nu este aceasta o stare de fapt care ar trebui sa ne smereasca in cea mai mare masura?

Dar apoi Domnul face ceva deosebit de mingiietor, ca o expresie placuta a iubirii inimii Sale pentru ai Sai - El bate, nu la usa Laodiceii, ci la
usa inimii fiecaruia dintre ai Sai.

Drag cititor, El nu te-a abandonat. El bate si la usa ta. Cu siguranta ca a facut-o deja de multe ori. Nu ai auzit inca niciodata cum scumpul
Domn. stind la usa inimii tale, a cerut voie sa intre? Poate ca si aceasta carte pe care o tii acum in mina face parte din aceasta bataie. El este
plin de indelunga rabdare si de har si nu vrea doar sa ne elibereze pe tine si pe mine de catuse, ci si de duhul de adormire al Laodiceii.

A auzi glasul Domnului Isus este ceva, a-1 deschide usa este altceva. Ambele lucruri sint necesare. Multi se opresc la primul. Ei au auzit deja
de multe ori glasul Domnului, au auzit deja multe predici bune, au avut deja discutii folositoare si poate ca s-au convins de unele lucruri; dar
s-au oprit aici. Usa inimii lor nu au deschis-o invatatorului. intr-adevar, nu este suficient de a auzi glasul Domnului. Ceea ce doreste El este
ascultarea Cuvintului Sau, din dragoste pentru El. Aceasta inseamna a deschide usa. ,Daca Ma iubeste cineva, va pazi cuvintul Meu si Tatal
Meu il va iubi. Noi vom veni la el si Ne vom face locuinta impreuna cu el" (loan 14.23).



Poate ca si tu faci parte dintre aceia care se mai afla inca in Laodiceea si il necinstesc pe Domnul prin relatiile pe care le intretin. Exista multe
motive de a ramine in aceste relatii si un glas va da acest sfat, dar nu este glasul Domnului, al Bunului Pastor care nu nu-mai ca vine la oile
Sale, dar le si scoate din ceea ce nu este dupa voia Sa (loan 10.3). Nu vrei sa deschizi usa Aceluia care a murit pentru Tine si care cu drag Tti
cauta bunavointa? Ce pacat cind, ca Mireasa din Cintarea Cintarilor, nu sintem in starea de a deschide usa iubitului atunci cind bate! Asculta,
dragul meu! El bate: ,Deschide-mi, sora mea ..." (Cintarea Cintarilor 5.2).

A cina

La cel care asculta glasul Sau si deschide usa. Domnul va intra si va cina cu el si acesta, la rindul lui. va cina cu El. Domnul niciodata nu are
nevoie de cadouri, si daca, cu putin nainte de sfirsitul vremii harului (despre care vorbeste cina) i deschidem usa, atunci El ne va rasplati din
belsug.

Aici El ne pune fnainte doua binecuvintari. El va cina cu noi, este prima minunata binecuvintare. Cind intrd la noi, atunci ne arata intregul Sau
har. Da, El vine in situatiile noastre diferite si le imparte cu noi. iti faci griji de ceea ce vor zice prietenii tai, dacé faci acest pas al credintei si
te desparti de ceea ce, prin lumina lui Dumnezeu, ai vazut ca este rau? Te temi de urmarile pe care ti le-ar putea aduce intoarcerea la EI? El
le stie toate acestea. Fii linistit! El va intra la tine, El Se va pleca cu mila spre tine si te va lasa sa gusti intregul Sau har, daca ii deschizi usa.

Cea de-a doua binecuvintare o intrece pe prima. El ne face favoarea de a cina cu El. El are pe inima de a ne ridica la El Tnsusi si la gindurile
Sale, deasupra imprejurarilor care ne supara aici. El vrea sa avem partasie cu iubita Sa Persoana in slava, cu interesele Sale, cu inima Sa.
Aceasta nu poate sa insemne decit adinca bucurie. ,Si partasia noastra este chiar cu Tatal si cu Fiul Sau, Isus Hristos. Si va scriem aceste
lucruri pentru ca bucuria voastra sa fie deplina" (1 loan 1.3-4).

Daca Domnul vorbeste despre a minca cina, trebuie sa ma gindesc, fara sa vreau, la placuta scena cu ucenicii care mergeau la Emaus, din
Luca 24. Erau in drum spre casa, de la lerusalim, unde cu trei zile In urma a fost rastignit Domnul lor. Una cu Cel dispretuit si rastignit, pe
care 1l credeau inca mort, ei mergeau abatuti spre casa. Dar dintr-o data li se asociaza un necunoscut, care le vorbeste pe drum intr-un mod
cu totul deosebit despre suferintele lui Hristos si despre slava de dupa aceea (citeste in 1 Petru 1.11). Mai tirziu ei trebuie sa recunoasca: ,Nu
ne ardea inima in noi, cind ne vorbea pe drum si ne deschidea Scripturile?" (Luca 24.32).

Deja se vede satul lor. Strainul Se preface ca vrea sa mearga mai departe. Ar Iasa ei aceasta Persoana misterioasa sa-Si continue drumul?
Atunci le vine pe buze ceea ce inima Lui dorea, lucrul pentru care, pe drum, a batut la usa inimii lor: ,,Ramii cu noi, caci este spre seara si ziua
aproape a trecut" (versetul 29). Astfel El intra la ei si devine oaspetele lor, gata sa manince cina cu ei. Dar in mod neprevazut se schimba
situatia: oaspetele devine gazda. ,,Pe cind statea la masa cu ei, luind piinea, a binecuvintat-o, a frint-o si le-a dat-o0." Acum El maninca cina cu
ei. Si la fringerea piinii ei il recunosc. Oare au vazut in miinile Sale semnul cuielor?

lubitilor, si noi astazi vom afla acelasi lucru. Daca i deschidem usa, El intrd la noi. Ba mai mult, El ni Se face cunoscut, si acest lucru nu poate
fi comparat cu nimic. Daca 1i permitem Lui personal sa intre, si pina acum este vorba de un lucru pur personal, atunci El desigur va si reusi sa
faca pretios pentru noi ceea ce este in inima Sa pentru ai Sai, in sens colectiv, si ne va conduce la pretuirea relatiilor pe care El insusi le-a
innodat intre cei credinciosi.

O temelie larga - un drum ingust

Daca pina acum am privit si am gasit primul pas in pastrarea unirii Duhului, care consta in despartirea de tot ce este rau, de tot ce este
impotriva lui Hristos si a lui Dumnezeu, atunci cineva ar putea sa intrebe: sa merg singur pe cale? Drumul lui Dumnezeu pentru mine este
izolarea?

Cuvintul desavirsit al lui Dumnezeu da un raspuns clar, imbucurator la aceasta intrebare:

,Deci, daca cineva se curateste de acestea, va fi un vas de cinste, sfintit, folositor Stapinului sau, pregatit pentru orice lucrare buna. Fugi de
poftele tineretii si urmareste dreptatea, credinta, dragostea, pacea, impreuna cu cei care cheama pe Domnul dintr-o inima curata" (2 Timotei
2.21-22).

As aminti un principiu al lui Dumnezeu, ca El nu da putere si lumina pentru al doilea pas, pina nu este facut primul. Atunci insa, cei care l-au
facut in ascultare de credinta vor gusta o experientd mingiietoare si pretioasa: ei vor gasi, pusi deoparte Tn acest mod, pentru partasia
Duhului Sfint, pe altii care, thaintea lor, au facut acelasi lucru; si astfel, cu inimile fericite pot fi impreuna in unirea Duhului lui Dumnezeu. Pe
cei care se curatesc pentru a nu mai fi vase de necinste, Dumnezeu fi lasa sa gaseasca dintre aceia care ,,cheama pe Domnul dintr-o inima
curata" (vezi versetul 22). ,Cu cei" - aceasta este partasie.

Astfel nu este nicidecum un drum singuratic, nu este izolare; dar deoarece zilele in care traim sint rele, dupa partasia practica si dupa unirea
Duhului este un drum ingust, despartit de tot ce este rau, prin Duhul lui Dumnezeu. in largimea principiilor sale, el cuprinde insa intreaga
Adunare a lui Dumnezeu. Temelia sa este inca suficient de larga pentru a primi pe fiecare madular al Trupului lui Hristos; dar el este si
suficient de Thgust pentru a indeparta din mijlocul celor credinciosi raul care-L necinsteste pe Dumnezeu. Caci aceia care sint adunati in
unirea Duhului vor veghea cu gelozie ca nimic rau in practica sau in invatatura sa nu le fure partasia Duhului.

Ce privilegiu, dar si ce raspundere de a avea inaintea ochilor si in inima, in aceste zile ale destramarii, toate madularele lui Hristos - si pe
acelea care nu sint adunate in acelasi mod in partasia Duhului! Nu exista pe pamint nici un copil al lui Dumnezeu care sa nu aiba dreptul la
dragostea mea, la dragostea tuturor sfintilor. Dar aceasta iubire dumnezeiasca, care in puterea naturii sale nu trebuie sa se schimbe, dar
care trebuie sa se modifice de multe ori in formele ei de manifestare, potrivit cu conditiile pe care le gaseste - aceasta iubire de frati nu poate
fi despartita niciodata de ascultarea fata de poruncile lui Dumnezeu. ,,Cunoastem ca iubim pe copiii lui Dumnezeu, cind iubim pe Dumnezeu
si pazim poruncile Lui" (1 loan 5.2). Adevarata iubire nu va putea sa renunte niciodata la calea adevarului si a luminii numai pentru ca alti
frati nu merg pe ea. Dar ea va cauta prin ,legatura pacii" sa-i conduca pe frati in aceasta lumina, pentru a merge impreuna cu atiti cit se
poate pe calea slavirii Domnului. Sa fim atenti, pentru ca niciodata nu putem indrepta raul prin aceea ca-1 amestecam cu binele!



»Acolo sint si Eu in mijlocul lor"

Daca vrem sa pastram unirea Duhului, atunci sa nu cautam unde ar putea fi copii ai lui Dumnezeu! Unde nu ii vom gasi? Ei pot fi aici in
legatura cu un rau moral, acolo cu o invatatura gresita. De asemenea sa nu cautam unde se gaseste cea mai multa iubire practica si cea mai
multa ajutorare. Daca dragostea nu este insotita de adevar, atunci nu este dragoste dumnezeiasca. Dragostea ,se bucura de adevar" (1
Corinteni 13.6). Nu, acesta nu este calea spre tinta.

Unirea Duhului nu este doar o simpla comunitate de crestini, in care multi au Tncercat sa ajunga din diverse motive. Oamenii au facut deja
multe unitati si au legat de ele numele lui Hristos, le numesc o biserica sau chiar biserica. Calea credinciosului insa este una simpla si
smerita: el trebuie doar sa verifice, pe baza Cuvintului lui Dumnezeu, unde se infaptuieste unirea Duhului. Duhul Sfint este cel care ii aduna
pe copiii lui Dumnezeu fn jurul Persoanei lui Hristos. Numai acolo unde sint adunati in jurul Lui ca centru, acolo ,sint si Eu in mijlocul lor"
spune Domnul Isus insusi (Matei 18.20).

Nicio independenta

Pastrarea unirii Duhului nu poate fi insotita de un duh de independenta. Acest lucru il voi explica pe baza unui mic exemplu. Sa presupunem,
si adesea Duhul Sfint a reusit acest lucru ca un grup de crestini simpli se desparte de sistemul crestin si se aduna pur si simplu in Domnul
Hristos. Poate ca ei inca nu au inteles ca recunoasterea singurului Trup este temelia stringerii dupa voia lui Dumnezeu. Poate ca nu au auzit
niciodata despre unirea Duhului. Totusi, prin despartirea de ceea ce prin Duhul au recunoscut ca rau, in mod necesar ei sint legati de toti
aceia care, ca obiecte ale aceleiasi actiuni a Duhului Sfint, au mers deja inaintea lor pe aceasta cale si au capatat deja mai multa intelegere
asupra temeliei dumnezeiesti a stringerii. insa cit de usor pot aluneca si veni in legatura cu raul sub o forma oarecare!

Dar, chiar daca vrajmasului nu-i reuseste acest lucru sau nu-i reuseste imediat, este imposibil de presupus ca ei se aduna cu o intelegere
luminata de Duhul lui Dumnezeu si in acelasi timp ar putea ignora ceea ce acelasi Duh a infaptuit in altii, Tnaintea lor.

O asemenea independenta nu accepta si nu recunoaste Cuvintul lui Dumnezeu. Daca insa acesti crestini, care la inceput s-au adunat in toata
simplitatea, prin puterea Duhului, pentru Numele Domnului, ar mentine o pozitie independenta, prin aceasta s-ar situa practic in afara unirii
Duhului. Cit de trist este cind ceea ce a inceput in Duhul sfirseste in carne - intr-o noua secta!

O ramasita

Chiar daca cei care, dupa Matei 18.20, se aduna pentru Numele Domnului Isus ar fi doar o ramasita - Domnul Isus vorbeste de doi sau trei -
sa fim totusi atenti ca sint trei lucruri care au caracterizat din totdeauna si in orice timp o ramasita credincioasa:

- daruirea pentru Domnul;
- respectarea stricta a unor principii fundamentale;
- durerea sincera si intristarea adinca pentru starea poporului Lui Dumnezeu care-L necinsteste pe Domnul.

Nu, Duhul lui Dumnezeu nu prezice ca acest veac se va incheia cu acceptarea generala a adevarului lui Dumnezeu si cu o indreptare
generala, ci El prezice o parasire totala; dar chiar si atunci El are o ramasita care este pentru El. Aceasta ramasita este vazuta, in mod
profetic, in scrisoarea catre Filadelfia (citeste in Apocalipsa 3.7-13).

Ramasita este o expresie placuta, deoarece ne pune in fata inimilor lucruri originale. Dar este si o expresie umilitoare.

Daca toti ar fi ramas credinciosi, atunci nu ar exista ramasita, ci ar fi ramas intregul. Dar pentru ca masa a alunecat, este deosebit de
mingiietor de a gasi o ramasita din ceea ce ar trebui sa fie sau sa ramina intregul. Si cind o ramasita credincioasa se desparte de raul
crestinatatii, Domnul 1i da privilegiul sa inainteze in lumina Adunarii lui Dumnezeu si in unirea Duhului, oricit de mare ar fi stricaciunea din jur.

Ei nu sint Adunarea. Ei nu vor avea niciodata aceasta pretentie. Ei nu vor avea nici pretentia de a fi ramasita. Dar in privinta adorarii si a
stringerilor lor pentru zidire si rugaciune, ei vor fi condusi de principiile pe care Dumnezeu le-a dat pentru ordinea tuturor amanuntelor
Adunarii Sale, pe cind lucrurile mai stateau bine. Caci principiile lui Dumnezeu nu sint date la o parte de nici o decadere, oricit de serioasa ar
fi ea. Ramasita stie acest lucru si actioneaza in conformitate cu el. Ca rezultat, ramasita poseda toate privilegiile Adunarii lui Dumnezeu, ba
chiar prezenta personala a Domnului Isus insusi. Cu El in mijloc, ei au cinstea de a reprezenta Adunarea Sa pe pamint.

Ramasita credincioasa are parte si de aprecierea si de intelegerea Domnului Isus: ,,ai putina putere si ai pazit Cuvintul Meu si n-ai tagaduit
Numele Meu" (Apocalipsa 3.8).

LAi putina putere" - Ramasita din ultimele zile ale crestinatatii nu are pretentia de a avea putere prea mare, asa cum aceasta caracteriza
Biserica in zilele ei de inceput, la si dupa ziua Cincizecimii. Ea recunoaste mai mult decaderea in marturia crestind, din care ea insasi este o
parte. Pretentia de a avea putere mare pentru a savirsi minuni spectaculoase, dimpotriva, nu este altceva decit o tagaduire a decaderii si
stricaciunii incepute in crestinatate. Fericiti oamenii care nu trebuie sa simuleze un lucru pe care nu-1 au!

Ai pazit

Meu" - Ramasita pretuieste Cuvintul Domnului mai mult decit orice si se lasa condusa si controlata de acesta in inclinatiile ei si in intregul ei
drum, vazuta fie individual, fie ca intreg. Ea pretinde pentru tot ce crede sau face un: ,Asa vorbeste Domnul". Tot ce nu are o temelie in
Cuvintul lui Dumnezeu este dat la o parte, ca o simpla traditie sau invatatura omeneasca. Fericiti oamenii care au drept conducator si singura
autoritate Cuvintul Sau! Ei ramin in veac, asemenea Cuvintului Domnului care ramine in veac (1 loan 2.17; 1 Petru 1.25).



,N-ai tdgaduit Numele meu" - Ramasita nu renunta la nimic din ce a descoperit Domnul Isus despre Sine in Cuvintul Sau. Pretiosul Nume al
Domnului Isus Hristos (lacov il numeste frumosul Nume - lacov 2.7) cuprinde tot adevarul despre Persoana Sa, lucrarea Sa si autoritatea Sa.
Ramasita se tine strins de acestea, nu lasa nimic unei lumi care il leapada. Ea recunoaste acest Nume fhaintea oamenilor, adica recunoaste
divinitatea Sa absolutd, faptul ca El este Om desavirsit, ea 1l recunoaste ca Mintuitor, Tnvatator, Domn, Mare Preot pentru ai Sai. Ea nu
recunoaste alt Nume ca punct central si de adunare decit pe al Sdu. Oameni fericiti! Ei il au deja aici in mijlocul lor pe Cel care in vesnicie va
fi centrul cerului.

Nu vrem sa facem si noi parte din aceasta ramasita care va auzi odata din gura scumpului nostru Domn cuvintele aprobarii? Atunci sa iesim
la El (Evrei 13.13) si, in mijlocul valurilor care spumega salbatic Tn zilele noastre, sa ne tinem privirea atintita la El, pina vom ajunge in
siguranta in portul dorit pentru odihna si fericirea vesnica!

A oprit furtuna, a adus linistea si valurile s-au potolit. Ei s-au bucurat ca valurile s-au linistit; si El i-a adus la limanul dorit." Psalmul
107.29-30

clickbible.org


https://www.clickbible.org/post/07-adunati-pentru-numele-sau/

	Acolo EU sunt în mijlocul lor
	Acolo EU sunt în mijlocul lor - Introducere
	Capitolul 2 - Dispensaţiile
	Ce înseamnă „Adunare"?
	Ce înseamnă „Adunare"?
	Ce nu este Adunarea
	Adevărul care a fost şi în Vechiul Testament
	Cele şapte dispensaţii
	Încercarea omului
	Două sensuri ale crucii lui Hristos
	O taină
	O importantă zi de naştere
	Prezenţa Duhului Sfînt
	Domnul însă a adăugat
	Intenţia prezentă a lui Dumnezeu
	Deosebiri dintre iudaism şi creştinism
	Măslinul


	Capitolul 3 - Adunarea ca Trup al lui Hristos
	Prin ce nu este format Trupul
	Prin ce nu este format Trupul
	Condiţii dumnezeieşti pentru formarea Trupului
	Menţionarea în patru epistole
	Botezaţi ca să alcătuim un singur Trup
	Trupul lui Hristos sub aspectul său temporar
	Trupul lui Hristos într-un anumit loc
	Taina voii Sale
	Plinătatea Sa
	Trupul şi plinătatea lui Hristos.


	Capitolul 4 - Adunarea - casă a lui Dumnezeu
	Responsabilitate
	Responsabilitate
	O casă de rugăciune
	Locuirea lui Dumnezeu - rezultat al mîntuirii
	Pietre vii
	Un templu sfînt în Domnul
	O locuinţă a lui Dumnezeu
	Clădirea de către om


	Capitolul 5 - Adunarea ca sfeşnic
	Domnul Isus ca Judecător
	Domnul Isus ca Judecător
	Şapte biserici
	Israel - sfeşnicul lui Dumnezeu
	Judecata asupra Ierusalimului
	În mijlocul celor şapte sfeşnice de aur
	A lua sfeşnicul din locul lui
	Însemnătatea profetică a celor şapte scrisori
	Laodiceea - creştinătatea în ultima ei fază
	Hristos - Amin
	Hristos - Martorul credincios şi adevărat
	Hristos - începutul creaţiei lui Dumnezeu
	Principii democratice
	Nici rece, nici în clocot
	Bogat şi totuşi sărac
	Sfatul Domnului
	Duhul din Laodiceea
	Vărsarea din gura Domnului


	Capitolul 6 - Adunarea ca Mireasă a lui Hristos
	Mireasa pămîntească
	Mireasa pămîntească
	Un mărgăritar de mare preţ
	Relaţii de miri
	Nunta Mielului
	Noul Ierusalim


	Adunaţi pentru Numele Său
	Reprezentarea Adunării pe pămînt
	Reprezentarea Adunării pe pămînt
	Păcatul împotriva fratelui
	Disciplina frăţească
	Adunarea locală
	Disciplinarea părintească
	Disciplinarea din partea adunării
	Observaţii de avertisment la probleme de îndreptare
	Învoirea pentru rugăciune
	Doi dintre voi
	Magna Charta a Adunării
	Locul divin
	Numărul divin
	Unitatea divină
	Numele divin
	Persoana şi prezenţa divină

	Noi am văzut pe Domnul
	Patru apariţii ale Domnului
	În care zi au fost adunaţi?
	Ce i-a adunat pe ucenici?
	Cine au fost adunaţi?
	Cum erau adunaţi ucenicii?
	Isus a venit şi a stat în mijloc
	Trupul de înviere
	Salutul Domnului
	Rănile Domnului
	Bucurie
	Misiunea Domnului
	Viaţa de înviere
	Iertarea administrativă a păcatelor
	Rezumat


	Capitolul 8 - Cina Domnului și Masa Domnului
	1. Instituirea Cinei Domnului
	2. Masa Domnului
	3. Cina Domnului

	Capitolul 9 - Daruri şi slujitori
	Strângerea laolaltă pentru zidire
	Strîngerea laolaltă pentru rugăciune
	A păstra unitatea Duhului


