clickbible.org

1 Corinteni - Comentarii F. B, Hole

Catre toti sfintii din orice loc (vers. 1-3)

Trebuind sd scrie cu o nota corectiva, Pavel subliniazd in mod foarte natural de la inceput locul si autoritatea apostolica pe care le avea de la
Dumnezeu; si apoi isi asociaza pe unul dintre ai lor. Sosten venea din Corint (Fapte 18.17) si se pare ca se intorsese la Dumnezeu dupa ce a
fost batut de greci, socotit ca mai-mare al sinagogii, nlocuind pe Crisp, care se intorsese la Dumnezeu cu putin timp inaintea lui.Doua fapte
importante ne sunt aduse fnainte in versetul 2. intai, c& numai cei care au fost sfintiti in Hristos, care au fost sfintiti prin chemarea lui
Dumnezeu si care cheama pe Isus ca Domn formau adunarea lui Dumnezeu din Corint. Al doilea, ca desi epistola era scrisa in primul rand
catre adunarea din Corint, totusi in al doilea rand toti care chemau pe Hristos ca Domn erau avuti in vedere, in orice localitate ar fi fost.
Acelasi Domn era ,si al lor si al nostru” si pentru acest motiv toti sfintii erau sub o Autoritate comuna.Este bine sa notam cu grija acest prim
fapt, pentru ca acest cuvant, biserica, este folosit astazi cu o mare varietate de intelesuri. Adevaratul ei inteles il avem potrivit Scripturii din
acest verset. Numai credinciosii adevarati sunt sfinti, sfintiti in Hristos. De alta parte, este o realitate ca unii pretind ca si ei cheama Numele
Domnului nostru Isus Hristos fara sa fie adevarati credinciosi, si din aceasta cauza apostolul Pavel in unele pasaje se ocupa de ei pe baza
marturisirii lor si spune unele lucruri care ar sugera ca unii dintre ei s-ar putea sa nu fie ce pretind. Totusi, vorbind in general, daca cineva da
marturie de credinta, trebuie primit ca fiind credincios, pana ce se va dovedi altfel.De asemenea, este bine sa observam si sa intelegem al
doilea fapt, cu semnificatia lui si cu consecintele care vin din el. Ni se arata foarte clar ca desi fiecare adunare isi are conditiile ei locale,
situatia si responsabilitatea ei, totusi ea nu poate fi separata de intreg - de Adunarea lui Dumnezeu sub aspectul ei universal. Ordinea pe
care apostolul o stabileste (porunceste) pentru corinteni este totodata stabilita pentru toti sfintii din orice loc. Disciplina care avea sa fie
primita la Corint, in timp ce era imediat facuta la Corint, isi avea aceeasi insemnatate dupa aceea in intreaga biserica. Recunoasterea acestui
fapt ne fereste de greseala de a trata fiecare adunare ca si cum ar fi o unitate independenta si autonoma - de a sublinia importanta adunarii
locale atat de mult incat sa umbrim realitatea unitatii intregii biserici a lui Dumnezeu.

Comuniunea cu Fiul Sau (vers. 4-9)

Dorinta apostolului Pavel era ca harul si pacea sa fie peste ei. Era in mod evident destula neintelegere intre ei, care ar fi fost inlaturata
printr-o mai mare masura de har daruita lor. Totusi, harul lui Dumnezeu le fusese dat in Hristos, asa cum spune versetul 4, si aceasta i misca
inima spre multumire fata de Dumnezeu. Mai mult, din harul lui Dumnezeu venisera toate darurile pe care le aveau, in timp ce asteptau
venirea Domnului. Dumnezeu, care ii chemase la comuniunea cu Fiul Sau, este credincios si maret in bunatate, si prin urmare el era pe deplin
increzator ca ei vor fi intariti, fara vina pana la sfarsit.Notati cat de des este numit Domnul Isus Hristos in cele dintai 9 versete si cum orice
lucru este atribuit Lui si se refera la El. Este Numele Sau, harul Sau, marturia Sa, ziua Sa, comuniunea Sa. Aceasta intareste, si este potrivita
sa intareasca, mustrarea destul de tare pe care apostolul o incepe in versetul 10. Erau dezbinari sau partide printre ei, care conduceau la
lupte si cearta. Aceste partide dadeau o lovitura faptului ca ei fusesera chemati la comuniunea cu Cel care este Fiul lui Dumnezeu si Domnul
nostru.Cand David era la Adulam, in timpul respingerii lui de catre Saul, veneau oameni in mare numar la el, sa fie in aceleasi conditii, iar el
devenise capatenia lor. Ei erau in comuniune cu el, pentru ca el era figura centrala. Daca el ar fi fost invins, comuniunea ar fi incetat. Noi
suntem chemati in comuniunea Unuia care, de asemenea, este respins, totusi infinit mai mare ca David. Cel care ne este Capatenia este Fiul
lui Dumnezeu. Comuniunea de care apartinem este dominata de El, fara rival.

Dezbinari si cearta (vers. 10-17)

in lumina aceasta, caAt de mare este riul de a face partide sau a avea spirit de partida, chiar dacd nume de mare cinste ar fi atasate de
aceste partide, sau chiar nsasi numele lui Hristos ar fi luat pentru a forma o partida! Din versetul 6 al capitolului 4 intelegem cum corintenii
isi faceau partide in jurul oamenilor care aveau dar in adunarea lor, iar apostolul s-a ferit s& mentioneze numele lor, punandu-I pe al Sau, al
lui Apolo si al lui Petru. Tn felul acesta el mentinea bunacuviinta delicatd, caracteristicd crestinismului, si in acelasi timp sporea efectul
argumentului sau. Apostolul Pavel era tatal lor spiritual, dar chiar a spune ,,si eu sunt al lui Pavel” nu era de admis.Dezbinarile - adica
schimele sau partidele - duc intotdeauna la certuri. Dorinta lui Dumnezeu este ca noi sa fim uniti intr-un gand si o judecata. Desi la departare,
vesti despre starea tristd a corintenilor ajunseserd la urechile lui Pavel, si el s-a purtat cu credinciosie fata de ei. in acelasi timp, el spune
deschis de la cine i-au venit informatiile. Casa Cloei nu putea da informatii impotriva lor si totusi sa ramana anonima, spunand: ,Sa nu stie
nimeni ca noi ti-am spus!“ De asemenea, apostolul insusi se ferea de acuzatii vagi si neprecise. Era foarte clar si hotarat in ce spunea:
.Vorbesc dar despre aceasta...” (vers. 12). Daca felul acesta de comportare ar fi luat in seama cand ar trebui sa fie aduse inainte unele
tnvinuiri, bine ar fi.Intrebarile din versetul 13 sunt puse cu un scop precis. Hristos este Unul singur. Numai El a fost rastignit pentru noi. Numai
pentru Numele Lui am fost botezati. Apostolul era multumit ca desi fusese mult timp in Corint, nu botezase pe multi dintre ei, ci vreo doi sau
trei. in ins&rcinarea data celor doisprezece (Matei 28 si Marcu 16) botezul avea un loc proeminent. In insarcinarea data de Hristos lui Pavel tot
accentul a fost pus pe predicarea evangheliei, si nu pe botez. Este posibil desigur ca botezul sa fi avut o parte in aceste dezbinari si certuri de
la Corint. Oricum, versetul 17 arata foarte clar ca nu botezul, ci evanghelia crucii lui Hristos este lucru de cea mai mare importanta. Si mai
mult, crucea trebuie sa fie predicata in asa fel incat sa nu-i fie facute zadarnice intelesul si puterea.

Cuvantul crucii (vers. 18-24)

Aceasta ne aduce la versetele 18 pana la 24, un text important in care ni se descopera puterea realad si insemnatatea crucii lui Hristos:
crucea, ca trecerea asupra omului a sentintei de condamnare, si aducerea nimicirii asupra intelepciunii lui; si in acelasi timp ea introduce
puterea si intelepciunea lui Dumnezeu pentru manturirea celor care cred. Crucea lui Hristos este punctul in care, in masura ei suprema,
lumea si-a luat asupra ei raspunderea de a se contrazice cu Dumnezeu. Ea a dat pe Fiul lui Dumnezeu mortii, 0 moarte implinita cu cel mai
mare dispret si rusine. Dumnezeu a acceptat provocarea, si ca rezultat crucea a devenit si suprema dovada a nebuniei intelepciunii omenesti,
a descalificarii si a inlaturarii de catre Dumnezeu chiar si a celui mai mare si mai intelept dintre oameni. Din cauza aceasta apostolul Pavel a
fost trimis sa predice evanghelia intr-un fel care nu da nici cea mai mica importanta intelepciunii omenesti.De asemenea, din cauza aceasta
crucea ramane ca ,marea despartire” intre oameni oriunde este predicata cu credinciosie. De o parte stau ,cei care pier”, de cealaltd ,noi


https://www.clickbible.org/post/1-corinteni-35-9-f-b-hole/

care suntem mantuiti“. De care anume clasa apartine cineva se poate spune cand observi atitudinea individuala fata de predicarea crucii.
Pentru unii nu este decat nebunie, pentru ca ei sunt de acord cu lumea si intelepciunea ei. Pentru ceilalti, ea este puterea lui Dumnezeu, si
aceasta pentru mantuire. Dumnezeu mantuieste prin nebunia predicarii. Ideea care trebuie observata in versetul 21 nu este ca predicarea
apare ca o metoda nebuna - daca ai compara, de exemplu, cu faptele - ci mesajul predicat acum, cuvantul crucii, este nebunie dupa
notiunile omenesti, dar este intelepciune si putere potrivit lui Dumnezeu.Lumea fisi are intelepciunea ei. Cand Fiul lui Dumnezeu a venit in
atingere cu ea si sub posibilitatea ei de cercetare, lumea L-a privit potrivit cu standardele intelepciunii ei, L-a acuzat ca lucrand cu puterea
capeteniei demonilor, si L-a rastignit. intelepciunea lumii nu l-a facut pe om in stare s&-L recunoasca pe Dumnezeu atunci cand L-a vazut; mai
degraba L-au confruntat cu diavolul. Daca acesta este rodul copt al intelepciunii lumii, atunci ea este cu totul fara vreo valoare in lucrurile lui
Dumnezeu si condamnata de Dumnezeu. Si aceasta este situatia, fie ca privim la evrei, fie la natiuni.Atat iudeii, cat si grecii aveau
particularitatile lor. Unii cereau semne, ca urmare a interventiilor miraculoase ale lui Dumnezeu in trecutul istoriei lor: numai un semn i-ar fi
putut satisface. Ceilalti aproape ca se inchinau ratiunii omenesti, si nu aveau nevoie de ceva care nu se potrivea cu notiunile filosofice din
timpul lor. Si pentru unii si pentru altii Hristos réstignit era o pricind de poticnire. ludeii Il asteptau pe Hristos, insa El trebuia s& fie o Persoana
splendida si cu totul senzationala. Grecii ar fi spus bun-venit unui nou filosof care sa duca speculatiile lor la o culme plina de triumf. Si unii si
altii erau jigniti cu un Hristos rastignit. Un astfel de Hristos era o piatra de poticnire fara sperante pentru iudeu si parea absurd dincolo de
orice cuvant pentru grec. Dar nu este un alt Hristos decat Hristos care a fost rastignit.Si prin har, nu un alt Hristos este dorit de noi. Pe de alta
parte, noi suntem printre cei ,care sunt mantuiti“. Noi suntem chemati (vers. 24) de Dumnezeu, chiar daca altadata eram printre iudei sau
natiuni, si noi putem vedea ca Hristos in adevar este si puterea, si intelepciunea lui Dumnezeu. El va zadarnici toate planurile marete ale
oamenilor facute cu mare ntelepciune si va stabili ceea ce Dumnezeu a planuit. in acelasi timp, intelepciunea si puterea Lui au lucrat
mantuirea noastra. Din punct de vedere omenesc, crucea poate fi nebunia si slabiciunea lui Dumnezeu, dar ea este in acelasi timp si mai
inteleapta si mai puternica decat oamenii.

Semnificatia crucii lui Hristos (vers. 25-29)

Sa revedem acum aceste 25 versete ca sa nu pierdem sensul argumentului apostolului Tn toate acestea. Corintenii ii Tndltau pe oameni - pe
niste crestini, fara indoiald, si probabil foarte dotati - ca drept conducatori ai partidelor lor in adunarea lui Dumnezeu. Aceasta in fapt dadea o
lovitura pozitiei supreme a lui Hristos; si arata ca omul, puterea lui, intelepciunea lui, darurile lui, aveau in mare masura un loc prea mare in
gandurile lor. Aceasta arata in schimb ca ei intelesesera destul de putin semnificatia crucii lui Hristos, care pune sentinta condamnarii lui
Dumnezeu asupra omului si a intelepciunii lui. De aici rezultd predicarea crucii de catre apostol, si de aici inlaturarea intelepciunii omenesti in
felul in care el o predica.Nevoia de predicare a crucii in felul lui Pavel nu este mai putin simtita in secolul nostru decat in cel dintai. Probabil
este chiar mai mare, intrucat mai mult ca niciodata astazi se pune accentul pe maretia si gloria si intelepciunea omului. Niciodata oamenii,
uneori chiar si cei care se numesc crestini, nu s-au simtit atat de mult incantati de puterea lor. Si totusi niciodata nu s-a dovedit lipsa lor de
adevarata intelepciune. Crucea pune toate in adevaratul lor loc. Ea face ca toate sa depinda de Hristos care a suferit aici. Ea face sa fie nimic
omul care I-a pus pe ea (pe cruce). Si este drept sa fie asa.Am invatat noi si am inteles sensul pe care-l are crucea? Multe milioane de
persoane din crestinatate au schimbat-o intr-un simbol elegant care sa fie pus pe cladiri folosite cu scop religios, sau chiar purtate pe piept,
facute din aur si pietre scumpe. Partea noastra sa fie s-o gravam pe ,tablele de carne ale inimii“, incat sa ne ferim si sa terminam cu gloria
ieftind a omului, si intotdeauna sa cautam gloria lui Hristos; in felul acesta vom evita sa dam mare importanta vreunui om, chiar si a celui mai
bun om, si mai presus de toate de a ne da importanta noua insine. Pentru noi, Hristos sa fie cel dintai, Hristos pana la sfarsit, Hristos de la un
capat pana la altul al cdii - Hristos puterea lui Dumnezeu si intelepciunea lui Dumnezeu.Dupa ce a dezvaluit semnificatia crucii lui Hristos,
apostolul continua sa arate ca intelesul ei a fost intarit de rezultatele pe care le-a produs. El fi roaga pe corinteni sa se uite la chemarea lor,
pentru ca prin predicarea crucii fusesera chemati. Dar putini dintre ei erau cunoscuti ca faceau parte din cei intelepti sau puternici sau de
neam ales din lume. Dimpotriva, pentru ca toti aceia erau inclinati sa se impiedice de un astfel de mesaj. Dumnezeu a ales mai degraba pe
cele nebune, cele slabe, cele de jos, cele dispretuite, si chiar pe cele care nu sunt.in fiecare caz apostolul le vorbeste fara indoiala potrivit cu
ceea ce erau ei in ochii oamenilor, si este uimitor cd Dumnezeu a trebuit sa aleaga si sa foloseasca pe unii ca acestia pentru a-i face de
rusine si a-i inlatura pe cei care se socoteau ei insisi intelepti si onorabili. In acelasi timp, aceste cuvinte ar putea fara indoiala s& fie aplicate
la ceea ce corintenii fusesera in adevar in zilele dinaintea intoarcerii lor la Dumnezeu, si deci minunea este ca ei au devenit ceea ce erau
acum, ca rod al alegerii si lucrarii lui Dumnezeu. Dar din orice punct de vedere am privi, semnificatia crucii este aceeasi. Rezultatele practice
ale alegerii lui Dumnezeu si a chemarii Sale prin predicarea crucii erau de asa fel incat sa nu aduca onoare omului. Nici o faptura sa nu se
laude inaintea Lui! Cine se lauda sa se laude in Domnul.

Ce suntem in Hristos (vers. 30-31)

Multimea motivelor pentru care noi cei credinciosi ne putem lauda in Domnul ni se dau in versetul 30. Noi suntem ,,in Hristos Isus”, avand
parte de viata Lui si fiind In comuniune cu El. Si aceasta, ,de la Dumnezeu” si in nici un fel de la om. Dumnezeu insusi este izvorul acestui
intreg har care a ajuns pana la noi. Este adevarat, desigur, ca noi suntem ,din Dumnezeu”, asa cum este clar spus in 1 loan 4.4, si pentru ca
suntem ,in Hristos Isus” suntem din Dumnezeu. Dar aceasta cu greu ar rezulta din versetul care ne sta nainte, ci mai ales ca totul este de la
Dumnezeu si nu de la om, fie c& ne gandim la ceea ce suntem in Hristos, fie la ceea ce avem in Hristos.in versetul 30 avem expresia ,din EI“
si apoi ,de la Dumnezeu*. Hristos care a fost rastignit S-a facut pentru noi toate aceste lucruri de la Dumnezeu. intelepciunea este prezentata
intai, intrucat ea este pusa in discutie. Avem nevoie de ea, pentru ca pacatul ne-a afundat in ignoranta si nebunie. Dar apoi pacatul ne-a
aruncat intr-o stare de vina si de condamnare; de aceea avem nevoie de dreptate. De asemenea, ih murdarie si in stricaciune; si atunci avem
nevoie de sfintire. Si in lanturi si in robie; deci avem nevoie de rascumparare. Rascumpararea vine cea din urma, intrucat este un termen
care include partea finala, rascumpararea trupurilor noastre la venirea Domnului.Crucea exclude in principiu orice lauda a omului. Lucrarea
lui Dumnezeu in legatura cu predicarea crucii o exclude si in practica. Trebuie numai in Domnul sa ne laudam, daca ne laudam in vreun fel.

Predicarea crucii de catre apostolul Pavel (vers. 1-5)

Cand Pavel a fost trimis sa predice evanghelia, el a fost invatat sa faca aceasta lucrare in asa fel incat sa-i fie aprobat de Dumnezeu mesajul
prezentat. El vorbea despre acest lucru in versetul 17 din capitolul 1. A lucrat el asa cum spusese? Desigur. Si in versetele cu care incepe
capitolul 2, el aminteste corintenilor spiritul care I-a caracterizat cand a venit la ei si felul predicarii lui. Versetul 1 ne da stilul predicarii lui.
Versetul 2, subiectul mesajului lui. Versetul 3, spiritul care |-a caracterizat. in versetul 4 revine la stilul predicarii lui, dar adaugand in ce
stitea puterea lui. Versetul 5 ne arata scopul pe care-l avea in vedere.in ce priveste stilul, el nu era un orator deosebit de priceput in arta de



a misca pe oameni printr-o vorbire admirabila si induplecatoare. El le evita pe toate acestea, sprijinindu-se numai pe Duhul Sfant si pe
puterea Sa.Ca tema, el avea numai pe Hristos si crucea Lui. Subliniem cuvintele ,la voi“ (vers. 1). Stia tendintele corintenilor, cu marile lor
pretentii in ce priveste filosofia si intelectul omului. Nu avea sa vina in legatura cu ei pe terenul lor si sa fie atras in discutii filosofice preferate
de ei. El se hotarase ca printre ei sa nu stie altceva decat pe Hristos rastignit. Apostolul Pavel si-a inceput viata crestina cu Hristos glorificat,
totusi el stia bine ca daca ei nu vor crede in Hristos rastignit si nu-L vor cunoaste in acest fel, nu s-ar face nimic in felul lui Dumnezeu.
Adevarul despre un Hristos rastignit avea sa puna in tarana propria lor mandrie si glorie: si pana ce omul nu coboara in tarana, nu poate
incepe cu Dumnezeu.Si insusi spiritul lui Pavel se mentinea in felul acesta. El nu venea in mijlocul lor cu sunete puternice de trambite,
anuntandu-se ca fiind ,cel mai puternic predicator din Palestina“ sau ceva in felul acesta, cum este obiceiul in secolul nostru. Cu totul altfel!
Slabiciune, teama, tremur, la acestea se refera el. Era deosebit de constient ca firea pacatoasa era inca in el, incat cu usurinta s-ar fi putut
departa de la credinciosia fata de Stapanul lui si ar fi alunecat in ceva care nu era de la Dumnezeu. Stia ca puterea diavolului tinea inimile
corintenilor in intuneric. De aici teama si tremurul lui. Si de aici, de asemenea, locul pentru aratarea puterii Duhului lui Dumnezeu si
daramarea intariturilor diavolului in inimile oamenilor. Sa dea Dumnezeu sa fie facut mai mult loc pentru lucrarea acestei puteri si
astazi!Atunci am putea vedea mai multi oameni intorsi la Dumnezeu care sa-si aiba credinta intemeiata nu pe intelepciunea oamenilor, ci pe
puterea Lui.

intelepciunea care nu este a veacului acestuia (vers. 6)

Pana la sfarsitul versetului 5, apostolul a mentionat de opt ori intelepciunea omeneasca, in fiecare caz dandu-i toata neincrederea. De aceea
unii si-ar putea inchipui ca orice fel de intelepciune ar fi de dispretuit. Altii, de asemenea, ar presupune ca si credinta crestina ar apela numai
la sentimente si emotii, si de aceea nu are in ea nimic vrednic de atentia unui om care gandeste.Astfel, in versetul 6 apostolul aminteste
corintenilor ca insasi credinta este plina de intelepciune, dar nu a celor mari de pe pamant. Totusi ea este intelepciune al carei caracter este
pentru ,cei desavarsiti“, care au crescut, sunt maturi. Putem fi credinciosi, dar atat timp cat suntem in vreo nesiguranta cu privire la pozitia
noastra fnaintea lui Dumnezeu, atat timp cat suntem in chinurile preocuparii cu noi insine, cu intrebari in legatura cu eliberarea de sub
puterea pacatului, nu avem nici inima, nici liniste ca sa invatam intelepciunea lui Dumnezeu asa cum este exprimata in sfaturile si planurile
Sale, care altddaté erau ascunse, iar acum au fost facute cunoscute.in alt loc din Scriptura se vorbeste despre Satan ca ,,dumnezeul veacului
acestuia“. El foloseste pe ,stapanitorii“ veacului acestuia ca sa expuna intelepciunea veacului acestuia, in timp ce le orbeste mintile ca sa nu
cunoasca intelepciunea lui Dumnezeu care a fost randuita (predestinata) mai inainte de veacuri. El a orbit mintile oamenilor care au rastignit
pe Domnul gloriei cand a venit aici.Aceasta este o acuzare teribild! Domnul suprem al gloriei a fost condamnat la 0 moarte de injosire si
rusine unicd, si aceasta nu atat de gloata ignorant&, cat mai ales de stapanitorii veacului acestuia. insasi inscriptia de pe cruce a fost scrisa in
greaca, latina si ebraica. Grecii erau incontestabil stapanitorii intelectuali ai veacului. Romanii erau stapanitori indemanatici in faptele de
arme si in guvernare. Evreii erau stapanitorii fara rival in ale religiei. Si toti acestia au fost implicati in rastignirea Domnului gloriei. Deci toti
si-au aratat completa ignoranta a lui Dumnezeu si toti s-au adus ei singuri sub judecata Lui.Stapanitorii veacului acestuia ,,se vor duce”. Ce
umilitor pentru ei! Nu numai ca ,priceperea celor priceputi“ va fi ,inlaturata“ (1.19), dar insasi stapanitorii veacului acestuia se vor duce, vor
ajunge de nimic. Rezultatul final al tuturor faptelor inteleptilor este Nimic. Oamenii intelepti, ei insisi ajung de Nimic. in contrast cu aceasta ni
se spune de apostolul loan: ,cel care face voia lui Dumnezeu ramane in veac”, dupa cum avem si cuvintele Domnului catre ucenicii Sai, ca
,roada voastra sa ramana“. Cel credincios, si numai el, are putere sa se angajeze in ceea ce ramane pentru eternitate. Sa chibzuim cu mare
atentie lucrul acesta si vietile noastre sa fie dominate de ce este etern!

intelepciunea lui Dumnezeu randuité spre gloria noastra (vers. 7-9)

Este un gand minunat ca intelepciunea lui Dumnezeu, odinioara ascunsa, dar acum facuta cunoscut, a fost ,randuitd” (predestinatd) inainte
de veacuri spre gloria noastra. Nu numai ca noi fnsine am fost alesi in Hristos inainte de intemeierea lumii, dar intelepciunea lui Dumnezeu
avea in vedere gloria noastra inainte de a incepe veacurile, si totul a fost randuit atunci. Si ce randuieste Dumnezeu va ajunge intotdeauna la
implinire cand va veni ceasul. Gloria noastra deci este sigura si este in legatura cu gloria lui Hristos, si complementara ei. Gloria lui Hristos
este suprema, dar gloria noastra este tot atat de sigura ca a Lui, si, tot asa, randuita de Dumnezeu.Ceea ce a fost randuit, potrivit versetului
7, a si fost ,pregatit” (vers. 9), iar lucrurile pregatite sunt cu totul dincolo de intelegerea omului, de ce poate vedea ochiul lui, de ce poate
simti inima lui. Multe lucruri le intelegem folosind ochii - adica, prin observare. intelegem alte lucruri folosind urechile, ascultand ceea ce
ajunge pana la noi - adica, prin traditie. Alte lucruri le intelegem instinctiv cu inima - adica, prin intuitie. Lucrurile lui Dumnezeu nu le
intelegem prin nici una din aceste cai; numai prin revelatie ajung sa fie intelese, asa cum arata versetul 10.

Cunoasterea prin revelatie, comunicarea prin inspiratie (vers. 10-13)

Lucrurile pregatite au fost revelate de Duhul. lar ,noua“ din vers. 10 inseamna in primul rand apostolilor si profetilor carora le-a fost facut
intai cunoscut adevarul. Adevarul a ajuns la multimea sfintilor prin ei, cum vom vedea indata. Dar in versetul 11 aflam despre competenta
Duhului de a face revelatii, pentru ca El este Duhul lui Dumnezeu. Numai duhul omului poate cunoaste in adevar lucrurile omenesti. Tot asa,
numai Duhul lui Dumnezeu cunoaste lucrurile lui Dumnezeu si le poate face cunoscut.Dar cei credinciosi au primit Duhul lui Dumnezeu, asa
cum se precizeaza in versetul 12. In felul acesta suntem in stare s& intelegem lucrurile lui Dumnezeu. Nici cercetarea, nici experimentarea,
nici Tnvatatura, nici puterile intelectuale, nu ne pot da aceasta competenta, numai Duhul lui Dumnezeu ne-o poate da.Sa punem la inima
foarte mult acest lucru, pentru ca trdim intr-o perioadd marcata de cercetare si experiment si de activitate intelectuala si de obicei se
presupune ca mintea omeneasca este capabilad sa inteleaga lucrurile lui Dumnezeu asa cum se inteleg lucrurile omului. Dar ea nu este
capabila. De aceea se fac mari greseli spirituale de oameni invatati. Sunt bine calificati in lucrurile omenesti; totusi sunt orbi si ignoranti in
lucrurile divine.Suntem noi pasionati sa cunoastem lucrurile lui Dumnezeu? Desigur, ar trebui. Avem un interes personal in ele. Lucrurile
Jranduite”, ,pregatite” si ,descoperite” ne-au fost ,daruite de Dumnezeu” (vers. 12). Le avem noi, si ne bucuram noi de intelegerea
primita?Ar trebui sa le avem, pentru ca lucrurile descoperite sfintilor apostoli si profeti ai lui Dumnezeu ne-au fost comunicate prin cuvinte in
felul randuit de El. Asa ne spune versetul 13: ,comparand cele spirituale prin mijloace spirituale”. Aici apostolul pretinde clar ca vorbea sub
inspiratie data de Dumnezeu; si, mai mult, si in cuvintele pe care le scria. Inspiratia pe care o pretindea se referea desigur la ,,cuvinte”. Daca
nu am fi primit in Scripturi (asa cum sunt ele in original) gandurile lui Dumnezeu imbracate n cuvintele alese de Dumnezeu, nu am avea
nicidecum o inspiratie de o valoare reala.

Lipsa de intelegere a omului natural si intelegerea de catre omul spiritual (vers. 14-16)



Ultima veriga din acest lant minunat este ,a judeca” (sau a deosebi, a intelege). Daca astazi noi nu deosebim lucrurile lui Dumnezeu prin
Cuvantul lui Dumnezeu, nu suntem folositi de el, chiar daca el ne-a fost randuit, pregatit, daruit si comunicat. Cuvintele Lui sunt ale noastre,
daca suntem in adevar crestini; dar pentru binecuvantarea practica astazi, noi trebuie sa le intelegem, sa le deosebim. Si aceasta, prin
acelasi Duh prin care ele ne-au fost revelate si comunicate.Pentru a deosebi lucrurile, avem nevoie de o buna conditie spirituala. ,Omul
natural”, adica omul neintors la Dumnezeu, nu le intelege deloc. Cel ,spiritual“, adica omul intors la Dumnezeu, in care nu numai ca locuieste
Duhul lui Dumnezeu, dar este si condus si caracterizat de El, acesta le poate intelege. Pentru ca avem Duhul, avem gandul lui Hristos. Fiind
condusi de Duhul, ochii inimii ni se deschid ca sa intelegem. Numai credinciosul spiritual are vederea spirituala ca sa vada clar lucrurile.Mult
timp Tn urma cineva se plangea: ,Eu nu pot intelege. As vrea mai multd lumina!“ | s-a dat un raspuns: ,,Nu de mai multa lumina ai nevoie;
este vorba de ferestrele pe care le ai!” Si era adevarat ce i s-a spus. Daca Duhul lui Dumnezeu curata ferestrele sufletelor noastre, in curand
vom vedea clar.

Carnali: nici spirituali, nici naturali (vers. 1-3)

La inceputul versetelor din capitolul 3 apostolul 1i aduce pe corinteni fata in fata cu adevarata lor conditie, in cuvinte foarte clare. Fiind
imbogatiti ,in orice cuvant si in orice cunostinta“, ei si-au inchipuit ca erau vrednici de mare lauda. Faptele insa aratau ca ajunsesera intr-o
stare care trebuia dezaprobatd. Ei nu erau spirituali, ci carnali.Ei nu erau oameni ,,naturali“, pentru ca omul in starea lui fara Dumnezeu este
»natural“. Nu erau nici spirituali, pentru ca omul spiritual este luminat si calduzit de Duhul lui Dumnezeu. Ei erau carnali, pentru ca omul
carnal, asa cum se spune in acest text, este omul care, desi are Duhul, nu este calauzit de Duhul, ci de firea lui. Fiind carnali, apostolul Pavel
i-a hranit cu lapte, nu cu hrana tare; adica ii invatase in lucrurile elementare ale credintei si nu le spusese prea mult din intelepciunea
ascunsa a lui Dumnezeu, despre care amintea in capitolul 2.Corintenii totusi nu puteau suporta ce spunea apostolul impotriva lor si vroiau sa
nu-i primeasca nicidecum cuvintele. De aceea apostolul isi mentine cuvantul, referindu-se din nou la dezbinarile lor cu anumiti conducatori de
partide, care au dus la invidie si la cearta. In toate acestea ei umblau in felul omului, si nu erau condusi de Duhul lui Dumnezeu.

Nu sunteti voi carnali? (vers. 4)

Daca apostolul Pavel ar fi scris astazi, ce ar fi spus? Ce ar fi putut spune decat acelasi lucru, addugand o mare subliniere a acestei situatii!
Dezbinarea adevaratilor sfinti in sau printre multe partide sau secte cu greu ar merge mai departe decat au ajuns pana acum. Poate ca si noi
respingem aceasta invinuire. Poate zicem: ,Nu suntem noi cinstiti in noi insine? Nu avem noi mai multa lumina? Nu prezentam noi corect
Scriptura?...” Raspunsul care ne-ar veni ar fi: Cand unii spun ,noi suntem ai lui A“ si putini ,noi suntem ai lui B“, in timp ce multi ar spune
,Noi suntem ai lui X“, iar multimea ar zice ,,noi suntem ai lui Z“ - nu sunteti voi carnali?Vorbind in felul acesta nu inseamna ca nu luam in
seama faptul ca se pot gasi si unii spirituali. Erau unii si printre corinteni, asa cum ne arata alte capitole. Dar spunem ca acei care sunt cu
adevarat spirituali vor fi cei din urma oameni de pe pamant care sa doreasca sa se distinga ca exceptionali, proeminenti si deosebit de
insemnati. Ei stiu ca aceasta ar fi chiar calea care ar ajuta la raul dat aici pe fata, pentru ca in curand s-ar afla ei insisi printre capeteniile de
partide. Nu! Spiritualitatea lor se va arata mai degraba in smerenie si in marturisirea care face din pacatele poporului lui Dumnezeu, ca fiind
ale lor. Se vor ruga in spiritul din Ezra 9.6: ,Nelegiuirile noastre s-au inmultit pana peste capetele noastre si vina noastra a crescut pana la
ceruri“, desi el personal avusese foarte putina partasie in toate acele rele si era caracterizat de o evlavie exceptionala.

Nimic mai mult decat niste slujitori (vers. 5-9)

Acelasi spirit 1l dovedeste si apostolul Pavel aici. El repede da la o parte pretentia vreunui loc important, la fel si pentru Apolo. Desigur, avea
toata increderea in Apolo, ca in aceastd privinta el era cu acelasi fel de gandire, si deci poate folosi cu siguranta numele lui. in acelasi timp,
omiterea aici a numelui lui Chifa (Petru) este o marturie a delicatetei sentimentelor lui; aceasta de cand avusese loc o discutie intre el si
Petru, asa cum este si marturia din Galateni 2.Si Pavel si Apolo nu erau altceva decat niste slujitori prin care I-a placut lui Dumnezeu sa
lucreze. Dumnezeu era marele Lucrator. in acest paragraf (versetele 5 pané la 11) corintenii sunt vazuti din doua puncte de vedere, ca ogor
al lui Dumnezeu si cladire a lui Dumnezeu. Pavel si Apolo nu erau decat ,,impreuna lucratori ai lui Dumnezeu”; este gresit sa se spuna ca ar fi
fost impreuna lucratori ,,cu Dumnezeu“. Ei nu erau lucratori care sa se ia la intrecere, si mai putin lucratori unul impotriva celuilalt. Ei erau
Tmpreund lucrétori, si amandoi ii apartineau lui Dumnezeu.Totusi fiecare isi avea lucrarea lui caracteristica. in ogor, Pavel a plantat si Apolo
l-a urmat ca sa ude plantele tinere; la cladire, Pavel a fost arhitectul intelept care a pus temelia, iar Apolo a zidit pe ea. Munca lor era diferita,
dar scopul lor era acelasi. Aceasta se subliniaza in versetele 7 si 8. Pavel si Apolo erau ,nimic” si fiecare lucra in ceea ce i se incredintase. Si
amandoi erau una in ce priveste obiectul si scopul lor, desi fiecare avea s fie rasplatit in final potrivit lucrarii lui. in felul acesta Dumnezeu
mentine si unitatea si diversitatea printre slujitorii Sai, si nu se formeaza distante care sa-i faca sa fie unul impotriva celuilalt.

Temelia si ce se zideste pe ea (vers. 10-15)

Pavel si Barnaba si-au facut lucrarea. Dar ei nu erau singurii lucratori care luasera parte la lucrarea din Corint. De aceea la sfarsitul versetului
10 aplicatia acestei imagini este largita ca sa cuprinda pe ,fiecare”, adica fiecare om care a pus mana la lucrarea din Corint. Aceasta se
aplica desigur si la orice om care isi pune mana la orice lucrare a lui Dumnezeu, oriunde, in orice timp. Ea ni se aplica si noua, astazi.Temelia
fusese pusa bine si in mod definitiv cand Pavel i-a vizitat pe corinteni prima data si a stat acolo un an si jumatate. A fost pusa singura temelie
- Isus Hristos. intrebarea se punea acum pentru cei care au urmat, ce anume au zidit. Erau lucruri pretioase, capabile s& fac& fata focului?
Sau erau lucruri comune si usor sa fie arse? Va veni ziua cand focul va pune la proba lucrarea fiecaruia. Si toate se vor arata cum sunt.
Adevaratul caracter al intregii noastre lucrari va fi descoperit. Nu numai cat de mult am lucrat, ci ,,in ce fel” s-a facut. Cat de patrunzator este
gandul ca ,Ziua o va face cunoscut” (vers. 13).Cand ziua aceea isi va arata lumina asupra noastra si ne va pune la test, s-ar putea ca
lucrarea noastra sa ramana. Atunci vom primi rasplata. Sa faca Dumnezeu sa vedem atunci aprobarea Lui!De alta parte, lucrarea noastra
poate fi arsa de tot, totusi noi sa fim salvati ,,ca prin foc”. Cand cei trei evrei au trecut prin foc, cum se spune in Daniel 3, ei si hainele lor au
ramas neatinse, numai legaturile lor au fost arse. Ce pierdere am avea daca am trece goi prin foc, lipsiti de tot ce ne-ar fi acoperit ca rod al
lucrarii noastre aici!

Sunteti templul lui Dumnezeu (vers. 16, 17)

lar mai departe se pare ca apostolul avea in gand o indoiala cu privire la unii din Corint, daca erau in adevar intorsi la Dumnezeu. De aici,
instiintarile solemne din versetele 16 si 17. Se poate face o lucrare care sa aduca distrugere cladirii. Aceasta aduce si o alta intrebare



importantd: cum este aceasta cladire care apartine lui Dumnezeu?Apostolul ii intreaba pe corinteni daca nu stiau ca, fiind cladirea lui
Dumnezeu, aveau caracterul templului Sau? in ei, ca templu al Sdu, Dumnezeu locuieste prin Duhul S3u. Aceasta le da lor, ca intreg, un
caracter foarte sfant. A face o lucrare care ,intineaza“ sau ,strica” sau , distruge” templul lui Dumnezeu era ceva foarte grav. Daca in ziua
care va veni, lucrarea vreunui om va fi gasita ca a avut un caracter distructiv, Dumnezeu il va distruge.

Nu va inselati! (vers. 18-20)

Se pare ca unii mergeau dintr-un loc in altul in acele zile si faceau, asa cum Pavel se temea, o lucrare distructiva, in care oamenii aveau
multa Tntelepciune a lumii si apareau printre cei sfinti ca persoane deosebit de superioare. Aceasta ar fi condus la cuvintele taioase care sunt
n versetele 18-20. intelepciunea acestei lumi este nebunie fhaintea lui Dumnezeu. Deci nici un om s& nu se insele pe sine in aceasta
privintta. Si daca lucratorii distructivi merg dintr-un loc in altul, noi sa nu ne lasam inselati de ei.Ce necaz si nimicire trebuie sa astepte pe
criticii distructivi, pe nvatatorii moderni, pe jumétate necredinciosi, ai crestinatatii! Ingadmfati de intelepciunea lumii, si-o insusesc ca sa
tagaduiasca si sa contrazica intelepciunea lui Dumnezeu. Ei isi inchipuie ca ar avea de asteptat numai impotrivirea din partea crestinilor
neinvatati si invechiti. Ei uitd ca va fi ziua care va aduce judecata lui Dumnezeu - Ziua!

Nu va laudati cu oameni! (vers. 21-23)

Sa nu ne laudam cu oameni! Unii din cei cu care se laudau corintenii erau poate oameni care nu te atrageau prin felul lor de a fi. Dar sa nu ne
laudam nici cu cei mai buni dintre oameni. Pe de o parte, nimeni nu este vrednic, asa cum ne-a aratat capitolul 1. Pe de alta parte, asa cum
este subliniat aici, harul ne-a dat o pozitie care ne aseaza mai presus de posibilitatea de a ne lauda cu oameni. ,Toate sunt ale voastre.”
Toate lucrurile? Nu este oare ceva relativ in aceste cuvinte? Este in adevar vorba de toate lucrurile? Sa privim la marea intindere a versetului
22. Cei mai buni dintre sfinti pe de o parte, si lumea de cealalta. Viata pe de o parte, si moartea de cealalta. Lucrurile de acum pe de o parte,
si cele viitoare de cealalta. Toate sunt ale noastre!Cum sunt toate ale noastre? Versetul 23 ne raspunde. Ele sunt ale noastre pentru ca noi
suntem ai lui Hristos si Hristos este al lui Dumnezeu. Toate sunt ale lui Dumnezeu. Nimeni nu poate contrazice aceasta, si aici incepem. Dar
Dumnezeu il are pe Cristosul Siu, care este Mostenitorul tuturor lucrurilor. Si, mai minunat de spus, Hristos doreste s& aiba practic in
stapanire tot ceea ce are, punand pe sfintii Sai in stapanirea lor. Chiar si in Daniel 7 este o aluzie la acest lucru. ,,Cel Batran de zile" ia locul
suprem. Atunci ,Unul ca un Fiu al Omului“ (vers. 13) S-a aratat si Lui | s-a dat ,stapanire si glorie si o imparatie”. Dar nu se termina toate aici,
pentru ca mai departe citim (vers. 22): ,si a sosit timpul hotarat si sfintii au luat in stapanire imparatia.” Citeste acest capitol inainte de a
merge mai departe.Deci toate lucrurile sunt ale noastre, si nu trebuie sa uitam acest lucru. Amintirea lui ne va ridica deasupra lumii si a
atractiilor ei pacatoase, deasupra intelepciunii acestei lumi, deasupra laudei aduse omului, chiar a celui mai deosebit dintre sfinti.

Slujitori ai lui Hristos si judecati de El (vers. 1-4)

Oamenii acesti lumi si - trist de spus - indeosebi predicatorii moderni, deseori se aseamana cu ,,Omul cu grebla” din renumita alegorie a lui
Bunyan. Ei nu au ochi pentru cele ceresti. Se lauda cu o religie curat pamanteasca, prin care se cauta sa se faca ceva mai multa ordine
printre crengile aruncate, printre pietre sau printre gunoaiele de pe jos. Dar Pavel si Apolo? Cine si ce erau ei? Sa ne laudam cu ei? Ei nu erau
decat niste slujitori si administratori. lar capitolul 4 incepe cu o amintire a acestui fapt si cu precizarea ca virtutea esentiala a
administratorului este credinciosia. Aceasta ne indreapta din nou gandul la ziua aceea care va da pe fata toate cum sunt, cum ne spune si
versetul 13 din capitolul anterior.in versetul 3 ni se spune de ,ziua omului“ si astfel legatura si contrastul sunt aratate clar. in lumina ,acelei
zile" apostolul nu se mai gandea ca era judecat de ,.ziua omului“ sau chiar de corinteni. Daca ei ar fi fost intr-o conditie spirituala, el fara
indoiala ar fi ascultat cu atentie la fiecare critica ce i s-ar fi facut. Dar ei erau carnali si prin urmare judecata lor era de putina valoare.
Apostolul fi face s& cunoasca acest lucru.Mai mult, apostolul Pavel avea o constiintd buna. in versetul 4 el spune: ,Pentru c& nu sunt constient
de nimic rau despre mine insumi; insa nu pentru aceasta sunt indreptatiti“. Ce bine ar fi daca am putea spune fiecare din noi acelasi lucru;
daca fiecare, din ce a inteles din gandul lui Dumnezeu, sa spuna ca nu este constient de nimic rau. Totusi chiar si unul ca Pavel trebuia sa
spuna ca aceasta nu-l indreptatea, pentru ca el avea sa fie judecat nu dupa ceea ce stia el, ci de Domnul si dupa ceea ce El stie. Asa este cu
noi toti; si este mare diferenta intre standardul ridicat de constiinta noastra si cel ridicat de atotstiinta Domnului.

La lumina cele ascunse ale intunericului (vers. 5)

Ce stie Domnul? Sa ne spuna versetul 5 - unul din cele mai patrunzatoare versete din Biblie. Cand va veni Domnul, va aduce ziua, si razele
luminii ei vor avea calitati asemenea razelor ,X“. Versetul acesta este scris nu in vederea relelor enorme ale lumii, ci a faptelor care au loc in
cercul crestin.Oh! Cate scene dureroase - in miile lor nenumarate - s-au petrecut printre sfintii lui Dumnezeu. Multe din ele au avut loc mai
mult sau mai putin in viata personala; altele, in public si in biserici. Noi putem sa judecam cum gandim noi si sa devenim partizani de
nestapanit; dar in tot timpul pot fi unele colturi nestiute de ochii nostri in care se gasesc lucruri ascunse. Pot fi motive ascunse in inimi, cu
totul acoperite pentru noi. Totul se va arata in lumina zilei. Ultimul cuvant in judecata ramane cel din prezenta Domnului. Verdictul Lui
rastoarna definitiv orice hotarare a judecatii de aici de pe pamant. Deci, daca ne simtim nedreptatiti, sa avem rabdare. Daca suntem inclinati
sa luam vreo actiune drastica, sa luam bine seama. Cerceteaza bine colturile intunecate ca nu cumva sa fie unele lucruri ascunse care
trebuie sa vada lumina. Cerceteaza-ti bine inima, ca nu cumva sa fie unele motive gresite care zac in intuneric. Gandeste de doua ori si de
trei ori inainte de a da drumul unei hotarari, in special cand este vorba de lucruri din adunare care ar putea afecta pe multi.Ultima parte a
versetului 5 spune: ,Si atunci fiecare isi va avea laude de la Dumnezeu."” Aceasta inseamna ca nu fiecare om va fi ladaut, ci fiecare care este
laudat isi va avea aceasta lauda de la Dumnezeu, si nu de la cateva creaturi asemenea lui. Corintenii aveau capetenii de partide. Pe unii fi
laudau foarte mult, iar pe altii fi condamnau. Totul era fara valoare. Dumnezeu sa ne dea harul sa evitam un astfel de lucru. Singura lauda
care merita s-o avem este lauda de la Dumnezeu.

Nimeni nu are vreun temei sa se laude (vers. 6-8)

Versetul 6 ne arata ca adevaratii conducatori de partide din Corint erau altii, nu Pavel sau Apolo, probabil dintre cei care aveau unele daruri
in adunarea locala sau frati care ii vizitau si aveau tendinte de iudaizare, despre care aminteste mai deschis in cea de a doua epistola.
Apostolul Pavel se ferea sa le foloseasca numele, dar vroia ca toti sa invete lectia, sa nu se Thalte unul mai presus de ceilalti. Nimeni nu are
vreun motiv sa se laude, oricat de stralucit i-ar fi darul, pentru ca tot ce au ei a fost primit de la Dumnezeu.lar lauda cu oameni este din
spiritul lumii. Si cand lumea se strecoara intr-un anumit punct, in curand se va strecura si in altul. Asa a fost la Corint. Erau satui si bogati, si



imparateau ca niste imparati, avand aici ,,un timp bun*, in timp ce Domnul lor era respins si apostolii Domnului impartaseau respingerea Lui.
Este o nuanta de ironie n aceste cuvinte: ,si chiar as fi vrut ca voi sa imparatiti, ca si noi sa imparatim impreuna cu voi.” Sfintii vor domni
cand Hristos va domni, si apostolii nu vor fi lipsiti de tronurile lor.

Exemplu pentru niste copii preaiubiti (vers. 9-17)

Ce imagine a apostolilor, asa cum erau ei atunci, ne prezinta versetele 9-13. Nici nu este nevoie de comentarii. Avem nevoie numai ca
imaginea lor sa fie gravata Tn mintile noastre. Apostolul a redat aceasta imagine nu ca sa ne faca de rusine, ci sa ne avertizeze. Dar fara
indoiala noi vom fi si avertizati si rusinati. El era un tata spiritual pentru corinteni, si nu numai un fnvatator, pentru ca el a fost folosit la
intoarcerea lor la Dumnezeu. Noi, de asemenea, ca fiind dintre natiuni, ne-am intors la Dumnezeu prin el, desi indirect, si el este invatatorul
nostru prin scrierile insuflate de Duhul Sfant. Sa-I luam deci ca model al nostru si sa-i imitam credinta si devotamentul.

Imparatia lui Dumnezeu st& in putere (vers. 18-21)

Versetele care incheie acest capitol arata ca unii dintre corinteni nu numai ca alergau dupa conducatori de partida si erau lumesti in viata,
dar se si ingamfau si erau aroganti. Acestora apostolul le scrie cuvinte foarte simple. Pentru moment Timotei avea sa vina la ei sa le
reaminteasca ce era drept si potrivit, dar anticipa ca in curand va veni si el insusi. Cand va veni in puterea imparatiei lui Dumnezeu, cu
autoritatea lui Dumnezeu, acesti frati ingamfati sa se masoare pe ei insisi cu ea, daca asa doreau.Doreau ei acest lucru? Cum le-ar fi distrus
pretentiile ingamfate? N-ar fi fost mai bine sa se smereasca inaintea lui Dumnezeu si sa-i dea apostolului posibilitatea sa vina cu un spirit mai
fericit?Si n-ar fi bine pentru noi toti sa ne cercetam si sa ne smerim la incheierea acestui capitol?

Pacat cum nu este nici printe natiuni (vers. 1-2)

Cand citim primele versete din capitolul 5 ne dam seama ca acei corinteni meritau nuiaua despre care vorbea apostolul Pavel la incheierea
capitolului 4. Era un caz de grava imoralitate in mijlocul lor. Corintul era un oras imoral, iar standardul moralitatii printre natiuni era foarte jos;
totusi chiar si ei se fereau de un astfel de pacat care a fost faptuit printre cei care se numeau crestini. Pacatul acesta n-a ramas ascuns, era
cunoscut de toti.Dar desi era vorba de o fapta bine cunoscuta, adunarea din Corint nu luase nicio masura. Era destul de rau lucrul acesta, dar
ei isi agravau starea de indiferenta, prin ingamfarea lor. Poate aduceau ca scuza ca inca nu primisera indicatii ce sa faca intr-un astfel de caz.
Dar, daca asa erau lucrurile, aceasta nu era o scuza reala, pentru ca si o foarte mica masura de sensibilitate spirituala i-ar fi facut sa se
jeleasca pentru dezonarea adusa numelui Domnului, si totodata sa se roage ca Dumnezeu sa interving, sa inlature din mijlocul lor pe cel care
a facut raul. in schimb, ei ,s-au ingamfat”, dusi de o mandrie nebuna.

Disciplinarea prin autoritatea apostolica unita cu adunarea (vers. 3-5)

in versetele 3-5 vedem energia sfanta si hotdrarea care il caracterizau pe apostolul Pavel, in contrast cu nehot&rarea corintenilor. Ei ar fi
trebuit sa se adune pentru Numele Domnului Isus Hristos si sa actioneze pentru inlaturarea dintre ei a celui rau, cum este indicat in ultimul
verset al capitolului. Ei n-au facut asa. Pavel vine la spartura, judeca si actioneaza cu autoritate apostolica, desi isi asociaza pe coriteni in
judecata si in actul sau. Unul ca acesta sa fie dat lui Satan, caci chiar Satan poate fi folosit pentru disciplinarea unui sfant vinovat.Se pare ca
limita maximé la care poate merge Satan este nimicirea carnii. in cazul lui lov nu i s-a permis s& ajunga la aceastd limita, desi i-a chinuit
foarte rau carnea. Dar chiar daca si carnea ar fi distrusa si ar interveni moartea, aceasta este pentru ca duhul sa fie mantuit in ziua Domnului.
Aceasta presupune ca unul ca acesta care vine sub forma aceasta extrema de disciplina sa fie, cu toate acestea, un credincios adevarat.

Putin aluat dospeste toata plamadeala (vers. 6-7)

Era si un alt fapt neluat in seama de corinteni, care arata greseala spiritului lor ingamfat. Ei erau ca o plamadeala in care a fost pus putin
aluat. Se stie care sunt proprietatile aluatului. Fermenteaza, pana ce dospeste toata plamadeala. Ei nu priveau corect acest pacat al unuia
dintre ei, ca fiind un lucru in care ar fi si ei implicati. Acesta era in adevar ,aluatul cel vechi” care era obisnuit in zilele cand nu erau
credinciosi, si care avea sa se intinda printre ei daca nu era judecat. De aceea ei trebuiau sa se curete, dand afara pe cel rau.

Dupa cum sunteti, fara aluat (vers. 7)

Curatindu-se, ei aveau sa fie practic ,,0 plamadeala noud, dupa cum sunteti, fara aluat”. Ei erau in adevar o plamadeala noua si fara aluat, in
ce priveste locul si conditia lor Thaintea lui Dumnezeu; si aveau sa actioneze in asa fel ca sa fie practic ceea ce Dumnezeu fi facuse sa fie in
Hristos. Sa intelegem toti acest principiu fundamental, pentru ca este principiul cu care Dumnezeu lucreaza intotdeauna in har. Legea in
adevar a cerut sa fim ceea ce nu eram. Harul ne face sa fim in felul in care vrea Dumnezeu, si dupa aceea ne cheama sa actionam potrivit cu
ceea ce suntem. Poti aplica lucrul acesta la o multime de situatii. Totdeauna asa sa actionezi, ,ca sa fii... dupa cum esti.”

Sarbatoare fara aluat (vers. 8)

Apostolul foloseste desigur o imagine cand vorbeste de aluat. Dar este o imagine foarte potrivita. Pastele sarbatorii lui Israel trebuia sa se
manance fara aluat, si era urmat de sarbatoarea painii nedospite. lar pastele arata thainte catre moartea lui Hristos ca implinire; si biserica in
tot timpul calatoriei ei trebuie sa implineasca tipul sarbatorii painii nedospite, evitand orice rau si umbland in sinceritate si in adevar.

Responsabilitatea de a judeca pe cei dinauntru (vers. 9-13)

Dupa cum Israel trebuia sa se curete de orice aluat din casa, tot asa tu si cu mine avem sa curatim, sa inlaturam orice rau din vietile noastre.
Si pe langa aceasta sunt anumite cazuri in care actiunea adunarii este ceruta de Cuvantul lui Dumnezeu. Aceste cazuri in care este vorba de
rau moral sunt cele mentionate in versetul 11. Cel care pacatuieste poate este ,,numit frate”. Pentru ca a marturisit ca s-a intors la
Dumnezeu, se afla inauntrul adunarii si nu in afara ei; si pentru ca este inauntru, el vine sub judecata ei si trebuie dat afara. Aceasta dare
afara nu este doar o excomunicare formala si tehnica. Este o actiune de o asa importanta realitate Tncat toti sfintii nu trebuie sa se insoteasca
in nici un fel cu un astfel de om: nici sa nu mancati cu el. Cand este vorba de oamenii din lume, in treburile comune pe care le avem, nu
putem face deosebire in felul acesta cu privire la caracterul lor moral; dar daca unul care marturiseste ca este crestin ajunge vinovat de



pacatele mentionate in versetul 11, noi trebuie sa terminam cu el, si in aceasta situatie sa nu-l mai consideram a fi adevarat crestin. Viitorul
va arata ce este el in adevar.Capitolul acesta arata foarte clar ce e de facut cu cel care este ,rau”; cum in timpul cand traiau apostolii,
disciplina specifica s-a facut pe baza autoritatii apostolice, iar acum calea normala este prin actiunea adunarii care inlatura raul prin
strangerea laolalta pentru Numele Domnului. Autoritatea ei se desfasoara numai asupra acelora care sunt in ea. Cei care sunt afara trebuie
lasati judecatii lui Dumnezeu, care va ajunge la ei la timpul potrivit.

Judecati inaintea celor nedrepti (vers.1)

Erau si alte certuri dureroase printre acesti corinteni, si la ele se refera apostolul Pavel in capitolul 6. Poate erau ceva mai putin grave decat
cele dinainte, dar se pare ca erau raspandite. Unii dintre ei erau certareti si isi duceau invinuirile la judecatoriile publice. In felul acesta fsi
aduceau acuzatiile si nedreptatile lor, reale sau inchipuite, inaintea necredinciosilor.Si in aceste cazuri, instinctul lor spiritual ar fi trebuit sa-i
faca sa se fereasca de o astfel de greseala. De fapt, prin aceasta marturiseau ca nu era nici unul intelept in mijlocul lor in stare sa priceapa
lucrurile si sa judece aceste neintelegeri. De aceea raspandeau in afara ceea ce ar trebui sa le faca rusine.

Nu stiti ca sfintii vor judeca lumea? (vers. 2-8)

Mai mult, ei isi dovedeau ignoranta. Versetul 2 incepe cu: ,,Sau nu stiti?“ si de cinci ori pana la sfarsitul acestui capitol intalnim intrebarea:
.Nu stiti?“ Asemenea multor alti credinciosi carnali, corintenii nu stiau cum sa se poarte decat in masura in care fusesera invatati. Daca
adevarul Tnsa ne stapaneste, atunci il cunoastem Tn adevar. Numai cunoasterea intelectuala nu este suficienta.Ei ar fi trebuit sa stie in adevar
ca ,sfintii vor judeca lumea“. Faptul acesta fusese spus in Vechiul Testament: ,pana ce a venit Cel Batran de zile si judecata a fost data
sfintilor locurilor preainalte si a sosit timpul hotarat si sfintii au luat in stapanire imparatia“ (Daniel 7.22). Daca ar fi cunoscut in adevar lucrul
acesa, nu s-ar fi tarat unul pe altul la tribunalele pagane. Daca si noi am cunoaste acest lucru, poate ne-am feri de unele lucruri pe care le
facem. Un fapt si mai uimitor il avem in versetul 3: aici insa schimbarea facuta de la ,sfinti“ la ,,noi“ ar putea arata ca judecarea ingerilor este
incredintata apostolilor.Chiar si asa, versetele acestea ne deschid Thaintea noastra o perspectiva de autoritate si responsabilitate
extraordinard, in lumina careia lucrurile care apartin de aceasta viata sunt foarte neinsemnate. Continuand aceasta apreciere, intelegem ca
daca astfel de lucruri sunt aduse Thaintea sfintilor ca sa fie judecate, cei putin pretuiti in adunare nu vor mai fi solicitati. Notam ca nu se
spune ca toti sfintii vor judeca in veacul viitor. Poate nu toti; si astfel cei putini care vor judeca atunci ar fi cei care pot judeca acum. Asa este
pretuirea pe care Scriptura o da importantei lucrurilor din veacul viitor, in comparatie cu lucrurile din veacul de acum.Apoi este evident ca,
daca un crestin are o acuzatie ca a fost nedreptatit de un altul, trebuie sa-si aduca inaintea sfintilor cazul, si nu Thaintea lumii. Totusi este
ceva mai bun decat aceasta, asa cum este indicat de versetul 7. Mai bine decat toate este sa suferi nedreptatea, lasand Domnului sa Se
ocupe de ea si sa lucreze pocainta in cel care a facut raul. Mai rau ca toate este sa nedreptatiti si sa pagubiti, si aceasta pe frati!

Spalati, sfintiti, indreptatiti (vers. 9-11)

Daca cineva care se numeste crestin se poarta cu inselatorie, intrebari serioase se ridica, intrucat cei nedrepti nu vor mosteni imparatia lui
Dumnezeu. Cea dintai intrebare pe care ne-o punem este: Dupa toate astea, este el un crestin adevarat? Numai Dumnezeu stie. Noi
ramanem cu o anumita indoiala. Un credincios adevarat poate cadea in vreunul din pacatele teribile enumerate in versetele 9 si 10, dar el nu
este caracterizat de nici unul din ele si prin pocainta este posibil sa fie restabilit. Cei caracterizati de aceste lucruri nu au parte in Tmparatia lui
Dumnezeu, nici aici si nici in viitor. Ei sunt prin urmare inlaturati din comuniunea adunarii lui Dumnezeu.Unii dintre credinciosi fusesera
pacatosi in felul acesta, dar intoarcerea lor la Dumnezeu le-a adus trei lucruri: spalare, sfintire, indreptatire. Spalarea inseamna acea lucrare
profunda si fundamentala a innoirii morale care se infaptuieste prin nasterea din nou. Sfintirea este punerea deoparte pentru Dumnezeu, ca
de acum s& fii pentru folosul si placerea Lui. Indreptatirea este inlaturarea oricarei invinuiri care ar putea fi impotriva noastra; un act juridic
prin care suntem declarati drepti, incat sa putem sta in dreptate fnaintea lui Dumnezeu. Toate acestea trei sunt ale noastre in Numele
Domnului Isus - adica lucrarii facuta de jertfirea Sa; si prin Duhul lui Dumnezeu - adica prin lucrarea Sa in inimile noastre. Poate am fi inclinati
sa punem spalarea in legatura numai cu Duhul, iar indreptatirea numai in legatura cu Hristos. Dar nu asa ni se spune aici. Ce este obiectiv si
ce este subiectiv merg mana in mana.De asemenea, am putea fi inclinati s& punem indreptatirea in cel dintéi loc. ins& spalarea vine aici intéi,
deoarece ideea din acest pasaj este ca un credincios arata un caracter cu totul nou. Caracteristicile murdare de altadata sunt indepartate
prin spalare in nasterea din nou. Si daca ele se arata ca nefiind indepartate prin spalare, atunci orice ar spune omul, nu poate fi primit ca un
adevarat credincios sau in imparatia lui Dumnezeu.

Este de folos (vers. 12, 13)

Versetul 12 incepe un paragraf nou si introduce o alta linie de gandire. Mancarurile sunt mentionate n versetul urmator si vom avea mai
multe ganduri cu privire la mancari in capitolul 8. Era o problema arzatoare printre cei dintai crestini. Apostolul Pavel nu era sub lege. Dar
chiar si asa, desi toate sunt ingaduite, nu toate folosesc. Totusi chiar si un lucru ingaduit poate avea tendinta sa te inrobeasca, de aceea nu
ma voi lasa stapanit de nimic, ci mai degraba voi fi liber sa devin al Domnului si Mantuitorului nostru. Uneori se poate auzi cu privire la un
lucru indoielnic: ,Dar nu este oprit? Ce rau este in el?" Si raspunsul trebuie sa fie sub forma unei alte intrebari: Este de folos? Dorim lucruri
care sa aiba nu numai virtutea negativa de a nu avea ceva rau in ele, ci si virtutea pozitiva de a avea folos din ele.

Trupurile, madulare ale lui Hristos (vers. 14-20)

Ultimul paragraf al acestui capitol contine invataturi foarte importante cu privire la trupul celui credincios. Pentru ca trupurile noastre nu sunt
inca rascumparate, si prin urmare sunt sediul a felurite pofte, acestea trebuie tinute ca moarte. Sa nu cadem in greseala de a le trata cu
usuratate. Trei fapte importante cu privire la ele sunt ciutate in acest pasaj.intai, ele sunt ,madulare ale lui Hristos“ (vers. 15). Desi inca
nerascumparate, ele vor fi rdéscumparate si Domnul le socoteste ale Sale. Atat de real este faptul ca ele sunt ale Sale, incat este posibil ca
viata lui Isus s& se manifeste in trupurile noastre (vezi 2 Cor. 4.10). Ele sunt madulare in care s& se arate viata Lui, care este Capul nostru.in
al doilea rand, trupul fiecarui credincios este ,templu al Duhului Sfant” (vers. 19). Viata noastra cea veche a fost judecata. Pacatul in carne,
care altadata ne domina, a fost condamnat; si acum Duhul locuieste Tn noi ca putere a acestei vieti noi pe care o avem in Hristos. Fiecare
credincios trebuie sa-si priveasca trupul ca un chivot in care locuieste Duhul Sfant, pe care il are de la Dumnezeu. Dumnezeu a luat in
stapanire trupul lui in felul acesta - un fapt enorm de important.in al treilea rand, am fost cumparati cu un pret (vers. 20), atat trupul cat si
sufletul. Pretul care s-a dat este dincolo de orice calcul, daca il cunoastem bine. Lucrul pe care noi usor il putem trece cu vederea este ca el



acopera si cumpararea trupurilor noastre.Acum sa notam implicatiile acestor fapte. Cum am putea face madularele lui Hristos madulare ale
unei desfranate? larasi, cum mi-as trata trupul, ca si cum ar fi numai al meu? Noi nu suntem ai nostri. Suntem ai Altuia, duh, suflet si trup. De
aceea ,glorificati pe Dumnezeu in trupul vostru“ este un cuvant pentru noi. intreaga idee pe care o are un om neintors la Dumnezeu este sa
fie satisfacut si sa se glorifice singur in si prin trupul sau. Noi sa-I fim placuti si sa-L glorificdm pe Dumnezeu.Ce standard Tnalt este asezat
fnaintea noastra prin aceste lucruri? Poate simtim ca este in adevar tnalt si nu ajungem la el. Nu trebuie sa-l schimbam. O mare
binecuvantare este aici in prezent, de asemenea, o mare garantie a gloriei viitoare. Daca de pe acum trupurile noastre sunt temple ale
Duhului Sfant, cat de sigur trebuie sa fie ca rascumpararea trupurilor noastre va veni. Atunci Duhul Sfant va avea un templu perfect in
sfintenie. Pana atunci El sustine sfintenia n noi, si aceasta este pentru cea mai inalta binecuvantare a noastra.

Un singur duh cu Domnul (vers. 17)

In final, o privire la versetul 17. Acest verset tigaduieste cu totul gandul ca unirea noastra cu Hristos s-ar afla in intruparea Lui, idee care st
la radacina multor rataciri ceremoniale, rituale. Unirea este nu in trup, ci in duh. Acesta este unul din cazurile in care se pune problema daca
acest cuvant, duh, se incepe cu literda mare sau nu. Duhul care locuieste in noi este Duhul lui Hristos; si prin El suntem un singur duh cu
Domnul. Ce fapt minunat! Sa ne gandim la el.

Raspuns la intrebarile referitoare la casatorie (vers. 1-9)

Din cel dintai verset al capitolului 7 deducem ca apostolul a Tnceput sa scrie epistola aceasta ca raspuns la o scrisoare cu intrebari, primita
mai Tnainte de la corinteni. insd cand a facut acest lucru, erau probleme mai grave si mai urgente care trebuiau clarificate, si aceasta s-a
facut in capitolele 1 pana la 6. Acum el cauta sa raspunda intrebarilor lor; si intalnim cuvintele: ,,Dar referitor la“ repetate la inceputul
capitolelor 8, 12 si 16. Se vede ca ei pusesera intrebari cu privire la casatorie, la lucrurile jertfite idolilor si la colectele de bani.Capitolul 7 este
aproape in intregime dedicat subiectului casatoriei, desi in versetele 17 pana la 24 sunt date indrumari cu privire la starea pamanteasca in
care era cel credincios cand a fost chemat - Tnsa sunt principii similare care se aplica in ambele cazuri.Se pare ca intrebarile referitoare la
casatorie s-au ridicat si din cauza ca apostolul Pavel, care era tatal lor spiritual si exemplul lor, nu avea sotie. Multi dintre ei fusesera pagani,
si de aceea gandurile lor referitoare la aceasta mare institutie a lui Dumnezeu se ratacisera si se stricasera cu totul. Apostolul prinde ocazia
de a pune lucrurile pe bazele pe care Dumnezeu le-a intentionat, mentionand Tn acelasi timp ca erau numai putini care, asemenea lui insusi,
puteau trai mai presus de cerintele naturii si sa ramana necasatoriti, din cauza ca erau deosebit de mult ocupati cu Domnul si cu lucrarea
Lui.Deci clar, starea normala pentru credincios este sa se casatoreasca si sa tina seama de toate datoriile si responsabilitatile vietii de familie.
Se vede in versetul 5 ca sotul si sotia se pot separa pentru putin timp, ca sa fie mai deplin la dispozitia Domnului, dar aceasta sa fie de
comun acord si cu rugaciune, ca sa nu cumva vrajmasul sa aiba vreun castig de aici.

Cand unul din soti nu este credincios (vers. 10-24)

In versetele 10 si 11 apostolul subliniaza invataturile date de Domnul. in versetele 12 pana la 16 el da mai departe indicatii in vederea
complicatiilor care deseori se ivesc cand evanghelia a fost primita de unul din soti, iar celdlalt a rdmas necredincios, cel putin pentru
moment. Daca un iudeu, barbat sau femeie, facea o alianta de casatorie cu o persoana din natiunile Tnconjuratoare, aceasta nu era altceva
decat intinare pentru amandoi si pentru copiii lor. Aceasta se arata clar in Ezra 9 si Neemia 13. Cu evanghelia lucrurile se schimba, asa cum
ne arata versetul 14. Sfintirea despre care se vorbeste nu este launtrica si intreaga, desigur, ci relativa. Daca ar fi numai sotia credincioasa,
Dumnezeu va recunoaste pe sotul ei ca pus deoparte pentru El. Partenerul necredincios poate sa urasca atat de mult lumina care a intrat in
casa, incat sa nu mai poata sta acolo. Dar daca ramane acolo, la fel si copiii - se vor bucura de privilegiul pe care o da lumina si este speranta
ca in final sa fie mantuiti.Aceste indicatii ar putea sa ne apara de putin interes. Aceasta, din cauza ca noi traim in conditiile anormale create
de crestinatate. Daca biserica si-ar fi mentinut caracterul ei, ca un cerc de lumina si de binecuvantare, inconjurat de intunericul acestei lumi,
totusi separata de ea, am vedea mai usor sensul indicatiilor date. Cei care predica evanghelia printre pagani si cauta cu dragoste sa-i ajute
pe cei care se intorc la Dumnezeu, in problemele care se ridica gasesc aici calduzirea de care au nevoie.Referitor la chemarea pamanteasca,
asa cum este aici In casatorie, calea celui credincios este sa accepte situasia existenta si doar sa aduca Tn ea o putere noua, spre gloria lui
Dumnezeu. Sa ramanem in ce am fost chemati, numai aceasta sa fie ,cu Dumnezeu” (vers. 24). Daca nu putem avea pe Dumnezeu cu noi in
ea, atunci trebuie schimbare.

Despre fecioare (vers. 25-28)

Dupa ce a dat indicatii celor casatoriti, apostolul Pavel se indreapta in versetul 25 spre ,fecioare” si indrumarile cu privire la ele continua
pana in versetul 38. Apoi cele doua versete care incheie capitolul dau cateva cuvinte scurte de indrumare vaduvelor.Pare destul de clar in
acest text c& acest cuvant, ,fecioare”, este folosit pentru cei necasatoriti de ambele sexe. Invatatura apostolului poate fi rezumata astfel:
casatoria este buna, pentru ca ea este chiar instituitd de Dumnezeu; ea este in totul dreapta si ingaduita; totusi a ramane in starea de
necasatorit este mai bine, daca aceasta este mentinuta pentru a fi mai mult la dispozitia Domnului pentru interesele Lui. Daca insa unii dintre
acestia nu ,slujesc Domnului fara piedici“, starea lor de necasatorie le poate ajunge o cursa.Sa observam ca acesta este punctul de vedere
mentinut in tot capitolul. Daca cei doi casatoriti se lipsesc unul pe altul pentru un timp, aceasta sa fie pentru a se ocupa cu postul si cu
rugaciunea. Daca intr-o casatorie mixta cel credincios merge in pace si rabdare cu cel necredincios, aceasta este pentru a cauta gloria
Domnului in méantuirea lui sau a ei. Daca robul, fiind intors la Dumnezeu, continua sa-si faca datoria cu smerenie si multumire, aceasta este
pentru ca el ramane cu Dumnezeu. Daca ,fecioara” ramane necasatorita, este pentru ca ea sau el cauta sa fie fara griji lumesti, urmarind
sfintenia si slujirea Domnului. Daca vaduva se recasatoreste, face aceasta ,,in Domnul“, adica potrivit voii si indrumarii Lui.

Timpul s-a scurtat (vers. 29-40)

Vedem deci cum capitolul acesta, pe care unii parca ar fi inclinati sa treaca peste el ca fiind fara un interes deosebit, nu numai ca are
indrumari cu privire la casatorie pline de valoare, dar subliniaza si marele adevar ca pentru crestin cerintele lui Dumnezeu si slujirea Lui au
mai mare importanta decat orice altceva. Trebuie sa recunoastem ca ,timpul s-a scurtat”; cuvantul folosit aici inseamna ,redus ca spatiu” si
este folosit numai aici si in Fapte 5.6 in legatura cu Anania, care a fost ,infasurat” pentru inmormantare. Dar de cate ori noi nu recunoastem
ca traim intr-un timp ,scurtat”, ,stramtat”, cand toate s-au ingustat prin moartea si invierea lui Hristos! De aceea trebuie sa nu fim retinuti de
ceea ce avem in lume, ci sa fim gata in orice clipa sa parasim toate.



Note referitoare la unele versete din capitolul 7

inainte de a trece la capitolul 8, s& privim putin la cele spuse in versetele 6, 10, 12, 17, 25, 40. Unele din expresiile folosite in aceste versete
au fost luate de cei care ar vrea sa tagaduiasca sau cel putin sa slabeasca inspiratia Scripturii.Sensul versetului 6 este: ,,Spun ca ingaduinta,
nu ca porunca.” Unele lucruri in legatura cu casatoria sunt poruncite, altele permise. Este destul de simplu de inteles.Versetul 10 se refera la
aceste porunci; apostolul doar aminteste ca nu este nimic nou cu privire la ele, pentru cd Domnul insusi asa a poruncit cAnd era printre
oameni.De alta parte, incepand cu versetul 12, apostolul da unele porunci care nu fusesera spuse mai inainte de Domnul. Nu venise inca
timpul sa fie date pana cand problemele intalnite au fost create de predicarea evangheliei in multe parti. Nu este aici nici o dificultate, pentru
ca tot ce a poruncit si a randuit apostolul in toate adunarile, asa cum spune versetul 17, era plin de autoritate. Nu este deosebire ca
autoritate intre poruncile venite de pe buzele Domnului cand era pe pamant, si cele date din cer, prin buzele si scrierile apostolilor S&i.in
versetul 25, apostolul Pavel da cu prudenta indrumarile care urmeaza, ca nu cumva ele sa fie folosite ca porunci absolute si sa prinda in lant
pe cineva (vers. 35). Ele nu sunt decat parerile lui, totusi pareri de o categorie foarte spirituala, pentru ca, asa dupa cum ultimele cuvinte ale
capitolului spun cu semnificatie: ,si gandesc ca si eu am Duhul lui Dumnezeu.” Aplicarea acestor indrumari date de Duhul depindea in totul
de starea spirituala a celor care le auzeau. De aceea apostolul Pavel a fost inspirat sa nu dea o porunca, ci sa-si spuna parerea.Aceste
deosebiri delicate sunt foarte izbitoare si dovedesc intelepciunea lui Dumnezeu si realitatea si scopul inspiratiei divine. in loc de a o slabi, ele
o intaresc.

Cunostinta si dragostea (vers. 1-3)

Cuvintele de la inceputul capitolului 8, ,iar despre...” arata dezorientarea pe care o aveau corintenii cu privire la felul cum sa se poarte cu
lucrurile jertfite idolilor, si mentioneaza aceasta in scrisoarea lor catre Pavel. Pe noi nu ne confrunta o astfel de problema, totusi vom afla
tndruméri de mare valoare si pentru noi.inainte de a trata acest lucru, apostolul d& ca in parantez& un cuvant de instiintare. Corintenii se
laudau pe ei insisi cu cunostinta lor. Totusi cunostinta este un lucru mic si insuficient, in timp ce dragostea zideste. Mai mult, cea mai buna
cunoastere a noastra este partiala. Are limitari severe. Noi nu cunoastem, in adevar, nimic cu o cunoastere deplina si absoluta. Daca ne
fnchipuim ca stim indeajuns, atunci nu stim nimic din ce ar trebui s cunoastem. Pe cand, daca il iubim pe Dumnezeu, putem s& fim siguri ca
suntem cunoscuti de El. Si acesta este lucrul cel insemnat.

Un singur Dumnezeu (vers. 4-6)

Cu versetul 4 apostolul isi incepe indicatiile. Si mai thainte de toate, care este adevarul cu privire la idoli? Adevarul este ca ei sunt nimic in
aceasta lume. Unii oameni inselati pot venera aceste obiecte ciudate si sa le trateze ca dumnezei, dar noi stim ca ele nu sunt decat lucrarea
mainilor omului, si ca nu este decat un singur Dumnezeu. Vorbind in felul acesta, apostolul Pavel nu trecea cu vederea faptul ca demonii si
puterea lor erau dincolo de idoli, pentru ca face aluzie la acest fapt nenorocit in versetele 19 si 20 din capitolul 10.Paganii pot venera multi
dumnezei si domni, dar pentru noi ei sunt nimic. Noi cunoastem pe singurul Dumnezeu si pe singurul Domn. Este Tatal, de la care izvorasc
toate, si noi suntem pentru El. Este Domnul Isus, Cuvantul din Dumnezeire, si toate lucrurile, inclusiv noi, suntem prin el. Asa fiind lucrurile,
noi respingem cu totul recunoasterea in vreun fel a idolilor, si tot asa tratam si mancarurile - fie ca sunt aduse idolilor sau nu.

Un singur Dumnezeu, un singur Domnu (vers. 6)

Este o remarca suplimentara de facut cu privire la acest capitol. Versetul 6 este citat uneori de cei care vor sa tagaduiasca Dumnezeirea
Domnului Isus. Ei insista ca daca ,.este un singur Dumnezeu, Tatal“, si despre Isus Hristos se spune ca este ,un singur Domn*“, ar fi incorect
sa spunem si despre El ca este Dumnezeu, chiar daca alte scripturi spun clar acest lucru.Fara indoiald, in versetul acesta Dumnezeirea este
atribuita numai Tatalui, iar stapanirea ca Domn numai lui Isus. Totusi s-a remarcat foarte bine ca ,,Dumnezeirea lui Hristos nu poate fi
tagaduita pentru ca Tatal este aici numit «un singur Dumnezeu», dupa cum si stapanirea de catre Tatadl nu poate fi tagaduita pentru ca Fiul
este numit «singurul Domn».“ La aceasta am putea adauga, de asemenea, ca Dumnezeirea si stapanirea Duhului ar fi tagaduita pentru ca nu
este deloc mentionata.Fapt este, desigur, ca Dumnezeirea este prezentata in contrast cu multi ,dumnezei“ si ,domni“ ai lumii pagane; iar in
Dumnezeire, Fiul este Cel ce are locul de Domn. Citeste versetul acesta asa cum este el limitat de context, si nu vei gasi nici o dificultate
reala.

Libertatea mea si constiinta celui slab (vers. 6-10)

Totusi, asa cum spune versetul 7, nu toti au cunostinta aceasta. Totdeauna se vor gasi unii printre cei credinciosi care nu sunt in stare sa
vada astfel de lucruri intr-o lumina clara si o cunoastere curata. Ei nu se ridica mai presus de simtirile lor si de alte pareri subiective. Ei stiau
altadata ca mancarurile erau aduse in felul acesta idolilor, si nu puteau sa inlature sentimentele care se nasteau in ei cand le vedeau. Ei
aveau ,cunostinta idolului“ si ea fi tulbura. Constiinta le era slaba, pentru ca nu era intarita de cunostinta clara si fericita de care se bucura
apostolul; si fiind slaba, se intina. Cum trebuia sa te porti intr-o astfel de situatie? Ce avea de facut credinciosul care era tare?Raspunsul este
foarte instructiv. Apostolul mentine categoric libertatea fratelui cel tare. Este in adevar un fapt ca mancarea nu ne apropie de Dumnezeu.
Practicile noastre pot fi diferite. Unii poate mananca, altii nu. Nu este nici un castig pentru unul, nici nu este vreo lipsa pentru celalalt. Nu este
nimic in plus sau in minus in privinta aceasta, Tnaintea lui Dumnezeu.Dar intre noi, in cercul crestin, este ceva care tebuie luat in seama. Se
pare ca unii corinteni, tari Tn cunoasterea lor ca idolii sunt nimic, mergeau atat de departe incat stateau la masa la intrarea templului cu idoli.
Cunostinta lor ii purta prea departe si puteau risca sa devina o piatra de poticnire. Unii dintre cei slabi puteau fi ispititi sa faca la fel, dorind o
libertate mai mare, si atunci ajungeau sa fie chinuiti de o constiinta care 1i acuza, si piereau. Pieirea aceasta nu are nimic a face cu mantuirea
sufletului. Ea inseamna ca fratele cel slab avea sa se inlature din lucrare si sa fie distrus in ce priveste starea lui spirituald, si prin urmare in
ce priveste marturia si slujba, constiinta lui fiind ranita. Orice credincios care ajunge sub un nor din cauza unei constiinte intinate, nu mai
poate fi de folos in razboaiele Domnului.

Fratele pentru care a murit Hristos (vers. 11, 12)

Unii dintre noi poate s-ar simti inclinati sa spuna: ,Bine, dar in toate el este un frate slab, si prin urmare de putina insemnatate ca slujitor sau
ca ostas al Domnului.” Daca vorbim in felul acesta, ne-am face vinovati ca am uitat ca el este ,fratele pentru care a murit Hristos" si deci
pentru El de o valoare pe care noi n-o putem masura. Aceasta este adevarata lumina n care avem sa vedem pe fratele nostru. El este atat de



scump Tncat a pacatui impotriva lui este a pacatui impotriva lui Hristos.Apostolul n-a uitat niciodata aceste cuvinte: ,Saule, Saule, pentru ce
Ma persecuti?” Si noi trebuie sa nu le uitam. Adevarul pastrat cu sfintenie ih amintire prin ele ne confrunta in unele scripturi. Cei care lovesc
in cei ai lui Hristos, lovesc in Hristos. Cei care ingrijesc si slujesc astazi sfintilor Sai, lui Hristos servesc. Ceea ce este facut celui mai
neinsemnat din fratii Lui, este socotit a fi facut Lui Insusi. Dumnezeu s& ne facd s nu uitdm acest lucru. Devotamentul real pentru Hristos
este mult mai adevarat si efectiv exprimat prin serviciul devotat pentru cauza Lui si pentru cei ai Lui, decat prin multa revarsare de cuvinte
evlavioase si pline de afectiune, fie catre El sau cu privire la El.

Sa nu fac pe fratele meu sa se poticneasca (vers. 13)

Atitudinea pe care Pavel insusi o avea este rezumata pe scurt in ultimul verset al acestui capitol. Decat sa fie o pricina de poticnire pentru
fratele sau, nu va mai manca niciodata carne. Ar renunta la toate, ar inlatura din viata sa chiar ceea ce este cu totul permis, avand in vedere
binele fratelui. Acesta este un rod al lucrarii divine care este la lucru. Sa dea Dumnezeu sa avem mai mult din el, ca sa lucreze in inimile
noastre!

Voi sunteti pecetea apostoliei mele (vers. 1-6)

Capitolul 8 se incheie cu bunavointa aratata de apostolul Pavel de a renunta la unele din drepturile lui, daca prin aceasta ar salva pe un frate
slab de la un dezastru spiritual. Capitolul 9 se deschide cu o afirmare foarte puternica a pozitiei si a privilegiilor sale apostolice. Amandoua
erau bine intemeiate, dar el stia, de asemenea, ca adversarii sai si ai Domnului incercau sa sublinieze un anumit lucru in aceasta privinta. Ei
vroiau sa dea ideea ca reputatia lui frumoasa nu era decat o parte din ceea ce ar fi ascuns el, intentionand sa dea alta infatisare faptului ca el
nu era nicidecum un adevarat apostol. Evident, corintenii fusesera impresionati de cele pretinse prin cuvintele adversarilor sai, si gandurile
lor erau in consecinta oarecum afectate. De aceea apostolul le-a vorbit clar despre autoritatea sa data de Dumnezeu.Pavel era in adevar un
apostol. Nu fusese cu Hristos in zilele cand El era cu trup pe pamant, ca cei doisprezece, dar el vazuse pe Domnul in gloria Sa. Mai mult,
insasi corintenii erau rodul lucrarii lui apostolice. Versetul 2 da un raspuns categoric oricarui om care, influentat de adversarii sai, ar fi fost
inclinat sa puna la indoiala apostolia lui. Ei insisi erau dovada intemeiata a lucrarii lui. A arunca indoiala asupra realitatii lucrarii lui insemna a
arunca indoiala asupra realitatii Intoarcerii lor la Dumnezeu. La sfarsitul celei de a doua epistola a lui, el revine la acest argument si mai
adauga unele ganduri (13.3-5).De aceea, daca cineva dorea sa-| cerceteze in aceasta privinta, el avea un raspuns impotriva caruia n-ar fi
rezistat. Adversarii lui cautau un bat bun cu care sa-I loveasca. Uneori nu manca sau nu bea aceasta sau aceea, pentru ca tinea seama de
altii. El nu avea, ca ceilalti apostoli, o sotie care sa-| ajute si sa-I insoteasca in calatoriile lui. El si Barnaba calatorisera si muncisera neincetat,
fara acele pauze pentru odihna, cum se bucurasera ceilalti. Si mai departe, in loc sa fie in sarcina altora pentru nevoile lui materiale, el
muncea cu mainile lui ca s& se ntretina si nu lua nimic de la corinteni. Fiecare din acestea era luat ca un efort sa-l discrediteze. in fapt, insa
toate acestea veneau foarte mult in favoarea lui; pentru ca fiecare din ele facea parte din drepturile lui. El se lasa lipsit de toate acestea care
i se cuveneau, ca om si slujitor al Domnului, din cauza devotamentului sau deplin pentru interesele Stapanului.

Drepturile unui lucrator (vers. 7-14)

Apostolul Pavel a fost silit sa vorbeasca despre propria lui situatie. Dar Duhul Sfant care il inspira a folosit aceasta ocazie ca sa scrie despre
voia si placerea Domnului cu privire la aceia al caror timp, la chemarea Sa, este daruit evangheliei si slujirii in lucrurile sfinte ale lui
Dumnezeu. Este randuit ca cei ,care vestesc evanghelia sa traiasca din evanghelie.” Evident, aceasta este situatia normala. Daca unul care
lucreaza are mijloacele lui de intretinere si nu are nevoie de un asemenea ajutor, sau daca unii care desi au nevoi le este de ajuns cat pot
avea, ca Pavel, acesta este un alt lucru. Numai ca este aceasta deosebire, ca nu inseamna virtute refuzarea ajutorului de catre cei care au de
ajuns; virtute este cand cei care nu au nimic se lipsesc de drepturile lor.Principiul pe care-l pune apostolul este sustinut de motive spirituale
n versetul 7. In plus, era nu numai cuvantul unui om - chiar al unui om spiritual: legea spunea acelasi lucru. Legislatia marunta care pare
neobisnuita in Deuteronom 25.4 stabilea acest principiu in legatura cu animalul folosit la lucrarea campului. Mai mult, el era aratat practic in
legaturd cu slujba de la templu, de la altar (vers. 13). in final, asa era randuit de Domnul insusi. Matei 10.10 si alte versete in evanghelii spun
acest lucru. Principiul este deci pe deplin stabilit. Cei care iubesc pe Domnul sa fie foarte atenti sa nu neglijeze pe nici unul din adevaratii
slujitori, chemati de El in lucrarea Lui. Daca ii vom neglija, ne vom da la o parte din fata cuvantului Sau si urmarea va fi mare paguba pentru
noi insine.Trecand mai departe, sa notam cum felul in care Deuteronom 25 este citat aici ne face sa asteptam ca vom gasi in lege, si sfintite
si ilustrate, multe principii pe care Noul Testament ni le cere ca fiind placute lui Dumnezeu. Nimic surprinzator, pentru cd Dumnezeu insusi
este intotdeauna Acelasi. Vom gasi totusi principii noi de comportare in Noul Testament care nu se gasesc in cel Vechi. Numai un cuvant de
atentionare este necesar. Sa tinem bine fraul imaginatiei cand cercetam legea cu acest scop. O gandire visatoare poate produce unele
asemanari care, desi intentionate cu evlavie, nu sunt decat inchipuiri.Partea de la urma a versetului 10 ne spune: ,si cel care treiera grau, in
speranta ca va avea parte.” Aplicatia este ca oricine lucreaza ca sa ne impartaseasca lucruri spirituale trebuie sa nu fie inlaturat de la
impartasirea unor lucruri materiale.

Lipsit de drepturi, pentru evanghelie (vers. 15-18)

A trdit vreodata Tn tot timpul istoriei bisericii vreun altul asemenea apostolului Pavel - care ar fi avut dreptul la atat de multe si totusi sa fi
pretins atat de putin? Era gata sa sufere orice, numai sa nu aduca vreo piedica progresului evangheliei. Ar fi vrut mai degraba sa moara
decat sa greseasca in aceasta privinta. Ce om binecuvantat! Nu e de mirare ca putea sa indemne pe sfinti, spunand: ,Imitati-ma pe
mine!“Vedem, de asemenea, cat de reala insemnatate era pentru el chemarea lui Dumnezeu de a predica evanghelia. Stia cd o
»administrare” 1i fusese incredintata si ar fi fost vai de el daca n-ar fi facut tot ce se putea pentru ea. Daca ar fi fost ceva neplacut pentru el si
impotriva vointei lui, asa cum a fost impotriva vointei lui lona sa predice in Ninive - chiar si atunci, o datorie era pusa asupra lui. Daca ar fi
fost obligat sa slujeasca printr-o multime de necazuri, ca lona, desigur, el nu s-ar fi dezgustat. Si facand lucrarea de bunavoie, stia ca rasplata
1i era sigurd. Cat de placut sa fii in stare sa vestesti mantuirea care este ,fara bani si fara plata“, fara sa vorbesti de bani sau de vreo rasplata

pentru predicarea ei!
Fiind liber, rob al tuturor (vers. 19-23)

Dar zelul apostolului pentru evanghelie il ducea si mai departe. El era cu totul liber. Nu avea nicio obligatie fata de cineva. Totusi printr-o
hotarare a dragostei s-a facut pe sine rob al tuturor ca sa poata castiga ,,pe mai multi“ sau ,,pe cei mai multi“. lesise sa castige pe cat mai



multi posibil, de aceea, in limitele voii lui Dumnezeu, se adapta pe sine insusi celor pe care cauta sa-i castige. Specifica patru clase: iudeii, cei
sub lege, cei fara lege si cei slabi. Se adapta pe sine fiecarei clase cand se apropia de ea, dar desigur fara a face ceva impotriva voii
cunoscute a lui Dumnezeu. Méarturie despre acest lucru este in parantezele din versetele 20 si 21.in versetul 20: ,ca fiind sub lege (eu insumi
nefiind sub lege), ca s&-i castig pe cei de sub lege”. in versetul 21 in parantezed se spune: ,nu fiind eu fara legea lui Dumnezeu, ci supus legii
lui Hristos”. Aceasta inseamna ca atunci cand apostolul Pavel se apropia de un om sub lege, el tinea seama de obiceiurile pe care le impunea
legea, ca sa nu le jigneasca sentimentele - toate, atat timp cat nu era tagaduit faptul ca el insusi nu era sub lege. Cand se apropia de omul
fara lege, la fel facea, pe acelasi temei. Era insa intotdeauna atent ca sa se vada ca el insusi nu era un om fara lege, ci pe drept era supus
Domnului. Se vede deci ca apostolul observa ce fel de oameni erau cei de care se apropia, si particularitatile lor, in asa fel incat sa se
fereasca de orice lucru care fara a fi necesar ar aduce un prejudiciu Tmpotriva mesajului pe care el il aducea. El era departe de spiritul gresit
care ar fi spus: ,Dumnezeu poate mantui si ingrji pe cei alesi ai Sai“ si ca rezultat aproape sa arunce evanghelia pe deasupra capetelor lor,
fara mare interes cu privire la rezultat.inchipuiti-va pe apostol devenind slab cu cel slab - vorbind in termeni simpli si elementari pentru cei
care nu puteau intelege prea multe! Nu era lucru usor pentru un om cu un intelect deosebit de mare! Totusi el asa a facut. Aceasta este arta
sfanta pe care o are de invatat fiecare invatator devotat intr-o scoala de duminica. Ei trebuie sa devina ca niste copii ca sa castige pe copii.
Aceasta nu inseamna ca devin copilarosi. Dar ei trebuie sa devina ca niste copii si sa observe cat poate pricepe mintea copilului. Si un singur
scop este avut in vedere, mantuirea.

Alergare pentru cununa (vers. 24, 25)

Cand venim la versetul 24 putem vedea cum gandurile apostolului merg mai departe si cuprind intregul spirit si caracter care trebuie sa
caracterizeze pe un slujitor al Domnului. Noi suntem vazuti ca atleti care lupta la jocuri, fie ca alearga sau se lupta. De aceea trebuie sa fim
caracterizati de zel, de claritate a scopului urmarit, si de o viata cumpatata si plina de daruire in toate. Atletul, fie la jocurile grecesti de acum
doua mii de ani sau la luptele de astazi, este atent sa nu lase ca trupul sa-l stapaneasca. Dimpotriva, el isi stapaneste trupul, il supune la un
regim foarte strict, chiar 1l si loveste cu exercitii speciale. Si toate acestea ca sa castige o cununa care se vestejeste. Sa avem ca tinta
aceleasi lucruri, Tnsa Intr-un fel spiritual, ca sa putem fi daruiti la timpul potrivit cu o cununa care nu se vestejeste; sau, altfel, este posibil sa
ignoram aceste lucruri si, desi buni predicatori pentru altii, noi insine sa fim respinsi.

A nu fi dezaprobat (vers. 27)

Multe dezbateri au fost in legatura cu acest cuvant. Unii au facut caz de el ca dovada ca un adevarat credincios ar putea fi inlaturat si pierdut
pentru totdeauna. Altii, intelegand ca alte texte vorbesc despre siguranta celui credincios, au cautat sa explice acest cuvant ca insemnand,
simplu, dezaprobat si respins in ce priveste serviciul, descalificat de a primi premiul.Credem totusi ca adevaratul sens al expresiei este vazut
daca dam voie cuvintului sa aiba intelesul deplin si plin de greutate care fi este propriu, si este citit in legatura cu cele dintai 12 versete din
capitolul 10. Cel dintai cuvant din capitolul 10 este ,Pentru ca“. Aceasta indica faptul ca ceea ce urmeaza ilustreaza direct cuvantul despre
care vorbim. ,,Pentru ca... parintii nostri toti erau sub nor... Totusi cei mai multi dintre ei nu I-au placut lui Dumnezeu, pentru ca au pierit in
pustiu...“ Marea masa a lui Israel avea lucrurile exterioare ale religiei lor sfinte, totusi erau cu totul lipsiti de puterea lor vitala, neavand
credinta. Ei nu si-au tinut in supunere trupurile si s-au dedat poftelor si au pierit. Din acest punct de vedere ei erau tipuri ale oamenilor care,
desi bine intariti in marturia crestind, nu sunt totusi credinciosi si pier.intelesul cuvantului ,dezaprobat“ pare clar redat de caracterul
contextului. Dar dificultatea ramane - de ce apostolul Pavel vorbeste despre sine in felul acesta? De ce subliniaza el, spunand: ,eu insumi sa
fiu dezaprobat“? Raspunsul este, credem, ca scriind Tn felul acesta, Pavel avea in vedere nu numai pe corinteni, pe care tocmai fi mustrase
pentru marea lor usuratate in viata, dar, de asemenea - si poate in special - pe adversarii care faceau rau si ii duceau in ratacire. Acesti
adversari erau oameni dedati placerilor, exact opusul celor care isi disciplineaza trupul, desi se aratau mari predicatori pentru altii. Totusi
Pavel nu-i numea direct, tot asa cum nu-i numea direct pe sefii partidelor, in partea de la inceput a epistolei. Atunci el referise lucrurile la el
insusi si la Apolo. Aici nici nu mai aminteste de Apolo, ci se refera numai la sine insusi. Este o figura de vorbire foarte comuna. Cate un
predicator spunea: ,Daca sunt dator chiria pe un an pot plati un banut, atunci...“ Un om corect nu ramane cu chiria neplatita, dar ca sa
ilustreze ceea ce vrea sa spuna, transfera lucrurile la sine insusi. Nobletea il face sa vorbeasca in felul acesta.Apostolul Pavel nu avea indoieli
cu privire la sine insusi. Chiar in versetul dinainte el spusese: ,,Eu deci alerg in felul acesta, nu ca in nesiguranta.” Dar el avea multe indoieli
despre adversari si unele despre corinteni. $i a facut ca avertismentul sa fie mai efectiv, aplicandu-l la sine Tnsusi. Simplul fapt ca cineva este
un predicator nu garanteaza nimic.

Tnvétéminte din istoria lui Israel (vers. 1-10)

Privilegiile si ritualurile din afara nu dau nici o garantie, dupa cum marturiseste istoria lui Israel rezumata in primele versete din capitolul 10.
Ei aveau lucruri care corespund botezului si cinei Domnului, si totusi au cazut si au fost nimiciti. Si in toate acestea ei erau ,exemple” sau
Ltipuri“ pentru noi.in trecerea marii avem o imagine a botezului. in acel moment ei se incredeau in autoritatea si conducerea lui Moise; tot
asa, in botezul crestin, care este pentru Numele Domnului Isus, noi ne incredintam autoritatii si conducerii Lui. Desi nici norul, nici marea, nu
i-a atins, ei erau sub unul si prin celalalt.Versetul 3 se refera la mana; versetul 4, la ceea ce au baut, cum este scris in Exod 17 si Numeri 20.
Si una si cealalta erau ,spirituale”, pentru ca erau supranaturale; si amandoua erau imagini ale lui Hristos. Cu toate aceste privilegii speciale,
care erau pentru tot Israelul, cei mai multi dintre ei eu pierit in pustiu. Faptul acesta trist este amintit din nou in Evrei 3 si 4, unde se arata ca
radacina ntregii nenorociri era lipsa lor de credinta. Aici Scriptura ne spune ce au facut ei: au poftit, au fost idolatri, s-au desfranat, au ispitit
pe Dumnezeu si au murmurat. Unde intra credinta, aceste rele ies afara.

Scopul acestor instiintari (vers. 11-13)

Duhul lui Dumnezeu a istorisit aceste intamplari pentru instiintarea noastra. Credinciosul adevarat este caracterizat de increderea in
Dumnezeu, si cu cat mai simpla si absoluta este increderea lui, cu atat mai bine. Dar tot atat de adevarat, el este caracterizat de nici o
incredere in sine Tnsusi, si cu cat mai profunda este aceasta neincredere in sine, cu atat mai bine. Cand gandim ca noi stam in picioare, atunci
suntem in pericol de a cadea. Este cu totul alt lucru cand un sfant are incredere ca ,Domnul poate sa-I faca sa stea” (Rom. 14.4)Si nu numai
ca Dumnezeu ne poate sustine, dar El si vegheaza asupra noastra in credinciosia Sa, ca sa nu permita sa fim ispititi dincolo de o anumita
limita. Ispitele care ne confruntd sunt comune omului, nu sunt supraomenesti. Si impreuna cu ele este o scapare sau o cale de a iesi din ele.
,Calea de a iesi” s-ar putea sa ne faca sa presupunem ca intotdeauna avem de asteptat vreun anumit fel prin care sa scapam cu totul de



ispita. Lucrurile nu se petrec in felul acesta, insd Dumnezeu stie intotdeauna ca este o cale prin care putem trece cu bine de partea cealalta.
Ispita ar putea fi ca un tunel lung, dar intotdeauna se vede lumina zilei la capatul lui indepartat.

Catre oameni cu judecata (vers. 14, 15)

Dupa ce a terminat aceasta instiintare destul de serioasa, apostolul revine, in versetul 14, la unele idei despre care vorbise mai fnhainte.
intregul capitol 8 tratase subiectul idolilor si a mancarurilor care li se aduceau; iar acum acest verset ne aduce inapoi la acest subiect.
Capitolul acela afirma libertatea credinciosului cu privire la mancarurile aduse idolilor. Versetul acesta echilibreaza problema, subliniind raul
enorm al idolilor. Idolatria nu numai ca trebuie evitats; trebuie sa fugi de ea, ca de un lucru cu totul uracios. in intregul sens al cuvantului, s&
ne pazim de idoli.Pana aici, in epistola sa, apostolul s-a adresat corintenilor pe terenul responsabilitatii lor, si deci presupune ca se putea sa
fie printre ei unii care nu erau credinciosi. in versetul 15 el schimb& oarecum acest punct de vedere si li se adreseaza ca unor oameni ,,.cu
judecata“. Ma tem ca nu orice adevarat crestin ar putea fi numit in felul acesta; si desigur, nici o persoana neintoarsa la Dumnezeu nu poate
fi. El vorbeste celor care erau in adevar madulare ale trupului lui Hristos, care au Duhul Sau, si de aceea sunt in stare sa judece ceea ce el
vrea acum sa le aduca nainte. Versetele 16 pana la 22 contin ganduri care trebuie intelese de cei ,,cu judecata“.

Comuniune, fiind un singur trup (vers. 16, 17)

Cea dintai semnificatie a paharului si a painii din care luam la cina Domnului este sangele si trupul lui Hristos. Lucrul acesta era foarte clar din
momentul instituirii ei, asa cum este redata in cele dintai trei evanghelii. Dar era si o alta semnificatie, subliniind intelesul ei de la inceput,
care nu vine la lumina pana ce ajungem la aceste versete: anume, gandul ,comuniunii“ sau ,partasiei“. Randuiala aceasta sfanta este nu
numai o ocazie care trezeste cele mai adanci sentimente ale evlaviei personale; ea este o ocazie de comuniune, care se arata in faptul ca noi
care luam parte dintr-o singura paine suntem tot asa cum este painea din care luam toti.Dar aici sa observam cu grija lucrurile care se
deosebesc. Aceasta singura paine semnifica trupul lui Hristos care s-a dat la moarte pentru noi. Faptul ca noi, cei credinciosi, desi multi, toti
ludm parte din acea singura paine, are semnificasia ca noi suntem un singur trup. Suntem un singur trup printr-un act divin (vezi cap. 12.13).
Participarea impreuna la o singura paine nu ne face un singur trup, ci este semnul ca suntem un singur trup. Si la acel semn apostolul Pavel
isi aplica ideea pe care o are.Punctul pe care il introduce este ca aceasta comuniune este implicata in cina Domnului: nu numai comuniunea
unul cu altul, ci comuniunea sangelui si trupului Domnului. Nu este aici nimic care sa sprijine superstitia. Ceea ce frangem este paine. Cea din
care ludm parte este paine. in plus, band si ludnd parte, ai comuniune in ceea ce semnifica paharul si painea; si vei fi rdspunzétor fata de
aceasta, asa cum se spune clar in versetul 27 din capitolul urmator. Acesta este un adevar extrem de solemn - adevar care prea adesea este
trecut cu vederea.

Adevar aratat si in cazul lui Israel (vers. 18, 19)

in versetul 18, apostolul arata c& era mai de mult o umbra a acestui adevar in cazul lui Israel, intrucat celor ce erau preoti li se permite sa
manance parti din unele jertfe, si in cazul jertfei pentru pace chiar si cel care aducea jertfa putea sa manance unele parti. Detalii sunt date in
Levitic 6 si 7. In aceste capitole vedem ca erau anumite restrictii puse pentru cei ce mancau jertfa. Orice intindciune trebuia sa fie inlaturata,
pentru ca prin aceasta ei erau Tn comuniune cu altarul lui Dumnezeu si cu tot ce semnifica el. Daca si-ar fi luat unele libertati cu mancarea
sfanta si ar fi tratat-o intr-un mod nedemn, ar fi avut part de consecie serioase.Acelasi lucru era adevarat in principiu cu jertfele pentru idoli
din lumea pagana. Idolii pe care ii venerau reprezentau demoni; si acesti demoni nu erau decat slujitori subordonati lui Satan. Prin jertfele lor
ei intrau Tn comuniune cu demonii. lar de o astfel de comuniune, copilul lui Dumnezeu trebuie sa fuga oricat |-ar costa aceasta.

Masa Domnului si masa demonilor (vers. 20-22)

Deci versetele 16 pana la 20 aduc naintea noastra trei feluri de comuniuni: crestind, iudaica si pagana. Ele au ca centru masa Domnului,
altarul din poporul lui Israel si jertfele idolesti din paganism; si in fiecare caz comuniunea se exprimé& prin actul mancarii. in pasajul acesta
altarul lui Israel este amintit doar ca o ilustrare si se face referinta la el mai departe, in Evrei 13.10. Ideea subliniata aici este intre
comuniunea cu moartea lui Hristos si comuniunea demonilor. Acestea doua se opun total, fundamental si continuu. Nu se poate sa participi in
amandoua. ,Nu se poate”, spune apostolul de doua ori in versetul 21.Dar presupunand ca cineva nu vrea sa stie de acest ,nu se poate” si
este destul de sfidator incat, dupa ce a luat parte la masa Domnului, s& participe la masa demonilor - atunci ce se va intampla? Atunci il
provoaca pe Dmnul la gelozie, pentru Numele Sau si gloria Sa. Domnul nu va da gloria Sa altuia, iar cel care face un astfel de lucru va avea
pe Domnul impotriva si va gusta amaraciunea de a ajunge sub lucrarea Sa de disciplinare, poate chiar si de moarte. Fiind disciplinat de
Domnul, el va descoperi curand ca nu este mai puternic decat El si se va afla in fata caii amare a pocaintei, singura care duce la
recuperare.Prin indurarea lui Dumnezeu, probabil foarte rar am fi in pericolul ,,comuniunii cu demonii“. Dar din cauza aceasta sa nu inlaturam
cu usurinta adevarul acesta din gandirea noastra, pentru ca principiul lui are o aplicatie mai larga. Daca participam la masa Domnului, avem
nevoie sa fim atenti ca nu cumva sa participam si la lucruri care nu se potrivesc cu ea si cu sfintenia ei. Daca suntem in comuniune cu
sangele si cu trupul lui Hristos, vom pretui atat de mult lucrul acesta incat vom exclude orice alte comuniuni. Nu ne vom apropia de
comuniuni care nu numai ne-ar impiedica, dar poate chiar ne-ar si intina. Ne temem ca implicatiile acestui adevar sunt deseori ignorate. Este
posibil sa luam parte din pahar si din paine fara a ne gandi suficient la obligatiile care sunt legate de acest fapt. Sa nu avem parte cu lucrurile
rele!

Libertatea: cand toate sunt de folos si zidesc (vers. 23-30)

Dupa ce a terminat cu aceste lucruri deosebit de serioase, ramanea intrebarea cu privire la mancarurile aduse idolilor, la care apostolul se
referise mai thainte. El facuse o paranteza de la acest subiect la inceputul capitolului 9 si se intoarce la el acum, in versetul 23 al capitolului
10. Lumea pagana era atat de plina de idoli incat cele mai multe animale, a caror carne era de vanzare, fusesera injunghiate in legatura cu
jertfele si ceremoniile idolilor. Cand un crestin isi cumpara mancarea de la maceldrie sau avea sa manance in casa unui necredincios, care nu
avea nici o retinere in aceastd privinta, ce avea el s faca?in legaturd cu aceasta apostolul Pavel spune aceste cuvinte de doua ori: ,Toate
sunt Tngaduite.” Aceasta ne aduce intr-un loc unde este deplina libertate. Totusi el ne reaminteste ca nu orice lucru este ,,de folos" sau
Lzideste”; si pe langa aceasta trebuie sa ne gandim nu numai la ce este bun pentru noi insine, ci la ce este bun si pentru altii. Acest dublu
test pe care el il mentioneaza poate avea mii de aplicatii. Mereu si mereu se ivesc situatii in fata carora avem nu numai sa punem intrebarea:
,Este ingaduit?”, ci si: Este vreun folos in el? si: Poate zidi acest lucru? Mai departe avem sa vedem folosul si zidirea tuturor. Daca ne randuim



vietile dupa acest principiu, vom inldtura multe lucruri bune care de fapt sunt indoielnice si nefolositoare.Putem multumi lui Dumnezeu
pentru libertatea care este data in acest text. Ar fi fost o povara de nesuportat pentru crestinii de la inceput daca ar fi fost responsabili sa
cerceteze istoria fiecarei bucati de carne pe care o cumparau de la piata sau o mancau in casa vreunui cunoscut. Pentru noi astazi, traind in
conditii care sunt foarte complicate si artificiale, ar fi fost de zece ori mai rdu. Este in mod evident voia lui Dumnezeu pentru ai Sai ca sa
accepte conditiile in care au fost asezati si sa urmareasca o cale simpla, fara sa cerceteze cu grija de ce un lucru este intr-un fel sau altul, fie
ca este vorba de mancaruri sau de orice altceva.Pe de alta parte, daca fara vreo cercetare speciald, cineva isi da seama ca este ceva intinat,
ca in cazul presupus din versetul 28, atunci lucrul acela trebuie evitat cu grija. Vorbind in felul acesta, apostolul afirma din nou ce spunea la
sfarsitul capitolului 8.

Toate spre gloria lui Dumnezeu (vers. 31)

Aceasta conduce la indrumarea foarte cuprinzitoare a versetului 31, o precizare care se refera la intreaga noastra viata. in toate avem s&
cdutadm gloria lui Dumnezeu; tot asa, versetul urmator adauga s& ne ferim de a fi pricind de poticnire pentru vreun om. in adevér, luand acest
pasaj ca un intreg, putem observa cinci puncte pretioase care ne ofera indrumare cu privire la felul in care sa ne purtam, daca este sau nu
potrivit voii lui Dumnezeu. Ceea ce este dupa voia lui Dumnezeu 1) este ingaduit, 2) este de folos, 3) este pentru zidirea noastra sau a altora,
4) este spre gloria lui Dumnezeu, 5) nu da niciun prilej de poticnire pentru cineva.Deseori se pune intrebarea: Cum sa fac sa fiu calduzit? lata,
aici este ceva din calduzire, de un fel sigur si clar. Suntem noi gata sa fim calduziti cand primim calauzirea?

Adunarea lui Dumnezeu deosebita de Israel si de pagani (vers. 32, 33)

Versetul 32 clasifica omenirea in trei parti. Notati cat de deosebita este ,Adunarea lui Dumnezeu” de iudei si de natiuni. Vechiul Testament
clasifica pe oameni in doua parti, Israel si natiunile. Adunarea, adica cei chemati afara si dintre iudei si dintre natiuni, apare numai in Noul
Testament. Desi noi am fost chemati afara din masa omenirii, avem sa tinem seama de oameni, cautand cel mai tnalt bine al lor, adica
mantuirea lor. Aceasta a fost calea apostolului Pavel, la fel cum a fost a lui Hristos. Si noi avem sa fim imitatori ai lui Pavel. Versetul 1 din
capitolul 11 trebuie tratat ca fiind ultimul verset din capitolul 10.

Lauda fnainte de mustrare (vers. 2)

Un paragraf nou incepe cu versetul 2, care este in direct contrast cu versetul 17. Apostolul se referise la instituirea Cinei Domnului in capitolul
10, cum am vazut; si au avut loc dezordini grave in legatura cu ea, fapt care cerea o dezprobare categorica. Totusi, erau unele lucruri cu
privire la care el avea sa-i laude. Si el rosteste intai un cuvant de lauda. Unele ,invataturi sau ,randuieli“ le fusesera date si ei si-au amintit
de Pavel si au tinut seama de ele. De aceea vedem chiar in aceasta felul cum se purta apostolul prin cele ce spunea. El cauta folosul
corintenilor, ldaudandu-i Thainte de a-i mustra, si in aceasta el urma pe Hristos, pentru ca in felul acesta urma chiar calea Lui, aratata in
mesajele Sale catre cele sapte adunari din Apocalipsa 2 si 3.

Randuiala lui Dumnezeu: capul barbatului, al femeii si al lui Hristos (vers. 3-13)

Era ceva cu privire la care corintenii erau nestiutori. Se pare ca ei tinusera seama de unele indrumari date cu privire la barbati si la femei in
rugaciune si in profetie, fara sa inteleaga adevarul care guverna aceste indrumari. Ca barbatul avea sa se manifeste in lucrarea spirituala cu
capul descoperit nu era un moft, o randuiala abitrara. Dimpotriva, era in acord cu randuiala divina stabilita in legatura cu Hristos. Despre trei
persoane se mentioneaza faptul de ,a fi cap” in versetul 3.Importanta acestor lucruri isi are izvorul in faptul ca, devenind Om, ca sa ia asupra
Sa lucrarea de Mijlocitor, Domnul Isus a luat un loc de supunere. Isaia profetise venirea Robului Domnului, care va avea urechea unui ucenic,
si niciodata nu S-a abatut de la directia pe care o avea: adicd Domnul (lahve) avea s3-I fie Capul si indrumatorul in toate lucrurile. Lucrul
acesta s-a implinit in mod perfect in Hristos; si faptul ca El este acum finviat si glorificat nu I-a schimbat pozitia. El este mai departe Robul
care face voia lui Dumnezeu (desi niciodatd mai putin decat Dumnezeu insusi) si placerea Domnului este ca toate s& prospere in mainile Lui
n eternitate. in felul acesta Capul lui Hristos este Dumnezeu.Apoi Hristos este Capul barbatului, ca fiind deosebit de femeie. O anumita
ordine a fost stabilita in creatie, ,,pentru ca Adam a fost intocmit intai, apoi Eva“ (1 Tim. 2.13). Aceasta ordine este aratata si in versetele 8 si
9 din capitolul nostru. Eva avea partea ei in locul si in distinctiile lui; dar chiar si in zilele nevinovatiei lor, Adam a fost stabilit a fi cap. Pacatul
n-a alterat aceasta pozitie, tot asa nici venirea harului lui Dumnezeu in Hristos.. Deci Hristos este Capul barbatului, al oricarui barbat. Si capul
femeii este barbatul.Fiecare m&dular al trupului omenesc este condus de cap. in felul acesta imaginea este foarte simpla si expresiva. Este
vorba, intr-un cuvant, de conducere. Femeia are sa accepte indrumare de la barbat. Barbatul are sa accepte indrumare de la Hristos. Si
Hristos acceptd conducerea din partea lui Dumnezeu, si face lucrul acesta intr-un mod perfect. in ce priveste pe ceilalti, totul este facut foarte
imperfect. Marea multime a barbatilor nu-L recunosc deloc pe Hristos; si in timpul de acum este o mare razvratire a femeilor impotriva
indrumarii si conducerii barbatilor si aceasta - destul de semnificativ - indeosebi in crestinatate. Totusi niciunul din aceste lucruri nu schimba
ceea ce este idealul si ordinea divina.

Capul acoperit - sau descoperit (vers. 5, 14-16)

Si daca un credincios, barbat sau femeie, are a face cu Dumnezeu, fie in rugaciune (adica adresandu-se Lui), fie in profetie (adica spunand
cuvinte de la El) trebuie sa se tind seama de aceste indrumari cu privire la neacoperirea sau acoperirea capului, ca semn ca randuiala lui
Dumnezeu este recunoscuta si ascultata. Versetele 14 si 15 arata mai departe ca barbatul are parul scurt si femeia parul lung.Nu este
contradictie intre versetul 5 din acest capitol si versetul 34 din capitolul 14, pentru simplul motiv ca acolo este o indrumare cu privire la
vorbirea in adunare, in timp ce in capitolul nostru nu se are in vedere aceasta vorbire in adunare decat incepand cu versetul 17. Numai de la
acest verset incepem sa consideram unele lucruri care pot avea loc cand ,venim la adunare”. Rugaciunea sau profetizarea despre care
vorbeste versetul 5 nu este in legatura cu adunarile sfintilor lui Dumnezeu.

in adunare, dezbinéri si partide (vers. 17-19)

Cand apostolul s-a indreptat spre cele auzite in legatura cu venirea lor impreuna in adunare, s-a vazut obligat sa le condamne felul lor de
purtare. Ei veneau Tmpreund nu pentru mai bine, ci pentru mai rau. in capitolul 1 el amintise de aceste dezbin&ri sau schisme din mijlocul lor,
si aceasta se arata pe deplin cand ei se adunau. Ei inca se adunau impreuna in acelasi loc. Lucrurile nu ajunsesera pana acolo incat sa nu mai



vrea sa se adune impreuna, ca sa se desparta in cladiri diferite. Totusi erau Icururi care 1i distantau unii de altii, unele dezbinari intre ei, cu
rezultate dezastruoase.Lucrurile acestea au ajuns la auzul lui Pavel si el le spune deschis ca in parte le credea, pentru ca le cunostea starea
lor carnald. Cuvantul ,partide” din versetul 19 inseamna , secte” (gr. ,hairesis") si este mentionat in Galateni 5.20 pritnre ,faptele firii
pacatoase” (carnii). Daca sfintii se gasesc intr-o conditie a firii pacatoase, partide se ivesc mereu. Acesta este motivul pentru care apostolul
spune corintenilor carnali: ,trebuie sa fie si partide intre voi“. Activitatea acestor partide ii poate arata pe cei care intr-un fel cu totul fara
pricepe sunt ,aprobati“ de oameni; ele vor arata desigur pe cei care refuza sa faca parte din partide si de aceea sunt , aprobati“ de
Dumnezeu.Care trebuie sa fie gandirea Duhului lui Dumnezeu cu privire la noi, in ziua de astazi, cand partidele si scolile de opinii se
fnmultesc in biserica lui Dumnezeu?

Contrastul dintre Cina Domnului si cina fiecaruia (vers. 20, 21)

Rezulta foarte clar din versetul 20 ca sfintii din Corint, desi foarte numerosi, inca se adunau impreuna intr-o cladire. Veneau ,impreuna in
adunare”, asa cum arata versetul 18; dar aceste cuvinte nu se refera la o cladire de anumit fel, ci la faptul ca erau impreuna in adunare.
Acesta este caracterul bisericii sau adunarii. Si cand ei faceau acest lucru, aceste secte sau partide se aratau intr-un fel foarte neplacut, iar
purtarea lor era foarte dezordonata; era atat de dezordonata incat apostolul refuza sa recunoasca ospetele lor pe care ei le numeau ,Cina
Domnului“, ca nefiind deloc Cina Domnului. El le spune ca aceasta nu este Cina Domnului, ci fiecare fisi ia propria lui cind.Credem ca aici este
un dublu contrast. intai, intre ,a Domnului“ si ,a lui insusi“. Ei tratau lucrul acesta ca si cum ei ar stapani peste ea si de aceea o puteau tine
asa cum le placea. Aceasta ducea la o dezordine extrema in Corint - unii neavand nimic, iar altii band atat de mult vin incat se imbatau. O
dezordine asemanatoare poate este evitata astazi; dar nu sunt multi astazi care isi iau dreptul de a fi ei stapani ai situatiei, cand este vorba
de aceasta randuiala sfanta, si se simt cu totul liberi s-o schimbe cum vor? - liberi s-o transforme in ,mesa*“ (liturghie) sau jertfa, liberi s-o
impodobeasca sau sa-i dea un ansamblu coral, liberi sa-i incredinteze distribuirea unei caste preotesti si s-o aiba atat de des incat sa fie
aproape continuu, liberi s-o aiba odata la cateva luni sau s-o inlature cu totul.

Contrastul dintre cina fiecaruia si comuniune (vers. 20-22)

Este aici si contrastul dintre Cina Domnului care este in legatura cu comuniunea dintre credinciosi, cum ne-a aratat capitolul 10, si ,fiecare in
parte” care fsi ia propria cina, deci face din ea un simplu act individual. Chiar daca ai presupune ca sfintii vin impreuna in adunare si tin
aceasta randuiala chiar fara greseala, in ce priveste partea ei exterioara, si totusi o trateaza ca un privilegiu curat personal, netindnd seama
in gandul lor ca facem lucrul acesta ca ,un trup“, si-au gresit tinta.

Ce nu este randuiala divina este dezordine (vers. 23)

Singurul remediu pentru dezordinea in legatura cu Cina Domnului - de notat, chiar si in zilele apostolice - era de a merge Tnhapoi la instituirea
ei originala, in spiritul ei, in semnificatia ei, in simplitatea ei. Apostolul nu sustine vreun anumit punct de vedere. In versetele 23 pana la 27, el
revine simplu la ceea ce a fost instituit de Domnul Insusi. Si a facut acest lucru, nu ca si cum ar fi primit informatii autentice de la alti
apostoli, ci primind direct de la Domnul randuiala aceasta, prin revelatia data lui. Revelatia aceasta confirma istorisirea data prin evanghelistii
inspirati si-i clarifica intelesul. Mult din ce s-ar socoti sarbatorire sau observare ,in randuiald“ si ,frumoasa“ a acestei instituiri este simpla
dezordine in aprecierea divina. Orice ,randuiala“, oricat de impodobita sau frumoasa in ochii omenesti, care nu este randuiala divina, este
dezordine in ochii divini.

Cina Domnului (vers. 23-27)

Dumnezeu a binevoit sa ne dea patru istorisiri a instituirii Cinei Domnului, iar cea de a patra, prin apostolul Pavel, isi are o importanta
deosebita, deoarece ea arata clar ca trebuie tinuta de credinciosii dintre natiuni ca si de iudei, de asemenea ca ea va continua ,pana vine El".
Materialele folosite sunt dintre cele mai simple - painea, paharul - semne care se gaseau in fiecare zi in casele celor din acele zile.
Semnificatia materialelor era foarte profunda - ,trupul Meu”, ,noul legamant in séngele Meu". Si intregul spirit al randuielii este ,amintirea“.
Avem sa ne amintim de El n imprejurarile in care a fost El atunci, In moarte, desi il cunoastem ca pe Cel care este glorificat in cer.Cina
Domnului deci incepe cu amintirea Lui Tn moarte. Multe vor izvori din aceasta amintire si nu vom uita sa fim constienti de ceea ce este
binecuvantare (adica , paharul binecuvantarii“) si prin urmare vom binecuvanta pe Dumnezeu.

Sa deosebim trupul Domnului (vers. 27-30)

Dar trebuie sa patrundem dincolo de simboluri, la ceea ce simbolizeaza ele. Trebuie sa deosebim trupul Domnului; in felul acesta vom fi feriti
de a trata aceste lucruri sfinte intr-un fel nesfant sau nevrednic, asa cum faceau corintenii. Domnul nu-i socotea fara vina, si ei isi mancau si
isi beau judecata. Erau vinovati pentru dezonorarea facuta nu numai painii si paharului, ci si trupului si sangelui lui Hristos, simbolizate de
paine si de pahar. Acesta este intelesul clar al versetelor 27 si 29.Ce trebuie sa facem deci? Cand Domnul a lovit pe Uza pentru ca tratase
chivotul lui Dumnezeu ca si cum ar fi fost un lucru obisnuit (2 Sam. 6). David s-a temut si n-a vrut sa mute chivotul la el, pentru un timp.
Aceasta a fost o greseald, pe care a indreptat-o dupa aceea, dand cinste chivotului si tratdndu-l asa cum i poruncise Domnul. Indrumarile
date de apostolul Pavel corintenilor in versetele 28 si 30 se potrivesc cu aceasta intamplare. Dumnezeu a intervenit in judecata printre ei,
multi erau slabi si bolnavi si unii au fost Tnlaturati prin moarte. Dar aceasta nu trebuia sa-i faca sa nu mai ia parte la Cina Domnului. Mai
degraba, trebuia sa-i faca sa se cerceteze pe ei insisi, si sa ia parte Tntr-un spirit de judecata de sine. Fusesera unele abuzuri, dar remediul
pentru aceasta nu era sa nu mai ia parte, ci sa foloseasca ocazia pe care o aveau, in ascultare de indrumarea data de Dumnezeu.

Judecarea de sine (vers. 31-34)

Versetele de incheiere ale acestui capitol ne dau un exemplu de disciplinare din partea lui Dumnezeu. Ei erau disciplinati pentru ca lucrasera
rau. Dumnezeu disciplineaza pe copiii Sai ca ei sa nu fie judecati odata cu lumea. Dar daca noi ne judecam pe noi insine, vom fi feriti de rau si
nu vom avea nevoie ca mana lui Dumnezeu sa fie asupra noastra. Sa tinem seama de acest fapt! Cat de minunata este arta sfanta a judecatii
de sine; si cat de putin practicata! S-o cultivam tot mai mult. Prin ea vom fi feriti de nenumarate greseli. Corintenii in mod evident au
neglijat-o si mult rau au avut. Apostolul a corectat greselile lor cele mai izbitoare cand luau parte la Cina Domnului. Erau si altele, dar acestea
aveau sa fie spuse cand el personal avea sa-i vada; de aceea, capitolul acesta se incheie cu cuvintele: ,lar celelalte le voi randui cand voi



veni!”
Testul adevaratului profet: ,Isus este Domn“ (vers. 1-3)

Corintenii veneau impreuna in adunare nu numai ca sa ia parte la Cina Domnului, dar si pentru a-si exercita darurile spirituale, indeosebi cel
al profetiei. in acele zile unii profeti erau daruiti de Duhul Sfant s& spuna lucruri inspirate in adunare. in felul acesta Dumnezeu dadea
invatatura si calduzire care aveau autoritate Tn acel timp cand Noul Testament abia se forma si nu era la dispozitie Tn mainile celor
credinciosi, ca astazi. Erau totusi mari pericole in legatura cu acest lucru.Cand Dumnezeu a ridicat profeti in istoria lui Israel, Satan repede
cauta s& puna toate in incurcaturd, ridicAnd multi profeti mincinosi. in zilele lui Ahab erau 850 mincinosi in fata unuia adevarat! Dusmanul a
urmat aceeasi tactica in cele dintai zile ale bisericii si a introdus in adunarile publice ale sfintilor oameni care dadeau in adevar indrumari, dar
nu inspirate de Duhul Sfant, ci de demoni. De aceea este pus Tnainte testul din versetul 3 al capitolului 12. Marturisirea lui Isus ca Domn este
acest test. Multe marturii puteau fi aduse, dovedind ca testul acesta este totdeauna practic. El lucreaza fara greseals. in sedintele spiritiste
moderne demonii deseori vor arata sentimente aparent frumoase, dar niciodata nu vor recunoaste pe Isus ca Domn.

Diversitatea darurilor spirituale pentru folosul tuturor (vers. 4-10)

Mai mult, in lumea pagana se presupunea ca fiecare demon avea o anumita limita in care lucra: unul era un duh de vindecare, altul un duh
de profetie sau ghicire si asa mai departe. Apostolul ii fnvata deci pe corinteni, in versetele 4 pana la 11, ca toate darurile divine care se pot
arata in adunare vin de la unul si acelasi Duh - Duhul Sfant al lui Dumnezeu. Duhul este unul, aratarile puterii Lui sunt multe. Fie ca este
Duhul (vers. 4) sau Domnul (vers. 5) sau Dumnezeu (vers. 6), diversitatea care vine din unitate i este trasatura. Darurile sunt puse in
legatura cu Duhul; slujbele, cu Domnul; lucrarile, cu Dumnezeu.Darurile sau aratarile Duhului sunt exprimate prin oameni in adunarea lui
Dumnezeu. Nici un om nu le are pe toate. Ocazional unul singur ar putea avea mai multe, dar de obicei are numai unul. Dar fie ca are mai
multe sau numai unul, fiecare are nu pentru propriul sau folos, ci pentru folosul tuturor. Versetul 7 spune: ,Dar fiecaruia i se da aratarea
Duhului spre folos.” Corintenii in mod evident se purtau ca niste copii, presupunand ca darul spiritual primit era ca o noua jucarie, sa-|
foloseasca si sa se bucure de el pentru placerea si aratarea lor personald. Darul primit de un madular era de folos pentru intregul trup.

Un singur trup (vers. 11, 12)

Dupa ce a enumerat diferite daruri si a subliniat din nou ca toate sunt impartite ,fiecaruia in parte cum vrea EI” in voia Sa suverana si in
intelepciunea Sa, apostolul trece in versetul 12 la ,,un singur trup“, pentru folosul caruia sunt daruite toate. Trupul uman este folosit ca o
ilustrare. El are multe madulare si totusi este o unitate organica. Apoi adauga: ,tot asa este si Hristosul“, cuvant care in greaca are articolul
definit.Aceasta este o expresie de o deosebita valoare. Aici nu este Hristos personal, ci acel singur trup - biserica - fiind trupul lui Hristos,
Numele Sau poate fi chemat peste ea.Adunarea deci, ca trup al lui Hristos, este o unitate organica, intocmai ca trupul omenesc. Trupul Lui a
fost format printr-un act al lui Dumnezeu, in puterea unui singur Duh. Este important sa ne amintim acest lucru, pentru ca prin acest fapt fi
este asiguratd integritatea. El nu poate fi atins sau distrus de om sau de puterea satanica, desi manifestarea lui vizibila in timpul calatoriei pe
pamant poate fi si a fost tulburata. Lucrul in sine, fiind format de Dumnezeu, ramane, si va fi pe deplin aratat in glorie.

Prin botezul Duhului Sfant, un loc in acest singur trup (vers. 13)

Lucrarea Duhului in formarea unui singur trup este descrisa ca un ,botez“. in botez un om este scufundat si ingropat in mod figurat. Acest
singur trup a fost format si noi am fost adusi in el pe aceasta baza; adica, ce a fost ca om natural, fiind copii ai lui Adam, cu toate
particularitatile noastre personale si cu contururile noastre colturoase au fost scufundate in acest singur Duh. De aceea toate Tnhsusirile
noastre naturale distructive au disparut in acest singur trup. Nu erau deosebiri nationale mai mari decéat intre iudei si natiuni; nu erau
despartiri sociale mai mari decat intre rob si omul liber. Dar aceste deosebiri si despartiri, si orice altele ca ele, s-au dus in acest un singur
trup. In lumina aceasta, cat de fara rost si pacatoase erau partidele si scolile de invatatura si despértirile printre corinteni; cat de copilaresti
erau luptele lor pentru onoare personala! Si cat de fara ratiune si pacatoase si puerile sunt lucrurile asemanatoare care desfigureaza
crestinatatea astazi!Sa punem la inima! Am uitat reala forta si intelesul acestui botez prin care ne-am gasit locul in acest singur trup.
Multumiri fie aduse lui Dumnezeu, eu sunt in acest un singur trup, dar pe baza faptului ca vechiul meu ,eu” a fost scufundat. Si tu esti in el,
avand vechiul tau ,eu” scufundat. Si orice alt madular al trupului este acolo, avand vechiul ,,eu” scufundat. Daca am realiza insemnatatea
acestui adevar, ce schimbare s-ar face fata de aspectul exterior al lucrurilor printre sfintii lui Dumnezeu!Dar nu numai ca noi toti am fost
botezati in puterea unui singur Duh intr-un singur trup, dar fiecare dintre noi, individual, a fost facut sa ,bea dintr-un singur Duh“. Aceasta
pare sa fie o referire la loan 7.37-39. Fiecare madular al trupului a primit sau a fost cuprins de acest un singur Duh, incat El il caracterizeaza
si 1l indruma pe fiecare. Unitatea este astfel produsa in aceste doua cai. Fiecare a fost scufundat in Duhul; si Duhul este in fiecare printr-o
imbibare personala.

Lucrarea Duhului Sfant este un act divin, real, un idealistic (vers. 12, 13)

Versetele 12 si 13 ne arata deci ce a facut Dumnezeu insusi sa aiba loc prin puterea Duhului Sfant, si prin urmare lipsurile omenesti nu pot
schimba nimic din aceasta lucrare. Este un lucru spiritual ideal, dar nu este pentru aceasta nereal. Nu este doar o idee frumoasa care sa fie
lasata in sferele inalte ale ideilor. Nu, este un fapt prezent, care exista prin lucrarea diving; iar credinta 1l distinge si se poarta potrivit lui.
Daca nu-l intelegem, nici nu ne putem purta in consecinta.Sa avem deci credinta de a intelege ce anume s-a facut prin lucrarea Duhului si ce
am primit prin ceea ce ,am baut“ dintr-un singur spirit; si intreaga noastra viata in legaturd cu Hristos insusi si cu cei credinciosi s fie
influentata in felul acesta.

Unitatea trupului si diversitatea darurilor (vers. 14-20)

Daca versetul 13 ne invata ca toti adevaratii credinciosi au fost botezati intr-un singur trup, versetul urmator subliniaza adevarul apropiat de
el ca trupul este format din multe madulare. Unitatea pe care Dumnezeu a stabilit-o in acest singur trup nu trebuie confundata cu
uniformitatea. Uniformitatea este foarte mult marcata pe lucrarea omului, in special in zilele noastre, dar nu pe lucrarea lui Dumnezeu. Omul
inventeaza masini care fabricd mii sau chiar milioane de produse in totul la fel sub toate aspectele. In lucrarea mainii lui Dumnezeu vedem o
diversitate extrema in unitate - unitate in cea mai minunata diversitate.ln versetele 14 pana la 26, trupul uman este luat ca o ilustrare a



acestui fapt si prezentat cu multe detalii. Apostolul in mod evident simtea ca este de cea mai mare importanta ca lucrul acesta sa fie clar
inteles. Si de ce este atat de important?Raspunsul este, credem, ca el cunostea tendinta inradacinata a inimilor omenesti. Este foarte natural,
chiar si pentru credinciosi, sa le placa o anumita partida, toti fiind indreptati spre acelasi lucru si toti fara dezacord sa se bucure in legatura
cu lucrul pentru care sunt zelosi. Atunci desigur altii, ale caror ganduri sau activitati sau functii sunt mult diferite de ale lor, ar ajunge sa fie cu
totul ignorati. lar neintelegerea sau dezbinarea despre care vorbeste versetul 25 apare.

Fiecare madular este necesar (vers. 21-26)

llustrarea acestei idei data in versetul 21 este foarte izbitoare. Ochiul este organul vederii, mana este organul muncii. Unii credinciosi ,,vad“
bine, sunt dotati cu o pricepere spirituala deosebita. Ei sunt satisfacuti cand inteleg lucrurile lui Dumnezeu. Se ocupa mult cu studiul si cu
meditarea, si probabil au foarte putin timp pentru munca activa. Alti credinciosi sunt lucratori foarte activi: ei pun mana la multe lucruri grele
pentru Domnul lor. In adevar, ei lucreaza atat de mult incat pericolul lor este ca nu cumva in munca lor s& devina lipsiti de invatatura si de
aceea fara cunoasterea voii Domnului. Acum pericolul este ca ,,ochiul” sa spuna ,,mainii“: nu am nevoie de tine. Nu se da ideea ca ,mana"“ ar
spune acelasi lucru ,,ochiului”. Experienta practica dovedeste ca de obicei cei care vad departe, intelectual, ei sunt ispititi sa vorbeasca in
felul acesta fratelui care are mai putind cunoastere si totusi este un om care lucreaza mult.larasi, capul si picioarele sunt puse in contrast. Nu
numai vazul, dar si auzul, mirosul si gustul apartin capului. Numai unul din cele cinci simturi este distribuit peste tot trupul. Capul are nevoie
de liniste si odihna pentru a-si exercita functiile. lar picioarele sunt instrumentele pentru miscare. Capul doreste ce este linistit si sta pe loc,
ca sa fie in stare sa observe si sa auda si sa gandeasca, dar picioarele sunt pentru activitate si miscare. Capul ar putea fi foarte ispitit sa
spuna picioarelor: N-am nevoie de voi!in trupul omului orice m&dular este necesar, pentru cd Dumnezeu le-a randuit s& fie impreuni. El a dat
mai multa cinste acelor parti care ar putea fi socotite fara cinste si a dat destula frumusete celor care n-ar aparea frumoase. Medicina se pare
ca strange dovezi in privinta aceasta, aratand cum glande mici, la care mai fnainte nimeni nu se gandea, sunt de o mare importanta reala,
avand un astfel de control asupra omului incat daca ele ar inceta sa functioneze, trupul ar muri. Asa este trupul lui Hristos, si de aceea
madularele trebuie sa aiba aceeasi grija si interes unele fata de celelalte. Daca una este afectata, in bine sau rau, toate sunt
afectate.Observati cum prin toata aceasta ilustrare trupul uman este vazut ca lucrare a lui Dumnezeu. Versetul 18 spune acest lucru, si
versetul 24 il mentioneaza din nou, si de aceea dezbinarea este exclusa. Din nou in versetul 21 nu se spune ca ochiul n-ar trebui sa spuna
mainii: ,,n-am nevoie de tine”, ci nu poate spune. Chiar in acelasi fel, acest unul si singurul trup al lui Hristos este vazut ca rod al lucrarii lui
Dumnezeu. El este ce a randuit Dumnezeu sa fie; este lucrarea lui Dumnezeu care nu poate fi distrusa de om.Observati, pe de alta parte, ca
desi el este lucrarea lui Dumnezeu, din cauza aceasta nu este un lucru ideal, scos din sfera vietii prezente si practice, fara legatura cu
biserica in situatia ei actuala. Chiar dimpotriva, pentru ca apostolul indata incepe sa dea chiar aceasta aplicatie in prezent.

Sunteti trup al lui Hristos (vers. 27)

Aplicatia incepe in versetul 27. Nu spune ,Voi sunteti trupul (articulat) lui Hristos”, pentru ca aceasta ar indica sfintilor din Corint ca ei ar fi
fost intregul trup si ar fi dus la ideea ca un alt trup ar fi fost in Efes si asa mai departe, pana la ideea contradictorie si inconsistenta de a fi mai
multe ,trupuri“. Apostolul spune: ,Voi sunteti trup al lui Hristos”, adica ei erau din trupul lui Hristos si purtau in Corint caracterul ,trupului lui
Hristos*, fiecare in parte fiind un madular.Ei erau deci madulare ale acestui trup; si de aici ajunge sa spuna in versetul urmator cum a randuit
Dumnezeu aceste madulare in ,adunare” sau ,biserica“. Este bine sa facem deosebire in gandirea noastra intre trupul lui Hristos format
printr-un act divin, si adunarea asa cum se afla in lume, fie locala ca in Corint, fie in totalitatea ei. Dar cand facem aceasta deosebire trebuie
sa nu le despartim pe cele doud, deoarece lucrarea madularelor are loc in adunare, si lucrarea lor trebuie sa fie stapanita si dirijata de
adevarul care ni se prezinta aici cu privire la acest singur trup.

Nici un dar n-a fost dat tuturor (vers. 28)

,Darurile” sau ,manifestarile Duhului, daruite unora dintre madulare sunt detaliate in versetul 28. Este de notat ordinea lor. Apostolii vin
intai, feluritele limbi vin cele din urma. Corintenii, care erau carnali, dddeau mare importanta darurilor spectaculoase, cum fac si multi
credinciosi carnali astazi. A vorbi intr-o limba necunoscuta le parea in mod evident cel mai dorit lucru. Aprecierea lor era totusi gresita.
Darurile sunt impartite potrivit vointei suverane a Duhului. Nici un dar n-a fost dat tuturor. De obicei fiecare in parte avea un anumit dar.

Nu toti vorbesc in limbi - si o cale nespus mai buna (vers. 29, 30)

Sunt sapte intrebari in versetele 29 si 30. Se pune intrebarea si nu se da raspunsul, care este evident. Peste tot raspunsul este: Nu. Notati
cea de a sasea intrebare, deoarece sunt unii care insista ca nimeni n-a primit cu adevarat Duhul Sfant daca nu vorbeste in limbi. Dar , Toti
vorbesc in limbi?“ Raspunsul este: ,Nu!“ Totusi toti ,,au baut dintr-un singur Duh“.Care deci trebuie sa fie atitudinea noastra fata de darurile
felurite? Avem sa dorim staruitor darurile mai bune, mai mari; adica darul profetiei sau al invataturii, cum este evident de la inceputul
capitolului 14. Acestea sunt mai bune pentru ca sunt pentru un folos mai larg si mai general, si darurile sunt daruite pentru folosul tuturor. Si
este o cale nespus mai buna prin care se poate atinge acest scop. Aceasta cale este calea iubirii divine, asa cum este prezentata in capitolul
13. Apostolul lasa pentru putin timp sirul de idei din aceasta tema pentru a sublinia calea nespus mai buna a dragostei, care este insasi
natura lui Dumnezeu insusi.

Darurile cele mai stralucitoare fara dragoste nu au valoare (vers. 1)

Capitolul 13 a devenit renumit. Puterea lui extraordinara este recunoscuta nu numai de crestini, ci si de multi altii. Dar oamenii o apreciaza ca
minunata, una din minunile literare ale lumii, poate fara sa-i inteleaga adevaratul sens al invataturii pe care o da. Ce spune ea intr-adevar?
Cel dintai verset al capitolului 8 ne-a spus ca dragostea este cea care zideste. Capitolul acesta dezvolta acest fapt si ne arata de la inceput ca
darurile cele mai stralucitoare, fara dragoste, nu au nicio valoare; si in al doilea rand ca dragostea este forta, chiar cand exista daruri, care
implineste in adevar toate.

Fara dragoste nu sunt nimic, nu-mi foloseste la nimic (vers. 1-3)

Primele trei versete arata ca ai putea avea daruri si le-ai folosi fara dragoste. Daca ele sunt, tot ce ar putea produce impreuna este: Nimic.
Vorbirea in limbi este mentionata intai, pentru ca ea era darul deosebit care ajunsese mai degraba o cursa pentru corinteni. Dar acesta este



urmat de profetie, care in capitolul urmator va fi [daudata de apostol ca un dar socotit intai in importanta: folosit cu cunostinta si cu credinta,
in dragoste, cu jertfire de sine.Un frate se ridica in adunare si spune cuvinte deosebit de placute si emotionante, desi cu totul neintelese de
noi. Aflam ca de fapt a facut o comunicare divina intr-o limba a cerului, pe care ingerii o folosesc. Ce minunat! Cat de uimiti am privi la el! Da.
Dar daca el a facut lucrul acesta fara dragoste, tot asa ar fi putut aduce in adunare un chimval rasunator, fara valoare.Si vine aici un altul
care are o cunostinta si pricepere uimitoare. Nu numai ca patrunde pana in adancul lucrurilor divine, dar el poate comunica altora ceea ce
stie datorita darului sau profetic. De asemenea, are o putere aproape miraculoasa. Totusi nu are dragoste! Nu ni se spune ca el este ca o
bucata de arama sunatoare, pentru ca este posibil ca noi sa fi capatat ceva ajutor si intelegere din ceea ce a spus el, si ceva inspiratie de la
credinta lui cea mare. Ceea ce ni se spune este ca el nu este nimic. Daca noi insine nu suntem spirituali, ni-l putem imagina ca pe un urias. In
realitate el este mai putin decat un pigmeu. Este nimic.Si presupuneti ca un al treilea apare, hotarat: ,,Eu imi voi imparti ca hrana toata
averea mea“ si este gata sa-si dea trupul sa fie ars! Desigur, am fi inclinati sa spunem: Ce rasplata va avea el in ziua care va veni! Dar vai! El
nu are dragoste. Atunci aceasta nu-i va folosi la nimic. Lipsa dragostei a facut fard valoare toate. in lumina acestor fapte, cat de pretioasa
este dragostea!

Trasaturi ale dragostei (vers. 4)

Acum avem s& privim mai aproape trésaturile care caracterizeaza dragostea. intai vine o trésaturd foarte pozitiva. Ea este indelung
rabdatoare si este buna. Poate depasi ceva indelunga rabdare si bunatatea lui Dumnezeu in felul cum Se poarta cu omul razvratit? Nu.
Dumnezeu este dragoste. Si in masura in care manifestam natura divind, vom arata indelunga rabdare si bunatate fata de oameni in general,
tot asa ca si fata de fratii nostri.

Absenta trasaturilor negative; iubirea de sine (vers. 4-6)

Aceasta trasatura pozitiva este urmata de trasaturi negative. Dragostea este conturatd de absenta totalad a unor diformitati uracioase de
caracter si de comportare, care sunt cu totul naturale omului nostru in firea lui pacatoasa. Apostolul Pavel le insird pe toate impreuna. lata-le:
1) invidiaza pe altii; 2) se lauda, cauta o glorie desarta; 3) se ingamfa, se umfla cu propria sa importanta 4) se poarta necuviincios; 5) cauta
ale sale; 6) este iritabila, se simte jignita foarte repede si este provocata la manie; 7) tine seama de rau, gata sa arate raul altuia; 8) se
bucura de nedreptate, gata sa sublinieze nedreptatea din altii. Nota care se observa la toate aceste opt lucruri este iubirea de sine.Vai! Vai!
Cat de des se observa aceste trasaturi in noi insine, si totusi suntem sfinti ai lui Dumnezeu. Este foarte usor sa ajungem ca un vas care
esueaza in noroiul murdar al talazurilor iubirii divine. Cand cei sfinti uita de ei insisi in revarsarea acestui talaz, multe transformari minunate
se fac.Versetul 6, care mentioneaza cea de a opta trasatura negativa; ne introduce la cea de a doua trasatura pozitiva. Dragostea se bucura,
pentru ca ea este veseld, dar bucuria ei este “cu adevarul”. Dragostea si adevarul merg mana in mana, iar adevarul este plin de bucurie
pentru inimile noastre.

Suporta toate, crede toate, spera toate, rabda toate (vers. 7)

Urmeaza alte trasaturi pozitive. Patru din ele sunt mentionate in versetul 7. Dragostea suporta sau acopera toate. Desigur, ea niciodata nu
trece cu vederea nedreptatea, totusi ea nu-si gaseste niciodata placerea sa publice nelegiuirile altora. Mai degraba crede tot ce se poate afla
despre adevar; ea spera ca tot ce lipseste se va implini la timpul potrivit; ea rabda intre timp orice neajuns care ar putea fi. Este evident ca
expresia ,toate” repetata de patru ori trebui inteleasa ca limitata de contextul ei. De exemplu, cel care ar crede ,toate” intr-un fel fara limita,
ar intra, simplu, intr-o mlastina de incertitudini si deceptii.

Dragostea nu piere niciodata (vers. 8-10)

Cea de a saptea caracteristica a dragostei este ca ea nu piere niciodata. Aceasta se vede de indata daca privim la plinatatea ei in Dumnezeu
Insusi. Daca dragostea divina ar fi pierit, orice loc care a fost vreodat atins de p&cat ar zace in intunecimea fara speranta a noptii pentru
totdeauna. in prezenta marei catastrofe a pacatului, dragostea divind n-a sovait, n-a lipsit. Ea mai degraba a planuit calea dreptétii prin care
situatia va fi mult mai mult decat recuperati: oamenii binecuvantati si Numele lui Dumnezeu apérat. in adevar, poate aparea pentru un timp
ca a pierit. Dar Dumnezeu are o perspectiva mare si planuri pentru milenii, nu numai pentru zile. Dragostea intotdeauna castiga la sfarsit.
Asa este si cand dragostea divina lucreaza in si prin sfinti slabi cum suntem noi. Ea poate aparea invinsa de sute de ori, dar nu este asa: la
sfarsit ea castiga, ea nu piere.Dar nu se poate spune acelasi lucru despre darurile cele mai mari. Profetiile vor pieri, in sensul ca se vor sfarsi,
vor trece, dupa ce si-au servit scopul. Limbile vor inceta; ele nu vor fi necesare in ziua care va veni. Cunostinta, asemenea profetiei, se va
sfarsi. Ce inseamna acest ,se va sfarsi” este aratat in urmatoarele versete. Cunostinta noastra si profetia - chiar si ale lui Pavel - sunt in
parte. Cand va veni ce este desavarsit, ceea ce este in parte se va sfarsi, intocmai cum luna nu mai are tarie si dispare in lumina soarelui.

Contrast Intre acum si atunci, intre in parte si pe deplin (vers. 11-12)

Apostolul ilustreaza mai departe acest gand cu copilaria lui. Cand era copil, el vorbea, gandea, judeca asemenea unui copil. Cand a ajuns om
mare, a terminat cu ce apartinea zilelor copilariei. Aplicatia acestei ilustrari este in versetul 21. Contrastul este intre acum si atunci; intre
situatia noastra prezenta, limitata atat timp cat suntem in carne si sange, desi Duhul Sfant locuieste Tn noi, si situatia noastra cereasca in
care vom intra cand vom fi Tn asemanare cu Hristos si in ce priveste trupurile noastre. Acum vedem ca printr-un geam, intunecat; atunci vom
cunoaste asa cum si noi am fost cunoscuti.Darurile spirituale sunt Tn adevar lucruri minunate, dar noi am putea sa le supraestimam. Oricat de
minunate ar fi, ele nu sunt decat partiale, chiar si cele mai mari dintre ele. Luati seama, voi, cei daruiti! Cunoasterea voastra si profetia
voastra, chiar cand sunt in plinatatea puterii Duhului, nu sunt decat partiale. Ele nu sunt un lucru deplin, complet. Daca nu va amintiti de
lucrul acesta, puteti deveni aroganti in cunostintele voastre. Daca va veti aminti, veti fi smeriti.

Contrast intre darurile trecatoare si dragostea care ramane (vers. 13)

Suntem multumiti foarte mult pentru cunostinta si profetii, totusi stim ca toate acestea se vor sterge la stralucirea luminii perfecte spre care
ne indreptam. Sunt lucruri care raman si cel mai mare dintre ele este Dragostea.Uneori cantam:,,Cand credinta si speranta vor inceta,Si
numai dragostea va ramane.”



Se poate sa fie asa, dar nu aceasta idee este precizata aici. Dimpotriva, se spune: “Acum dar raman aceste trei lucruri: credinta, speranta,
dragoste.” Contrastul este intre darurile cele mai stralucitoare care trec si caracteristicile care raman ale vietii divine in cei sfinti. Cu cat ne
apropiem mai mult de ce este carnal, cu atat mai mult suntem orbiti de niste simple daruri. Cu cat ne apropiem mai mult de ce este spiritual,
cu atat mai mult apreciem credinta, nadejdea si dragostea. Si cu atat mai mult vom vedea ca dragostea este cea mai mare din toate.Se va
vedea la urma ca sfantul cel mai pretios nu este cel al celui mai izbitor dar, ci acela care ramane mai mult in dragoste, caci ,cine ramane in
dragoste ramane in Dumnezeu, si Dumnezeu in el (1 loan 4.16).Nici un dar nu valoreaza mai mult decat cat este controlat si pus in actiune
de dragoste. Dragostea este in adevar calea nespus mai buna.

Contrast intre darul profetiei si darul vorbirii in limbi (vers. 1, 2)

Capitolul 13, fiind o paranteza, aratand locul deosebit de minunat pe care-l are dragostea divina, cel dintai verset din capitolul 14 este in
legatura cu cel din urma verset din capitolul 12. Dragostea trebuie sa fie urmarita ca lucrul de cea mai mare insemnatate, pentru ca unde
este ea, darurile spirituale pot fi dorite intr-un fel care poate fi de folos. Cand domneste dragostea, ele pot fi dorite nu pentru haintarea sau
distinctia personala, ci pentru folosul si binecuvantarea tuturor. De aceea darul profetiei este dat in cel dintai loc. Este printre cele mai bune
daruri care pot fi dorite staruitor.Apostolul indata pune in contrast darul profetiei cu darul limbilor, care in mod evident avea mare atractie in
estimarea credinciosilor din Corint, fiind atat de clar supranatural in originea Iui. El nu arunca nicio indoiala asupra acestei manifestari
spirituale. ,Limbile” la care se refera el erau manifestari adevarate ale puterii Duhului Sfant, si sub controlul vorbitorului. Apostolul insusi
vorbea in limbi In mai mare masura decat cei din Corint, dar facea acest lucru intr-un fel controlat si retrans. Versetele 6, 15, 18 si 19 arata
aceasta. Fapt este ca, chiar cand darul limbilor este in situatia lui cea mai buna, este de mai putin folos decat darul profetiei.Cand sfintii din
Corint veneau impreuna la adunare fnaintea Domnului, El avea sa fie Conducatorul lor in toate lucrurile, si toate activitatile lor aveau sa fie in
puterea Duhului lui Dumnezeu. Capitolul acesta ne da multe indrumari de la Domnul - indrumari cu un caracter general, care sunt pentru
toate timpurile. Daca odata acest frate sau acela trebuie sa ia parte, spunand ceva, si ce anume parte, acesta este un lucru in legatura cu
voia Domnului din acel moment. Si cand ei iau parte, trebuie sa faca acest lucru in supunere fata de indrumarile generale date de Domnul in
acest capitol, purtandu-se ca oameni cu mintea sanatoasa luminata de Cuvantul Domnului. Este bine sa ne amitim cum spunea Pavel lui
Timotei ca Dumnezeu ne-a dat un duh ,,de putere si de dragoste si de chibzuinta (minte sanatoasa)” (2 Tim. 1.7). Faptul acesta este
exemplificat in capitolul dinaintea noastra. Capitolul 12 ne arata Duhul de putere in adunare; capitolul 13, duhul de dragoste; capitolul 14,
duhul unei minti sanatoase.Activitatile spirituale in adunare pot fi indreptate spre Dumnezeu sau spre oameni. Activitatile indreptate spre
Dumnezeu sunt mentionate in versetele 14 pana la 17: rugaciune, cantare, multumire. Dar capitolul acesta se refera mai ales la cele
indreptate spre oameni: profetie, limbi, invatatura, interpretare. Aceste daruri trebuie exersate pentru folosul altora, si testul pe care il da
apostolul este zidirea generala. Daca exercitarea darului zideste, el este de folos. Daca nu zideste, nu este de folos.

Scopul darului profetiei si al vorbirii in limbi (vers. 3-5)

Potrivit versetului 3 scopul care trebui atins este intreit. Temelia este pusa cand este primita evanghelia; dar pe temelie trebuie cladite foarte
multe, incat zidirea poate s& continue toata viata crestina. indemnarea sau incurajarea urmeaza. Trecem printr-o lume ostild, supusa tuturor
felurilor de influente opuse. De aceea avem nevoie continuu de trezire pentru o tarie spirituala. Apoi, in al treilea rand, mangaierea, este o
nevoie continua in adunare; totdeauna sunt prezenti cei care fac fata durerii si necazului si dezamagirii, si trebuie sa fie ridicati deasupra
problemelor lor. Am putea rezuma aceste trei scopuri ca zidire, incurajare si mangaiere. Profetia duce la implinirea acestor trei lucruri.Profetie
nu este numai spunerea mai dinainte a unor evenimente viitoare. Ea include punerea inainte a gandului si a mesajului lui Dumnezeu. in zilele
apostolice, inainte de a fi puse in circulatie scripturile Noului Testament, era profetie de un fel inspirat, asa cum spune apostolul Pavel despre
sine Tnsusi si despre altii in capitolul 2 al acestei epistole, versetul 13. Noi nu avem astazi, nici nu avem nevoie de ele, pentru ca avem
Scripturile inspirate In mainile noastre. Profetie de un fel neinspirat putem avea inca, pentru ca tot mai sunt oameni daruiti de Dumnezeu ca
sa ne deschida, din Scripturile inspirate, gandul lui Dumnezeu si mesajul Sau pentru un anumit moment; si cand i intalnim, sa-1 multumim lui
Dumnezeu pentru el. Aceasts slujire a Cuvantului lui Dumnezeu aduce in adevar zidire si incurajare si mangaiere.in ce priveste darul limbilor,
exercitarea lor nu este interzisa, dar este randuita hotarat si strict in acest capitol. Reglementarile stabilite sunt de mare importanta. Ele
arata sigur daca darul este prezent si, fiind exersat, va fi spre folos. in plus, nu avem nicio ezitare s& spunem c3, atunci si acolo unde este
pretins acest dar, si totusi cei care zic ca il practica ignora in mod sistematic aceste reguli date de Dumnezeu, o indoiala se ridica indata in
orice minte sanatoasa cu privire la realitatea darului fals.

Un cuvant de inteles (vers. 6-13)

Chiar si separat de aceasta, totusi, aceste reglementari sunt pline de folos pentru noi, pentru ca tot ce este astfel stabilit se aplica si in alte
directii. Ca exemplu pentru ce vreau sa spun, luati versetele 6 pana la 9. Ideea imediata pe care ne-o dau aceste versete este ca simplele
sunete ale glasului nu au nicio valoare. Este aceasta precizare importanta numai in legatura cu darul limbilor? Nicidecum. Se aplica in toate.
in adundrile noastre n-ar fi de ajuns ca un frate s& vorbeascd limba cunoscutd, daci ar fi ispitit s&-si arate invatatura folosind o multime de
cuvinte nefolosite de obicei, care ar |asa pe ascultatori nedumeriti cu privire la sensul lor. Sau el ar vorbi cu atata rapiditate sau cu atata
misticism incat ar fi de neinteles. In toate cazurile de felul acesta oamenii ar ,vorbi in vant“ si n-ar fi nici un folos.

Cel care vorbeste sa spuna cuvinte pe care le intelege (vers. 14, 15)

Ne-am putea mira de aceste cuvinte scrise de apostolul Pavel in versetele 14 si 15, daca n-am sti ce are loc uneori si in zilele noastre. Nu este
indrumarea lui Dumnezeu ca insusi vorbitorul sa nu stie ce inteles au cuvintele pe care le-a rostit. El trebuie sa rosteasca intotdeauna
cuvinte, fie in vorbirea catre altii, fie in rugaciune sau in cantare, pe care el insusi le intelege si care sunt de inteles pentru altii.

Raspunzi ,Amin“ pentru ca intelegi cele cinci cuvinte spuse (vers. 16-19)

Daca cineva se adreseaza lui Dumnezeu in adunare, fie in rugaciune sau in multumire, el trebuie sa-si aduca aminte ca face acest lucru dand
expresie dorintelor sau laudelor adunarii. El nu vorbeste numai in numele sau. Deci trebuie sa poarte cu el gandurile adunarii; iar ei,
intelegand si urmarind cele spuse, le intaresc Tnaintea lui Dumnezeu si le socotesc ca fiind ale lor, spunand ,Amin“ (care inseamna ,asa sa
fie") la sfarsit. Ei u pot spune clar si cinstit ,Amin“ la sfarsit daca nu stiu despre ce este vorba. Mult mai bine este sa spui numai cinci cuvinte
folositoare pentru invatatura, decat zece mii de cuvinte care nu inseamna nimic pentru ascultatori.Notati ca versetul 16 presupune ca fiecare



din adunare, chiar si cei mai neinvatati, spun ,Amin“. Ei spun acest cuvant, nu numai gandesc ca asa ar fi. Daca experienta noastra ne-ar fi
indrumator astazi un mic procent din adunare spun ,,Amin“. Observati ce spunem intr-o adunare de rugaciune obisnuita. Daca un frate in
rugaciune Tnalta tn adevar chiar ce dorim noi, sa intarim ce a rostit el cu un ,Amin“ clar. Daca nu, cinstea ne obliga sa ne retinem de a spune
,Amin“. Daca revarsarea sincera a dorintelor noastre ar fi intarita de toti dintre noi prin rostirea din inima: ,Amin*“, la incheiere, iar parada
obositoare de informatii si discutii de doctrina cu Dumnezeu, care uneori ni se da cu multe cuvinte ca drept rugaciune, s-ar sfarsi mai
degraba intr-o tacere rece, cel care a gresit poate va fi trezit din ceea ce face. Cand totusi fiecare rugaciune se termina in tacere, in afara
poate de cateva slabe rostiri de ,,Amin“, nu se simt astfel de deosebiri si cineva ar incepe sa se teama ca totul poate fi formalism, cu putina
adancime. Sa ne gandim la aceste lucruri si sa practicam realitatea.

Limbile folosite gresit arata lipsa de maturitate (vers. 20-25)

Sa cautam sa avem intelegere in lucrurile lui Dumnezeu si sa nu fim cu un spirit de copil, cum ne spune versetul 20. Cand limbile sunt folosite
gresit, cum arata versetul 23, aceasta arata o lipsa totala de simt matur. Copiii se pot purta intr-un fel fara minte, asa cum le place sa-si arate
hainele noi. Dar cel credincios trebuie sa se poarte ca unul care are intelegerea unui om matur, nu a unui copil. Folosirea profetiei prin
Cuvantul lui Dumnezeu aduce sufletul chiar in prezenta lui Dumnezeu. Si puterea unei astfel de slujbe poate fi simtita si de un necredincios
care s-a intamplat sa fie prezent.

Sa vorbeasca doi sau trei (vers. 26-28)

Nu este de ajuns sa fie profetie. Darul trebuie exercitat potrivit randuielii lui Dumnezeu, care este data in versetele 29-33. Corintenii erau
mult daruiti si tendinta Tn adunare era, evident, sa fie un abuz de vorbire. Versetul 26 arata acest lucru. Fiecare era gata sa-si exercite darul
si sa-l aduca inainte. Confuzie, dezordine, agitatie, acesta era rezultatul. Dumnezeu nu este autorul dezordinii.De aceea au fost stabilite
indicatii precise. Vorbirea in limbi nu era interzisa, ci reglementata strict in versetele 27 si 28; si daca nu este vreunul care sa interpreteze,
era interzisa. Profetia, de asemenea, era reglementata. Doi sau trei vorbitori intr-o adunare sunt de ajuns. Cat de inteleapta este aceasta
reglementare? Domnul cunoaste capacitatea medie de a primi a celui credincios. Daca doi vorbesc destul de mult este de ajuns. Daca cei doi
vorbesc mai putin, isi gaseste si al treilea un loc. Si atunci este de ajuns.. Daca cineva nu tine seama de aceasta randuiala si insista sa-si
spuna si el cuvantul, ajungem obositi si retinem mai putin decat daca ar fi vorbit numai trei.

Ceilalti sa judece (vers. 29-33)

Notati ca acei care asculta trebuie ,sa judece”. Chiar in zilele cand erau date in adunare cuvinte inspirate prin revelatia directa, cei care
ascultau aveau sa observe, sa deosebeasca cele spuse. Nu trebuia sa primeasca fara sa analizeze cele ce au auzit. Sa nu adoptam niciodata
atitudinea aceasta: ,,Desigur, orice amanunt din tot ce spune iubitul frate A. trebuie sa fie corect!” O astfel de atitudine este o provocare
pentru diavolul sa strice ideile fratelui A - si in felul acesta sa aduca si caderea multora. Este un dezastru pentru fratele A. - tot asa si pentru
admiratorii lui. Este libertate pentru toti profetii sa profeteasca, desi, desigur, nu in toate ocaziile. Daca la o anumita ocazie un profet ar avea
ceva de spus si totusi n-a fost posibil, sa se stapaneasca si sa astepte pana vine ocazia de la Dumnezeu.

Tacerea femeii in adunare (vers. 34, 35)

Versetele 34 si 35 se ocupa cu tacerea femeii in adunare. Indicatia este foarte clara: ,femeile sa taca in adunare.” Aceasta randuiald nu se
potriveste deloc cu spiritul veacului, fara indoiala. Dar daca aceasta ar fi o ratiune sa ignori Scriptura, n-ar fi lasata multa Scripturd care sa nu
fie ignorata.

Cele spuse de apostol sunt porunca a Domnului (vers. 36, 37)

Duhul lui Dumnezeu a stiut mai dinainte cum aceste reglementari vor fi ignorate sau incurcate. Unii din Corint erau inclinati in aceasta
directie. De aici, versetele 36 si 37. Cuvantul lui Dumnezeu a venit prin Domnul insusi si prin aspostolii Sai, si nu prin corinteni. El a venit la
ei. Ei isi puteau inchipui ca sunt oameni spirituali. Daca ar fi fost intr-adevar spirituali, ar fi dovedit aceasta intelegand ca aceste randuieli
stabilite de Pavel nu erau ideile lui, ci porunci ale Domnului, prin el. Testul spiritualitatii noastre astazi este acelasi.

Biserica nu da fnvataturd, ea este invatata de Dumnezeu (vers. 38-40)

Este de notat, Cuvantul lui Dumnezeu n-a aparut prin biserica. El a venit catre biserica. Pretentia marelui sistem romano-catolic este ca
biserica - si prin aceasta ei inteleg autoritatile catolice - este organul care da invatatura. Nu este nevoie aici sa discutam despre pretentia ei
de a fi ,biserica”, pentru ca este evident din acest pasaj ca aspostolii sunt izvorul din care a curs apa curata a Cuvantului, si noi 1i avem in
scrierile lor insuflate - Tn scripturile Noului Testament. Biserica nu este ,colectivul care da invatatura”, ea este ,colectivul care primeste

fnvatatura“. Cuvantul lui Dumnezeu vine la ea, iar datoria ei este sa se plece in fata Cuvantului lui Dumnezeu.

Testul: daca tineti cu tarie cuvantul (vers 1, 2)

Cele dintai cuvinte ale capitolului 15 apar la prima vedere cu totul aparte. De ce, am putea intreba, trebuia apostolul sa le faca din nou
cunoscut evanghelia unor oameni care o primisera mai inainte?Era, credem, o mica ironie sanatoasa in cuvintele lui, asa cum fusese si in
versetele 37 si 38 din capitolul 14. Asa cum am notat mai Thainte de mai multe ori, corintenii aveau idei pline de ingamfare despre ei insisi,
despre darurile lor si realizarile lor, iar Duhul lui Dumnezeu i-a confruntat cu unele realitati. Intelectualismul de care erau afectati ii conducea
la tagaduirea sau cel putin la unele indoieli cu privire la invierea dintre morti - un adevar fundamental al evanghelei. Apostolul a trebuit sa le
prezinte din nou evanghelia.Evanghelia ne mantuieste ,daca tinem cu tarie” mesajul ei. Daca nu tinem cu tarie Cuvantul, el nu ne
mantuieste. Multora nu le place cuvantul ,dacad”, totusi el este aici. Este usor sa zici ,,eu cred” si ca urmare sa fii numarat printre credinciosi.
Dar timpul ne pune la proba. Credinciosul adevarat tine cu tarie; nu insa si cel care nu este Tn adevar credincios. Cu aceasta remarca putem
spune tuturor celor care ocupa un loc de crestin: ,Evanghelia v-a mantuit si in ea stati.” Prin urmare, cine schimba si tulbura adevarul
evangheliei isi taie craca de sub picioare.



Evanghelia ne prezinta fapte: moartea, invierea, aratarea Lui (vers. 3-11)

Evanghelia ne aduce vesti despre fapte. intai, fapta mortii lui Hristos pentru p&catele noastre, asa cum Scripturile au spus mai dinainte, de
exemplu Isaia 53.5 si 8. in al doilea rand, cele dou& fapte ale iInmormantarii si invierii, care sunt grupate impreun3, potrivit Scripturilor, de
exemplu Isaia 53.9 si 10.Nu erau intrebari la cel dintai si al doilea fapt; ele erau cunoscute public. Al treilea nu era cunoscut public, ci era
tema proeminenta a predicii apostolice asa cum este scris in Fapte. Acest al treilea fapt era pus la indoiala aici, si de aceea aspostolul Pavel
le aminteste multimea mare de martori ai adevarului ei si care inca existau. Citeaza sase ocazii diferite in care El a fost vazut inviat, ultima
fiind cu el, cand Domnul era nu numai inviat, dar si in glorie. Lista apostolului nu este terminata, pentru ca nu citeaza nicio ocazie in care S-a
aratat femeielor credincioase.Totusi el insusi a venit la sfarsitul unei lungi liste de martori, si aceasta ii reamintea de faptul ca, pe cand ceilalti
apostoli 1l vedeau pe Domnul lor inviat, el era un impotrivitor si un persecutor, cel putin in inima. Gandul acesta il smerea si il ficea s3 se
simta nevrednic s& fie numarat printre apostoli. in acelasi timp aceasta ii umplea inima cu o semnificatie deosebitd a harului lui Dumnezeu -
har care nu numai ca I-a chemat, dar I-a si condus intr-o viata de lucrare pentru Domnul sau, mai din plin decat toti ceilalti.lar in ce priveste
marturia lor nu era deosebire. Atat cei doisprezece, cat si el insusi au predicat la fel evanghelia lui Hristos Tnviat. Corintenii nu auzisera o alta
evanghelie de pe buzele lor. Ei au crezut in Hristos inviat.

Daca n-ar fi inviat Hristos (vers. 12-19)

Intregul adevar referitor la inviere depinde de invierea lui Hristos, cum aratd versetul 12. Cum ar putea fi tdgaduita invierea, odata ce Hristos
a nviat?Cu toate acestea apostolul incepe s& sustind adevarul invierii, intr-o anumita ordine. intai ia presupunerea ca in final nu este inviere
si arata rezultatele logice care ar urma. Acestea sunt date Tn versetele 13 pana la 19. Desigur, daca nu este inviere, atunci nici Hristos n-a
inviat. Si daca Hristos n-a inviat, ce ar fi atunci?Atunci un sir intreg de rezultate ar urma in mod necesar. Atunci predicarea apostolilor ar fi
zadarnica, pentru ca ar trebui sa ajunga convins ca predicase nu un fapt, ci un mit. Credinta lor, de asemenea, ar fi fost zadarnica, pentru ca
au crezut un mit. Aceasta explica remarca de la sfarsitul versetului 2: ,Credinta in zadar" despre care este vorba acolo nu se refera la o
credinta de un fel inferior sau incompleta, ci la o credinta care s-ar baza pe un obiect nedemn sau fals.Apoi mai departe, ar fi insemnat ca
apostolii nu erau martori adevarati, ci mincinosi, iar corintenii insisi, cu toata credinta lor in aceasta marturie, ar fi fost inca in pacatele lor. Ar
fi Insemnat ca acei dintre credinciosi - unii ditnre ei corinteni - care murisera n-au intrat in fericire, ci au pierit. in adevar, ar reduce orice
beneficiu sau speranta care vin de la Hristos la lucrurile care se limiteaza la aceasta viata. Ce tragedie! Orice speranta stralucitoare a unei
eternitati de glorie s-ar stinge in noaptea mortii din care nu mai este trezire. Tot ce ne-ar putea da Hristos este redus treptat la un exemplu
bun, care, daca este urmat, ar imbunatati ceva vietile noastre scurte in aceasta lume.Nu este exagerare in aceste cuvinte: ,am fi mai de
plans decat toti oamenii“. Desigur, am fi! Fiecare crestin care este demn de acest nume a intors spatele de bunavoie placerilor lumii. Este
intr-o pozitie de tagaduire de sine, orice ar fi fost el, de placerile care vin din trairea in poftele lui, in vederea unui viitor care de fapt nici n-ar
exista. In cazul acesta am fi in adevar cum e cainele din fabula, care lasd bucata din gura pentru a-i apuca umbra. Toata lumea are cel putin
placerile pacatului, in timp ce noi suntem inselati in amandoua lumile.

Hristos, cel dintai rod al celor adormiti (vers. 20)

In versetul 20 apostolul se intoarce de la rationamentele negative la un argument pozitiv. Porneste acum de la faptul glorios ca Hristos a
inviat dintre cei morti, inviat ca Cel dintai rod al sfintilor care au adormit. Sfintii sunt rodul urmator din aceeasi inviere. Acest adevar
important este expus pe deplin in partea din urma a capitolului; este inclus aici in folosirea cuvantului ,cel dintai rod“. Nimeni n-ar prezenta
un cartof ca fiind cel dintai rod al recoltei graului, sau chiar o pruna ca cel dintai rod al culturii marului. Ar fi ceva nepotrivit. Dar aici nu este
nimic nepotrivit. Desi Hristos este Dumnezeu, totusi El a devenit Om si ca Om inviat este Cel dintai rod al celor care au murit in credinta.
invierea Lui trebuie s& cuprinda invierea tuturor celor care sunt ai S&i.

Moartea prin Adam, invierea prin Hristos (vers. 21-23)

Punctul acesta este de asa importanta incat continuarea argumentelor este intrerupta pentru moment si este subliniata aceasta idee in
versetele 21 pana la 23. Moartea a fost introdusa prin om, si tot asa cum invierea, prin Om. Adam a adus moartea si toti cati sunt in el, adica
urmasii lui, sunt sub sentinta mortii. Hristos a adus invierea si toti cati sunt din El ,,vor fi facuti vii“ sau ,adusi la viata“. Aceasta aducere la
viata este distincta, pentru cei care sunt ai lui Hristos. Desi cei nedrepti vor fi inviati, invierea lor nu va fi pentru aducerea la ,viata“. Cei sfinti
vor intra in ceea ce este adevarata ,viata“. Cat de complet si glorios a fost raspunsul lui Dumnezeu fata de pacatul omului!Dar in inviere este
de observat o ordine: ,fiecare la randul cetei lui“. Hristos a nviat cel dintai dintre morti. Dupa aceea, la venirea Sa, toti care sunt ai Sai vor
invia dintre cei morti, I1asand pe cei nemantuiti morti in mormintele lor.

El trebuie sa imparateasca (vers. 24-26)

Si ,atunci va fi sfarsitul“, cand mortii nemantuiti vor fi inviati, desi nu aceasta este precizat aici, dar se include in versetul 26. Daca citim
Apocalipsa 20.11 - 24.4, vedem ca moartea este distrusa cand mortii necredinciosi sunt inviati.

Dumnezeu va fi totul in toti (vers. 27, 28)

in acest pasaj este aratat clar ca sfarsitul la care se va ajunge datoritd invierii inseamna subjugarea complets a oricirei puteri vrajmase, incat
totul sa fie supus lui Dumnezeu, care trebuie sa fie totul in toti. Aceasta ne aduce la starea eterna despre care se aminteste in 2 Petru 3.13 si
se descrie ceva mai mult in Apocalipsa 21.1-5. impé&ratia milenara va servi scopului pentru care a fost randuita. in ea se va gasi perfectiunea
guvernarii, si nu se va sfarsi pana ce ultimul dusman va fi invins.

Fiul n-a fost inferior Tatalui pe pamant si nu va fi in eternitate (vers. 28)

Cand scopul acesta este atins, intreaga lucrare de rascumparare si noua creatie se vor arata, atunci Fiul va da Tatalui imparatia. Devenind
Om, Fiul a luat un loc de supunere, si acest loc El il retine pentru eternitate: dovada sigura ca El a luat acest loc de Om pentru totdeauna.
Supunerea, sa ne amintim, nu aduce in mod necesar cu ea inferioritatea. Fiul n-a fost cu nimic inferior Tatalui cand era aici pe pamant, nici nu
va fi in internitate. in starea eternd Dumnezeu va fi totul si in toti; dar desigur, Duhul lui Dumnezeu si Fiul lui Dumnezeu sunt egali cu Tatél.



Fiul totusi retine locul Sau in omenire, Capul si Sustinatorul noii creatii, care exista ca rod al lucrarii Sale; aceasta garanteaza ca noua creatie
nu va fi atinsa de rau, ci va rimane pentru totdeauna in splendoarea ei originala.inainte de a trece mai departe, s notam acest contrast: in
timp ce tagaduirea invierii are ca rezultat logic ca ne lasa in pacatele noastre si in mizerie fara speranta, faptul tnvierii, implinita in Hristos, ne
duce in starea eterna de glorie.

Consecinte practice ale invierii (vers. 29-34)

Versetele 20-28 sunt intr-un fel o paranteza si de aceea versetul 29 reia firul de la versetul 19. ,Altfel, ce vor face...?” Mare parte dintre cei
care au murit printre crestinii de la inceput cazusera martiri, si de aceea apostolul ii vede pe cei noi veniti in adunare ca pasind prin botez in
locul celor care cazusera, devenind astfel tinta dusmanilor. Erau foarte curajosi; dar, desigur, fara ratiune si fara a fi necesar, daca nu ar fi o
inviere a mortilor.Interpretarea versetului 29 este confirmata de versetul 30. De ce sa se expuna primejdiei apostolul si insotitorii lui, daca nu
este fnviere? Si punand aceasta intrebare, el nu-si permitea o simpla figura de vorbire. Era un fapt greu, un fapt pe care-l trdia zilnic. Nu mult
timp Tnainte trecuse prin rascoala ingrozitoare din teatrul efesenilor, cum este istorisita in Fapte 19, cand oamenii luptau impotriva lui ca
niste fiare salbatice, si viata ii era in primejdie in fiecare zi. Ar fi fost fara ratiune sa traiesti o astfel de viata! Daca n-ar fi faptul invierii, cineva
ar putea mai bine adopta lozinca lumii far& Dumnezeu: ,,S& mancam si s& bem, pentru cd maine vom muri!“ in felul acesta incd odata
ajungem la rezultatul logic al Tnlaturarii adevarului invierii. Nu numai cd rdmanem ca cei mai de plans dintre oameni, dar suntem lasati cu
nimic mai bun decat ar fi satisfacerea placerilor noastre animalice.Ajungand la acest punct, apostolul se indreapta direct catre corinteni. Ei
fusesera inselati, si orice invatatura rea are o reactie in viata morala. Daca gandim gresit, nu putem actiona bine. Aceasta arunca lumina
asupra imoralitatii dintre ei, condamnata in capitolele 5 si 6. Punand la indoiala invierea trupului, ei au cazut mai usor in pacate care aduc
necumpatare fata de trup. Aveau nevoie sa se trezeasca asa cum se cuvine si sa primeasca in adevar cunostinta lui Dumnezeu.

Nebunule, ce semeni tu... (vers. 35, 36)

Dar corintenii, desi avand atat de putina cunostinta a lui Dumenzeu si a dreptatii, erau oameni care isi apreciau propriile rationamente: de
aceea doua intrebari care In mod sigur aveau sa vina de pe buzele lor sunt anticipate in versetul 35. Cea dintai intrebare este ,cum?“ si a
doua ,cu ce?”. Raspunsurile la aceste intrebari ocupa practic restul capitolului. A doua intrebare - fiind poate mai clara - are intai
raspunsul.Rationalismul se dovedeste iar si iar o mare primejdie pentru credinciosi. incepand in credinta, unii sunt inclinati s& continue viata
pe baza simplei ratiuni, netindnd seama ca lucrurile lui Dumnezeu (asa cum ne-a spus capitolul 2) sunt atat de adanci incat depasesc in
intregime cea mai mare ratiune umana. Nimic altceva nu rastoarna mai mult gandirea umana ca invierea, asa cum se poate vedea cand
cineva asculta numai putin spusele ,teologilor liberali“. Nu se poate sa nu aflam ce gandesc acesti teologi liberali despre Dumnezeu, pentru
ca ei vorbesc destul de mult. Aici vedem ce gandeste Dumnezeu despre ei. El i da deoparte cu un singur cuvant: ,Nebunule!“ Acest singur
cuvant este tot atat de inspirat ca si loan 3.16.Totusi apostolul Pavel scria unor sfinti, chiar daca ei erau infectati de aceasta nebunie ciudata
care s-a dezvoltat atat de nebuneste printre teologii liberali de astazi. Deci, dupa ce le-a spus ca aceasta este nebunie, el merge mai departe
ca sa raspunda intrebarilor.

Fiecare isi are propriul trup de inviere (vers. 37-41)

Natura insasi ne d& o aseméanare izbitoare in aceastd privinta, asa cum si Domnul a folosit-o mai inainte pentru Sine insusi. Cand El a spus:
,Daca grauntele de grau cazut in pamant nu moare, ramane singur; dar, daca moare, aduce mult rod” (loan 12.24), vorbea despre moartea si
invierea Sa.Aici aceeasi asemanare este folosita, dar cu o aplicatie diferita. O samanta este semanata in pamant, totusi, desi identitatea ei
este pastrata, ea apare cu un trup foarte diferit. Ghinda este ingropata, dar un stejar rasare. Fiecare samanta are ceea ce putem numi trupul
ei special de inviere cu care se arata. Insemnatatea acestui fapt este clar. Trupul mort al celui sfant este pus in mormant; la inviere va fi
foarte diferit, totusi cu identitatea lui pastrata.Natura ne invata din nou ca aceasta nu prezinta vreo greutate fnaintea lui Dumnezeu, pentru
ca El are resurse infinite. Sa privim la varietatea care se vede in creatie. Sunt diferite feluri de trupuri - de oameni, animale, pesti, pasari; si
intre ele sunt de asemenea multe deosebiri de trupuri. Si sunt trupuri ceresti - despre care acum stim prea putin - si trupuri pamantesti, pe
care le stim mai bine. Probabil este adevarat ca nu exista doua stele in toate privintele la fel.

Semanat trup sufletesc, inviaza trup spiritual (vers. 42-44)

Aceasta ne conduce la declaratia minunata a versetelor 42-44. Trupul semanat in mormant este caracterizat de stricaciune, necinste,
slabiciune, lucruri sufletesti - daca ne putem exprima in felul acesta, deoarece cuvantul ,natural” inseamna literal ,,sufletesc”, ceva potrivit
pentru sufletul ...., si nu pentru spirit. Este inviat in neputrezire, glorie, putere, si un trup spiritual, nu sufletesc. Identitatea este pastrata,
dupa cum marturisesc cuvintele repetate de patru ori: ,este semanat... este inviat”. Cu toate acestea situatia in care se gaseste este cu totul
de alt fel. Aceasta raspunde la intrebarea: ,Si cu ce trup vin ei?”

Cum invie mortii (vers. 45-49)

Cea dintai intrebare din versetul 35: ,Cum invie mortii?“ primeste un raspuns deplin in versetele 45 pana la 54. in aceasta intrebare sensul
cuvantului ,,cum” pare sa fie ,in ce stare” si nu ,,in ce fel” sau ,,prin ce mijloace”. Altminteri n-ar fi un raspuns satisfacator la intrebarea din
acest capitol. Daca Dumnezeu ar fi binevoit sa explice Tn ce fel sau prin ce proces va invia El mortii, noi n-am putea intelege, pentru ca
explicarea ar trece dincolo de noi. Asa cum este, noi avem un raspuns. in cadteva cuvinte - vom fi inviati dupa chipul lui Hristos ceresc.

Contrastul dintre cel dintai Adam si cel de al doilea Adam (vers. 45-47)

Pentru a avea un inteles trebuie sa vedem contrastul dintre cei doi Adami, cel dintai si cel din urma. Cel dintai a fost facut un suflet viu, asa
cum ne spune Geneza 2. Cel din urma este de un ordin cu totul diferit. Desi Om adevarat ca si cel dintai, El este Duh datator de viata. Unul
este deci ,natural” sau ,sufletesc”. Celdlalt este spiritual. Ne-am fi asteptat ca Acel spiritual sa fi fost Thaintea celui sufletesc, ca timp. Dar nu
este asa, dupa cum arata versetul 46. Cel dintai Adam a fost facut un suflet viu prin suflarea divina. Prn urmare, era ,sufletesc” si avea un
trup ,natural” sau ,sufletesc” (vers. 44) care era ,pamantesc”. S-a inmultit din plin; dar tot ce venea din el a fost pamantesc, asa cum era el
(vers. 48).Ultimul Adam este in contrast cu cel dintai. Desi Om adevarat, fiind un Duh datator de viata, el este Dumnezeu. El este ,,Domn al
cerului”. El este nu numai Om - ,,al doilea Om*“ cum se precizeaza in versetul 47 - El este Adam, adic3 El este Intemeietorul si Capul unui nou



neam. Si El este Cel din urm& Adam, pentru c& El nu va fi niciodatd urmat de un alt cap. in El Dumnezeu isi are perfectiunea si finalitatea.
Dumnezeu sa fie laudat pentru aceasta! Noi suntem printre cei ceresti care apartin Lui.Sa fie subliniat in gandurile noastre ca El este nu
numai ,,Cel din urma Adam®*, ci si ,Cel de al doilea Adam“. Expresia aceasta arata ca intre Adam si Hristos nici un om n-a mai fost socotit.
Cain n-a fost al doilea om; a fost numai Adam reprodus in cea dintai generatie. Asa erau toti oamenii - numai Adam reprodus in generatiile lor
variate. Dar cand S-a nascut Hristos, El n-a fost o reproducere a Iui Adam. Prin ,nasterea din fecioara” sub lucrarea Duhului Sfant mostenirea
a fost rupta, un Om nou si original a aparut, vrednic sa fie numit ,,al doilea Om*. El, la randul Sau, devenind Capul unui nou neam de oameni,
ramane ca ,Cel din urma Adam*.

in tnviere vom purta chipul Celui ceresc (vers 47-49)

Ne-am inceput viata ca niste copii ai lui Adam, cel din tarana, purtand chipul lui. Adusi la Hristos, am ajuns supusi lucrarii divine, si ne-am
vazut transferati de la ce este tarana la ce este ceresc. Aceasta transferare totusi n-a atins pana acum trupurile noastre, pentru ca inca
purtam chipul celui pamantesc, si prin urmare trupurile noastre se strica, sunt supuse mortii si mormantului. La inviere vom purta ,chipul
Celui ceresc”. Avem sa fim facuti asemenea chipului Fiului lui Dumnezeu, nu numai in ce priveste caracterul nostru, ci si trupurile noastre.
Fapt prea glorios! Cum vor invia cei morti? intr-o stare de perfectiune si glorie de felul acesta!Sa nu trecem cu vederea faptul ca, desi trebuie
sa asteptam realizarea acestei perfectiuni, nu avem de asteptat ca sa fim sub conducerea capului Celui din urma Adam, ca sa fim uniti cu Cel
de al doilea Adam. Sfarsitul versetului 48 nu spune: ,asa vor fi si cei ceresti”, ci ,asa sunt cei ceresti”. Noi suntem ceresti. Nu este minunat?
Suntem inclinati sa dam inapoi de la acesta pozitie? Simtim ca implicatiile ei sunt foarte dominante si ne aduc cerinte carora nu le putem face
fata? Sa ne ferim de a tdia in bucatele adevarul pentru a-I potrivi cu felul nostru de a umbla. O purtare care este joasa, carnala, pamanteasca,
lumeasca, nu se potriveste celor ce sunt ceresti.

Putrezirea nu poate mosteni neputrezirea (vers. 50)

Cu versetul 50 apostolul Pavel trece la gandul clipei minunate cand schimbarea de la lucrurile ceresti va atinge si trupurile noastre. Vom
mosteni imparatia in aspectul ei ceresc si noi insine vom fi acolo unde este neputrezirea absoluta. Nu putem intra acolo in starea noastra
prezenta de ,carne si sange*, de care este atasata putrezirea.

Nu toti vom adormi, dar toti vom fi schimbati (vers. 51)

Llata, va spun o taina“, zice apostolul. Aceste cuvinte arata ca el va face cunoscut ceva nedescoperit pana atunci. Ca avea sa fie o inviere a
mortilor, ca Domnul va veni, se stia de catre ei. Ei nu stiusera pana atunci ca, la venirea Domnului, El va invia pe cei morti sfinti, intr-o
conditie de neputrezire glorioasa si va schimba in aceeasi conditie pe cei sfinti care vor fi in viata. Se pare ca sfintii din zilele Vechiului
Testament intelegeau invierea ca fiind pentru cei morti, la o viata glorioasa pe pamant. Sigur este ca ei nu stiau inca de invierea dintre cei
morti, de care cei credinciosi se vor bucura la venirea Domnului. Pana ce a venit la lumina adevarul despre chemarea cereasca a sfintilor, a
chemarii adunarii, nu era timpul sa fie cunoscut adevarul deplin despre inviere. Aceasta ordine progresiva a doctrinei se poate observa in tot
Noul Testament.Acum taina este descoperita. Nu toti vom ,,adormi“ (adica: vom muri), dar toti vom fi schimbati, atat cei vii cat si cei morti,
intr-o clipa, cand Domnul va veni pentru sfintii Sai. Schimbarea va face ca tot ce este muritor si putrezitor in noi sa fie inghitit de viata si de
victorie. ,, Toti vom fi schimbati“, notati, ,intr-o clipa (gr. atom), intr-o clipeald de ochi“ - nu ih multe sau cel putin cateva clipe diferite, cum ar
fi cazul daca ar fi o rapire partiala sau serii de rapiri partiale - adunarea este destinata sa intre in glorie.

Imbré&cati in neputrezire si in nemurire (vers. 52, 53)

Schimbarea aceasta méareata va fi facutd deodatd prin puterea lui Dumnezeu, la ,,cea din urma trdmbitd“. in versetul 29 cei credinciosi erau
vazuti ca niste soldati pasind in randuri prin botez ca s ia locul camarazilor lor care cazuser3. in versetul 52 ii vedem pe toti - fie inca in
randuri, fie in afara, prin moarte - adusi intr-o clipa, la cea din urma trambita, dincolo de moarte si putrezire. Lupta lor va avea sfarsit. Nu vor
mai avea niciodatd nevoie de sunetul trambitei!in ce ne priveste, cele spuse in Isaia 25.8 se va implini cand vom fi schimbati trupeste intr-o
stare de imortalitate si neputrezire. Aceasta dovedeste ce am spus mai inainte. Vechiul Testament are in vedere exercitarea pe pamant a
puterii victorioase de inviere. Cele spuse prin apostol aduc la lumina un inteles mult mai deplin, care ramasese ascuns in acel verset pana a
venit ziua sa fie descoperit prin evanghelie. Cand sfintii ajung la chipul Celui ceresc, moartea va fi inghitita intr-o victorie pe care nimeni n-o
poate tagadui. Acest test, notati, nu vorbeste despre ,rapire”, luarea sus a celor sfinti. Pentru aceasta trebuie sa ne ducem la cele spuse in 1
Tesaloniceni 4.

Victoria lui Hristos este si a noastra (vers. 54-57)

Frumusetea felului in care se va desfasura mareata victorie in acea zi il face pe apostol sa izbucneasca in veselie. El arunca o provocare
triumfatoare mortii. Este un fapt, victoria este de pe acum a noastra. Ea a fost castigata in invierea lui Hristos, cum s-a dovedit pe deplin in
acest capitol. invierea sfintilor este in intregime rezultatul acestei victorii a Lui, si noi o putem trata ca fiind fapt implinit. Victoria este a
noastra astazi - multumiri fie aduse lui Dumnezeu!

De aceea: sa traim in lumina adusa prin inviere (vers. 58)

Cu cat de mare putere vine indemnul de la inchiderea acestui capitol! ,,De aceea“. Dincolo de acest cuvant este greutatea adevarului glorios
stabilit in cele 57 de versete dinainte ale capitolului. Pentru ca tolerasera unele indoieli cu privire la adevarul invierii, ei trebuie sa fi ajuns
nestabili, usor de influentat, lenesi si inclinati s& subscrie acestor cuvinte: ,58 mancam si sa bem caci maine vom muri!“invierea totusi este
un fapt sigur, glorios. Hristos a inviat; si noi, avand caracterul Sau ceresc, avem sa fim uniti cu El in asemanarea Lui cereasca. Asa fiind
lucrurile, de aceea statornicia de nemiscat devine a noastra. in loc s& ne pierdem timpul cu mancarea si bautura, avem s& prisosim in
lucrarea Domnului, stiind ca nimic facut in adevar pentru El nu va fi pierdut. Totul va fi gasit din nou ca rezultat in lumea invierii.Traim noi in
lumina lumii acestei invieri? Putem recita corect crezul si sa avem invierea ca un articol deosebit de insemnat in el; dar daca sufletele noastre
1l au Tnaintea lor pe deplin, vom fi lucratori sarguinciosi si neobositi in serviciul Domnului, asa cum li va plécea Lui sa ne indrume.

Colecta de bani pentru sfinti (vers. 1-4)



Ultima indrumare a apostolului in aceasta epistola se refera la colecta care se facea in acel timp pentru sfintii saraci din ludeea. Astazi in
multe cercuri religioase banii sunt deseori cea dintai tema. Aici este cea din urma. Totusi vine si ea, si sunt date indemnuri de o valoare care
ramane. In versetul 2 este recomandata darea sistematica, nu la intdmplare. De asemenea, Dumnezeu asteapts darea in proportie cu
prosperitatea pe care El ne-a dat-o. In zilele de altddatd Dumnezeu fixase darul de zece la suta. El n-a fixat nici o proportie pentru noi care
suntem sub har; dar vom auzi un cuvant deosebit de serios la scaunul de judecata, daca noi suntem sub standardul randuit sub lege. Daca
toti credinciosii ar practica daruirea sistematica si in proportie cu ce am prosperat, n-ar fi problema baneasca in legatura cu lucrarea
Domnului. impartirea in capitole s-ar putea s ne lipseasca de legétura care este intre capitolul 15.58 si 16.2.

Un slujitor este responsabil numai fata de Domnul (vers. 5-12)

Cuvintele de incheiere care urmeaza, referitor la unele lucruri personale, si versetele 5-12, au lumina deplina daca le comparam cu istoria din
Fapte 18.24 - 20.6. Apostolul Pavel scria din Efes, in mijlocul unei lucrari mari, cu multi adversari, a caror opozitie a culminat in marea
rascoala din teatru. Apolo fusese Tnainte de Pavel la Efes si dupa ce a fost invatat mai bine in Calea Domnului prin Acuila si Priscila, a vizitat
Ahaia, unde era situat Corintul. Pavel venise la Efes in timp ce Apolo era la Corint, dar in acest timp Apolo plecase din Corint. intre timp, Pavel
se gandea sa treaca prin Macedonia si sa viziteze Corintul in trecere. Aceasta vizita In Macedonia s-a infaptuit, cum se istoriseste in Fapte 20,
desi cea de a doua epistola arata ca vizita lui la Corint a fost amanata. A rugat pe Apolo sa le faca o alta vizita, dar acesta n-a venit
deloc.Observam de aici ca daca Dumnezeu ridica un slujitor, acesta este responsabil numai fata de Domnul care i-a incredintat o lucrare, si
nici chiar fata de un apostol. Pavel nu avea autoritate peste Apolo. Faptul ca il ruga sa se duca arata ca nu avea sentimente de gelozie fata
de acest om de curand daruit, care aparuse deodata. Faptul ca Apolo simtea ca nu trebuia sa se duca la Corint in aceasta conjunctura
probabil dovedea ca din partea lui nu era nici o dorinta sa iasa in faté ca sa mareasca flacarile acelora din partide care ar fi spus: ,Eu sunt al
lui Apolo“.

Toate sa se faca in dragoste (vers. 13, 14)

Corintenii nu fusesera veghetori. Fusesera clatinati in ce priveste credinta evangheliei. Se purtasera mai mult ca niste copii slabi decat ca
oameni puternici. De aceea indemnurile concrete din versetul 13. Trebuie sa tinem aceste indemnuri in legatura cu versetul 14, altfel am
putea gresi. Toate lucrurile trebuie facute ,,cu dragoste”, altfel barbatia si puterea noastra ar degenera in ceva firesc sau chiar brutal.
Barbatia si puterea crestina exersate in dragoste sunt potrivit gandului lui Dumnezeu si sunt farte puternice.

Slujind sfintilor, slujim lui Hristos (vers. 15, 16)

Versetul 15 da o anumita lumina despre slujire. Cei din casa lui Stefan ,,s-au dedicat ei insisi sfintilor spre slujire”. Ei erau gata sa slujeasca
sfintilor, realizand ca in felul acesta slujeau lui Hristos in madularele Sale pe pamant. Puteau fi lucruri comune si banale intr-o astfel de
lucrare, dar ea era facuta pentru Hristos. O astfel de slujire nu este prea obisnuita, ma tem. Ea primeste mentionare si recomandare in
versetul 16. Ea exemplifica, gandim, ce inseamna cuvantul ,ajutorari“ mentionat printre darurile din capitolul 12.28.

Maranatha (vers. 21-24)

Cele trei versete de incheiere sunt o imbinare de solemnitate si har. Corintenii erau plini de daruri, dar deficienti in ce priveste dragostea. De
aceea avem versetul 22. Multi dintre noi sunt asemenea corintenilor. Sa punem la inima ca dragostea este ceea ce conteaza. A nu iubi pe
Domnul Isus inseamna un blestem la venirea Sa, cand orice marturie va fi pusa la test. Maran-atha nu este cuvant grecesc, ci aramaic, si
inseamna ,,Domnul vine“.Pentru cei care iubesc pe Domnul este o provizie plina de har de la El si o revarsare de dragoste de la cei care sunt
ai Sai, cum se vede in salutarile de incheiere pline de caldura ale apostolului Pavel.

clickbible.org


https://www.clickbible.org/post/1-corinteni-35-9-f-b-hole/

	1 Corinteni - Comentarii F. B, Hole

