clickbible.org

1 Corinteni - Comentarii W. McDonald

Pavel a fost chemat sa fie apostol al lui Isus Cristos pe drumul Damascului.

Aceasta chemare nu i-a parvenit prin intermediul vreunui om, ci direct din partea Domnului Isus. Un apostol este, literalmente, un trimis.
Primii apostoli au fost martori ai lui Cristos la invierea Sa. Ei au putut de asemenea savarsi minuni, menite sa confirme ca mesajul predicat de
ei era de natura divina. Prin urmare, Pavel era intru totul indreptatit sa afirme, in cuvintele lui Gerhard Tersteegen:

Cristos, Fiul lui Dumnezeu, m-a trimis in tarile de la miazanoapte; Eu am fost ordinat de puterea divina A mainilor strapunse.

Cand Pavel scria, un frate, pe nume Sostene, era cu el, ceea ce-l determina pe Pavel sa-l includa in salutul sau. Nu se stie exact daca este
acelasi Sostene de la Fapte 18:17, fruntasul sinagogii, care a fost batut in public de greci. Probabil acest lider fusese mantuit in urma
propovaduirii lui Pavel, ajutandu-l acum pe apostol in lucrarea sa.

Scrisoarea este adresata mai intai bisericii lui Dumnezeu care este la Corint. Este incurajator sa constatam ca nici un loc pe pamant nu este
prea imoral pentru ca acolo sa se poata pune bazele unei adunari de copii ai lui Dumnezeu. Adunarea Corintenilor este descrisa in continuare
prin cuvintele: cei care au fost sfintiti in Cristos Isus, chemati sfinti. ,Sfintiti" inseamna aici pusi deoparte pentru Dumnezeu si detasati de
lume, descriind pozitia tuturor celor ce sunt ai lui Cristos. Cat priveste starea lor practica, ei au datoria sa se detaseze ei insisi de lume, in
fiecare zi, traind o viata sfanta.

Unii oameni sustin ca sfintirea este o lucrare distincta a harului, prin care cineva dobandeste eradicarea naturii pacatului. O atare invatatura
este insa contrazisa de versetul acesta. Crestinii corinteni erau departe de ceea ce trebuia sa fie pe planul sfinteniei practice, dar faptul
ramane ca in fata lui Dumnezeu, in ce priveste pozitia lor, ei erau sfintiti de Dumnezeu.

Ca sfinti, ei erau membrii unei minunate partasii: chemati sa fie sfinti, impreuna cu toti cei care cheama in vreun loc Numele lui Isus Cristos
Domnul lor si al nostru.

intai Corinteni este, in mod deosebit, scrisoarea dedicatd Domniei lui Cristos. Discutdnd numeroasele probleme din viata adunarii si a
credinciosilor individuali, apostolul le aminteste cititorilor ca Isus Cristos este Domn si ca prin tot ceea ce facem trebuie sa dam recunoastere
acestui mare adevar.

Salutul caracteristic al lui Pavel apare in versetul 3. Har si pace sunt cuvintele prin care se exprima cel mai bine rezumatul intregii evanghelii.
Harul este sursa oricarei binecuvantari iar pacea este rezultatul in viata oricarei persoane care a acceptat harul lui Dumnezeu. Aceste mari
binecuvantari provin de la Dumnezeu Tatal nostru si de la Isus Cristos. Pavel nu ezita sa-L mentioneze pe Domnul Isus in acelasi enunt in care
vorbeste despre Dumnezeu Tatal nostru. Este doar una din sutele de expresii similare din Noul Testament prin care se arata clar pozitia de
egalitate a Domnului Isus cu Dumnezeu Tatal.

Dupa ce i-a salutat pe corinteni, apostolul aduce acum multumiri pentru felul minunat in care a lucrat Dumnezeu in viata lor (versetul 4-9). E
remarcabild trasatura de noblete a caracterului lui Pavel prin faptul ca intotdeauna a gasit cate ceva, in viata fratilor sdi de credinta, pentru
care sa aduca multumiri lui Dumnezeu. Daca viata lor de traire in practica a credintei crestine nu era pe masura celei dorite de Dumnezeu,
atunci Pavel Ti multumea lui Dumnezeu pentru ceea ce a facut El pentru ei - cum s-a intamplat si in cazul de fata. Corintenii nu erau , crestini
duhovnicesti". Dar Pavel poate totusi sa-I multumeasca lui Dumnezeu pentru harul lui Dumnezeu care le-a fost dat in Cristos Isus.

Harul lui Dumnezeu s-a manifestat fata de corinteni prin faptul ca au fost inzestrati din belsug cu darurile Duhului Sfant. Pavel aminteste
darui rostirii si al cunostintei (,in orice cuvant si in orice cunostinta") - aceasta fiind probabil o referire la darul vorbirii in limbi, al talmacirii
vorbirii Tn limbi si al cunostintei iesite din comun. Rostirea (in versiunea romana: ,in orice cuvant") se refera la exprimarea exterioara iar
cunostinta la intelegerea launtrica.

Faptul ca ei aveau aceste daruri era o confirmare a lucrarii lui Dumnezeu in vietile lor. La asta se refera Pavel cand spune ca marturia lui
Cristos a fost confirmata in ei. Ei au auzit marturia lui Cristos, au primit-o prin credinta iar Dumnezeu a depus marturie ca ei sunt mantuiti cu
adevarat, prin faptul ca le-a acordat aceste puteri miraculoase.

Cat priveste posedarea darurilor, biserica de ta Corint nu era cu nimic mai prejos decat celelalte biserici. Dar simpla posedare a acestor daruri
nu constituia, Tn sine, o dovada a adevaratei spiritualitati. Pavel i multumea Domnului pentru un lucru de care corintenii nu erau
raspunzatori, la care nu contribuisera cu nimic. Darurile au fost daruite de Domnul cel indltat la Cer, fara sa se tind seama de meritele cuiva.
Daca are cineva un dar, nu trebuie sa se faleasca cu el, ci, in smerenie, sa-l puna in slujba Domnului.

Roada Duhului este Tnsa o alta chestiune, presupunand predarea credinciosului fata de controlul Duhului Sfant. Apostolul nu putea sa-i laude
pe corinteni pentru faptul ca ar fi posedat roada Duhului in viata lor, ci numai pentru ceea ce a revarsat Domnul, in suveranitatea Sa, peste ei
- un lucru asupra caruia ei nu aveau nici un control.

Cand vom inainta in studiul epistolei, vom constata ca apostolul a trebuit sa-i mustre pe sfinti pentru abuzarea de aceste daruri, dar aici el se
multumeste sa-si exprime recunostinta pentru faptul ca ei au primit aceste daruri intr-o masura atat de mare.

Corintenii erau nerabdatori in asteptarea aratarii Domnului nostru Isus Cristos. Cercetatorii Bibliei nu au ajuns la un numitor comun in acest
punct, neputand stabili daca se refera la venirea lui Cristos pentru a-Si lua sfintii Sai (1Tesaloniceni 4:13-18), sau la venirea Sa impreuna cu
sfintii Sai (2Tesaloniceni 1:6-10), sau, a treia variantd, daca este o referire la ambele ipostaze. in primul caz, ar fi o revelatie a lui Cristos
facuta doar credinciosilor, pe cand in cazul al doilea ar fi Revelatia Sa pentru intreaga biserica. Atat Rapirea, cat si glorioasa Aratare a lui


https://www.clickbible.org/post/1-corinteni-710-w-mcdonald/

Cristos sunt asteptate cu nerabdare de orice credincios.

Aici Pavel isi exprima increderea ca Domnul ii va intari pana la sfarsit pe sfinti, pentru ca acestia sa poata fi fara vina in ziua Domnului nostru
Isus Cristos. Din nou, iese in evidenta accentul pus de Pavel asupra a ceea ce va face Dumnezeu, mai degraba decat pe ce au facut
corintenii. intrucat ei s-au increzut in Cristos, si pentru c& Dumnezeu a confirmat acest lucru, dandu-le darurile Duhului, Pavel era increzator
ca Dumnezeu fi va pazi si pastra pentru El, pana cand Cristos va veni sa-i ia pe ai Sai cu Sine.

Optimismul lui Pavel cu privire la corinteni se bazeaza pe credinciosia lui Dumnezeu, care i-a chemat la partasia Fiului Sau. El stie ca Intrucat
Dumnezeu a platit un pret atat de mare ca sa-i faca partasi ai vietii Domnului nostru, El nu-i va lasa sa se piarda, nici sa alunece din mana
Lui.

Apostolul este gata acum s& se ocupe de problema dezbinarilor din cadrul bisericii (1:10-4:21). El incepe cu un minunat indemn la unitate. n
loc sa porunceasca, in virtutea mandatului sau de apostol, el ii iIndeamna cu tandretea unui frate. Apelul la unitate se bazeaza pe numele
Domnului nostru Isus Cristos si, intrucat numele reprezinta de fapt Persoana, se bazeaza pe tot ceea ce este si a facut Domnul Isus. Corintenii
preamareau numele unor oameni, dar asta nu putea duce decat la dezbinari. Pavel e hotarat insa sa inalte doar Numele Domnului Isus, stiind
ca numai in felul acesta se va produce unitate in randurile copiilor lui Dumnezeu. Sa aveti acelasi fel de vorbire inseamna a fi uniti intr-un
gand si o simtire - adica a avea un scop comun si aceeasi loialitate. Unitatea aceasta se produce atunci cand crestinii sunt patrunsi de
gandirea (gandul) lui Cristos. In versetele urmatoare, Pavel le va spune cura pot fi patrunsi corintenii, pe planul trairii practice, de gandurile
lui Cristos.

Vestea despre certurile de la Corint i-a parvenit lui Pavel prin cei din casa lui Cloe. Dezvaluind numele informatorilor, Pavel stabileste un
important principiu de conduita crestina: nu avem voie sa transmitem vesti despre fratii si surorile noastre de credinta la modul anonim, ci
trebuie sa fim dispusi sa Iasam sa ni se dezvaluie identitatea. Daca s-ar practica acest principiu in zilele noastre, s-ar evita multe barfe inutile,
care fac atat de mult rau bisericii.

in sanul bisericii se formau secte sau partide, fiecare luandu-si un fruntas. Unii isi declarau preferintele pentru Pavel, altii pentru Apolo iar altii
pentru Chifa (Petru). Ba unii chiar sustineau sa sunt ai lui Cristos, prin asta intelegandu-se ca se considerau singurii Sai credinciosi, ceilalti
fiind exclusi!

in versetele 13-17 Pavel mustra cu asprime sectarismul. A da nastere la asemenea partide in sanul bisericii echivala cu tdgaduirea unitatii
trupului lui Cristos. Calcand pe urmele unor lideri umani, ei il insultau pe Cel care fusese rastignit pentru ei. Luandu-si denumirea unui om, ei
uitau ca prin botez ii declarasera loialitate Domnului Isus Cristos.

Aparitia unor partide in sanul bisericii de la Corint I-a determinat pe Pavel sa-si exprime recunostinta pentru faptul ca el insusi nu a botezat
decat vreo cativa credinciosi din adunarea aceea - Crispus si Gaius fiind doi dintre acestia.

Pavel a avut grija ca nimeni sa nu poata spune ca a botezat pe cineva in numele lui. Cu alte cuvinte, el nu incerca sa faca convertiti pentru el
insusi sau sa-si atraga adepti. Singurul tel urmarit de el era sa-i indrepte pe oameni catre Domnul Isus Cristos.

La o examinare mai amanuntita, Pavel si-a adus aminte ca a botezat pe cei din casa lui Stefana, dar pe altii nu-si amintea sa-i fi botezat.

El explica faptul ca Cristos nu I-a trimis ca mai intai de toate sa boteze, ci sa propovaduiasca evanghelia. Asta nu inseamna deloc ca Pavel nu
credea Tn botez, intrucat am citit deja numele celor pe care i-a botezat chiar el. Mai degraba, inseamna ca misiunea lui principald nu era de a
boteza. Probabil el incredintase aceasta lucrare altora, poate unor crestini din biserica locala. Versetul acesta constituie un puternic argument
de combatere a conceptiei sustinute de unii, conform careia botezul ar fi esential In vederea mantuirii. Daca asa ar sta lucrurile, atunci ar
insemna ca Pavel ii multumeste lui Dumnezeu ca nu i-a mantuit pe nici unii, in afara de Crisp si Gaius! Or, asemenea idee nu poate sta in
picioare.

in ultima parte a versetului 17, Pavel realizeazi o tranzitie la versetele care urmeaza. El nu a propovaduit evanghelia prin recurgerea la
intelepciunea cuvintelor, pentru ca nu cumva crucea lui Cristos sa fie facuta ineficace. El stia ca daca oamenii ar fi fost impresionati de
oratoria si stilul sau retoric, atunci Tn egala masura el ar fi esuat in eforturile sale de a transmite adevarata semnificatie a crucii lui Cristos.

Ne va fi de ajutor sa intelegem sectiunea care urmeaza, daca vom tine seama de faptul ca, intrucat erau greci, corintenii aveau o mare
predilectie pentru intelepciunea omeneasca. Filozofii lor erau considerati eroi nationali. Se pare ca ceva din spiritul acestei miscari se
strecurase in adunarea de la Corint, unde se formase partida celor care doreau sa faca evanghelia mai usor de primit de catre intelectuali. Ei
plecau de la convingerea ca evanghelia nu se bucura de reputatie in randurile intelectualilor - de unde incercarea de a o intelectualiza.
Aceasta prosternare in fata intelectualismului a fost, dupa cate se pare, una din chestiunile care i-au determinat pe oameni sa formeze
partide in jurul unor lideri umani. Eforturile de a face evanghelia mai acceptabild erau sortite insa din capul locului esecului, pentru faptul ca
intre intelepciunea lui Dumnezeu si intelepciunea omului exista o prapastie uriasa, ele neputand fi deloc reconciliate.

Pavel arata acum nebunia de a-i ridica in slavi pe oameni si subliniaza ca, procedand asa, inseamna a da dovada de incompatibilitate cu
adevarata natura a evangheliei (1:18-3:4). Prima idee pe care o scoate el in evidenta este ca mesajul crucii este diametral opus tuturor
conceptelor considerate de oameni a fi adevarata intelepciune (1Corinteni 1:18-25).

Mesajul crucii este nebunie pentru cei ce sunt pe calea pierzarii. Sau, cum s-a exprimat foarte plastic Barnes:

Moartea pe cruce era asociata cu ideea celei mai mari injosiri sau rusinati A afirma ca mantuirea poate avea loc doar prin suferintele si
moartea unui om rastignit era sigur ca va trezi in ei doar un nedisimulat dispret.

Grecii erau mari iubitori de intelepciune (de fapt, acesta este sensul literal al termenului ,filozofi"). Dar evanghelia nu continea nici un lucru
de natura sa satisfaca orgoliul lor, rezultat in urma cunostintei.



Pentru cei ce sunt pe calea mantuirii, evanghelia este puterea lui Dumnezeu. Ei aud mesajul, Tl accepta prin credinta si apoi are loc miracolul
nasterii din nou in viata lor. Observati adevarul solemn reliefat de acest verset, potrivit caruia nu exista decat doua categorii de oameni: cei
ce pier si cei ce sunt mantuiti. Nici o categorie intermediara. Oamenii n-au decat sa iubeasca intelepciunea omeneasca, insa numai
evanghelia este cea care duce la mantuire.

Faptul ca evanghelia ii repugna intelepciunii omenesti a fost profetit cu mult timp in urma de Isaia (Isaia 29:14): ,Voi distruge intelepciunea
inteleptilor si voi nimici priceperea priceputilor." (traducere dupa versiunea engleza, n.tr.)

S. Lewis Johnson afirma, in al sdu The Wycliffe Bible Commentary ca in contextul lor, ,,aceste cuvinte constituie condamnarea de catre
Dumnezeu a politicii «inteleptilor» din luda, prin faptul ca acestia cautau sa incheie o alianta cu Egipt, pe cand erau amenintati de Sanherib.
Cat de adevarat este faptul ca lui Dumnezeu ii face placere sa-Si realizeze planurile in modalitati care par nebune oamenilor. Ce des foloseste
El metode pe care inteleptii acestei lumi le ridiculizeaza, dar care realizeaza rezultatele dorite cu minunata acuratete si eficienta. De pilda,
intelepciunea omului il asigura ca el poate castiga sau merita propria lui mantuire. Dar evanghelia inlatura toate eforturile omului de a se
mantui pe sine, prezentandu-L pe Cristos ca Singura Cale prin care putem castiga acces la Dumnezeu.

Aici Pavel face o provocare indrazneata, zicand: ,,Unde este inteleptul? Unde este carturarul? Unde este vorbaretul acestui veac?" Oare i-a
consultat Dumnezeu cand a conceput planul Sau de mantuire? Ar fi fost ei oare in stare sa elaboreze vreodata un asemenea plan de
rascumparare, daca ar fi fost Iasati in voia Tntelepciunii lor? Raspunsul este un raspicat ,Nu!" Dumnezeu a facut nebunie intelepciunea
acestei lumi.

Omul nu poate ajunge la cunostinta lui Dumnezeu prin propria sa intelepciune. De veacuri Dumnezeu i-a dat omenirii prilejul acesta, dar
rezultatul a fost un esec total. Apoi Dumnezeu a gasit cu cale, prin propovaduirea crucii - mesaj considerat nebun de catre oameni - sa-i
mantuiasca pe cei care cred. Nebunia mesajului predicat se refera, desigur, la cruce. Noi stim ca ea nu a fost o nebunie, dar, asa a parut
mintilor neluminate ale oamenilor. Godet spune ca versetul 21 contine o intreaga filozofie a istoriei, substanta unor volume intregi. De aceea,
nu trebuie sa trecem peste el cu usurinta, ci sa meditam profund la extraordinarele, adevaruri ce le contine.

Era in firea iudeilor sa ceara un semn. Atitudinea lor consta n conceptia ca daca li se va da un semn, vor crede. Pe de altd parte, grecii
cautau intelepciunea. Pe ei i interesau argumentele si rationamentele omenesti, logica in general.

Dar Pavel nu le-a facut pe plac. El spune: ,Noi il propovaduim pe Cristos cel rastignit." Dupa cum s-a exprimat cineva: ,,El nu era un iudeu
iubitor de semne, nici un grec iubitor de intelepciune, ci un crestin iubitor de Mantuitorul."

Pentru iudei, Cristos rastignit era o piatra de poticnire. Ei cautau un lider militar, care sa-i izbaveasca de asuprirea Romei. Dar evanghelia le-a
oferit un Mantuitor rastignit pe cruce si supus rusinii. Pentru greci, Cristos rastignit era o nebunie. Ei nu puteau intelege cum ar putea Cineva
care a murit in conditii de aparenta slabiciune totald sa le rezolve problemele.

Dar, oricat ar parea de ciudat, chiar lucrurile pe care le cautau iudeii si Neamurile se gasesc in chip minunat in Domnul Isus. Pentru cei care
aud chemarea Lui si se incred in El, atat iudei, cat si greci, Cristos devine puterea lui Dumnezeu si intelepciunea lui Dumnezeu.

De fapt nu exista nici nebunie, nici slabiciune la Dumnezeu. Dar apostolul afirma in versetul 25 ca ceea ce pare nebunie din partea lui
Dumnezeu, in ochii oamenilor, este, in realitate, mai intelept decat oamenii cei mai luminati. De asemenea, ceea ce pare slabiciune din
partea lui Dumnezeu, in ochii oamenilor, se dovedeste a fi mai puternic decat orice ar putea produce oamenii vreodata.

Dupa ce a vorbit despre evanghelia propriu-zisa, apostolul isi indreapta acum atentia spre oamenii pe care Dumnezeu i cheama prin
evanghelie (versetul 26-29). El le aminteste corintenilor ca nu multi intelepti dupa firea pamanteasca, nu multi puternici, nu multi nobili sunt
chemati. S-a aratat adesea ca textul nu spune ca nici unul din aceasta categorie nu va fi chemat, ci doar ,,nu multi"!

Chiar corintenii nu provenisera din paturile intelectuale ale societatii. Ei nu fusesera castigati la Cristos prin filosofii rasunatoare, ci prin
evanghelia simpld. Atunci cum se face ca puneau un pret atat de mare pe intelepciunea omeneasca, ridicandu-i in slavi pe predicatorii care
cautau sa faca mesajul evangheliei mai palpabil inteleptilor acestei lumi?

Daca oamenii voiau sa infiinteze o biserica, cautau sa racoleze cei mai proeminenti membri ai comunitatii. Dar versetul 26 ne invata ca
persoanele atat de stimate de oameni sunt ignorate de Dumnezeu. Cei pe care fi cheama El nu sunt, in general, cei considerat mari de lumea
aceasta.

Dar Dumnezeu a ales lucrurile nebune ale lumii, ca sa-i faca de rusine pe intelepti si Dumnezeu a ales lucrurile slabe ale lumii, ca sa le faca
de rusine pe cele tari. Sau, cum s-a exprimat Erich Sauer:

Cu cat este mai primitiv materialul, cu atat mai mare - daca se va putea atinge acelasi standard de arta - va fi onoarea Stapanului; cu cat mai
mica va fi armata, cu atat mai mare - daca se va putea dobandi aceeasi izbanda mareata - va fi lauda ce i se va cuveni cuceritorului.

Dumnezeu s-a folosit de trambite, pentru a narui zidurile lerihonului. El a redus oastea lui Ghedeon de la 32.000 la 300, cu care a infrant
ostirile lui Madian. El s-a folosit de un bat pentru manat boii, in mana lui Samgar, pentru a-i infrange pe filisteni. Cu o falca de magar El I-a
invrednicit pe Samson sa infranga o Intreaga armata. Si Domnul nostru a hranit peste cinci mii de oameni cu numai cateva paini si pestisori.

Pentru a completa tabloul acestei ostiri pe care cineva a numit-o: ,ceata de nebuni ai lui Dumnezeu, cu cinci stele" Pavel adauga si aceste
elemente: lucrurile josnice ale lumii si cele dispretuite si lucrurile care nu sunt. Folosindu-se de materiale atat de neverosimile, Dumnezeu
desfiinteaza lucrurile care sunt. Cu alte cuvinte, Lui ii face placere sa ia oameni ce nu se bucura de nici o stima n ochii lumii si sa-i foloseasca
in asa fel incat acestia sa-l aduca slava. Aceste versete ar trebui sa-i mustre pe crestinii care incearca sa intre in gratiile celor mari si tari,
care se dau bine pe langa marile personalitati ale vremii, neavand prea multa consideratie pentru sfintii mai umili din randurile copiilor lui
Dumnezeu.



Scopul urmarit de Dumnezeu prin alegerea celor lipsiti de statut social ridicat in ochii lumii este ca toata slava sa-I fie atribuita Lui, si nu
omului. Intrucat mantuirea vine numai de la El, doar El este vrednic de toats cinstea si lauda.

Versetul 30 subliniaza si mai mult faptul ca tot ceea ce suntem si tot ceea ce posedam provine de la El - nu din filozofie; si ca nu este nici un
loc pentru gloria omului.

Mai intai de toate, Cristos a devenit pentru noi intelepciune. El este intelepciunea lui Dumnezeu (versetul 24), Cel pe Care Dumnezeu, in
intelepciunea Sa, L-a ales sa fie calea mantuirii. Cand il avem pe El, avem o intelepciune pozitionala, care ne garanteaza mantuirea deplina.

in al doilea rand, El este neprihanirea noastra. Prin credinta in El noi suntem socotiti neprih&niti de un Dumnezeu sfant.

in al treilea rand, el este sfintirea noastra. in noi thsine, noi nu avem nimic de natura sfinteniei personale, dar in El suntem sfintiti, in privinta
pozitiei pe care o ocupam fnaintea lui Dumnezeu, iar prin puterea Lui suntem transformati, de la un grad de sfintire la altul.

in fine, El este rascumpérarea noastra, asta fiind, negresit, o referire la rascumpararea in aspectul ei final, cand Domnul va veni si ne va duce
acasa, sa fim cu El; cand vom fi rascumparati - cu duhul, cu sufletul si cu trupul. lata ce clar a expus Traill acest adevar:

intelepciunea in afara lui Cristos este o nebunie osanditoare - neprihanirea in afara lui Cristos este vinovatie si condamnare - sfintirea in afara
lui Cristos este murdarie si pacat - rdéscumpararea in afara lui Cristos este robie si sclavie.

A. T. Pierson coreleaza versetul 30 cu viata si lucrarea Domnului nostru:

Faptele Sale, cuvintele Sale si practicile Sale demonstreaza cu toate ca El este intelepciunea lui Dumnezeu. Apoi asistam la moartea Lui,
ingroparea si invierea Lui: acestea au de a face cu neprihdnirea noastra. Apoi urmeaza umblarea Sa de patruzeci de zile printre oameni,
inaltarea Sa la cer, darul Duhului si asezarea Sa la dreapta lui Dumnezeu - toate acestea avand de a face cu sfintirea noastrd. Apoi urmeaza
revenirea Sa, care are de a face cu rascumpararea noastra.

Asa a aranjat Dumnezeu lucrurile ca toate aceste binecuvantdri sa ne parvina in Domnul. Prin urmare argumentul formulat de Pavel este
urmatorul: ,Ce rost mai are sa va faliti cu oamenii? - devreme ce ei nu pot sa faca pentru voi nici unul din aceste lucruri!"

Apostolul le aminteste aici sfintilor de lucrarea desfasurata de el in mijlocul lor si de modul in care a cautat sa-L slaveasca pe Dumnezeu, si
nu pe el insusi. El a venit la ei vestind marturia lui Dumnezeu, nu cu o vorbire sau intelepciune stralucita. El nu a avut nici un interes sa se
dea mare orator sau filosof. Asta arata ca Pavel a recunoscut diferenta dintre lucrarea de esenta sufleteasca si cea de esenta spirituala. Prin
lucrarea sufleteasca intelegem o lucrare care amuza, care ofera divertisment sau care apeleaza la emotiile oamenilor. Pe de alta parte,
lucrarea spirituala (duhovniceasca) prezinta adevarul cuvantului lui Dumnezeu in asa fel incat sa-1 aduca slava lui Cristos si sa atinga inima si
constiinta ascultatorilor.

Continutul mesajului lui Pavel a fost: Isus Cristos si pe El rastignit. Isus Cristos se refera la Persoana Sa, in timp ce pe El rastignit se refera la
lucrarea Sa. Persoana si lucrarea Domnului Isus formeaza substanta evangheliei crestine.

Pavel subliniaza in continuare ca infatisarea sa personalad nu era nici impresionanta, nici atragatoare. Cand s-a aflat intre corinteni, el a fost in
slabiciune, in temere si in mare cutremur. Comoara evangheliei era purtata intr-un vas de pamant, pentru ca stralucirea puterii sa se
dovedeasca a fi de la Dumnezeu, nu de la Pavel. El insusi a fost o pilda a modului in care Dumnezeu se foloseste de lucrurile slabe, pentru ca
sa le faca de rusine pe cele tari.

Nici vorbirea lui Pavel, nici propovaduirea sa nu constau in cuvintele induplecatoare ale intelepciunii omenesti, ci in demonstrarea Duhului si
a puterii. Unii au sugerat ca prin vorbire se intelege materialul pe care I-a prezentat iar prin propovaduire maniera prezentarii materialului.
Altii nteleg prin vorbirea sa marturia personala pe care a adus-o unor persoane individuale iar prin propovaduirea sa mesajul vestit unor
grupuri de oameni. Privind lucrurile din perspectiva standardelor lumii acesteia, apostolul n-ar fi castigat poate niciodata un concurs de
oratorie. In pofida acestei stari de lucruri, Duhul lui Dumnezeu s-a folosit de mesajul propovaduit prin gura lui Pavel pentru a produce in
oameni cainta de pacat si convertirea lor la Dumnezeu.

Pavel era constient de pericolul mare ca ascultatorii lui sa devina mai interesati in el insusi sau in personalitatea sa, decat in Domnul cel Viu.
Constient de neputinta lui de a binecuvanta sau de a-i salva el insusi pe oameni, apostolul s-a hotarat sa-i conduca pe oameni numai la
Dumnezeu, indemnandu-i sa-si puna increderea doar in El, si nu in intelepciunea oamenilor. Toti cei ce vestesc mesajul evangheliei sau fi
invata pe oameni din cuvantul lui Dumnezeu trebuie sa faca din acest deziderat telul lor major si permanent.

Mai intai de toate, intelepciunea pe care o demonstreaza evanghelia este de origine divina (versetele 6 si 7). Noi vorbim intelepciunea intre
cei ce sunt maturi (sau ,,desavarsiti"). Dar nu intelepciunea acestui veac, dupa cum nu este intelepciune in ochii stapanitorilor veacului
acestuia. Caci intelepciunea acestora este perisabila, aidoma lor, dainuind doar o zi scurta.

Noi vorbim intelepciunea lui Dumnezeu intr-o taina. O taina in Noul Testament este un adevar ce nu fusese revelat in trecut, dar care este
facut cunoscut acum credinciosilor de apostolii si profetii din perioada primara a Bisericii. Aceasta taina este intelepciunea ascunsa pe care
Dumnezeu a randuit-o mai inainte de veacuri spre slava noastra. Aceasta taina a evangheliei cuprinde adevaruri minunate, ca acela potrivit
caruia acum evreii si crestinii sunt facuti una in Cristos; precum si adevarul dupa care Domnul Isus va veni si-i va duce pe ai Sai, care-L
asteapta, acasa, sa fie cu El si, desigur, adevarul potrivit caruia nu toti credinciosii vor muri, ci toti vor fi transformati.

Stapanitorii acestui veac se refera, probabil, la fiintele demonice, de natura spirituala, din vazduh, sau la agentii lor umani de pe pamant. Ei
nu au inteles intelepciunea ascunsa a lui Dumnezeu (Cristos pe cruce), dupa cum nu si-au dat seama ca omorandu-L pe Sfantul Fiu al lui
Dumnezeu aduceau peste ei propria lor nimicire. Daca ar fi cunoscut cdile lui Dumnezeu, nu L-ar ii rastignit pe Domnul slavei.



Procesul revelatiei, inspiratiei si iluminarii sunt descrise in versetele 9-16. Ele ne spun cum au fost aduse aceste adevaruri minunate la
cunostinta apostolilor, de catre Duhul Sfant, si cum, la randul lor, ei ne-au transmis aceste adevaruri prin inspiratia Duhului Sfant, precum si
modul in care noi le intelegem prin iluminarea Duhului Sfant.

Citatul din versetul 9, Isaia 64:4, este o profetie conform careia Dumnezeu a adunat adevaruri minunate ce nu puteau fi descoperite prin
simturile naturale, descoperind aceste adevaruri, la vremea randuita de El, celor care il iubesc pe EL. Sunt enumerate trei facultati (ochiul,
urechea si inima, sau mintea) prin care ne insusim lucrurile pamantesti, dar acestea nu sunt suficiente pentru receptarea adevarurilor divine,
aici fiind nevoie de interventia Duhului lui Dumnezeu.

Versetul acesta este interpretat aproape totdeauna ca o referire la gloriile cerului si dupa ce ne-am intiparit in minte acest sens al versetului,
este foarte greu sa ni-l mai scoatem din minte si sa acceptam alt inteles. Dar Pavel se refera aici la adevarurile care au fost relevate pentru
prima oara in Noul Testament. Oamenii nu ar fi putut ajunge sa cunoasca si sa inteleaga aceste adevaruri prin intermediul cercetarilor
stiintifice sau filozofice. Mintea omeneasca, lasata in voia ei, niciodata nu ar fi putut descoperi tainele minunate ce au fost facute cunoscute
la inceputul erei evangheliei. Ratiunea omeneasca este total neputincioasa de a afla adevarul lui Dumnezeu.

Faptul ca versetul 9 nu se refera la cer (rai) este demonstrat de afirmatia ca noua Dumnezeu ni le-a descoperit prin Duhul Sau. Cu alte
cuvinte, aceste adevaruri, prezise in Vechiul Testament, au fost aduse la cunostinta apostolilor din era Noului Testament. Prin noua se
intelege cei ce au redactat Noul Testament. Prin Duhul lui Dumnezeu au fost luminati apostolii si profetii, intrucat Duhul cerceteaza toate
lucrurile, chiar lucrurile adénci ale lui Dumnezeu. Cu alte cuvinte, Duhul lui Dumnezeu, una din Cele trei Persoane ale Dumnezeirii, este infinit
in intelepciunea Sa si intelege toate adevarurile lui Dumnezeu, fiind Tn stare sa le impartaseasca si altora.

Chiar in sfera relatiilor umane, nimeni nu poate sti ce gandeste un om decat omul respectiv. Nimeni nu poate afla ce gandeste o persoana,
daca persoana respectiva nu se decide sa-si dezvaluie gandurile. Dar chiar si atunci, pentru a-l intelege pe cineva, trebuie sa ai duhul unui
om. Un animal nu va putea intelege pe deplin gandirea noastra. Tot asa este si la Dumnezeu. Singurul care poate intelege lucrurile lui
Dumnezeu este Duhul lui Dumnezeu.

Noi din versetul 12 se refera la cei care au redactat Noul Testament, desi se aplica in egala masura la toti cei ce au fost folositi de Dumnezeu
pentru redactarea intregii Scripturi. intrucat apostolii si profetii au primit Duhul Sfant, El a fost in stare s& le impartaseasca adevarurile adanci
ale lui Dumnezeu. Asta vrea sa spuna apostolul cand afirma in acest verset: ,,Si noi n-am primit duhul lumii, ci Duhul care vine de la
Dumnezeu, ca sa putem cunoaste lucrurile pe care ni le-a daruit Dumnezeu." Fara Duhul care vine de la Dumnezeu, apostolii n-ar fi putut
primi niciodata adevarurile divine la care se refera Pavel, si care au fost pastrate pentru noi in Noul Testament.

Dupa ce a descris procesul revelatiei prin care redactorii Sfintelor Scripturi au primit adevarul de la Dumnezeu, Pavel descrie procesul
inspiratiei, prin care adevarul acela ne-a fost comunicat noud nsine. Versetul 13 este unul din cele mai puternice texte din Cuvantul lui
Dumnezeu pe tema inspiratiei verbale. Apostolul Pavel afirma raspicat ca in transmiterea acestor adevaruri catre noi, apostolii nu au folosit
cuvinte alese de ei insisi sau dictate de intelepciunea omului. Mai degraba, ei au folosit chiar cuvintele pe care Duhul Sfant i-a invatat sa le
foloseasca. Si astfel, dupa convingerea noastra, cuvintele reale ale Scripturii, asa cum se gasesc ele in textele originale autografe, au fost
chiar cuvintele lui Dumnezeu (si ca Biblia, Tn forma ei actuald, este intru totul demna de incredere).

Un strigat de protest se va auzi in acest punct, din partea unora pentru care afirmatia noastra de mai sus ar presupune ca redactarea s-ar fi
facut prin metoda unei dictari mecanice, ca si cand Dumnezeu nu le-ar fi permis redactorilor sa recurga la propriul lor stil, in redactarea
materialului. Dar noi stim ca stilul textelor redactate de Pavel se deosebeste foarte mult de cel al lui Luca, de pilda. Prin urmare, cum vom
putea reconcilia inspiratia verbala cu stilul evident personal al redactorilor? intr-o anumita privintd, neinteles de noi, Dumnezeu le-a daruit
acestor oameni insasi cuvintele Scripturii, si totusi El a imbracat aceste cuvinte in stilul individual, propriu fiecaruia dintre redactori, Iasand ca
personalitatea lor umana sa-si puna amprenta peste cuvantul Lui desavarsit.

Sintagma: comparand cele spirituale cu cele spirituale se poate explica in mai multe moduri.

1. Predarea unor adevaruri spirituale cu cuvinte daruite de Duhul;

2. Comunicarea unor adevaruri spirituale unor oameni spirituali;

3. Compararea adevarurilor spirituale dintr-o sectiune a Bibliei cu cele din alta sectiune a Bibliei.

Noi credem ca prima explicatie este cea valabila, in ton cu contextul. Pavel afirma aici ca procesul inspiratiei presupune transmiterea
adevarului divin prin cuvinte ce sunt anume alese de Duhul Sfant, in acel scop. Am putea parafraza propozitia astfel: ,,prezentand adevaruri
spirituale cu cuvinte spirituale."

Unii au ridicat obiectia ca pasajul de fata nu poate constitui o referire la inspiratie, intrucat Pavel spune vorbim, nu ,scriem" Totusi, analizand
alte texte din Biblie, vom vedea ca adesea verbul ,,a vorbi" se aplica la scrierile inspirate (vezi loan 12:38,41;Fapte 28:25;2Petru 1:21).

Nu numai ca evanghelia este divina in revelatia sa si divina in inspiratia sa, dar aici aflam ca ea nu poate fi primita decat prin puterea Duhului
lui Dumnezeu. Fara ajutorul Lui, omul natural (sau ,sufletesc") nu primeste lucrurile Duhului lui Dumnezeu, caci pentru el sunt o nebunie; si
nici nu le poate intelege, pentru ca ele se discern duhovniceste. lata ce spune in aceasta privinta Vance Havner:

Crestinul intelept nu-si va pierde timpul, incercand sa explice programul lui Dumnezeu unor oameni ne-nascuti din nou, intrucat o atare
actiune ar echivala cu aruncarea margaritarelor la porci. Sau cu incercarea de a-i descrie unui orb splendoarea unui apus de soare sau cu
tentativa de a discuta fizica nucleara cu o statuie din parc. Omul natural nu poate primi aceste lucruri. Mai usor ar fi sa prinzi razele soarelui
cu undita, decat sa-si insusesti revelatia lui Dumnezeu fara ajutorul Duhului Sfant. Daca nu se naste cineva din Duhul si nu este invatat de El,
toate aceste lucruri fi sunt complet straine. Nici daca ar poseda un doctorat nu i-ar fi de nici un folos..."



Pe de alta parte, cel care este luminat de Duhul lui Dumnezeu poate discerne aceste adevaruri minunate, chiar daca el insusi nu poate fi
corect judecat de cei ne-convertiti. Poate ca cel luminat de Duhul lui Dumnezeu este doar un dulgher de meserie sau un instalator sau un
pescar. Dar in Sfintele Scripturi el este un bun cercetator. ,,Crestinul controlat de Duhul cerceteaza cu atentie Biblia si ajunge la o apreciere si
o intelegere a continutului ei" (KSW). Pentru lume, el este o enigma. Poate ca niciodata nu a urmat cursurile vreunui colegiu sau seminar,
totusi el intelege tainele profunde ale cuvantului lui Dumnezeu, putand chiar sa-i invete si pe altii.

Apostolul intreaba, acum, impreuna cu Isaia: ,,Cine a cunoscut gandul Domnului, ca sa-I poata da fnvatatura?" Punand o astfel de intrebare
deja am raspuns la ea, caci Dumnezeu nu poate fi cunoscut prin intelepciunea sau puterea oamenilor. El poate fi cunoscut doar in masura in
care binevoieste sa Se lase cunoscut. Dar cei ce au gandul lui Cristos sunt Tnvredniciti sa inteleaga adevarurile profunde ale lui Dumnezeu.

Recapituland, vom spune ca mai intai vine revelatia (versetul 9-12). Asta inseamna ca Dumnezeu le-a revelat oamenilor, prin Duhul Sfant,
adevaruri necunoscute de ei pana atunci. Aceste adevaruri au fost aduse la cunostinta lor pe cale supranaturald, prin Duhul lui Dumnezeu.

in al doilea rand, avem inspiratia (versetul 13). in procesul transmiterii acestor adevaruri cétre altii, apostolii (si toti ceilalti redactori ai Bibliei)
au asternut in scris exact cuvintele date lor de Duhul Sfant.

in fine, avem iluminarea (versetul 14-16). Pe langa faptul ca aceste adevaruri trebuie sa fie revelate in chip miraculos si inspirate in chip
miraculos, la fel de adevarat este si faptul ca ele pot fi intelese doar prin puterea supranaturala a Duhului Sfant.

Cand Pavel a vizitat Corintul prima oara, el i-a hranit pe credinciosii de acolo cu laptele elementar al cuvantului, intrucat ei erau slabi si tineri
n credinta. invatatura pe care au primit-o ei a corespuns cu starea in care se gaseau, cici nu putea primi invataturi spirituale profunde,
datorita faptului ca erau copii in credinta sau, cum spune cuvantul, prunci in Cristos.

Pavel le-a predat doar adevarurile elementare privitoare la Cristos, pe care le numeste lapte. Cat priveste hrana tare, aceasta ei n-o puteau

asimila, datorita lipsei lor de maturitate. Subliniind aceeasi idee, Domnul Isus le-a spus ucenicilor: ,,Mai am sa va spun inca multe lucruri, dar
acum nu le puteti purta" (loan 16:12). In ce-i priveste pe corinteni, trist era faptul c& ei nu facusera progrese suficiente pentru a putea primi

adevaruri mai profunde de la apostol.

Credinciosii erau inca tot carnali, adica intr-o stare sufleteasca, pamanteasca - fapt demonstrat de prezenta multor certuri si dezbinari in
mijlocul lor. Or, un asemenea comportament ii caracterizeaza mai degraba pe oamenii acestei lumi, decat pe cei ce sunt calauziti de Duhul lui
Dumnezeu.

Faptul ca formau partide in jurul unor lideri umani, ca Pavel sau Apolo demonstra ca se comportau la nivel pur uman. Asta vrea sa spuna
Pavel cand intreaba: ,,Nu umblati voi in felul oamenilor?"

Pana fn acest punct, apostolul Pavel a ardtat nebunia de a-i preamari pe oameni, in contrast cu adevarata natura a mesajului evangheliei.
Acum el isi indreapta atentia spre tema slujirii (misiunii) crestine, aratand ca si din acest punct de vedere este o nebunie curata ca cineva sa-i
ridice in slavi pe liderii religiosi, formand partide in jurul lor.

Apolo si Pavel erau slujitori (minister inseamna in latina ,slujitor”) prin care au ajuns corintenii sa creada in Domnul Isus. Ei erau doar simpli
agenti prin care au primit corintenii credinta, si nu capeteniile unor scoli rivale. Prin urmare, de cata nepricepere au dat dovada corintenii,
cand i-au ridicat pe acesti slujitori la rangul de stapéani! Sau, cum se exprima foarte plastic comentatorul biblic Ironside: ,Imaginati-va o
gospodarie, in care s-a iscat multa dezbinare, din pricina servitorilor!"

Recurgand la o ilustratie din domeniul agriculturii, Pavel arata ca slujitorul este, la urma urmelor, foarte limitat in capacitatea sa de a realiza
ceva. Pavel insusi poate sadi, Apolo putea sa ude, dar numai Dumnezeu poate face sa creasca. Tot asa si in zilele noastre: unii dintre noi
putem predica cuvantul si toti putem sa ne rugam pentru rudele si prietenii nostri nemantuiti, dar lucrarea propriu-zisa de mantuire poate fi
realizata doar de Domnul.

Privind lucrurile din aceasta perspectiva, vom observa numaidecat ca cel ce sadeste si cel ce uda nu sunt, in realitate, foarte importanti, caci
ei nu poseda in ei insisi puterea de a da viata. De ce exista atunci atata rivalitate intre lucratorii crestini? Fiecare ar trebui sa-si desfasoare
lucrarea ce i s-a incredintat si sa se bucure cand Domnul isi revarsa binecuvantarile peste ea.

Cel care sadeste si cel care uda sunt una in sensul cd ambii urmaresc acelasi tel si obiectiv. intre ei nu trebuie sa fie gelozie. Pe planul slujirii,
ei sunt egali. Va veni ziua cand fiecare isi va lua rasplata dupa munca lui - adica la Scaunul de Judecata al lui Cristos.

Cu totii raspund in fata lui Dumnezeu, Toti slujitorii Lui sunt Tmpreuna lucratori, trudind cot la cot pe campul de lucru al lui Dumnezeu sau,
altfel spus, desfasurandu-si activitatea in aceeasi cladire. Erdman exprima aceasta idee in felul urmator: ,Suntem conlucratori toti cei ce
apartinem lui Dumnezeu si lucram unul cu altul."

Continuand analogia cu cladirea, apostolul recunoaste mai intai ca tot ce a reusit sa faca s-a datorat harului lui Dumnezeu - adica capacitatii
nemeritate pe care i-a daruit-o Dumnezeu de a face lucrarea unui apostol. Apoi el descrie rolul jucat de el in inceputurile adunarii de la Corint:
»Ca un mester zidar intelept, eu am pus temelia." El a venit la Corint predicandu-L pe Cristos si pe El rastignit. in cursul propovaduirii
cuvantului, mai multe suflete au fost salvate si s-a sadit o biserica locald. Apoi apostolul adauga: ,si altul zideste deasupra". Fara indoiala, el
se refera aici la alti invatatori, care au vizitat Corintul de mai multe ori, cladind in continuare pe temelia ce fusese deja asezata in acest oras.
Apostolul trage insa un semnal de alarma: ,Fiecare sa ia seama cum zideste deasupra!" Prin asta el vrea sa spuna ca este o misiune cat se
poate de solemna, ce nu trebuie asumata cu usurinta, sa inveti pe altii in biserica locala. Unii venisera la Corint cu doctrine menite sa-i
dezbine pe credinciosi si cu invataturi contrare cuvantului lui Dumnezeu. Negresit Pavel avea cunostinta despre acesti invatatori, cand rostea
aceste cuvinte.

Orice cladire are nevoie doar de o singura temelie. Odata asezata, ea nu mai trebuie repetata. Apostolul Pavel pusese temelia bisericii din
Corint. Temelia aceea era Isus Cristos, Persoana si Lucrarea Lui.



Invataturile aduse de alti credinciosi si-au avut gradul lor de utilitate. De pilda, unele invataturi au o valoare permanentd, asemanandu-se cu
aurul, argintul si pietrele scumpe. Probabil prin , pietre scumpe" nu se intelege aici diamante, rubine sau alte bijuterii, ci mai degraba granitul,
marmora sau alabastrul ce erau folosite la ridicarea unor temple foarte costisitoare. Pe de alta parte, invatatura din biserica locala poate fi
uneori de valoare trecatoare sau total lipsita de valoare. Asemenea invataturi se aseamana cu lemnul, fanul si paiele.

Pasajul acesta din Scriptura este explicat, de cele mai multe ori, ca referire la viata tuturor credinciosilor crestini. Este adevarat ca fiecare din
noi cladeste, zi de zi, si ca rezultatele lucrarii noastre vor fi date la iveala intr-o zi. Dar cercetatorul atent al Bibliei va observa ca pasajul nu se
referd, in principal, la toti credinciosii, ci numai la predicatori si invatatori.

in acea zi din viitor, lucrarea fiecaruia va fi datd pe fata. Prin ziua se intelege Scaunul de Judecata al lui Cristos, cAnd se va trece in revists
toata lucrarea savarsita pentru Domnul. Acest proces de revizuire este asemanat cu actiunea focului. Slujirea care a adus slava lui Dumnezeu
si binecuvantare oamenilor - asemenea aurului, argintului si pietrelor scumpe - nu va fi afectata de foc. Pe de alta parte, cea care a provocat
disensiuni in randurile copiilor lui Dumnezeu sau care nu i-a edificat va fi mistuita de foc. Focul va dovedi cum este lucrarea fiecaruia.

Lucrarea savarsita in legatura cu biserica poate fi de trei tipuri: in versetul 14 avem primul tip - slujirea ce a adus folos, in acest caz, lucrarea
slujitorului va ramane in picioare, dupa ce a fost supusa testului, la Scaunul de Judecata al lui Cristos iar lucratorul va primi o rasplata.

Al doilea timp de lucrare este cea nefolositoare. in cazul acesta, slujitorul va fi padgubit (,va suferi o pierdere", in engleza), el insusi fiind insa
mantuit, dar ca prin foc. E. W. Rogers arata ca: ,,Prin pierdere nu se intelege aici anularea vreunui lucru pe care-l poseda cineva." Versetul e
suficient de clar pentru a ne face sa intelegem ca Scaunul de Judecata al lui Cristos nu se ocupa de pacatele credinciosului sau de pedeapsa
pentru savarsirea lor, caci pedeapsa pentru pacatele credinciosului a fost suportata de Domnul Isus Cristos, pe crucea Calvarului, acea
problema fiind rezolvata odata pentru totdeauna. Prin urmare, la Scaunul de Judecata al lui Cristos nu se pune nici o clipa la indoiala
mantuirea credinciosului, ci se examineaza doar slujirea lui.

Datorita esecului de a face distinctie intre mantuire si rasplati, biserica romano-catolica s-a folosit de acest verset, ca temei pentru
propagarea invataturii privitoare la un presupus purgatoriu. Dar o examinare atenta a versetului 15 din capitolul 3 ne va arata ca nu se face
aici nici o aluzie la purgatoriu. Nu se exprima nicaieri ca focul albeste sau limpezeste caracterul cuiva. Mai degraba, focul pune la incercare
lucrarea sau slujirea cuiva, aratandu-i adevarata natura. Omul respectiv este mantuit, chiar daca lucrarea sa este mistuita de foc.

Un gand interesant care se desprinde din acest verset este faptul ca cuvantul lui Dumnezeu este asemanat uneori cu focul (vezi Isaia 5:24 si
leremia 23:29). Acelasi cuvant al lui Dumnezeu care va testa slujirea noastra, la Scaunul de Judecata al lui Cristos, se afla la dispozitia noastra
in vremea de acum. Daca vom cladi in conformitate cu invataturile Bibliei, atunci lucrarea noastra va ramane in picioare, dupa ce va fi fost
supusa la proba, in ziua aceea.

Pavel le aminteste credinciosilor ca ei sunt templul lui Dumnezeu (in greaca: altarul dinduntru sau sanctuarul) si ca Duhul lui Dumnezeu
locuieste Tn ei. Este adevarat ca fiecare credincios in parte este un templu al lui Dumnezeu, in care locuieste Duhul Sfant, dar nu aceasta e
ideea pe care o subliniaza versetul de fata. Apostolul priveste intreaga colectivitate a bisericii, dorindu-le tuturor celor care o alcatuiesc sa
realizeze sfanta demnitate pe care o incumba o atare chemare.

O a treia categorie de lucrare savarsita in biserica locala este cea definita drept distructiva. Se pare ca existau pe vremea aceea invatatori
falsi, care se strecurasera in biserica de la Corint si care predau invataturi ce-i iIndemnau pe oameni mai degraba la pacat, decat la sfintenie.
Ei nu considerau un lucru grav faptul ca provocau atatea tulburari in templul lui Dumnezeu, ceea ce-l determina pe Pavel sa faca declaratia
solemna: ,,Daca cineva nimiceste templul lui Dumnezeu, pe acela il va nimici Dumnezeu." Privita in context local, afirmatia inseamna ca daca
intra cineva in biserica dintr-o localitate si-i strica marturia, Dumnezeu il va nimici. Pasajul se refera la invatatori falsi, care nu sunt credinciosi
adevarati in Domnul Isus. Gravitatea unei asemenea incalcari este indicata si de cuvintele de la sfarsitul versetului 17: ,,caci templul lui
Dumnezeu este sfant si asa sunteti voi."

in slujirea crestina, ca in toate compartimentele vietii crestine, existd intotdeauna pericolul auto-am&girii. Poate c& unii din cei ce au venit la
Corint s-au dat oameni extrem de intelepti. Oricine are o parere foarte inalta despre propria sa intelepciune lumeasca trebuie sa invete ca e
nevoie sa te faci nebun n ochii lumii, pentru a deveni intelept in aprecierea lui Dumnezeu, cum arata foarte clar Godet, prin parafrazarea sa:

Daca o persoana individuald, corintean sau de alta origine, cand predica evanghelia in adunarile voastre, isi asuma rolul unui om intelept si
reputatia de ganditor profund, e bine ca acea persoana sa inteleaga ca nu va atinge adevarata intelepciune pana cand nu va fi trecut printr-o
criza, in care acea intelepciune, de care este atat de plin el, nu va pieri - dupa care el va primi, abia atunci, intelepciunea ce vine de sus.

intelepciunea lumii acesteia este o nebunie fnaintea lui Dumnezeu. Oricat ar cduta omul, nu L-ar putea gasi pe Dumnezeu de unul singur,
dupa cum, omenirea, in intelepciunea ei, niciodata n-ar fi putut concepe un plan de mantuire, prin care Dumnezeu sa devina Om, ca sa
moara pentru pacatosii vinovati, rai si razvratiti. Aici, in versetul 19, se da citatul din lov 13:5, pentru a se ardta ca Dumnezeu este triumfator
asupra presupusei intelepciuni a oamenilor, in aducerea la indeplinire a planurilor Sale. Cu toata intelepciunea sa, omul nu poate zadarnici
planurile Domnului. Mai degraba, Dumnezeu adesea le demonstreaza oamenilor ca, in pofida intelepciunii lor lumesti, ei sunt total
neputinciosi si saraci.

Psalmul 94:11 este citat aici pentru a se sublinia ca Domnul cunoaste toate rationamentele inteleptilor lumii acesteia si ca stie ca acestea
sunt desarte, gaunoase si neroditoare. Dar de ce depune Pavel atatea eforturi pentru a discredita intelepciunea lumii acesteia? Pentru simplul
fapt ca credinciosii de la Corint puneau un pret deosebit de mare pe o asemenea intelepciune, ducandu-se dupa acei lideri care manifestau
acest gen de intelepciune in mod foarte evident.

Avand in vedere tot ce s-a spus pana in prezent, nimeni nu trebuie sa se laude cu oamenii. lar in ce-i priveste pe adevaratii slujitori ai
Domnului, noi nu trebuie sa ne laudam ca le apartinem acestor lideri, ci, mai degraba, trebuie sa ne dam seama ca ei ne apartin, cu totii,
nouad insine. Toate sunt ale voastre.



Cineva a definit versetul 22 drept: ,inventarierea posesiunilor copilului lui Dumnezeu." Lucratorii crestini sunt ai nostri, fie ca e vorba de Pavel
evanghelistul, fie de Apolo invatatorul, fie de Chifa p&storul. intrucat toti acestia sunt ai nostri, ar fi o nebunie din partea noastra s3 afirmam
ca noi suntem ai vreunuia dintre ei. Apoi si lumea este a noastra. Fiind comostenitori cu Cristos, intr-o zi vom intra in stapanirea ei, dar
momentan lumea ne apartine in virtutea fagaduintei divine. Cei ce 1i administreaza treburile nu-si dau seama ca fac lucrul acesta in folosul
nostru. Si viata este a noastra. Nu ne referim la simpla existenta pe acest pamant, ci la viata in sensul cel mai deplin si mai adevarat. Apoi si
moartea este a noastra. Pentru noi ea si-a pierdut forta de a ne inspaimanta, groaza in care cuprinde ea sufletul omului, in fata prapastiei
necunoscutului ce se casca Tnaintea sa. Pentru noi moartea este solul lui Dumnezeu, care transporta sufletul in cer. Lucrurile de acum si cele
viitoare - toate acestea sunt de asemenea ale noastre. Bine a spus cine a afirmat ca toate lucrurile il slujesc pe cel ce-L slujeste pe Cristos.
Sau, cum s-a exprimat A. T. Robertson: ,Stelele, ce alearga pe orbitele lor, se luptd pentru omul care este partener al lui Dumnezeu, in
lucrarea de rascumparare a lumii."

Toti crestinii sunt ai lui Cristos. Unii credinciosi de la Corint sustineau ca fi apartin lui Cristos in masura mai mare decat altii sau exclusiv fata
de acestia! Ei alcatuiau ,partida lui Cristos". Dar Pavel combate o atare atitudine. Noi toti suntem ai lui Cristos iar Cristos este al lui
Dumnezeu. Si astfel, aratandu-le sfintilor adevarata lor demnitate, Pavel scoate in evidenta nebunia de a alcatui partide si de a crea dezbinari
in sanul bisericii.

Pentru a-i evalua cum se cuvine pe Pavel si pe ceilalti apostoli, Pavel le spune sfintilor ca trebuie sa-i considere slujitori sau asistenti ai lui
Cristos si administratori ai tainelor lui Dumnezeu. Un administrator este un slujitor caruia i s-a incredintat o persoana sau averea cuiva.
Tainele lui Dumnezeu erau secrete ascunse pana arunci, pe care Dumnezeu le-a revelat apostolilor si profetilor din perioada Noului
Testament.

Una din indatoririle administratorilor este aceea de a fi credincios (fidel). Omul pune mare pret pe desteptaciune, intelepciune, bogatie si
succes. Dar Dumnezeu cauta sa-i descopere pe cei ce sunt credinciosi lui Isus in toate lucrurile.

Credinciosia de care trebuie sa dea dovada un administrator este dificil de evaluat de catre oameni. De aceea Pavel spune aici ca pentru el
este un lucru foarte neinsemnat sa fie judecat de ei sau de vreun tribunal omenesc. Pavel isi dd seama cat de neputincios este omul de a-si
forma o opinie competenta cu privire la adevarata credinciosie a lui Dumnezeu. De fapt, adauga Pavel, nici chiar el insusi nu se judeca pe
sine - afirmand prin asta ca el insusi s-a nascut in sanul familiei umane, avand o judecata ce va fi mereu partinitoare si inclinata in favoarea
sa.

Cand spune apostolul: ,,Nu sunt constient de nimic impotriva mea," el vrea sa spuna ca, in ce priveste slujirea crestina, el nu este constient
de nici un act de necredinciosie care sa i se poata imputa. El nu afirma insa deloc ca nu ar cunoaste nici un pacat in viata sa ori ca ar fi
desavarsit! Pasajul trebuie citit in lumina contextului, tinand seama ca subiectul este: slujirea crestina si credinciosia cu care ar trebui sa ne
achitam de aceasta slujire. Dar chiar daca ar fi constient de vreun lucru impotriva sa, nu pentru aceasta a fost el indreptatit. Pur si simplu, el
nu era competent sa judece in aceasta privinta. La urma urmelor, Domnul este Judecatorul.

Avand in vedere toate acestea, ar trebui sa fim cu toata bagarea de seama atunci cand evaluam slujirea crestina a cuiva.

Suntem mai totdeauna inclinati sa preamarim aspectele spectaculoase si senzationale si sa nesocotim lucrurile obisnuite, ce nu sar in ochi.
Dar metoda cea mai sigurd este sa nu judecam nimic inainte de vreme, ci sa asteptam pana cand va veni Domnul. El va fi in stare sa judece,
nu numai ceea ce se vede cu ochiul, ci si motivele care se ascund in spatele actiunilor, mobilurilor din inima omului. Cu alte cuvinte, nu
numai ceea ce s-a savarsit, ci si motivul pentru care s-a savarsit. El va descoperi gandurile inimilor si, bineinteles, ca tot ce s-a facut din
dorinta de auto-afisare sau auto-glorificare nu va avea parte de nici o rasplata.

Faptul ca fiecare isi va primi lauda de la Dumnezeu nu trebuie receptat ca pe o promisiune standard, potrivit careia slujirea fiecarui credincios
va fi privita Tn acea zi intr-o lumina favorabild. Ci, mai degraba, sensul este ca oricine va merita lauda va primi lauda de la Dumnezeu si nu de
la oameni.

in urmé&toarele opt versete apostolul afirma réspicat c& mandria este cauza dezbin&rilor ce s-au ivit in sanul bisericii de la Corint.

Mai intai, el explica faptul ca atunci cand s-a referit la slujirea crestina si la tendinta unora de a se duce dupa lideri omenesti (1Corinteni
3:5-4:5), s-a mentionat pe sine si pe Apolo ca exemple. Corintenii nu formau partide doar in jurul lui Pavel si al lui Apolo, ci si in jurul
oamenilor care erau pe vremea aceea in biserica lor. Dar, dintr-un sentiment de curtoazie crestind, dintr-o delicatete a caracterului sau, Pavel
a transferat intreaga chestiune la el insusi si la Apolo, pentru ca prin exemplul lor, sfintii sa invete sa nu aibe despre liderii lor pareri
exagerate sau sa le gadile mandria acestora, prin formarea unor partide in jurul lor. El dorea ca sfintii sa evalueze toate lucrurile si toate
persoanele prin prisma Scripturilor.

Daca un invatator crestin este mai dotat decat altul, asta se datoreaza faptului cda Dumnezeu |-a inzestrat sa fie asa. Tot ce are el a primit de
la Domnul. Si, intrucat asa stau lucrurile, ce motive mai putem avea sa ne mandrim sau sa ne ingamfam? Talentele noastre, darurile cu care
am fost Tnzestrati nu sunt urmarea desteptaciunii noastre.

Corintenii devenisera suficienti lor insisi. Ei erau deja satui! Ei se faleau cu abundenta de daruri spirituale din mijlocul lor. Ei erau deja bogati.
Ei traiau 1n lux, Tn confort si Tn tihna. Nu sesizau nici o nevoie, ci se purtau ca si cand ar fi inceput deja sa domneasca. Dar faceau acest lucru
fara apostoli. Pavel isi exprima dorinta ca sa vind mai repede ziua in care ei sa domneasca, pentru ca si ei, apostolii, sa poata domni
fmpreund cu corintenii! intre timp ins&, cum s-a exprimat cineva: viata ce o trdim acum pe acest pamant este scoala in care invtdm cum
vom domni, intr-o zi. Crestinii vor domni impreuna cu Domnul Isus, cand El va reveni si-si va stabili imparatia pe pamant, intre timp, insa, ei
au privilegiul de a impartasi impreuna cu El ocara de care are parte un Mantuitor respins, asa cum ne atrage atentia H. P. Barker:

Ar fi o dovada de totala lipsa de loialitate sa ihcercam sa obtinem coroana noastrd, ihainte ca Regele s-o capete pe a Sa. Dar tocmai asta
faceau unii crestini de la Corint. In timp ce apostolii purtau ocara lui Cristos, crestinii de la Corint erau ,.bogati" si ,onorabili". Ei voiau sa se
distreze, in timp ce Domnul si Stapanul lor indurase atatea suferinte.



Cu prilejul festivitatilor de Tncoronare, nobilii nu isi pun coroana pe cap fnainte ca suveranul sa si-o puna pe a sa. Corintenii au inversat Tnsa
ordinea. Ei domneau deja, in timp ce Domnul continua sa fie respins!

in contrast cu sentimentul de multumire de sine al corintenilor, Pavel descrie soarta apostolilor. El ii infatiseaza ca fiind aruncati in arena,
pentru a fi sfasiati de fiare salbatice, sub privirile oamenilor si ale ingerilor. Dupa cum s-a exprimat Godet: ,,Nu era momentul ca corintenii sa
dea dovada de aceastd auto-complacere si laudarosenie, in timp ce biserica era pe tron iar apostolii se aflau sub ascutisul sabiei."

Pe cand apostolii erau tratati ca nebuni pentru Cristos, sfintii se bucurau de prestigiu in sanul comunitatii, fiind considerati crestini intelepti.
Apostolii erau slabi, dar corintenii nu sufereau de nici o infirmitate, in contrast cu ocara de care aveau parte apostolii, sfintii beneficiau de o
pozitie eminenta.

in opinia apostolilor, nu sosise inca ceasul biruintei sau al domniei. Ei sufereau de foame si de sete, fiind goi, chinuiti si fara locuinta stabila.

Ei se intretineau singuri, lucrand cu mainile lor. Cand erau insultati, raspundeau doar cu binecuvantari. Cand erau prigoniti, nu se razbunau, ci
indurau, in tacere, aceste prigoane.

Cand erau defaimati, 7i rugau fierbinte pe oameni sa-L primeasca pe Domnul Isus. Pe scurt, ei erau tratati ca gunoiul lumii, ca lepadatura
tuturor. Aceasta descriere a suferintelor indurate din pricina lui Cristos ar trebui sa miste inimile noastre, ale tuturor. Daca apostolul Pavel ar
trdi in prezent, oare nu cumva ar spune el, cum a spus despre corinteni: ,Voi ati domnit ca regi, fara noi"?

in versetele 14-21, Pavel le d& credinciosilor ultimele ihdemnuri si mustrari cu privire la dezbinarile din sanul lor. Constient de faptul ca a
recurs la afirmatii ironice, el explica ca a procedat asa nu pentru a-i rusina pe crestini, ci pentru a-i preveni, ca pe niste copii preaiubiti.
Cuvintele sale nu au fost rostite dintr-un sentiment de amaraciune, ci din dorinta sincera de a contribui la bunastarea lor spirituala.

Apostolul le reaminteste ca si daca ar avea zece mii de invatatori in Cristos, in credinta au doar un singur tata. Pavel este cel care i-a condus
la Cristos. Deci, el era tatal lor spiritual. Pe la ei s-au perindat multi alti invatatori, dar nimeni nu putea avea aceeasi consideratie pentru ei pe
care o avea cel ce i-a indreptat spre Miel. Pavel nu are nici o intentie sa desconsidere lucrarea de predare a Cuvantului lui Dumnezeu, ci
afirma doar ceea ce stim cu totii, anume ca in lucrarea crestina sunt angajati adesea o multime de oameni nepatrunsi de un interes real
pentru sfintii Domnului care anima inima celui ce a indreptat sufletele spre Cristos.

Prin urmare, Pavel ii indeamna sa-l imite pe el, in privinta devotamentului sau plin de abnegatie pentru Cristos si in iubirea sa neobosita,
manifestata printr-o slujire jertfitoare, pentru colegii sai credinciosi, asa cum ne arata versetele 9-13.

Pentru a-i ajuta sa atinga acest tel, Pavel li I-a trimis pe Timotei, preaiubitul si credinciosul sdu fiu in Domnul. Timotei a fost indrumat sa le
aminteasca despre felul de purtare al lui Pavel in Cristos, pe care I-a propovaduit in toate bisericile. Prin asta Pavel afirma ca el practica ceea
ce predica - lucru pe care trebuie sa-l faca oricine se angajeaza n slujirea crestina.

Cand Pavel a explicat ca li-I trimite pe Timotei, poate ca unii din detractorii sai din Corint I-au atacat imediat pe Pavel, acuzandu-I ca i-ar fi
frica sa vina el insusi. Oamenii acestia erau plini de mandrie, cand afirmau ca Pavel se temea sa vina el insusi, in persoana.

Dar apostolul le promite ca va veni si el, in viitorul apropiat, daca Domnul va voi. lar atunci cand va veni, va demasca mandria celor care
vorbesc cu atata usurinta, fara sa aiba insa putere spirituala.

La urma urmelor, puterea este cea care conteaza, caci imparatia lui Dumnezeu nu sta in cuvinte, ci in putere (deci in actiune). Ea nu e doar o
marturisire de credinta, ci o realitate.

De ei insisi va depinde felul in care va veni Pavel la ei. Daca vor da dovada de un duh de razvratire, el va veni la ei cu nuiaua. Pe de alta
parte, daca vor fi smeriti si supusi, el va veni la ei cu dragoste si cu un duh de blandete.

Se pare ca din toate partile se vorbea ca unul din barbatii comunitatii de crestini de la Corint, se facuse vinovat de imoralitate sexuala,
manifestata in cazul de fatd printr-o forma extrem de grava de pacat, ce nu se practica nici printre Neamurile nelegiuite. In mod concret,
pacatul consta in faptul ca omul respectiv avea relatii sexuale ilicite cu sotia tatalui sau. Negresit, mama acestui om murise iar tatal lui se
recasatorise. Deci prin ,sotia tatalui sau" se intelege mama lui vitrega, care probabil era necredincioasa, intrucat nu se spune ca ar fi fost
luata vreo actiune impotriva ei. Biserica nu avea jurisdictie in cazul ei.

Cum au reactionat crestinii corinteni la toate acestea? in loc s& deplanga actul si s& fie intristati, ei dddeau dovada de ingdmfare si arogant3.
Poate ca erau mandri de ,spiritul lor de toleranta", prin faptul ca nu-i aplicau disciplina celui ce se facuse vinovat. Sau poate ca erau atat de
mandri de abundenta darurilor spirituale din cadrul bisericii, incat nu dadeau prea mare importanta faptului petrecut. Sau poate ca erau mai
interesati ca biserica lor sa creasca sub aspect numeric, decat pe planul sfinteniei. Oricum, nu pareau a fi consternati de pacatul mentionat.

Si voi v-ati umflat de mandrie! Si nu v-ati mahnit mai degraba, pentru ca cel care a comis fapta aceasta sa fi fost dat afara din mijlocul vostru.
Asta presupune ca daca credinciosii ar fi luat actiunile ce se impuneau, de smerire Thaintea Domnului, El Tnsusi ar fi actionat in acest caz,
luand El insusi o actiune disciplinara impotriva faptasului. Erdman comenteaza, pe marginea acestui caz:

Ei ar fi trebuit sa inteleaga ca gloria bisericii crestine consta nu in elocventa si in darurile marilor ei invatatori, ci in curatia morala si viata
exemplara a membrilor ei.

in contrast cu indiferenta lor, apostolul afirma c& si daca lipsea din mijlocul lor, cu trupul, el fusese prezent cu duhul si judecase deja cazul, ca
si cand ar fi fost de fata.

El infatiseaza biserica adunata la un loc, ca sa ia actiune impotriva faptasului. Desi el nu este prezent cu trupul, este in mijlocul lor cu duhul,
cand ei se aduna laolaltda in numele Domnului nostru Isus Cristos. Domnul Isus daduse bisericii si apostolilor autoritatea de a exercita



disciplina in toate cazurile de felul acestuia. Astfel Pavel afirma ca va actiona cu puterea (sau autoritatea) Domnului nostru Isus.

Actiunea pe care ar lua-o Pavel ar fi ca un astfel de om sa fie predat pe mana Satanei, pentru nimicirea carnii, ca duhul lui sa fie mantuit in
ziua Domnului Isus. Exista deosebiri de vederi in randurile comentatorilor cu privire la acest enunt. Unii considera ca se refera la actul
excomunicarii din randurile bisericii locale. Asta intrucat in afara bisericii se afla sfera stapanirii Satanei (1loan 5:19). Prin urmare, ,a- preda
pe cineva pe mana Satanei" ar echivala cu simpla excomunicare (sau excludere) din biserica. Altii cred ca puterea de a preda pe mana
Satanei a fost o putere speciald, acordata in exclusivitate apostolilor, ea nemaifiind acordata celor din vremea noastra.

Exista dezacorduri si cu privire la sensul sintagmei: nimicirea carnii. Multi considera ca ea se refera la suferintele fizice de care s-ar folosi
Dumnezeu pentru a frange puterea poftelor si obiceiurilor pacatoase din viata cuiva. Altii cred ca nimicirea carnii se referd la o moarte lenta,
prin care i se da omului respectiv posibilitatea sa se pocaiasca si astfel sa fie crutat.

in orice caz, important este sa retinem ca disciplinarea credinciosilor are intotdeauna scopul de a-i readuce la starea de partasie cu Domnul.
Excluderea (excomunicarea) nu constituie niciodata un scop in sine, ci un mijloc pentru realizarea altui tel. Scopul final este ca duhul lui sa fie
mantuit in ziua Domnului Isus. Cu alte cuvinte, nu se pune deloc problema pierzarii vesnice a acestui om. El este disciplinat de Domnul in
viata aceasta, pentru pacatul savarsit, dar este mantuit in ziua Domnului Isus.

Pavel 1i mustra acum pe corinteni pentru laudarosenia lor. Poate ca scuza invocata de ei a fost ca faptul nu s-a petrecut decat o singura data.
Apostolul spune ca daca vor tolera chiar si un mic pacat moral, in sanul bisericii, acesta se va dezvolta in curand, corupand sau afectand grav
intreaga partasie a credinciosilor. Prin urmare, se impune aplicarea unei discipline drepte si evlavioase, ca sa se pastreze adevaratul caracter
al bisericii.

Astfel credinciosilor de la Corint li se porunceste sa mature aluatul cel vechi. Cu alte cuvinte, ei trebuie sa ia actiuni severe impotriva raului,
pentru ca sa fie o plamadeala noua sau curata. Apoi Pavel adauga si aceste cuvinte: ...dupa cum si sunteti, fara aluat. Dumnezeu ii vede in
Cristos, sfinti, neprihaniti si curati. Aici apostolul afirma ca starea lor ar trebui sa corespunda cu pozitia care o ocupa in Cristos - pozitie
conform careia ei sunt fara aluat. Dar ei trebuie sa fie fara aluat in practica lor. Natura lor trebuie sa corespunda numelui pe care-I poarta,
conduitei si crezului lor.

Caci Cristos, Pastele nostru, a fost jertfit (pentru noi). Meditand la painea nedospita, Pavel se gandeste la Praznicul Pastelui, cand, in ajunul
sarbatorii, iudeul avea datoria sa scoata din casa tot aluatul. El se ducea la albia de paine si o curata de orice aluat. Apoi cerceta intreaga
locuinta, la lumina candelei, pana cand se convingea ca nu a mai ramas nici urma de aluat. Si abia dupa aceea ridica mainile spre Dumnezeu
si spunea: ,0, Doamne, Dumnezeule am aruncat afara din casa mea tot aluatul si daca a mai ramas vreun aluat de care nu stiu, si pe acesta
il scot afard, din toata inima." Aceasta imagine simbolizeaza dezlipirea de tot ce este rau, pe care este chemat crestinul din vremea noastra
s-o0 aplice in viata sa.

injunghierea mielului pascal a fost un tip sau o imagine ce prefigura moartea Domnului Isus Cristos pe cruce. Este doar unul din numeroasele
versete din Vechiul Testament ce stabilesc principiul invataturii tipice - adica faptul ca persoanele si evenimentele din Vechiul Testament au
constituit tipuri sau umbre ale lucrurilor ce aveau sa vina. Multe din ele indreptau privirile cititorilor catre venirea Domnului Isus, cand El avea
sa stearga pacatele noastre, prin jertfirea Sa pe cruce.

Sarbatoarea de aici nu se refera la Paste sau la Cina Domnului, ci la viata credinciosului in general. intreaga noastra existenta trebuie s fie o
sarbatoare a bucuriei, pe care trebuie s-o celebrdm nu cu aluatul vechi al pacatului, nici cu aluatul de réutate si de viclenie. in timp ce ne
bucuram in Cristos, nu trebuie sa nutrim, in inima noastra, ganduri rele fata de altii. De aici deducem ca Pavel nu s-a referit la aluat in sens
concret, fizic, ci a avut in vedere sensul spiritual, prin care este descrisa maniera in care pacatul intineaza toate lucrurile cu care intra in
contact. Noi trebuie sa traim viata noastra cu azimile curatiei si ale adevarului.

Aici Pavel le explica corintenilor ca le-a mai scris o scrisoare, in care i-a indemnat sa nu aiba nici o legatura cu cei desfranati (imorali din
punct de vedere sexual). Faptul ca aceasta epistola s-a pierdut nu stirbeste cu nimic inspiratia Bibliei. Nu toate scrisorile redactate de Pavel
au fost inspirate, ci doar acelea pe care Dumnezeu a gasit de cuviinta sa le includa in Sfanta Biblie.

Apostolul explica in continuare ca atunci cand i-a indemnat sa nu aiba nici o legatura cu oamenii imorali si desfranati nu a vrut sa spuna ca
trebuie sa evite orice contacte cu oamenii nelegiuiti. Cata vreme traim Tn aceastd lume, suntem nevoiti sa avem legaturi cu oamenii
nemantuiti, neputand sti adancimile de pacat in care zac acestia. Daca ar fi sa traim o viata de completa izolare fata de pacatosi, ar trebui, sa
iesim din aceasta lume.

Prin urmare, Pavel spune ca nu a avut in vedere totala lor separare de desfranatii acestei lumi sau de cei lacomi de bani sau de cei zgarciti
(,extorcatorii", in engleza, n.tr.) sau de cei ce se inchina la idoli. Prin ,cei lacomi" se intelege categoria celor ce inseala in afaceri sau in
chestiuni financiare. De pilda, oricine este gasit vinovat de fraude fiscale este in pericol sa fie excomunicat din biserica, pentru ca s-a facut
vinovat de lacomie. Prin ,extorcatori" se intelege cei care se imbogatesc prin recurgerea la mijloace violente, cum ar fi amenintarile sau
asasinatele. Prin ,idolatri" se intelege cei care se inchina de regula in fata unei persoane sau a unui lucru in afara Dumnezeului celui adevarat
sau care practica groaznicele pacate de imoralitate cu care este aproape totdeauna asociata idolatria.

Pavel 1i avertizeaza, in realitate, sa nu aiba nici o partasie cu nici un om care se considera frate, dar care se lasa prins de aceste pacate
groaznice. Am putea parafraza cuvintele apostolului in felul urmator:

Ceea ce am vrut sa spun si ceea ce repet este ca nu trebuie nici macar sa luati masa cu orice persoana ce se numeste crestin, dar care este
imorala din punct de vedere sexual, sau care este un om lacom sau idolatru sau defaimator sau betiv sau extorcator.

Adesea suntem obligati sa avem legaturi cu cei nemantuiti, putand folosi aceste contacte pentru a le aduce o marturie. Contactele de acest
fel nu sunt nici pe departe atat de periculoase pentru credincios cum sunt legaturile cu cei ce-si spun crestini, dar care traiesc in pacat. Noi
trebuie sa facem tot ce ne sta in putinta pentru nu aparea in nici un fel ca am aprobat sau tolerat pacatul unei asemenea persoane.



La lista pacatosilor din versetul 10 Pavel adauga , defaimatorii" (sau ,batjocoritorii") si , betivii", in versetul 11. Prin defaimator se intelege un
om care rosteste cuvinte dure, necugetate impotriva altuia. E nevoie in acest punct de o atentionare. Trebuie oare sa-l excomunicam pe un
om din biserica, doar pentru faptul ca, uneori, se scapa, enervandu-se si folosind cuvinte necugetate? Noi credem ca nu, intrucat textul de
fata se refera la practicarea unui asemenea pacat, in mod curent. Cu alte cuvinte, defaimator este cel care in mod curent practica acest
pacat impotriva altora. Oricum, versetul trebuie sa fie un serios avertisment, sa invatam sa ne stapanim limba. Dupa cum a aratat Dr.
Ironside, multi oameni spun ca sunt neatenti in vorbirea lor, dar asta echivaleaza cu a fi neatenti in folosirea unei mitraliere.

Betivul este cel dedat la consumul excesiv de bauturi alcoolice. Ne spune oare apostolul Pavel ca nu trebuie nici macar sa stam la masa cu un
crestin care se angajeaza in asemenea practici? Da, exact asta ne spune versetul ca trebuie sa facem! Nu trebuie sa luam Cina Domnului cu
o astfel de persoana, nici nu trebuie sa luam mesele obisnuite cu ei. Pot exista Thsa si exceptii. O sotie crestina va avea obligatia sa continue
sa manance impreuna cu sotul ei, chiar daca acesta a fost exclus din partasia bisericii. Dar regula generala spune ca cei ce se numesc
credinciosi si se fac vinovati de pacatele enumerate mai sus trebuie supusi ostracizarii sociale, pentru a imprima in ei gravitatea faradelegii
comise si a-i determina sa se pocaiasca. Daca cineva va obiecta aici, spunand ca Domnul a mancat cu vamesii si pacatosii, noi vom arata ca
acesti oameni nu pretindeau ca sunt adeptii Sai iar Domnul, cand statea la masa cu ei, nu-i recunostea ca ucenici ai Sai. Ceea ce ne invata
aceste versete este ca nu trebuie sa avem partasie cu crestini care traiesc o viata de rautate.

Cele doua intrebari puse de apostolul Pavel in versetul 12 inseamna ca crestinii nu raspund de judecata celor nemantuiti. Oamenii rai din
lumea ce ne inconjoara vor fi judecati candva chiar de Domnul. Dar noi avem responsabilitatea de a-i judeca pe cei din sanul bisericii. Este
datoria bisericii locale de a exercita disciplina plina de evlavie.

larasi, cineva va spune: ,,Bine, dar oare nu a afirmat Domnul: «Nu judecati, ca sa nu fiti judecati!»?" La care noi vom raspunde ca acolo
Domnul se refera la motive. Cu alte cuvinte, nu trebuie sa judecam motivele ce stau la baza actiunilor oamenilor, intrucat nu suntem
competenti sa le judecam. Dar cuvantul lui Dumnezeu spune raspicat ca trebuie sa judecam pacatul adus la lumina in adunarea lui
Dumnezeu, pentru a pastra reputatia de sfintenie a bisericii si pentru a-l readuce pe fratele vinovat la partasie cu Domnul.

Pavel explicd cd Dumnezeu se va ocupa de judecata celor din afara, adicd a celor nemantuiti. intre timp, corintenii trebuie sa-si exercite
judecata pe care le-a incredintat-o Dumnezeu, prin excluderea din mijlocul lor a raului aceluia! Adica trebuie facut un anunt public in adunare
ca fratele respectiv nu mai face parte din partasia bisericii. Anuntul trebuie facut cu adanca si sincera mahnire si smerenie, fiind urmat de
rugaciune staruitoare pentru refacerea spirituala a celui ratacit.

intrebarea cu care ncepe pasajul exprim& profunda consternare si mirare a apostolului pentru faptul c& vreunul din ei a indréznit sa-si
tarasca fratele la judecata in fata celor nedrepti, adica a judecatorilor sau magistratilor nemantuiti. Lui Pavel i se pare o mare inconsecventa
ca cei ce au cunoscut adevadrata dreptate sa se duca in fata unor oameni caracterizati prin nedreptate. Cu alte cuvinte, cum pot crestinii sa
conceapa a cere sa li se faca dreptate de catre cei ce nu poseda dreptate!

O a doua inconsecventa mare consta in faptul ca cei ce vor judeca candva lumea ar trebui, de buna seama, sa fie in stare sa judece in
chestiuni atat de marunte cum sunt cele ce se ivesc in randurile lor. Scriptura ne invata ca credinciosii vor domni impreuna cu Cristos pe
pamant, cand El va reveni cu putere si slava si ca li se va incredinta autoritatea de a judeca. Or, daca crestinii vor judeca lumea, oare n-ar
trebui ei sa fie in stare sa rezolve micile divergente ce se ivesc intre ei in viata de acum?

Pavel le aminteste corintenilor ca ei i vor judeca pe ingeri. Este uluitor sa constatdm maniera in care apostolul introduce acest gand solemn
in genul de discutie desfasurat aici. Fara nici o avertizare prealabila, fara sa pregateasca terenul, el afirma extraordinara realitate ca crestinii
fi vor judeca, intr-o zi, pe ingeri. Noi stim de la luda 6 si 2Petru 2:4,9 ca ingerii vor fi judecati. Mai stim si faptul ca Cristos va fi Judecatorul
(loan 5:22). Dar datorita unirii noastre cu El se spune ca si noi fi vom judeca la un moment dat pe ingeri. Or, daca suntem considerati calificati
sa-i judecam pe ingeri, ar trebui sa fim in stare sa rezolvam problemele cotidiene ce se ivesc in viata de acum.

Deci daca aveti judecati (neintelegeri) pentru cele ce tin de viata aceasta, oare puneti judecatori pe cei ce sunt cel mai putin pretuiti din
biserica? Judecatorii necredinciosi nu se bucura de un loc de cinste si stima in sanul bisericii locale. Desigur, ei sunt respectati pentru lucrarea
ce o desfasoara in lume, dar in ce priveste chestiunile din biserica, aici ei nu au nici o jurisdictie. Astfel Pavel ii intreaba pe corinteni:

Cand se ivesc probleme intre voi, ce necesita judecata impartiala a unei terte persoane, cum se face ca iesiti din sfera bisericii, supunandu-va
judecatii unor oameni in care biserica nu recunoaste nici un discernamant spiritual?

Pavel pune aceasta intrebare pentru a-i determina sa se rusineze de fapta lor. E posibil ca intr-o adunare de credinciosi ce se laudau cu
intelepciunea si dotarea lor cu daruri spirituale, sa nu se gaseasca nici un om intelept care sa poata rezolva aceste certuri ivite intre fratii lui?

Sintagma: ,,Prin urmare, nsusi faptul ca aveti judecati intre voi constituie un esec total" arata ca ei erau cu totul gresiti in aceasta privinta,
caci nici macar nu ar fi trebuit sa le treaca prin cap sa se dea in judecata unii pe altii. Dar poate ca cineva va replica, in acest punct: ,Frate
Pavel, nu stii despre ce este vorba aici, caci, iata, cutare frate m-a inselat in tranzactii financiare." Caruia Pavel ii rdspunde: ,De ce nu lasati
mai degraba sa vi se faca nedreptate? De ce nu lasati mai degraba sa fiti inselati?" Aceasta ar fi atitudinea corecta pe care ar trebui s-o ia un
crestin. Este mult mai bine sa accepti o nedreptate, decat s-o comiti tu insuti!

Nu aceasta era insa atitudinea corintenilor. in loc s& accepte nedreptatea si inselaciunea, ei se faceau vinovati de nedreptate impotriva
altora, chiar a fratilor lor in Cristos.

Uitasera ei oare ca cei nedrepti nu vor mosteni imparatia lui Dumnezeu? Daca asa stateau lucrurile, atunci Pavel le va reaminti de lista
pacatosilor care nu au nici un loc in imparatia lui Dumnezeu. El nu spune prin asta ca crestinii pot practica asemenea pacate, fiind pierduti, ci
mai degraba spune ca oamenii care practica in mod curent aceste pacate nu sunt, de fapt, crestini.(unii fac o deosebire intre ,a intra" in
impéréatie si ,,a mosteni" impéaratia. Astfel ei sustin ca un credincios ar putea s& nu-si invingd un pacat din viata sa, si totusi sa fie mantuit. in
acest caz, el ar ,intra" in imparatie, dar nu ar avea decat o mica mostenire sau nici o mostenire (rasplatd) in ea. Dar de acest pasaj se ocupa
de cei rai, adica de cei nenascuti din nou.)



in lista aceasta se face distinctie intre curvari si preacurvari (sau intre desfranati si adulteri). Desfranatii sunt cei necasatoriti ce intretin

raporturi sexuale ilicite, pe cand adulterii se refera, desigur, la cei ce comit aceste pacate dupa ce s-au casatorit. Idolatrii (sau ,inchinatorii la
idoli") sunt pomeniti din noi aici, ca Tn celelalte doua liste din capitolul 5. Celelalte doua categorii sunt: , afemeiatii" (,malahii" in alte versiuni,
sau ,homosexualii" in engleza), adica cei ce permit trupurilor lor sa fie folosite pentru perversiuni sexuale, si ,sodomitii" adica cei ce practica

sodomia asupra altora.

Pe lista sunt trecuti si hotii, lacomii de bani, betivii, batjocoritorii si extorcatorii (sau ,hraparetii", in versiunile romanesti). Hotii sunt cei ce-si
insusesc lucruri ce nu le apartin. Observati ca pacatul lacomiei este intotdeauna asociat cu restul viciilor de pe lista. Oricat de neinsemnat li
s-ar parea oamenilor acest pacat al lacomiei, observam ca Dumnezeu il condamna cat se poate de aspru. Un om lacom este cel ce are o
dorinta nestapanita dupa avere, dupa lucruri, ceea ce-l determina adesea sa recurga la mijloace necinstite pentru a le acapara. Dupa cum s-a
aratat, betivii sunt cei dependenti de alcool. Batjocoritorii (sau ,, defaimatorii") sunt cei ce folosesc cuvinte dure si murdare impotriva altora.
Extorcatorii (,,hraparetii") sunt cei ce profita de saracia altora sau de nevoile lor pentru a obtine castiguri ilicite si exorbitante.

Pavel nu lasa sa se inteleaga ca aceste pacate erau practicate de credinciosii corinteni, ci ii avertizeaza ca aceste lucruri ii caracterizau
inainte de a fi fost mantuiti - ,,si asa erati unii dintre voi". Dar intre timp ei au fost spalati, sfintiti si indreptatiti. Ei au fost spalati de pacatul si
necuratia lor, prin sangele scump al lui Cristos, fiind spalati in continuare de intinare prin cuvantul lui Dumnezeu. Ei au fost sfintiti prin
operatia Duhului lui Dumnezeu, fiind pusi deoparte pentru Dumnezeu prin separarea de lume. Ei au fost indreptatiti in Numele Domnului Isus
Cristos si prin Duhul Dumnezeului nostru, adica au fost socotiti drepti (neprihaniti) inaintea lui Dumnezeu, pe baza lucrarii savarsite de
Domnul Isus pe cruce pentru ei. in ce consta argumentul lui Pavel aici? Este foarte simplu, asa cum arata Godet: ,Un har atat de nepatruns
de mare a fost realizat, odata pentru totdeauna (de Domnul Isus) pe cruce."

in ultimele versete ale acestui capitol apostolul expune cateva din principiile ce stau la baza distingerii binelui de rdu. Primul principiu afirma
ca un lucru poate fi ingaduit de lege, dar nu inseamna ca este si util sau necesar. Cand Pavel spune: ,Toate lucrurile imi sunt ingaduite de
lege" nu se refera la toate lucrurile in sens absolut. De pilda, nu i-ar fi ingaduit de lege sa comita nici unul din pacatele mentionate anterior.
Aici el se refera doar la acele lucruri cu continut moral neutru. De pilda, intre credinciosii din vremea lui Pavel se discuta mult daca crestinii
au voie sa consume carne de porc. Dar asta era o problema cu continut moral neutru, caci nu-L interesa pe Dumnezeu daca cineva mananca
sau nu came de porc. Pavel nu face altceva decat sa afirme ca anumite lucruri, chiar daca sunt legitime, nu sunt de folos. S-ar putea sa existe
unele lucruri care sa-mi fie ingaduite, dar care, privite de altcineva, sa-I faca s& se poticneasca. in asemenea cazuri, s-ar cuveni s renunt la
acele lucruri.

Al doilea principiu consta in faptul ca unele lucruri, desi legale, pot s& ma inrobeasca, sau, cum spune apostolul Pavel: ,nu ma voi lasa
stapanit de ceva." Aceasta afirmatie are aplicatie directa in vremea noastra la chestiunea consumului de bauturi alcoolice, tutun si droguri.
Aceste lucruri, precum si multe altele, au capacitatea de a-l inrobi pe crestin. Prin urmare, el trebuie sa vegheze si sa nu se lase inrobit de
ele.

Un al treilea principiu consta in faptul ca desi unele lucruri sunt perfect legale pentru credincios, valoarea lor este trecatoare. Pavel spune:
»,Mancarurile sunt pentru stomac si stomacul pentru mancaruri, dar Dumnezeu le va nimici pe amandoud." Asta inseamna ca stomacul omului
a fost construit in asa fel incat sa poata primi alimentele si sa le poata digera. Tot asa, Dumnezeu a intocmit alimentele in chip atat de
minunat, incat acestea sa poata fi primite de stomacul omului. Cu toate acestea, noi nu trebuie sa traim pentru alimente, intrucat acestea au
o valoare temporara si nu trebuie sa li se acorde un loc primordial in viata credinciosului. Cu alte cuvinte, nu trebuie sa trdim ca si cand
scopul suprem al vietii ar fi satisfacerea apetiturilor noastre. Desi trupul este conceput atat de minunat de Dumnezeu, ca sa poatd accepta si
asimila hrana, un lucru este foarte sigur: trupul nu este pentru desfranare (imoralitate sexuala), ci pentru Domnul si Domnul pentru trup.
Cand a conceput trupul omului, Dumnezeu nu a randuit ca acesta sa fie folosit in scopuri murdare sau perverse, ci |-a planuit ca sa fie folosit
spre slava Domnului si in slujba Sa binecuvantata.

Gasim n acest verset un fapt uimitor, ce nu ar trebuie sa ne scape. Nu numai ca trupul este pentru Domnul, ci, ceea ce e si mai minunat,
este faptul c& Domnul este pentru trup. Asta inseamn& ca pe Domnul il intereseazé trupul nostru, bun&starea lui si folosirea lui corects.
Dumnezeu vrea sa-i infatisam trupurile noastre ca o jertfa vie, sfanta si acceptabild (Romani 12:1). Sau, cum se exprima Erdman: ,Fara
Domnul, trupul nu va putea niciodata sa-si atinga adevarata demnitate si destinul sau nemuritor."

Faptul ca Domnul este pentru trup este explicat in continuare in acest verset. Dumnezeu nu numai ca L-a Tnviat pe Domnul Isus din morti, ci
ne va nvia si pe noi cu puterea Sa. Interesul Sau pentru trupul nostru nu inceteaza in clipa cand murim, ci el va Tnvia trupul fiecarui
credincios si-l va fduri asemenea trupului sl&vit al Domnului Isus. in vesnicie noi nu vom fi duhuri lipsite de trup, ci duhul si sufletul nostru vor
fi reunite cu trupul nostru glorificat, pentru a se putea bucura astfel pe veci de gloriile cerului.

Pentru a sublinia si mai mult necesitatea mentinerii unei stari de curatie personala in viata noastra si pentru a pazi trupul nostru de necuratie,
apostolul ne aminteste ca trupurile noastre sunt madulare ale lui Cristos. Fiecare credincios este un madular al trupului lui Cristos. Prin
urmare, s-ar cuveni oare ca sa luam madularele lui Cristos si sa facem din ele madularele unei prostituate? Raspunsul la aceasta intrebare se
desprinde din insasi formularea ei, cum spune Pavel, adaugand un raspicat: ,Nicidecum!"

in actul unirii sexuale, cele doua trupuri devin una, exact cum s-a afirmat in zorii creatiei: ,,Cei doi vor deveni un singur trup" (Geneza 2:24).
in lumina acestui adevar, daca un credincios se lipeste de o prostituata, aceasta ar echivala cu unirea unui madular al lui Cristos cu o
prostituata, cei doi devenind un singur trup.

Dupa cum in cadrul actului fizic se petrece fuziunea celor doi intr-un singur trup, tot asa cand cineva crede in Domnul Isus Cristos si este unit
cu El, credinciosul acela si Cristos devin atat de uniti incat se poate afirma de acum incolo ca sunt un singur duh. Este cea mai desavarsita
contopire posibild a doua persoane! Este cel mai intim tip de unire. Argumentul lui Pavel consta, prin urmare, in faptul ca cei ce sunt astfel
uniti cu Domnul nu au voie sa tolereze niciodata vreun fel de alipire sau unire care sa intre in conflict cu casnicia spirituala. Sau, cum arata A.
T. Pierson:



Oaia poate sa se rataceasca, indepartandu-se de pastor si mladita poate fi taiata din vita; madularul poate fi indepartat din trup, copilul poate
fi instrainat de tatal lui, ba chiar si sotia de sotul ei; dar atunci cand doua duhuri fuzioneaza, devenind unul singur, cine sau ce va putea sa le
mai desparta? Nici o legatura sau unire externa, chiar a casniciei, nu se apropie de expresivitatea si perfectiunea contopirii celor doua vieti
intr-una singura.

Si astfel apostolul le atrage atentia corintenilor sa fuga de imoralitatea sexuala. Ei nu au voie sa se complaca in ea, sa cocheteze cu ea, sa
negocieze cu ea sau chiar s-o pomeneasca in vorbirea lor. Singurul lucru care trebuie sa-I faca este sa fuga de ea! O minunata ilustrare a
acestui principiu biblic o gasim in istorisirea de la Geneza 39 despre atitudinea transanta a lui losif, cand acesta nu a stat la tocmeala cu
ispita, cand a fost urmarit de nevasta lui Potifar. (Sau, cum am spune noi, romanii: ,Fuga e - poate fi - rusinoasa, dar e sanatoasa! n.tr.)

Apoi Pavel adauga: ,Orice alt pacat pe care-| savarseste omul este in afara trupului lui, dar cel ce comite imoralitate sexuald pacatuieste
fmpotriva propriului sdu trup." Majoritatea pacatelor nu au efect direct asupra trupului cuiva, dar imoralitatea sexuala este unica, in sensul ca
afecteaza in mod direct trupul sau: o asemenea persoana culege consecintele acestui pacat in trupul sau. Dificultatea consta in faptul ca
versetul afirma ca fiecare pacat pe care-l comite omul e in afara trupului. Dar noi credem ca apostolul vorbeste aici in sens comparativ. Desi
e adevarat ca imbuibarea si betia, de pilda, afecteaza trupul unei persoane, majoritatea pacatelor nu ating trupul. Si nici chiar imbuibarea si
betia nu afecteaza trupul atat de direct, de profund sau de destructiv ca imoralitatea. Comiterea unor relatii sexuale in afara casniciei va
produce in mod inevitabil si irezistibil haos si pierderi inimaginabil de mari asupra celui vinovat de acest pacat.

Din nou Pavel le aminteste corintenilor despre chemarea lor sfanta si demna. Oare au uitat ei ca trupul lor este templul Duhului Sfant? Acesta
e adevarul solemn al Scripturii, anume ca in fiecare credincios locuieste Duhul lui Dumnezeu. Prin urmare, cum am putea sa ne gandim
macar sa ludam un trup in care locuieste Duhul Sfant si sa-I folosim Tn scopuri murdare. Nu numai ca trupul nostru este sanctuarul Duhului
sfant, dar, noi insine nu suntem ai nostri, nu ne apartinem noua insine! Asadar, nu avem voie sa luam trapul nostru si sa facem ce dorim cu
el. In ultima analiza, trupul nu este al nostru, ci al Domnului.

Noi suntem ai Domnului, atat prin actul creatiei, cat si prin cel al rascumpararii.

Aici se are in vedere al doilea element. Dreptul Lui de proprietate asupra noastra a fost castigat la Calvar. Noi am fost cumparati cu un pret.
La cruce, vedem eticheta cu pretul pe care ni I-a atribuit Domnul Isus, prin faptul ca ne-a considerat atat de valorosi incat a fost gata sa
plateasca pretul cerut, prin insusi sangele Sau scump. Ce iubire nepatruns de mare trebuie sa fi avut Isus pentru noi, ca sa poarte pacatele
noastre in trupul Sau pe cruce!

intrucat asa stau lucrurile, eu nu mai am voie s&-mi consider trupul ca apartindndu-mi. Dac& imi voi folosi trupul dupa cum imi va plicea mie,
atunci voi proceda ca un hot, Tnsusindu-mi ceea ce nu-mi apartine. Mai degraba, eu trebuie sa folosesc trapul meu pentru a-L slavi pe
Dumnezeu, Stapanul trupului meu, cum arata si Bates:

Cap! Gandeste-te la Cel a carui frunte a fost brazdata de spini! Maini! Truditi neobosite pentru Cel ale carui maini au fost pironite pe cruce.
Picioare! Purtati-ma, iute, incotro ma va trimite Cel ale carui picioare au fost strapunse. Trup al meu! Fii templul Celui al carui trup a fost
sfasiat in chinuri nespus de mari. Si apoi trebuie sa-L slavim pe Dumnezeu si cu duhul nostru, intrucat atat componenta materiala, cat ci cea
imateriala a omului apartin lui Dumnezeu.

Pana in acest punct, Pavel s-a ocupat de diversele abuzuri comise in sanul bisericii de la Corint, care i s-au adus la cunostinta de catre altii.
Acum va raspunde unor intrebari pe care i le-au trimis sfintii din Corint. Prima se refera la casatorie si celibat. Drept care Pavel stabileste
principiul general valabil potrivit caruia este bine pentru barbat sa nu se atinga de femeie. , A se atinge" de o femeie Tn acest caz inseamna a
avea o legatura fizica. Apostolul nu vrea sa spuna ca starea necasatorita ar fi mai sfanta decat casatoria, ci, pur si simplu, ca este mai bine sa
fii necasatorit, daca doresti sa te consacri slujirii Domnului, intrucat astfel nu vei avea atatea elemente care sa te distraga de la slujirea ta -
asa cum se va explica Tn versetele de mai jos.

Pavel recunoaste insa ca starea de necasatorit incumba un potential extraordinar de a fi ispitit sa cazi in necuratie. Si astfel el adauga
calificativul: ,Totusi, din cauza desfranarii, fiecare sa-si aiba sotia lui si fiecare femeie sa-si aiba sotul ei." Or, pentru ca un om sa aiba o
singura sotie inseamna o casatorie monogama. Versetul 2 stabileste principiul potrivit caruia pentru copiii lui Dumnezeu continua sa fie
valabila randuiala din totdeauna lasata de Domnul, anume ca fiecare sot sa aiba o singura sotie si viceversa.

in starea de casnicie, fiecare trebuie s&-i dea sotului sau sotiei ceea ce-i datoreaza, intrucat in casnicie functioneaza principiul reciprocitatii.
Cand se spune: ,Sotul sa-i dea sotiei afectiunea ce i-o datoreaza", asta inseamna: ,,Sa-si indeplineasca obligatiile de sot fata de ea." Evident,
si ea trebuie sa procedeze la fel fata de el. Observati delicatetea lui Pavel in discutarea acestui subiect. Lipsa totala a limbajului vulgar! Ce
contrast fata de lumea in care traim!

in cadrul unirii din c&snicie, existd o dependentd a sotiei de sotul ei si vice-versa. Pentru a implini ordinea |§satd de Dumnezeu in cadrul
acestei uniri sfinte, atat sotul, cat si sotia trebuie sa recunoasca interdependenta lor unul fata de celalalt.

Christenson comenteaza:

Spuse mai pe sleau, aceste cuvinte inseamna ca daca un partener doreste sa aiba raporturi conjugale, celalalt trebuie sa raspunda acestei
dorinte. Sotul si sotia care adopta aceasta atitudine sanatoasa fata de chestiunea sexului vor constata cata satisfactie va aduce acest aspect
n casnicia lor - pentru simplul fapt ca relatia dintre ei este ancorata in realitate, si nu intr-un ideal artificial sau imposibil de realizat."

Poate ca la inceput, de indata ce au fost mantuiti unii din acesti corinteni, au crezut cumva ca intimitatile din viata de casnicie nu ar
corespunde cu normele de sfintenie ale vietii crestine. De aceea, Pavel intervine pentru a elibera mintea lor de aceasta conceptie gresita,
spunandu-le deschis ca cuplurile crestine nu trebuie sa se lipseasca unul pe celalalt, adica nici unul din soti nu are voie sa-i refuze celuilalt
drepturile ce-i revin, in privinta trupului - cu exceptia a doua situatii. Mai intai, poate exista o abstinenta de comun agreata, pentru ca sotul si
sotia sa se consacre rugaciunii si postului. A doua conditie prevede ca o atare abstinenta sa fie pe o perioada limitata de timp. Sotul si sotia



trebuie sa fie iarasi iTmpreuna, pentru ca sa nu-i ispiteasca Satana, din pricina lipsei lor de stapanire.

Versetul 6 a dat nastere multor speculatii si controverse. Pavel spune: ,Spun lucrul acesta ca o concesie, nu ca o porunca." Astfel, dupa unii,
cele spuse de apostolul mai inainte nu ar fi fost inspirate de Dumnezeu. Dar o atare interpretare este lipsita de temei, intrucat la 1Corinteni
14:37 el afirma ca cele scrise corintenilor au fost insasi poruncile Domnului. Mai degraba, consideram ca interpretarea corecta a cuvintelor
apostolului in aceasta privinta este ca, in anumite imprejurari, un cuplu putea sa se abtina de la actul conjugal, dar ca aceasta abstinenta
este o permisiune, si nu o porunca. Cu alte cuvinte, crestinii nu trebuie sa se abtina de la relatiile conjugale, pentru a se consacra in
intregime rugaciunii. Altii considera ca versetul 6 se refera la intreg subiectul casniciei, adica la faptul ca crestinilor le este Tngaduit sa se
casatoreasca, dar ca nu li se porunceste sa faca acest lucru.

Pavel incepe aici seria de sfaturi adresate celor necasatoriti. De la bun inceput, este clar ca el a considerat starea necasatorita preferabila,
dar a recunoscut ca ea poate fi adoptata doar in masura in care Dumnezeu il invredniceste pe cineva sa rdmana necasatorit. Cand spune: ,Eu
as vrea ca toti oamenii sa fie ca mine", contextul ne arata clar ca se refera la starea de necasatorit. S-a manifestat o mare diversitate de
opinie cu privire la intrebarea daca Pavel a fost celibatar toata viata, sau daca, pe cand scria aceste cuvinte, era vaduv. Oricum, pentru ceea
ce ne intereseaza pe noi aici nu are importanta, pentru a afla raspunsul la aceasta intrebare, chiar daca am putea-o face. Prin cuvintele: ,Dar
fiecare are de la Dumnezeu darul lui de har, unul intr-un fel, altul intr-altul," Pavel se refera la faptul ca Dumnezeu le daruieste unora harul de
a ramane necasatoriti, in timp ce pe altii in mod clar ii cheama sa se casatoreasca. Este o chestiune individuala, neputand fi adoptata nici o
legislatie generala, care sa se aplice uniform la toti.

Prin urmare, Pavel ii sfatuieste pe cei necasatoriti si pe vaduve sa ramana ca el.

Dar daca vor constata ca le lipseste puterea de auto-stapanire in starea de necasatoriti, atunci au voie sa se casatoreasca. Caci este mai bine
sa se casatoreasca decat sa arda (sa fie mistuiti de dorinta). Aceasta pasiune mistuitoare presupune pericolul foarte grav de a cadea in
pacat.

Urmatoarele doua versete se adreseaza cuplurilor de casatoriti, in care ambii soti sunt credinciosi. Celor casatoriti le poruncesc nu eu, ci
Domnul - inseamna ca invatatura data de Pavel credinciosilor nu este alta decat cea pe care ne-a dat-o si Domnul Isus cand era pe pamant.
Cristos daduse deja o porunca explicita in aceasta privinta. De pilda, El a interzis divortul pentru orice alte motive decat infidelitatea (Matei
5:32;19:9). indrumarea generala data de Pavel este: sotia s& nu se desparta de sot.

Dar el recunoaste c& exista situatii extreme in care ar putea fi necesar ca o sotie s&-si paréseasca sotul. in asemenea cazuri, ea are obligatia
sa ramana necasatorita sau sa se impace cu sotul ei. Despartirea nu rupe nodul casatoriei, ci ii da prilejul Domnului sa vindece divergentele
care au intervenit intre cei doi, restabilind partasia lor individuala cu El si unul cu altul. Sotului i se porunceste sa nu divorteze de sotia lui. Nu
se admit nici un fel de exceptii in acest caz.

Versetele 12-24 se ocupa de problema casniciei in care numai unul din soti este credincios. Pavel prefateaza acest subiect prin cuvintele:
.Celorlalti le zic eu, nu Domnul." Din nou, trebuie sa subliniem apasat ca prin aceste cuvinte nu trebuie sa intelegem ca spusele lui Pavel ar
reprezenta punctul lui personal de vedere, si nu al Domnului. El explica doar faptul ca ceea ce urmeaza sa spuna nu ne-a fost dat in prealabil
ca nvatatura de la Domnul Isus, cand se afla El pe pamant. Cu alte cuvinte, nu gasim in evanghelii nici o invatatura similara. Domnul Isus pur
si simplu nu S-a ocupat de cazul unei casatorii in care doar unul din sot este credincios. Dar acum Cristos l-a instruit pe apostolul Lui pe
aceasta tema, si astfel ceea ce afirma Pavel aici este cuvantul inspirat al lui Dumnezeu.

Celorlalti inseamna acelor cupluri in care unul din sot nu este credincios. Textul de fata nu incuviinteaza casatoria unui credincios cu o
persoana nemantuitd, ci, mai degraba, se refera la situatia in care unul din soti a fost mantuit ulterior casatoriei.

,Daca un frate are o sotie necredincioasa si ea voieste sa traiasca fhainte cu el, sa nu se desparta de ea." Pentru a aprecia acest text din
Biblie la justa sa valoare, e bine sa ne amintim care a fost porunca data de Dumnezeu poporului Sau in Vechiul Testament. Cand iudeii se
casatoreau cu femei pagane, avand copii de la acestea, li se poruncea sa-si abandoneze si sotia, si copiii - asa cum reiese clar de la Ezra

10:2,3 si Neemia 13:23-25.

intrebarea care s-a ivit la Corint a fost: ce trebuie s& faca o sotie ce s-a convertit intre timp cu sotul si copiii ei sau ce trebuie sa facd un om a
carui sotie este necredincioasa. S-o abandoneze? Raspunsul este, evident, nu. Porunca din Vechiul Testament nu se mai aplica copiilor lui
Dumnezeu aflati sub har. Daca un crestin are o sotie necrestina, si ea doreste sa traiasca cu el, el nu trebuie s-o paraseasca. Asta nu
fnseamna ca este permis ca un om sa se casatoreasca cu o necredincioasa, ci doar faptul ca, intrucat era casatorit cu ea cand a fost
convertit, nu trebuie sa se desparta acum de ea.

Tot asa, o femeie care are un sot necrestin, care doreste sa traiasca cu ea, trebuie sa ramana mai departe cu sotul ei. Poate ca prin purtarea
ei blanda si marturia evlavioasa pe care o va da, el va putea fi castigat centru Domnul.

in realitate, prezenta unui credincios intr-o familie de necredinciosi are o influenta sfintitoare. Dup& cum s-a aratat deja, a sfinti lnseamna a
pune deoparte. Aici nu se intelege ca sotul necredincios este mantuit prin sotia sa, dupa cum nu inseamna ca el este facut sfant. Mai
degraba, inseamna ca el este pus deoparte in ce priveste pozitia de privilegiu extern de care se bucura, in sensul ca are fericirea de a fi
casatorit cu o sotie crestina, care se roaga pentru el. Viata si marturia ei exercita o influenta de la Dumnezeu in caminul respectiv. Si apoi,
din perspectiva umana, putem afirma ca sansele ca omul acela sa fie mantuit sunt mai mari atunci cand el are o sotie crestina, decat daca ar
fi casatorit cu o necredincioasa. Sau, cum s-a exprimat Vine: ,El primeste influenta spirituala, ce are potentialul de a-1 conduce la mantuirea
propriu-zisa." Desigur, situatia ar fi identica in cazul unei sotii necredincioase casatorite cu un sot credincios. Sotia necredincioasa ar fi
sfintita, in acest caz.

Apoi apostolul adauga aceste cuvinte: ,altfel, copii vostri ar fi necurati, pe cand acum sunt sfinti." Am aratat deja ca in Vechiul Testament
copiii erau parasiti, alaturi de mama lor pagana. Aici Pavel explica faptul ca in dispensatia harului, copiii rezultati dintr-o casatorie in care unul
dintre soti este crestin, iar celalalt nu sunt sfinti. Termenul sfant provine din aceeasi radacina care ni I-a dat si pe cel de sfintiti in acest



verset. El nu Tnseamna nicidecum ca copiii sunt facuti sfinti in ei insisi, respectiv ca ei insisi ar trai, neaparat, o viata curata. Mai degraba,
inseamna ca ei sunt pusi deoparte, in privinta privilegiului de care au parte, in sensul ca au cel putin un parinte care il iubeste pe Domnul si fi
familiarizeaza cu continutul evangheliei. in acest caz, existd sanse foarte mari ca acesti copii s& fie mantuiti, caci ei au privilegiul de a trai
intr-o casa in care unul dintre parinti este patruns de Duhul lui Dumnezeu. in sensul acesta, ei sunt sfintiti. Versetul acesta include si
asigurarea ca nu este gresit sa ai copii cand un parinte este crestin iar celalalt nu. Dumnezeu recunoaste casatoria iar copiii rezultati din ea
nu sunt nelegitimi.

Dar care ar trebui sa fie atitudinea unui crestin in cazul in care sotul sau sotia sa doreste sa plece? Raspunsul este ca el sau ea trebuie
lasat(d) sa plece. Sintagma ,in Tmprejurarea aceasta, fratele sau sora nu sunt legati" este foarte dificil de explicat, cu precizie. Unii cred ca
trebuie explicata in sensul cd, daca un necredincios 1l paraseste pe partenerul sau de casatorie credincios si exista motive a se crede ca actul
e definitiv, atunci credinciosul este liber sa ceara divort. Cei care adera la aceasta parere ne atrag atentia ca versetul 15 este o paranteza si
ca versetul 16 este legat de versetul 14, dupa cum urmeaza:

1. Versetul 14 afirma ca situatia ideala pentru un credincios este sa ramana cu partenerul sau necredincios, datorita influentei sfintitoare
exercitata de un crestin sau o crestina intr-o familie.

2. Versetul 16 sugereaza ca prin faptul ca nu pleaca de acasa, partenerul credincios il poate castiga pe cel necredincios la Cristos.

3. Versetul 15 este o paranteza, permitandu-i credinciosului sa divorteze (si probabil sa se recasatoreasca), in cazul in care el sau ea este
parasit(a) de partenerul necredincios.

Speranta ca partenerul necredincios va fi mantuit, in cele din urma, este legata de faptul rd@manerii sale mai departe in cadrul casniciei, mai
degraba decat de parasirea de catre partenerul necredincios a caminului conjugal.

Dar alti cercetatori ai Bibliei sustin ca versetul 15 se ocupa numai de subiectul despartirii, si nu si de divort si recasatorie. Pentru ei, sensul
versetului este doar acela ca, daca partenerul necredincios pleaca de acasa, el trebuie lasat sa faca lucrul acesta in pace. Sotia nu are
obligatia sa mentina integritatea casatoriei dincolo de ceea ce a facut ea deja. Dumnezeu ne-a chemat la pace, prin urmare, noi nu trebuie sa
recurgem la izbucniri emotive sau la procese juridice pentru a incerca sa-l impiedicam pe necredincios sa plece.

Care este interpretarea corecta? Dupa noi este imposibil de stabilit cu precizie. Totusi ni se pare ca Domnul ne-a invatat la Matei 19:9 ca
divortul este permis atunci cand una dintre parti s-a facut vinovata de infidelitate (adulter). Noi credem ca in acest caz, partea nevinovata
este liberd sa se recasatoreasca. Cat priveste textul de la 1Corinteni 7:15, nu avem certitudinea ca acesta permite divortul si recasatoria,
atunci cand partenerul necredincios |-a parasit pe partenerul credincios din cadrul casniciei. Dar oricine se face vinovat de aceasta forma de
parasire a caminului conjugal in mod inevitabil va inchega numaidecat o noua legatura cu o alta persoana si astfel unirea initiala a casniciei
se va destrama, oricum. J. M. Davies comenteaza pe aceasta tema:

Partenerul necredincios care paraseste caminul conjugal se va casatori, in curand, cu altcineva, destramand legatura casniciei. A insista ca
partenerul parasit sa rdmana necasatorit ar insemna sa punem un jug asupra lui sau a ei, pe care, in majoritatea cazurilor, acest partener
nu-l va putea purta.

Modul in care intelege fiecare versetul 16 depinde, intr-o oarecare masura, de interpretarea versetului 15.

Daca cineva crede ca versetul 15 nu permite divortul, va cita ca temei, in sprijinul opiniei sale, acest verset si va argumenta ca credinciosului
trebuie sa i se permita despartirea, dar ca nu trebuie sa divorteze de partenerul necredincios, pe motiv ca o atare actiune ar anula
posibilitatea refacerii legaturii casniciei si probabilitatea mantuirii partenerului necredincios. Pe de alta parte, daca o persoana crede ca
divortul este permis atunci cand un credincios a fost parasit, atunci versetul acesta este corelat cu versetul 14, iar versetul 15 este considerat
0 paranteza.

Se manifesta uneori printre cei convertiti de curand convingerea ca este de datoria lor sa rupa definitiv cu orice faza a vietii lor anterioare
convertirii, inclusiv cu institutia casniciei, care nu este pacatoasa in sine. Astfel, fiind coplesit de bucuria mantuirii, exista pericolul caderii
unui credincios de curand intors la Domnul in ispita de a initia o revolutie, rasturnand cu forta toate temeiurile vietii sale de dinainte de
convertire. Or, crestinismul nu recurge la forta revolutiei pentru a-si realiza obiectivele, ci schimbarile sale se produc prin mijloace pasnice. in
versetele 17-24, apostolul stabileste regula generala, potrivit careia crestinizarea nu presupune asaltarea prin mijloace violente,
revolutionare, a legaturilor existente in momentul convertirii. Negresit, el are in vedere mai intai legaturile casniciei, dar suntem convinsi ca
principiul se aplica in egald masura la relatiile rasiale si sociale.

Fiecare credincios trebuie sa umble potrivit cu chemarea pe care i-a facut-o Domnul. Daca pe unul I-a chemat la o viata de casnicie, atunci
trebuie sa urmeze acest traseu, cu toata frica de Domnul. Daca Dumnezeu i-a dat cuiva harul sa traiasca o viata de celibat, atunci persoana
respectiva trebuie s urmeze linia aceea, in viata. in plus, dacd momentul convertirii I-a gasit cas&torit cu o sotie necredincioasd, atunci nu
trebuie sa rastoarne aceasta relatie, ci sa continue in starea de casatorie, dandu-si toate straduintele sa-si aduca sotia la mantuire. Cele
spuse de Pavel corintenilor nu se aplica doar lor, ci are valabilitate in toate bisericile, dupa cum arata W. E. Vine:

Cand spune Pavel: ,Aceasta este randuiala pe care am asezat-o in toate bisericile", el nu emite decrete de la vreo agentie centrala, ci doar fi
informeaza pe credinciosii din biserica de la Corint ca instructiunile date lor sunt identice cu cele pe care le-a impartasit in toate bisericile.

Pavel se ocupa de subiectul relatiilor rasiale in versetele 18 si 19. Daca cineva era evreu, in clipa convertirii, purtand in trupul sau semnul
circumciziei, nu trebuie sa recurga la mijloace violente, revolutionare, pentru a eradica orice semn fizic al fostului sau mod de viata. Tot asa,
daca cineva era pagan in clipa cand s-a nascut din nou, el nu trebuie sa incerce sa-si ascunda fondul pagan, asumandu-si semnele distinctive
ale unui evreu.



Am putea interpreta acest verset in sensul ca dacd un evreu este convertit, acesta nu trebuie sa se teama sa traiasca alaturi de sotia lui
evreica sau daca un ne-evreu este convertit nu trebuie sa fuga de fondul din care provine. Asta pentru ca nu deosebirile externe sunt cele
care conteaza.

Cat priveste esenta crestinismului, circumcizia nu este nimic si necircumcizia nu este nimic. Ceea ce conteaza, cu adevarat, este pazirea
poruncilor lui Dumnezeu. Cu alte cuvinte, pe Dumnezeu il intereseaza ceea ce este inlauntrul nostru, nu in afara. Relatiile vietii nu trebuie
intrerupte in mod violent, cand cineva se crestineaza. ,Mai degraba", spune Kelly, ,prin credinta crestina credinciosul este indltat la o pozitie
superioara, ce transcende toate Imprejurarile."

Regula generala este ca fiecare sa ramand, cu Dumnezeu, in situatia pe care o avea cand a fost chemat. Desigur, aceasta se refera doar la

acele situatii ce nu sunt in ele insele pacatoase. Daca cineva este angajat intr-o afacere necinstita, in clipa convertirii, va trebui, cum este si
normal, sa iasa din ea! Dar apostolul se ocupa aici de lucrurile care nu sunt gresite in ele insele - fapt dovedit de versetele urmatoare, unde
este discutat subiectul sclavilor.

Ce trebuie sa faca un sclav atunci cand este mantuit? Sa se rascoale impotriva stapanului, pentru a-si dobandi libertatea? Ne ofera
crestinismul temeiul actiunii de revendicare a asa-numitor , drepturi" pe care le-am poseda? lata raspunsul lui Pavel: , Ai fost chemat pe cand
erai rob? Sa nu te nelinistesti de lucrul acesta." Cu alte cuvinte, ,Erai sclav cand a survenit convertirea? Nu-ti fa probleme si nu te framanta
degeaba, caci poti ramane sclav, bucuréndu-te, in continuare, de cele mai alese binecuvantari ale crestinismului."

,Dar daca poti sa ajungi liber, foloseste-te de acest prilej!" Exista cel putin doua interpretari ale acestui text. Dupa unii, Pavel afirma aici
urmatoarele: ,,Daca poti deveni liber, atunci nu mai sta pe ganduri, ci castiga-ti imediat libertatea." Altii insa cred ca apostolul spune aici ca,
si daca un sclav poate sa-si dobandeasca libertatea, crestinismul nu-i cere sa profite de acest prilej. Mai degraba, el ar trebui sa foloseasca
starea lui de robie pentru a da prin ea o marturie despre Domnul Isus. Cei mai multi oameni vor prefera, cum e si normal, prima interpretare
(dupa toate aparentele, cea corectd), dar acestora nu trebuie sa le scape faptul ca a doua interpretare ar fi; de fapt, mai in acord cu pilda pe
care ne-a lasat-o Domnul Isus Cristos insusi.

Cel care este chemat in Domnul pe cand era sclav este un om eliberat al Domnului. Asta nu se refera la un om care s-a nascut liber, ci la unul
care a fost eliberat ulterior, adica un sclav ce si-a dobandit libertatea. Cu alte cuvinte, daca un om era sclav in clipa convertirii, nu trebuie sa
se necajeasca pentru asta, intrucat el este omul eliberat al Domnului. El a fost eliberat de pacatele sale si de robia Satanei. Pe de alta parte,
daca un om era liber in clipa convertirii, el trebuie sa-si dea seama ca de acum incolo este rob, fiind, ,,cu trup si suflet", in intregime, al
Mantuitorului!

Fiecare crestin a fost cumparat cu un pret. De acum incolo el apartine Celui care I-a cumparat - Domnului Isus. Noi suntem robii lui Cristos si
nu ne facem robi ai oamenilor.

Prin urmare, oricare ar fi starea sociala a credinciosului, el poate rdmane cu Dumnezeu in acea stare. Aceste doua cuvinte: cu Dumnezeu
sunt cheia ce dezleaga sensul intregului adevar. Daca un om este cu Dumnezeu, atunci pana si sclavia poate fi transformata in adevarata
libertate, fiind elementul ,,care innobileaza si sfinteste orice pozitie ocupata de noi in viata."

in versetele 25-38, apostolul se adreseaza celor necasatoriti, de ambele sexe. Cuvantul fecioare se aplicd la ambele sexe. Si versetul 25 se
inscrie in seria celor folosite de cei care sustin ca acest capitol nu ar fi de inspiratie divina. Ei merg pana acolo incat spun ca Pavel, intrucat
era celibatar, ar fi dat dovada de partinire fata de celdlalt sex, si ca prejudecatile sale s-ar reflecta Tn spusele sale din aceasta sectiune! A
adopta o atare atitudine Tnseamna insa a lansa un atac virulent asupra inspiratiei Scripturii! Cand Pavel afirma ca nu are nici o porunca de la
Domnul cu privire la fecioare, intelege prin asta ca in timpul lucrarii Domnului Isus pe pamant El nu ne-a lasat instructiuni concrete pe
aceasta tema. Si astfel, Pavel ne ofera propria sa judecata, ca unul care a primit de la Dumnezeu harul sa fie vrednic de crezare, judecata lui
fiind inspirata de Dumnezeu.

in general, este bine s§ fii nec&satorit, avand in vedere stramtorarea de acum. Prin stramtorarea de acum se intelege suferintele pe care le
fnduram pe acest pamant, in general. Poate ca in vremea cand a redactat Pavel aceastd scrisoare era o stare generala de stramtorare. Dar
starea de stramtorare a continuat si va continua pana va veni Domnul.

Sfatul pe care-l da Pavel este ca cei ce sunt deja casatoriti sa nu caute sa se desparta. Pe de alta parte, daca cineva este dezlegat de sotia
lui, sa nu caute o sotie! Sintagma ,, dezlegat de sotia lui" nu inseamna doar ,ramas vaduv/vaduva" sau divortat, ci, pur si simplu, liber de
legatura casniciei, aici incadrandu-se, probabil, si cei ce nu s-au casatorit niciodata.

Nimic din ceea ce afirma Pavel aici nu trebuie interpretat in sensul ca ar fi pacat ca cineva sa se casatoreasca. La urma urmelor, casatoria a
fost instituita de Dumnezeu, in gradina Eden, tnhainte ca pacatul sa fi patruns in lume. Dumnezeu insusi este Cel care a decretat: ,,Nu este
bine ca omul sa fie singur" (Geneza 2:18). ,Casatoria s& fie tinutd in toata cinstea si patul s& fie neintinat” (Evrei 13:4). in alta epistol3 Pavel
se refera la cei ce interzic casatoria ca fiind un semn al apostaziei din vremea de pe urma (1Timotei 4:1-3).

Astfel, Pavel afirma: ,insa daca te insori, nu pacatuiesti. Daca fecioara se marita, nu pacatuieste." Cei convertiti recent la crestinism nu
trebuie sa creada ca starea de casatorie ar fi inerent gresita in sine. Pavel adauga insa ca fetele care se marita vor avea necazuri pamantesti
- intre care ar putea figura si durerile nasterii. Cand Pavel spune: , As vrea sa vi le crut", aceasta poate fi o referire la:

(1) faptul ca doreste sa-i crute pe cititori de suferintele fizice care insotesc starea de casnicie, in special necazurile vietii de familie, sau
(2) la faptul ca doreste sa-i scuteasca pe cititori de enumerarea acestor necazuri.
Pavel ar dori sa sublinieze ca intrucat timpul s-a scurtat, noi trebuie sa subordonam chiar si aceste relatii legitime ale vietii slujirii lui Cristos.

Venirea lui Cristos este aproape si desi sotii si sotiile trebuie sa-si indeplineasca toate indatoririle lor unul fata de altul, cu credinciosie, ei
trebuie sa se straduiasca sa-1 acorde lui Cristos locul intai in viata lor, dupa cum se exprima Ironside:



Toti trebuie sa se poarte avand in vedere ca timpul zboara si ca venirea Domnului e tot mai aproape. Prin urmare, nu trebuie sa ingaduim nici
unui confort personal sa ne abata de la devotamentul nostru total fata de voia lui Dumnezeu.

W. E. Vine spune si el in aceasta privinta:

Desigur, sensul acestui text nu este acela ca barbatul casatorit ar trebui sa nu se mai comporte ca un sot, ci doar faptul ca relatia lui cu sotia
trebuie sa fie intru totul subordonata relatiei superioare pe care o are cu Domnul... caruia trebuie sa-l acorde locul intai in inima lui, sotul
nepermitand nici unei relatii naturale sa obstructioneze ascultarea sa fata de Cristos.

Nu trebuie sa acordam prea multa atentie intristarilor, bucuriilor si lucrurilor de care avem parte in aceasta viata. Toate acestea trebuiesc
subordonate efortului nostru de a folosi orice prilej pentru a-L sluji pe Domnul, cata vreme este inca ziua.

Traindu-ne viata pe pamant, este inevitabil sa nu avem anumite contacte cu atmosfera si elementele care alcatuiesc aceasta lume. Ca
credinciosi, ne putem folosi fara nici un sentiment de culpabilitate de lucrurile acestei lumi. Numai ca Pavel ne atrage atentia ca nu cumva sa
le dam o intrebuintare gresita. De pilda, pentru crestin scopul vietii nu poate sa-I constituie mancarea, imbracamintea sau placerile lumii.
Desigur, se va folosi de alimente si de imbracaminte, pentru acoperirea nevoilor sale esentiale, dar nu va ingadui ca acestea sa devina
dumnezeul vietii sale. Casnicia, bunurile materiale, preocuparile de ordin comercial, politic, stiintific, muzical, literar sau artistic in general isi
au locul lor in lume, dar toate acestea pot constitui o pricina de poticnire, in calea trairii vietii spirituale la care am fost chemati, daca le dam
voie acestor activitati sa ne acapareze.

Sintagma: chipul lumii acesteia trece a fost imprumutata din universul teatral, fiind o referire la schimbarea decorurilor de la o scena la alta.
Ea se refera insa la caracterul vremelnic al tuturor lucrurilor ce ne inconjoara. Vremelnicia tuturor acestor lucruri a fost exprimata cu
neintrecuta maiestrie de Shakespeare, in binecunoscutele cuvinte: ,Lumea intreaga e o scena, si toti barbatii si toate femeile actori sunt
doar, ba intrand, ba iesind de pe ea, caci multe roluri ii este dat omului sa joace in viata!" (traducere dupa textul englez: As You Like it, Cum
va place, n.tr.).

Pavel vrea sa-i vada pe crestini traind fara griji - adica fara acele griji de care s-ar putea lipsi si care 1i impiedica sa-L slujeasca pe Domnul.
Prin urmare, el explica in continuare ca cine este necasatorit se ingrijeste de lucrurile Domnului - cum sa placa Domnului. Asta nu thseamna
ca toti credinciosii necasatoriti se consacra intru totul Domnului, ci inseamna ca celibatul ii ofera unui credincios prilejul de a face acest lucru,
intr-o masurd mult mai mare decat ar putea face daca ar fi casatorit.

larasi trebuie subliniat ca textul nu spune ca cel casatorit nu poate sa se dedice lucrarii Domnului, ci este, mai degraba, o observatie
generald, potrivit careia, viata de casnicie il obliga pe un barbat sa faca totul pentru a fi pe placul sotiei sale. Cu alte cuvinte, are obligatii in
plus, fata de credinciosul necasatorit. Sau, cum spune W. E. Vine:

.in general, dacd un barbat este casatorit, lucrarea sa de slujire este marginitd. Daca este ncd necasatorit, poate merge oriunde, pana la
capatul pamantului, pentru a vesti evanghelia."

...Cea nemaritata se ingrijeste de lucrurile Domnului, ca sa fie sfanta si cu trupul, si cu duhul. Dar cea maritata se ingrijeste de lucrurile lumii,
cum sa placa sotului ei. E nevoie de o explicatie in acest punct: Cea nemaritata sau fecioara poate sa acorde un timp mai mare din viata ei
lucrurilor Domnului. Sintagma: ca sa fie sfanta si cu trupul, si cu duhul nu inseamna ca starea de celibat ar fi mai sfanta, ci, pur si simplu, ca
cea nemaritata poate fi pusa deoparte intr-o mai mare masura, si cu trupul, si cu duhul lucrarii Domnului. Ea nu este esentialmente mai
curata, ci dispune de mai mult timp pentru a-L sluji pe Domnul.

De asemenea prin sintagma cea maritata se ingrijeste de lucrurile lumii nu inseamna ca cea casatorita ar fi mai lumeasca decat cea
necasatorita, ci doar faptul ca o mare parte din timpul ei zilnic este consacrat treburilor acestei lumi, in special celor legate de gospodarie.
Trebuie precizat insa ca acestea sunt perfect legitime si Pavel nu le critica, nici nu le dispretuieste, ci doar afirma ca sora necasatorita are un
camp mai larg de slujire decat cea casatorita.

Pavel nu ne prezinta aceste invataturi cu scopul de a ne pune pe grumaz un jug sau un sistem rigid. Mai degraba, el i sfatuieste pe
credinciosi cu privire la acele lucruri care le pot fi de folos, pentru ca atunci cand mediteaza la viata lor si la slujirea lor pentru Domnul, ei sa
poatd cantari calauzirea Lui in lumina tuturor acestor indrumari. Atitudinea apostolului este ca celibatul e o stare buna, intrucat ii da cuiva
prilejul de a-L sluji pe Domnul fara s& fie distras de alte lucruri. in ce-l priveste pe Pavel, credinciosul e liber s3 aleag dacé vrea s3 se
casatoreasca, sau daca vrea sa ramana celibatar. Apostolul nu doreste sa le intinda o cursa, dupa cum nu vrea sa-i inrobeasca.

Versetele 36-38 sunt poate cele mai rastalmacite versete din intregul capitol, ba poate chiar din intreaga epistola, de catre un numar
surprinzator de mare de oameni. Explicatia cel mat des vehiculata este urmatoarea: Pe vremea lui Pavel, barbatul avea un grad foarte mare
de control asupra familiei sale. Prin urmare, el decidea daca fiicele lui se maritau sau nu, acestea neputand hotari singure in aceasta privinta.
Asadar, potrivit acestei explicatii, daca un om refuza sa le permita fiicelor sale sa se casatoreasca, asta e bine, dar daca le lasa sa se marite,
nu pacatuieste prin aceasta decizie.

Numai ca o atare explicatie este aproape lipsita de sens, in lumina indrumarilor date copiilor lui Dumnezeu cu referire la epoca in care traim.
in plus, acest mod de a interpreta versetele 36-38 contravine contextului intregului capitol, fiind o explicatie ingrozitor de confuza.

Editia Revised Standard Version traduce cuvantul ,fecioara" cu termenul: ,logodnica", in lumina acestei traduceri, ar insemna ca daca un
barbat se casatoreste cu logodnica sa, nu pacatuieste; dar daca se abtine de la casatoria cu ea, asta ar fi si mai bine. larasi, o atare
interpretare e plina de dificultati.

in comentariul su asupra cartii 1Corinteni, William Kelly ofera o alta interpretare, care pare s& aibd multa justete. Kelly crede ca termenul
parthenos din greaca (fecioara) ar putea fi tradus si prin ,virginitate" (cum, de altfel, I-a tradus Azimioara, in versiunea sa, n.tr.). Dar
termenul obisnuit din greaca pentru virginitate este substantivul abstract parthenia iar daca Pavel s-a referit la acesta, atunci ne intrebam de



ce a folosit termenul simplu pentru ,fecioara", ca la Matei 1:23. Cu alte cuvinte, textul nu s-ar referi la fiicele virgine ale unui om, ci la propria
sa virginitate. Conform acestei interpretari, textul afirma ca daca un om ramane in starea de celibat, bine face, dar daca se hotaraste sa se
casatoreasca, nu pacatuieste.

John Nelson Darby adopta aceeasi interpretare in a sa New Translation:

Dar daca cineva crede ca se poarta nepotrivit fata de virginitatea sa si daca a trecut de floarea varstei, si nevoia o cere, sa faca ce doreste,
caci nu pacatuieste. Sa se casatoreasca! Dar cel care ramane statornic in inima lui, si nu este fortat de nevoie, ci are stapanire peste vointa
lui si a hotarat in inima lui sa-si pastreze virginitatea, bine face. Astfel, cine se casatoreste bine face; iar cine nu se casatoreste, si mai bine
face.

Asadar, examinand mai cu luare aminte versetul 36, vom spune ca sensul lui este urmatorul: daca un om a ajuns la varsta deplinei maturitati
si considera ca nu poseda darul stapanirii, nu pacatuieste daca se casatoreste. El resimte nevoia de a proceda astfel si, prin urmare, e bine sa
faca ce doreste, in acest caz, sa se casatoreasca.

Dar daca un barbat s-a hotarat sa-L slujeasca pe Domnul fara sa fie distras de vreun lucru, si daca poseda suficienta stapanire de sine, incat
sa nu fie nevoit sa se casatoreasca, daca s-a hotarat sa ramana in starea de celibat, datorita dorintei de a-L slavi pe Dumnezeu prin slujirea
sa, atunci bine a procedat.

Concluzia este ca cel care se casatoreste (,El insusi" a fost adaugat, nefiind prezent in textul grec) bine face, iar cine nu se casatoreste,
pentru a-L putea sluji pe Domnul mai mult, si mai bine face.

Ultimele doua versete din acest capitol cuprind sfaturi adresate vaduvelor. O sotie este legata prin lege de sotul ei, atata timp cat traieste
acesta. Legea din acest verset este legea casatoriei, instituita de Dumnezeu. Daca moare sotul unei femei, ea este libera sa se cdsatoreasca
cu un alt om. Adevarul acesta este enuntat si la Romani 7:1-3, unde se arata ca moartea desface legatura casniciei. Dar apostolul adauga aici
calificativul ca ea este liberd s& se casatoreasca cu cine doreste, dar numai in Domnul. In primul rand, versetul ne spune c& omul cu care se
casatoreste aceastd sord trebuie sa fie crestin dar sensul versetului nu se opreste aici. in Domnul inseamna: ,,dupa voia Domnului." Cu alte
cuvinte, ea s-ar putea casatori cu un crestin, si totusi sa nu procedeze dupa voia Domnului. Ea trebuie sa ceara calauzirea Domnului in acest
aspect important din viata ei, casatorindu-se cu barbatul pe care i I-a randuit Domnul.

Vorbind din nou cu franchete, Pavel afirma ca o vaduva e mai fericita daca ramane necasatorita. Aceasta afirmatie nu contrazice textul de la
1Timotei 5:14, unde Pavel isi exprima parerea ca vaduvele mai tinere ar trebui sa se recasatoreasca. Aici, la 1Corinteni 7:40, el exprima
ideea generatd, pe cand la 1Timotei se refera la un caz concret.

Apoi apostolul adauga: ,Cred ca si eu am Duhul lui Dumnezeu." Unii au interpretat gresit acest verset, in sensul ca Pavel nu ar fi fost sigur
cand a rostit aceste cuvinte! Din nou, protestdam vehement impotriva oricarei interpretari de acest fel. Nu exista nici un motiv pentru a pune
sub semnul indoielii inspiratia acestui text redactat de Pavel. Mai degraba, vom spune ca apostolul recurge aici la procedeul ironiei. Apostolia
sa fusese contestata de unii din corinteni, care sustineau ca vorbesc sub inspiratia Domnului. Dar Pavel afirma, de fapt: ,Orice ar spune altii
despre mine, eu cred ca am Duhul lui Dumnezeu. Ei sustin ca au Duhul lui Dumnezeu. Nu cred insa ca pot merge pana intr-acolo incat sa
sustina ca ei detin monopolul asupra Duhului Sfant."

Noi stim insa ca Pavel, intr-adevar, a avut Duhul lui Dumnezeu in tot ce a scris pentru noi si ca drumul spre fericirea noastra consta in a urma
indrumarile sale.

Apostolul afirma, pentru inceput, ca in ce priveste lucrurile jertfite idolilor, atat corintenii, cat si el insusi aveau cunostinta, acest subiect
nefiindu-le total strain. De pilda, stiau cu totii ca simplul act al jertfirii unei bucati de carne idolilor nu schimba cu nimic calitatea ei. Aroma si
valoarea ei nutritiva nu se modificau cu nimic. Dar, Pavel arata ca cunostinta ingamfa, pe cand dragostea zideste (edifica), vrand sa spuna
prin asta ca simpla cunoastere nu constituie in sine un indrumar suficient in aceste chestiuni. Daca cunoasterea ar fi singurul principiu la care
s-ar recurge, ea ar conduce la mandrie. in realitate, in toate aceste chestiuni crestinul trebuie sa faca apel nu numai la cunostint, ci si la
dragoste. Cu alte cuvinte, nu trebuie sa tina cont doar de ceea ce-i este ingaduit lui, ci si de bunastarea altora.

lata cum parafrazeaza W. E. Vine versetul 2:

,Daca un om fisi inchipuie ca a dobandit cunostinta deplinad, atunci inseamna ca nici nu a inceput, de fapt, sa stie cum se poate castiga
aceasta."

Fara dragoste nu poate exista o cunoastere adevarata. Pe de alta parte, daca cineva il iubeste pe Dumnezeu, acela este cunoscut de El in
sensul ca Dumnezeu il aproba. Pe de o parte, desigur, Dumnezeu {i cunoaste pe toti oamenii, dar pe de alta parte, El fi cunoaste in mod
deosebit pe cei ce sunt credinciosi. Dar aici termenul ,,a cunoaste" are conotatia de ,a fi aprobat" sau ,a castiga bunavointa cuiva." Asadar,
daca cineva va lua deciziile sale privitoare la chestiuni cum ar fi consumul alimentelor inchinate idolilor pornind de la dragostea sa pentru
Dumnezeu si pentru aproapele, si nu doar pe baza cunostintei sale, atunci persoana respectiva va castiga bunavointa lui Dumnezeu.

Cat priveste lucrurile jertfite idolilor, credinciosii stiu ca un idol nu este un dumnezeu adevarat si ca nu are putere, cunostinta sau dragoste.
Pavel nu neaga aici existenta idolilor, intrucéat el era constient de existenta unor asemenea obiecte sculptate din lemn sau piatra. Mai tarziu el
recunoaste ca in spatele acestor idoli se afla puteri demonice. Dar ceea ce subliniaza el aici este ca zeii pe care pretind acesti idoli ca-i
reprezinta nu exista in realitate. Nu este decat un singur Dumnezeu, adica Dumnezeu si Tatal Domnului nostru Isus Cristos.

Pavel recunoaste ca exista multi asa-numiti ,dumnezei" in mitologia pagana, cum ar fi Jupiter, Juno si Mercur. Unii din acesti zei locuiau,
chipurile, in cer, pe cand altii, cum ar fi Ceres si Neptun, locuiau aici pe pamant. in acest sens, sunt multi ,dumnezei" si multi ,domni", adica
fiinte mitologice carora li se inchina oamenii si de care sunt robiti.



Credinciosii stiu ca este un singur Dumnezeu: Tatal, de la care vin toate si pentru care traim si noi. Asta inseamna ca Dumnezeu, Tatal
nostru, este lzvorul sau Creatorul tuturor lucrurilor si ca noi am fost creati pentru El. Cu alte cuvinte, El este scopul existentei noastre, telul
suprem al vietii noastre. De asemenea, stim ca exista un singur Domn, adica Isus Cristos, prin care sunt toate lucrurile si prin care traim noi.
Sintagma prin care sunt toate lucrurile il descrie pe Domnul Isus ca Mediator sau Agent al lui Dumnezeu, iar sintagma prin Care traim noi
arata ca prin El am fost creati si rascumparati.

Cand Pavel spune ca este un singur Dumnezeu, Tatal si un singur Domn Isus Cristos, nu afirma ca Domnul Isus Cristos nu ar fi Dumnezeu, ci
arata doar rolurile pe care le-au indeplinit aceste doua Persoane ale Dumnezeirii in procesul creatiei si al rascumpararii.

Dar nu toti crestinii - si, in special, noii convertiti - inteleg libertatea de care au parte in Cristos Isus. intrucat ei provin din medii pagane, in
care se practica idolatria, si intrucat ei insisi s-au obisnuit cu idolii, ei cred ca au comis un act de idolatrie, atunci cand consuma carne jertfita
unui idol. Asta pentru ca, in opinia lor, un idol este o realitate si, intrucat constiinta lor este slaba, se intineaza.

Sintagma slaba nu inseamna slabiciune fizica, nici slabiciune spirituala, ci se refera la cei ce manifesta o scrupulozitate iesita din comun fata
de lucruri lipsite de continut moral. De pilda, din punctul de vedere al lui Dumnezeu, crestinul nu comite un pacat cand consuma carne de
porc. Alta era situatia pentru iudeul din Vechiul Testament, pentru care era pacat sa manance carne de porc, dar crestinul din epoca
nou-testamentala este pe deplin liber sa se hraneasca cu aceasta carne. Dar un iudeu ce s-a convertit la crestinism ar putea avea scrupule
fata de o atare actiune, considerand ca este pacat sa stea la masa si s& manance friptura de porc. Biblia il numeste pe acesta un frate slab,
adica unul care nu beneficiaza de toata libertatea pe care i-o acorda crestinismul. Si, trebuie precizat, ca daca acesta consuma carne de porc,
fiind convins ca nu are voie s-o consume, atunci in cazul lui s-ar comite un pacat daca ar trece totusi peste constiinta lui, mancand carne de
porc. Asta se intelege prin sintagma: constiinta lor, fiind slaba, se intineaza. Daca ma mustra constiinta cu privire la 0 anumita fapta, si totusi
eu savarsesc aceasta fapta, atunci am pacatuit. , Tot ce nu vine din credinta este pacat" (Romani 14:23).

Nu hrana in sine conteaza la Dumnezeu. Abtinerea de la consumul anumitor alimente nu ne acorda un loc special in bunavointa lui
Dumnezeu, dupa cum nici consumul acestor alimente nu ne face sa fim crestini mai buni.

Numai ca, pe cand nu am castiga foarte mult prin consumul acestor alimente, am avea, in schimb, mult de pierdut, daca prin asta l-am face
pe un crestin slab s& se poticneasca. in acest punct trebuie sa intervina principiul dragostei. Un crestin are libertatea de a consuma carne ce
a fost jertfita anterior idolilor, dar ar fi 0 mare greseala, daca prin consumul acestei carni, el ar leza un frate sau o sora care sunt slabi.

Pericolul consta in a-l incuraja pe un frate slab sa procedeze impotriva constiintei sale, atunci cand acesta il vede pe un alt crestin facand o
fapta ce lui i se pare neingaduita. In acest verset, apostolul condamna statul la masa intr-un templu de idoli, datoritd efectului pe care I-ar
produce asupra altora. Desigur, prin statul la masa intr-un templu de idoli Pavel se refera la o manifestatie, o festivitate sau o nunta. Sub nici
o forma nu ar fi ingaduit ca un crestin s& manance la masa intr-un asemenea templu, daca in cadrul acelei festivitati s-ar practica orice forma
de Tnchinare la idoli - activitate pe care Pavel o condamna in capitolul 10:15-26.

Sintagma: daca te vede cineva pe tine, care ai cunostinta inseamna daca te vede cineva pe tine, care ai masura deplina a libertatii crestine,
si care stii ca carnea jertfita idolilor nu este curata sau necurata in sine, etc. Principiul important ce se desprinde de aici este ca nu trebuie sa
tinem seama doar de efectul pe care il are o atare actiune asupra noastra, ci - lucru si mai important - de efectul pe care il va avea produce
asupra altora.

Cineva ar putea sa faca parada de cunostinta pe care o poseda cu privire la ceea ce Ti este ingaduit unui crestin, intr-o maniera care I-ar face
pe un frate in Cristos sa se poticneasca. Cand se spune in acest verset ca acesta va pieri, asta nu se refera la pierderea mantuirii sale
vesnice, ci doar la pierderea bunastarii sale. Marturia unui astfel de frate slab ar fi periclitata iar viata lui ar fi negativ afectata, pierzandu-si
capacitatea de a fi utila pentru Dumnezeu. Gravitatea extraordinara pe care o implica lezarea unui asemenea frate slab in Cristos reiese si
din cuvintele: pentru care a murit Cristos. Conform argumentului cladit de Pavel, din moment ce Domnul Isus Cristos |-a iubit pe acest om
atat de mult incat a fost gata sa moara pentru El, noi nu avem voie sa contemplam macar vreo actiune ce ar putea periclita progresul sau
spiritual sau l-ar face sa se poticneasca. Nu se merita sa comitem o fapta atat de grava, doar pentru niste felii de carne!

Nu se pune doar problema pacatuirii impotriva unui frate in Cristos sau lezarii constiintei lui slabe, ci o atare actiune ar constitui un pacat
comis chiar impotriva lui Cristos, caci tot ce facem celui mai mic (mai neinsemnat) dintre fratii Lui, Lui i-am facut! Tot ce vatama unul din
madularele Trupului va vatama si Capul. W. E. Vine aratd ca n tratarea fiecareia dintre aceste teme, apostolul i ajutad pe cititori sa priveasca
lucrurile Tn lumina mortii ispasitoare a lui Cristos. Bames spune: ,,Este un apel ce izvoraste dintr-o dragoste profunda, plina de duiosie, din
insasi suferintele si suspinele Fiului lui Dumnezeu, pe cand murea pe cruce." Pacatul impotriva lui Cristos este numit de Godet: ,cea mai
mare crima posibila." Deci, fiind constienti de acest lucru, trebuie sa fim cu multa bagare de seama, cercetandu-ne actiunile in lumina
efectului pe care il vor produce asupra altora, abtinandu-ne de la orice lucru care I-ar putea leza pe un frate.

Intrucat este pacat impotriva lui Cristos sa-l faci pe un frate sa se poticneasca, Pavel afirma c& el nu va mai manca carne, daca aceasta
actiune l-ar face pe fratele lui sa se poticneasca. Lucrarea lui Dumnezeu in viata altei persoane este mult mai importanta decat o friptura la
cuptor! Desi chestiunea alimentelor jertfite idolilor nu constituie o problema pentru majoritatea crestinilor din zilele noastre, principiile pe
care ni le oferd Duhul lui Dumnezeu in acest pasaj au o valoare permanenta. in vremea de acum existd multe lucruri in viata unui crestin
care, desi nu sunt interzise de Dumnezeu, ar constitui o pricina de poticnire pentru alti crestini mai slabi, fiind, prin urmare, lucruri de care ne
putem lipsi. Desi poate ca am avea dreptul sa participam la aceste activitati, avem insa dreptul si mai mare de a renunta la ele, in favoarea
bunastarii spirituale a celor pe care ii iubim in Cristos: fratii si surorile noastre de credinta.

Dupa cum stim, la Corint erau unii care contestau autoritatea lui Pavel, spunand ca el nu facea parte din randul celor doisprezece si, prin
urmare, nu era un apostol autentic. La care Pavel raspunde ca este liber de orice autoritate umana, fiind un apostol veridic al Domnului Isus.
Afirmatia lui se intemeiaza pe doua fapte: Mai intai, el L-a vazut pe Isus Cristos Domnul nostru in inviere. Asta a avut loc pe drumul
Damascului. De asemenea, Pavel ii citeaza pe corinteni, ca dovada elocventa a apostoliei sale, intreband: , Oare nu sunteti voi lucrarea mea
in Domnul?" Daca se mai indoiau de calitatea sa de apostol, nu aveau decat sa se cerceteze pe ei insisi. Erau ei mantuiti? Bineinteles ca erau!
- ar fi raspuns ei. Ei bine, atunci, cine i-a indrumat spre Cristos? Desigur, apostolul Pavel! Asadar, ei insisi constituiau dovada faptului ca Pavel



este un apostol autentic al Domnului.

Poate ca altii nu-i recunosteau calitatea de apostol, dar corintenilor nu le era permisa o astfel de greseala, intrucat ei constituiau pecetea
apostoliei sale in Domnul.

Versetul 3 se refera, probabil, la ceea ce se petrecuse deja (si nu la ceea ce urmeaza, cum reiese din punctuatia editiei NKJV). Pavel spune ca
spusele sale constituie apararea sa in fata celor care il examineaza, sau pun sub semnul indoielii autoritatea sa de apostol.

in versetele 4-14, apostolul discuta dreptul ce i s-ar cuveni de a fi intretinut financiar de altii, in calitatea sa de apostol. Ca unul pe care I-a
trimis Domnul Isus, Pavel avea dreptul sa primeasca o remuneratie din partea credinciosilor. Dar el nu a uzat intotdeauna de acest drept, ci
adesea a muncit cu mainile sale, in meseria de confectionare a corturilor, pentru ca astfel sa le poata vesti oamenilor si femeilor evanghelia
fara plata. Cum era si de asteptat, criticii lui au profitat de asta, sugerand ca la baza deciziei de a nu accepta remuneratie ar fi stat constienta
faptului ca Pavel nu este un apostol adevarat. Pavel se ocupa de acest subiect, punand intrebarea: ,N-avem noi dreptul sa mancam si sa
bem? - adica, fara sa trebuiasca sa muncim pentru asta? Oare nu ni se cuvine noua sa fim intretinuti de biserica?"

N-avem noi dreptul sa ducem cu noi o sora ca sotie, cum fac ceilalti apostoli, si fratii Domnului, si Chifa? Probabil unii din criticii lui Pavel
sustineau ca el nu s-a casatorit tocmai pentru ca se temea ca el si sotia lui nu ar fi beneficiat de suportul financiar al bisericilor. Petru si
ceilalti apostoli erau casatoriti, cum erau, de altfel, si fratii Domnului.

Aici apostolul afirma ca si el ar fi avut acelasi drept de a se casatori si a beneficia de sprijinul financiar al crestinilor, atat pentru el, catsi
pentru sotia lui. Sintagma: ,,sa ducem cu noi o sora ca sotie (o sotie credincioasa)" se refera nu numai la dreptul de a se casatori, ci si la
dreptul sotului si sotiei de a beneficia de sprijin financiar. Fratii Domnului se refera probabil la fratii Sai vitregi, in sens pamantesc, sau poate
la verii Sai. Textul nu contine solutia integrala a problemei, desi din alte versete din Biblie deducem ca Maria a mai avut si alti copii, dupa
Primul ei nascut, Isus (Luca 2:7; vezi Matei 1:25;12:46;13:55;Marcu 6:3;loan 12:12;Galateni 1:19).

Apostolul si-a intemeiat primul argument, referitor la dreptul sau de a fi intretinut financiar, pe exemplul celorlalti apostoli. Acum el sprijina
acest argument cu temeiuri luate din domeniul relatiilor umane. Astfel, un ostas nu va fi trimis sa lupte pe front pe cheltuiala lui. Tot asa, cine
sadeste o vie se poate astepta sa fie rasplatit din rodul ei. lar un pastor nu poate fi trimis sa pazeasca turma fara sa aiba dreptul de a se hrani
si el din laptele obtinut. Deducem ca slujirea crestind se aseamana cu razboiul, cu agricultura si cu viata de pastor, ea presupunand lupta
impotriva vrajmasului, ingrijirea pomilor lui Dumnezeu si slujirea oilor Sale, pe care le pastorim sub obladuirea Marelui Pastor. Daca oamenii,
inca din zorii istoriei, au recunoscut dreptul celor ce se indeletnicesc cu asemenea ocupatii in folosul obstei, de a fi intretinuti de societate, cu
cat mai mult au acest drept cei ce-L slujesc pe Domnul!

Pavel isi sprijina argumentul si cu exemple din Vechiul Testament. El pare sa spuna: ,Oare sunt eu nevoit sa ma rezum la temeiurile pe care
mi le ofera lucrurile din viata actuald, cum ar fi razboiul, agricultura sau pastoritul? Nu spune Scriptura acelasi lucru?

La Deuteronom 25:4 se spune clar ca gura boului care treiera graul nu trebuie legata. Cu alte cuvinte, animalul folosit la seceris trebuie lasat
sa se infrupte din o parte a roadelor. De boi Se ocupa Dumnezeu aici? Adevarul e ca Dumnezeu se ingrijeste si de boi, dar El nu a lasat ca
aceste lucruri sa fie asternute in Vechiul Testament doar de dragul unor animale necuvantatoare, ci la mijloc s-a aflat un principiu spiritual,
pe care trebuie sa-l aplicam in viata si in slujirea noastra.

Sau vorbeste inadins pentru noi?

La care vom raspunde printr-un ,da" apasat, caci intr-adevar binele nostru I-a avut Domnul in vedere, cand a lasat sa fie scrise aceste
cuvinte. Cand un om se apuca de arat, el o face cu gandul ca va fi remunerat pentru asta. Tot asa, cand un om treierd, el trebuie sa fie
convins ca va avea parte, ca rasplata, de o parte a recoltei. Slujirea crestina se aseamana cu aratul si treieratul, intrucat Dumnezeu a
decretat ca cei ce sunt angajati in aceste aspecte ale slujirii pentru Domnul sa nu trebuiasca sa se intretina singuri.

Pavel se defineste pe sine ca unul care a semanat... cele duhovnicesti intre crestinii de la Corint. Cu alte cuvinte, el a venit la Corint
predicAndu-le evanghelia si predandu-le adevaruri spirituale de mare pret. intrucat asa stau lucrurile, li se cere oare prea mult ca ei sa aiba
grija, la randul lor, de nevoile sale financiare sau de alte aspecte materiale? Principiul care sta la baza acestui argument este ca ,,remuneratia
pe care o primeste un predicator este cu mult inferioara prestatiei sale de mare valoare. Beneficiile materiale sunt neinsemnate, cand sunt
puse alaturi de binecuvantarile spirituale."

Pavel era constient ca biserica de la Corint 1i intretinea pe alti predicatori ce-si desfasurau activitatea in acel oras. Corintenii recunosteau
astfel obligatia lor fata de altii, dar nu si fata de apostolul Pavel, ceea ce-l determina sa intrebe: ,Daca altii au parte de acest drept asupra
voastra, nu il avem noi cu mult mai mult?" Daca ei recunosteau dreptul altora de a fi intretinuti financiar, oare nu s-ar fi cuvenit ca tatal lor in
cele duhovnicesti sa aiba si el, (chiar in masura mai mare) acest drept? Negresit, printre cei intretinuti de biserica de la Corint se aflau si unii
invatatori cu tendinte iudaizante. Pavel adauga ca, desi el a avut acest drept, el nu a uzat de el in randul corintenilor, ci a rabdat totul, ca sa
nu puna vreo piedicad Evangheliei lui Cristos. In loc s&-si revendice dreptul sau de a beneficia de sprijin financiar din partea lor, apostolul a
indurat tot felul de privatiuni si greutati, pentru ca evangheliei sa nu i se puna nici un fel de piedici.

in continuare, Pavel isi sprijind argumentul pe exemplul slujitorilor din templul iudaic din Vechiul Testament, care erau intretinuti financiar de
altii. Cei carora li s-au intredintat anumite indatoriri oficiale in legatura cu bunul mers al slujbelor de la templu erau intretinuti din contributiile
financiare stranse la templu. in felul acesta, ei trdiau din lucrurile de la templu. Tot asa, si preotii care slujeau la altar primeau o parte din
jertfele aduse pe altar. Cu alte cuvinte, atat levitii, care erau fnsarcinati cu indeplinirea servicilor de ordin comun, pe langa templu, cat si
preotii, carora li se incredintasera indatoriri mai sacre, isi desfasurau lucrarea de slujire fiind intretinuti de altii.

in fine, Pavel introduce acum Tns&si porunca clard primitd chiar din partea Domnului, care a poruncit ca cei ce predicd evanghelia s3 tréiasca
din evanghelie. Asta ar fi o dovada suficienta, menita sa puna capat oricaror argumente, ca lui Pavel i se cuvenea intretinerea din partea
corintenilor. Numai ca asta da nastere intrebarii: atunci de ce nu a pretins Pavel intretinerea din partea lor? Raspunsul la aceasta intrebare il



gasim dezvoltat in versetele ce urmeaza, 15-18.

Pavel explica faptul ca nu s-a folosit de nici unul din aceste lucruri, adica nu si-a revendicat drepturile, dupa cum nu a scris aceste lucruri
pentru a-i determina sa-i trimita bani. Mai bine murea, decat sa-i dea cuiva prilejul de a-i rapi lauda aceasta.

Pavel spune ca nu se poate lauda cu faptul ca predica evanghelia, intrucat asupra lui planeaza o obligativitate divina. Predicarea evangheliei
nu este o vocatie, pe care si-a ales-o el singur. Ci a simtit ca-l bate Cineva pe umar si ca ar fi fost cel mai nenorocit dintre oameni, daca nu ar
fi dat curs chemarii si imputernicii divine. Asta nu inseamna ca apostolul ar fi predicat evanghelia din obligatie, fara sa fi fost patruns de
dorinta proprie de a face acest lucru, ci doar ca decizia de a predica nu i-a apartinut lui insusi, ci a venit din partea Domnului.

Daca apostolul Pavel predica evanghelia de buna voie, era normal sa se astepte sa aiba parte de rasplata care insoteste o atare slujire, adica
dreptul de a fi intretinut. De la un capat la altul al Scripturii, atat in Vechiul, cat si in Noul Testament, ni se preda foarte limpede invatatura
potrivit careia slujitorilor Domnului li se cuvine intretinerea din partea copiilor Domnului. In pasajul de fata, Pavel nu afirma ca el ar fi fost un
slujitor al Domnului fara tragere de inima, ci doar tine sa sublinieze ca peste apostolia sa fusese imprimata pecetea obligativitatii divine. El
accentueaza aceasta idee in ultima parte a versetului. Daca predica impotriva vointei lui, adica daca predica sub impulsul unui foc mistuitor
din launtrul fiintei lui, ce nu-i dadea astampar pana nu predica evanghelia, asta insemna ca i s-a incredintat ispravnicia evangheliei. Cu alte
cuvinte, el actiona n deplind supunere de ordinele primite, prin urmare, nemaiavand nici un motiv de a se lauda cu fapta sa.

Desi, trebuie s-o recunoastem, versetul 17 nu este din cele mai usor de interpretat, sensul sau pare insa a fi ca Pavel nu uza de dreptul de a fi
intretinut de corinteni pentru ca lucrarea lui nu constituia o ocupatie sau o profesie pe care si-a ales-o, ci i-a fost daruita direct din mana
Domnului. invatatorii falsi de la Corint nu aveau decat s& pretinda intretinere din partea sfintilor. in ce-l privea insa pe Pavel, el astepta
rasplata din alta sursa.

lata cum traduce Knox acest verset: ,,Pot pretinde o rasplata pentru ceea ce fac, ca urmare a propriei mele alegeri; dar atunci cand actionez
in urma unei constrangeri, nu fac altceva decat sa-mi indeplinesc misiunea ce mi s-a incredintat." Ryrie comenteaza si el:

Pavel nu putea scapa de convingerea responsabilitatii ce-i revenea de a predica evangheliei, datorita faptului ca i se incredintase o
ispravnicie (o responsabilitate) si ca i se daduse ordinul de a predica, chiar daca nu i se dadea nici o plata (Luca 7:10).

Prin urmare, daca Pavel nu putea sa se laude cu faptul ca predica evanghelia, cu ce se putea lauda, totusi? Cu un lucru ce-i apartinea in
exclusivitate, anume cu faptul ca prezenta evanghelia lui Cristos fara plata. Era un lucru pe care-l stabilise el insusi. El singur hotarase sa le
predice corintenilor evanghelia, castigandu-si singur existenta, nefacand astfel uz de dreptul sdu deplin ce i se cuvenea de a trai din
evanghelie.

Rezumand argumentul lui Pavel din aceste versete, vom spune ca el trage o linie de separatie neta intre lucrurile obligatorii si cele optionale.
Ideea care se desprinde limpede este ca nu predica evanghelia cu reticienta, ci cu toata bucuria. Dar, dincolo de asta, era patruns de
obligatia solemna ce i se pusese pe umeri de a face acest lucru. Asa se explica de ce nu exista nici un motiv de lauda in indeplinirea acestei
obligatii. in actiunea de propovéaduire a evangheliei, el ar fi putut pretinde, cu deplina legitimitate, sa fie intretinut financiar de crestini, dar
n-a facut-o, ci s-a decis sa le prezinte corintenilor evanghelia fara plata. Or, intrucat aceasta decizie depindea intru totul de vointa lui, cu asta
putea sa se laude. Cum am aratat, criticii lui Pavel insinuau ca Pavel de aceea se intretinea singur, prin confectionarea de corturi, pentru ca
nu s-ar fi considerat un apostol adevarat. Dar Pavel rastoarna argumentul acestor critici, demonstrand prin faptul ca se intretinea singur ca
era totusi un apostol in cel mai deplin sens al cuvantului si ca apostolia lui era, de fapt, de cea mai Thalta si mai nobila factura.

In versetele 19-22, Pavel citeaza exemplul renuntérii la drepturile legitime ce i s-ar fi cuvenit, de dragul evangheliei. Cand studiem acest
pasaj, e bine sa tinem cont de faptul ca Pavel niciodata nu a sacrificat principii importante din Cuvantul lui Dumnezeu. El nu credea deloc in
conceptia c& scopul scuza mijloacele. in versetele de fata el se ocupa de chestiuni lipsite de continut moral (sau neutre din punct de vedere
moral). El s-a acomodat la obiceiurile si datinile celor cu care colabora, pentru ca prin aceasta sa-i faca pe oameni mai receptivi la predicarea
evangheliei. Dar in toate acestea el niciodata nu a facut nici un lucru care ar fi putut in vreun fel compromite adevarul evangheliei.

Pe de o parte, el era liber fata de toti oamenii. Nimeni nu putea sa-si exercite jurisdictia asupra lui sau sa-lI constranga in vreun fel. Cu toate
acestea, el Insusi s-a supus tuturor oamenilor, pentru ca prin asta sa poata castiga si mai multi din randurile lor. Daca era posibil ca apostolul
sa faca vreo concesie, ce nu presupunea sacrificarea nici unui adevar divin, atunci el o facea cu draga inima, pentru ca astfel sa poata castiga
(si mai multe) suflete pentru Cristos.

Pentru iudei el a devenit ca un iudeu, ca sa castige pe iudei. Nu putem deduce de aici ca s-a supus din nou Legii lui Moise, pentru ca prin
aceasta sa-i castige pe iudei, ci versetul constituie o ilustrare a actiunii pe care a infaptuit-o Pavel in legatura cu circumcizia lui Timotei si a lui
Tit. in cazul lui Tit, erau unii care insistau c& daca acesta nu era circumcis, nu putea fi mantuit. Constient c& aceastd acuza constituia un
afront adus direct evangheliei harului lui Dumnezeu, Pavel a refuzat categoric sa-l circumcida pe Tit (Galateni 2:3), pe cand, in cazul lui
Timotei, se pare ca nu s-a pus problema unui atare atac impotriva evangheliei, ceea ce I-a determinat pe apostol sa-si dea consimtamantul
pentru circumcizia lui Timotei, dacd aceasta actiune Tnsemna o sporire a receptivitatii fatd de evanghelie (Fapte 16:3).

Cu cei care sunt sub lege m-am facut ca si cand as fi fost sub lege (macar ca nu sunt sub lege), ca sa castig pe cei care sunt sub lege. Cei
care sunt sub lege se refera la iudei, la poporul evreu. Dar Pavel se referise deja la relatiile lui cu iudeii in prima parte a versetului. De ce
repeta aceasta idee aici? Explicatia cel mai des vehiculata este ca atunci cand se refera la iudei in prima parte a versetului aceasta e o
referire la traditiile lor nationale, pe cand aici se refera la viata lor religioasa.

In acest punct e nevoie de o scurta explicatie: Ca evreu, Pavel se nascuse sub lege. El se straduise sa obtina bunavointa lui Dumnezeu prin
pazirea legii, constatand fnsa ca era neputincios in acest efort. Caci legea nu facea altceva decat sa-i arate ce pacatos deznadajduit de mare
este, In acelasi timp osandindu-l. In cele din urma a invatat c& legea nu fusese randuitd de Dumnezeu s& constituie calea mantuirii, ci doar
sa-i descopere omului pacatosenia lui si faptul ca are nevoie de un Mantuitor. Apoi Pavel si-a pus increderea in Domnul Isus Cristos si prin
asta s-a eliberat de glasul legii, ce-11 osandise fara incetare pana atunci. Penalizarea ceruta de legea pe care o calcase el a fost platita de



Domnul Isus pe Crucea de la Calvar.

Dupa convertirea sa, apostolul a invatat ca legea nu era calea mantuirii, nici principiul de conduita in viata celor ce au fost deja mantuiti.
Credinciosul nu se afla sub lege, ci sub har. Asta nu inseamna ca de-acum poate face tot ce-i place, (fara sa-i pese de consecinte). Ci, mai
degraba, inseamna ca, intrucat acum este patruns de realitatea harului lui Dumnezeu, nu-si va mai putea permite sa comita aceste fapte
rele. De acum el va dori sa traiasca o viata sfanta, nu de teama ca va fi pedepsit pentru ca a calcat legea, ci din dragostea ce i-o poarta lui
Cristos, care a murit pentru el si a inviat. Sub lege, frica era singura motivatie. Dar dragostea este o motivatie cu mult mai presus de frica.
Niciodata n-ai sa-i poti determina pe oameni sa faca, din frica, faptele pe care te vor face ei insisi, de buna voie, atunci cand sunt imbolditi de
dragoste, dupa cum se exprima Amot:

Metoda la care recurge Dumnezeu pentru a obtine ascultarea sufletelor de El este identicad cu metoda folosita de El in mentinerea astrilor pe
orbitele lor - sa le dea drumul, sa zboare libere. Nu vedem nici un lant care sa lege aceste lumi stralucitoare si sa le impiedice sa-si
paraseasca gravitatia in jurul axei lor. Ci ele sunt ancorate in virtutea unui principiu invizibil... Si prin aceeasi legatura invizibila a dragostei - a
iubirii pentru Domnul care le-a cumparat - fiintele omenesti rascumparate sunt constranse sa traiasca cu scumpatate si neprihanire si evlavie.

Dupa aceasta incursiune in fondul problemei, sa ne intoarcem acum la ultima parte a versetului 20. Cu cei ce sunt sub lege m-am facut ca si
cand as fi fost sub lege (textul NU adauga aici nota explicativa: ,,eu insumi nefiind sub lege") (macar ca nu sunt sub lege), ca sa castig pe cei
ce sunt sub lege. Cand era in compania iudeilor, Pavel se comporta ca iudeu, in chestiunile neutre din punct de vedere moral. De pilda, el
manca mancarurile specifice poporului evreu si evita consumul altora, cum era carnea de porc, ce li se interzicea iudeilor s-o manance. De
asemenea Pavel se ferea sa lucreze in ziua de sabat, constient ca, procedand astfel, avea mai multe sanse de a-i face pe iudei receptivi la
mesajul evangheliei.

Ca credincios in Domnul Isus, nascut din nou, apostolul Pavel nu era sub lege, in privinta principiilor de conduita ale vietii sale. El doar se
adapta la obiceiurile, datinile si prejudecatile oamenilor, pentru ca sa-i poata castiga pentru Domnul.

Ryrie scrie:

Pavel nu da dovada de fatarnicie sau duplicitate, ci mai degraba tradeaza o permanenta auto-disciplina restrictiva, pe care si-o impunea cu
scopul de a putea sluji toate categoriile de oameni. Dupa cum un jet de apa, fortat sa curga printr-un jgheab ingust, e mai puternic decat apa
statatoare a unei mlastini intinse, tot asa libertatea careia i s-au impus restrictii devine o marturie mai puternica pentru Cristos.

Cu cei care sunt fara lege Pavel s-a purtat ca unul care este el insusi fara lege (desi stim ca el nu era fara lege fata de Dumnezeu, ci supus
legii lui Cristos). Sintagma cei care sunt fara lege nu se refera la nelegiuiti sau la cei certati cu legea ori la rebeli, ce nu recunosc nici o lege, ci
1i defineste in general pe ne-evrei, adica Neamurile. Legea ca atare a fost data poporului evreu, si nu Neamurilor. Astfel, cand Pavel s-a aflat
intre Neamuri, el s-a conformat obiceiurilor si sentimentelor lor, in masura in care aceasta nu a contravenit loialitatii Sale fata de Mantuitorul.
Apostolul a explicat ca si atunci cand a actionat astfel, fara lege, el nu a fost totusi fara lege fata de Dumnezeu. El nu s-a considerat liber sa
se poarte dupa bunul lui plac, ci a fost supus legii lui Cristos (sau sub legea lui Cristos in alte versiuni, n.tr). Cu alte cuvinte, el a fost hotarat
sa-L iubeasca, sa-L cinsteasca, sa-L slujeasca si sa-| fie placut Domnului Isus, de data aceasta nu prin Legea lui Moise, ci prin legea iubirii. El a
fost astfel ,legiuit" fata de Cristos. Avem (in limba engleza, n.tr.) zicala: ,,Cand esti la Roma, poarta-te ca romanii."

Pavel afirma aici acelasi lucru: ca atunci cand a fost in mijlocul Neamurilor, s-a adaptat la felul lor de vietuire, atat cat i-a permis loialitatea sa
fata de Cristos. Trebuie sa tinem, Tnsa, cont de faptul ca acest pasaj se ocupa doar de chestiuni ce tin de cultura, nu si de doctrina sau de
morala.

Versetul 22 se refera la cei ce sunt slabi sau prea mult tributari unor scrupule. Ei se preocupau peste masura de chestiuni lipsite de
importanta. Cu cei slabi Pavel s-a facut ca (textul NU omite ,,ca", dar el pare important pentru argumentatia lui Pavel - el nu a devenit
realmente slab) slab, ca sa-i castige. S-ar fi facut chiar vegetarian, pentru a nu-i ofensa pe unii ce se opuneau consumului de carne. Pe scurt,
Pavel s-a facut toate lucrurile pentru toti oamenii, pentru ca prin orice mijloace sa-i mantuiasca pe unii. Aceste versete nu trebuie sa fie
niciodata folosite Tn incercarea de a justifica sacrificarea unor principii biblice. Mai degraba, ele descriu disponibilitatea apostolului de a se
acomoda la obiceiurile si datinile oamenilor, pentru a le castiga receptivitatea pentru propovaduirea vestii bune a mantuirii. Cand Pavel
afirma: pentru ca prin orice mijloace sa-i pot mantui pe unii, nu s-a gandit nici o clipa ca el insusi I-ar putea mantui pe cineva, deoarece el stia
cd numai Domnul Isus este singura Persoan care poate mantui. In acelasi timp, ce minunat este s vedem cé cei ce-L slujesc pe Cristos prin
vestirea evangheliei se identifica intr-atata cu El incat El le Tngaduie chiar sa recurga la cuvantul a mantui cand descriu lucrarea in care sunt
ei insisi angajati. Ce pozitie de inaltare, noblete si demnitate ii confera aceasta lucrarii de vestire a evangheliei!

Versetele 23-27 descriu pericolul ce ne pandeste de a ne pierde rasplata, daca nu veghem si nu exercitam autodisciplina. Pentru Pavel
refuzul de a accepta ajutor financiar din partea corintenilor a fost o forma de disciplina rigida, auto-impusa.

Si fac aceasta de dragul evangheliei, ca sa fiu partas la ea impreuna cu voi.

In versetele precedente, Pavel aritase ca subordoneaza drepturile si dorintele sale lucrarii Domnului. Motivul pentru care a procedat asa? De
dragul evangheliei, pentru ca, intr-o zi, sa poata impartasi biruintele evangheliei.

Poate ca pe cand asternea cuvintele din versetul 24, Pavel si-a adus aminte de jocurile istmice ce se tineau la mica distanta de Corint
(,serbari la vechii greci care se organizau din doi in doi ani in Istmul Corintic, in timpul carora aveau loc intreceri de lupte, alergari, aruncarea
discului si a sulitei etc. Dict. Etimologic, n.tr.). Credinciosii corinteni erau familiarizati cu aceste intreceri sportive. Pavel le aminteste ca desi la
o cursa multi aleargd, nu toti primesc premiul. Viata crestina este ca o cursa de alergari, in care participantii trebuie sa dea dovada de multa
autodisciplina si sa depuna eforturi sustinute. Totusi versetul 24 nu sustine ca in alergarea crestina doar unul poate castiga premiul, ci ne
spune doar ca toti trebuie sa alergam ca niste invingatori. Toti trebuie sa practicam aceeasi lepadare de sine de care a dat dovada apostolul
Pavel. E limpede ca premiul de aici nu este mantuirea, ci rasplata pentru slujirea cu credinciosie. Nicaieri nu se afirma ca mantuirea ar fi
rezultatul credinciosiei cu care alergam in cursa crestina. Mantuirea este darul fara plata al lui Dumnezeu, prin credinta in Domnul Isus



Cristos.

in acest verset, Pavel trece la o altd analogie, cu luptele greco-romane. El le aminteste cititorilor c3 toti cei ce concureazd in cadrul jocurilor,
adica cei ce participa la aceste lupte, exercita stapanire de sine, in toate privintele. Un sportiv de elita la luptele greco-romane |-a intrebat
odata pe antrenorul sau: ,Nu este posibil sa fumez, sa beau si sa ma distrez, si totusi sa concurez la lupte?" ,Ba da!" a raspuns antrenorul,
,dar nu si sa castigi!" Avand in minte imaginea concurentilor la aceste jocuri, Pavel parca il vede pe castigatorul ce paseste in fata, sa
primeasca premiul. in ce consta acest premiu? Intr-o cunun pieritoare, adica o ghirlanda de flori ce se va vesteji in curand. Prin comparatie
cu premiul de la luptele pamantesti, Pavel mentioneaza cununa nepieritoare ce li se va acorda tuturor celor care au fost credinciosi in slujirea
lor fata de Cristos.

Iti multumim, Doamne, pentru cununa gloriei si a vietii; Nu doar o biatd ghirlanda d&ruitd omului pentru muritoarele lui lupte; Ci cununa
cereasca, nepieritoare ca Tronul imparatiei Dumnezeului nostru si al Fiului Sau intrupat.

Horatius Bonar

Avéand in vedere aceasta cununa nepieritoare, Pavel afirma ca, prin urmare, el alearga nu cu nesiguranta si se lupta nu ca unul care loveste in
vant. Slujirea lui nu a fost nici inutila, nici lipsita de un tel precis. El a avut mereu in fata obiectivul misiunii sale, constient fiind ca flecare
actiune a sa a contat, ca nu-si putea permite sa faca risipa de energie. Pe apostol nu I-au interesat rateurile.

Mai degraba, el si-a disciplinat trupul, aducandu-Il la o stare de supunere, pentru ca nu cumva dupa ce el le-a predicat altora, el insusi sa fie
respins sau descalificat. in viata crestina, e nevoie de multé stapanire de sine, de infranare si de disciplina. Noi trebuie sa practicam arta
stapanirii de sine.

Apostolul Pavel si-a dat seama de pericolul groaznic ca dupa ce el insusi a predicat altora, sa fie chiar el descalificat. S-au iscat multe
dezbateri pe marginea acestui verset. Unii sustin ca in lumina acestui verset e posibil ca o persoana sa fie mantuita iar dupa aceea sa se
piarda. Desigur, asta contravine volumului mare de Tnvataturi din Noul Testament, potrivit carora nici o oaie adevarata a lui Cristos nu va
pieri niciodata.

Altii spun ca termenul tradus prin descalificat (o mare parte a problemei rezulta din folosirea de catre editia KJV a lui ,,castaway" (lepadat).
Dar termenul din greaca adokimos nu inseamna altceva decat ,neaprobat". Ca termen din domeniul atletismului, se preteaza foarte bine la
varianta moderna ,descalificat") ar fi un cuvant puternic, cu referire la eterna condamnare. Dar ei nu sustin ca Pavel ar afirma aici ca o
persoana odata mantuita ar putea sa fie descalificata in sensul de a-si pierde méantuirea, ci doar aceea ca cel ce nu a reusit sa dea dovada de
stapanire de sine nu a fost niciodata mantuit cu adevarat. Gandindu-se la invatatorii falsi si la toate poftele si placerile in care se complaceau
acestia, Pavel stabileste principiul generai ca daca cineva nu-si tine trupul in supunere, asta e dovada ca nu a fost niciodata nascut din nou si
ca, si daca ar putea predica altora, el insusi va fi descalificat.

O a treia explicatie este ca Pavel nu se refera aici la mantuire, ci la slujire. El nu sugereaza ca si-ar putea pierde vreodata mantuirea, ci ca nu
ar putea trece proba slujirii si ca ar putea fi respins, in final, cand se dau premiile. Aceasta interpretare se potriveste de minune cu sensul
termenului descalificat si cu intreg contextul sportiv. Pavel recunoaste groaznica posibilitate ca, dupa ce el insusi le-a predicat altora, chiar el
sa fie pus pe raft, ca sa spunem asa, de catre Domnul, ca instrument de care El nu se mai poate folosi.

in orice caz, avem in fatd un pasaj cat se poate de serios, care ar trebui sa-i fac s& se cerceteze din toatd inima pe cei ce doresc s&-L
slujeasca pe Domnul Cristos. Fiecare din noi sa aiba grija, prin harul lui Dumnezeu, sa nu ajunga in situatia de a cunoaste sensul acestui
cuvant pe propria-i piele.

Apostolul le aminteste corintenilor ca toti parintii iudaici au fost sub nor si ca toti au trecut prin mare. Accentul cade aici pe cuvantul toti. El
se duce cu gandul inapoi, la vremea izbavirii lor din Egipt, la modul miraculos in care au fost calauziti ei printr-un stalp de nor ziua si printr-un
stalp de foc noaptea. El se gandeste, de asemenea, la clipele cand au traversat Marea Rosie, scapand de primejdie in pustia ce se intindea de
la celalalt mal al marii. in ce priveste privilegiul, toti au beneficiat de calauzirea divina si izbavirea divina.

Nu numai atat, dar toti au fost botezati in Moise, in nor si in mare. A fi botezati in Moise Tnseamna a se identifica cu el si a-i recunoaste rolul
de conducétor. in timp ce i-a condus Moise pe copiii lui Israel, dupa ce au fost scosi din Egipt, spre tara fag&duintei, intreaga natiune a
Israelului a fagaduit ca-i va fi loiala lui Moise la inceput, recunoscand in el salvatorul lor randuit de Dumnezeu. S-a afirmat ca expresia ,,sub
nor" se refera la ceea ce i-a identificat cu Dumnezeu, in vreme ce expresia ,prin mare" . ar fi o descriere a ceea ce-i separa de Egipt.

Cu totii au mancat aceeasi hrana spirituala. Asta se refera la mana ce le-a fost pusa la dispozitie in chip miraculos israelitilor, in timpul
peregrinarilor lor prin pustiu. Expresia hrana spirituald nu inseamna ca ar fi fost imateriala, dupa cum nu inseamna ca ar fi fost invizibila sau
ireala. Mai degraba, spirituala se refera doar la faptul ca hrana materiala a fost un tip, un simbol a hranirii spirituale si ca cel ce a scris aceste
cuvinte a avut in vedere realitatea spirituala. S-ar putea ca sa fie vorba si de ideea potrivit careia hrana aceasta le-a fost data pe cale
supranaturala.

Prin toate peregrinarile lor prin pustiu, Dumnezeu le-a pus la dispozitie, in chip miraculos, apa de baut, care, iarasi, a fost apa reala, dar este
numita bautura spirituald, in sensul ca a intruchipat inviorarea spirituala si modul miraculos in care li s-a dat. Ei ar fi murit de sete de multe
ori, daca Domnul nu le-ar fi dat aceasta apa in chip miraculos. Expresia: au baut din acea Stanca spirituala care ii urma nu inseamna ca o
stanca reala, fizica i-ar fi insotit pe tot parcursul calatoriilor lor. Stanca semnifica raul care a curs din ea si i-a urmat pe israeliti. Stanca era
Cristos Tn sensul ca El a fost Cel care le-a dat-o si Cel care o reprezintd, asigurand apa vie copiilor Sai.

Dupa ce a enumerat toate aceste privilegii minunate de care au avut ei parte, apostolul le aminteste corintenilor ca cei mai multi dintre
israeliti nu au fost placuti lui Dumnezeu, caci trupurile lor au fost imprastiate in pustie. Desi toti israelitii au parasit Egiptul si toti au promis ca
sunt alaturi de liderul lor, Moise, cu trup si suflet, totusi realitatea trista a fost ca desi cu trupul se aflau in pustiu, cu inima continuau sa se
afle in Egipt. Ei au gustat izbavirea fizica din robia lui Faraon, dar in inima lor pofteau mai departe placerile pacatoase ale tarii din care



fusesera scosi. Dintre toti luptatorii peste varsta de douazeci de ani care au plecat din Egipt numai doi - Caleb si losua - au ajuns in tara
fagaduintei. Cadavrele celorlalti au cazut in pustiu, ca marturie a dezaprobarii lui Dumnezeu fata de ei.

Observati contrastul dintre cuvantul ,toti" din primele patru versete, si ,,cei mai multi" din versetul 5. Ei au fost cu totii privilegiati, dar cei mai
multi dintre ei au pierit. Godet se intreaba cu uimire:

Ce spectacol trebuie sa fi fost cel pe care il infatisa apostolul Thaintea ochilor corintenilor, cei plini de satisfactie de sine: toate acele trupuri
moarte, satule de hrana si bautura, zacand acum imprastiate pe intinderea desertului!

In evenimentele petrecute pe vremea Exodului, vedem o invatitura cu aplicatie la noi insine. Copiii lui Israel au fost realmente exemple
pentru noi, aratandu-ne ce ni se va intampla daca si noi vom pofti dupa lucrurile rele, asa cum au facut ei. Citind Vechiul Testament, nu
trebuie sa-lI consideram doar un manual de istorie, ci o carte de invatatura, plind de importanta practica pentru viata noastra, a celor de
acum.

in versetele care urmeaza, apostolul va insira cateva p&cate concrete in care au cazut israelitii. E demn de remarcat cd multe din aceste
pacate sunt legate de satisfacerea apetitelor trupului.

Versetul 7 se refera la inchinarea in fata vitelului de aur si la ospatul care a urmat, incident consemnat la Exod 32. Cand Moise s-a coborat de
pe Muntele Sinai, a constatat ca oamenii si-au facut un vitel de aur, caruia i se inchinau. Citim in Exod 32:6 cum oamenii s-au asezat sa
manance si sa bea, ridicandu-se sa danseze.

Pacatul mentionat in versetul 8 se refera la perioada in care fiii lui Israel s-au casatorit in afara natiunii lor, cu fiicele Moabului (Numeri 25).
Sedusi de profetul Balaam, ei nu au ascultat de cuvantul Domnului, cazand in imoralitate. Citim in versetul 8 ca intr-o singura zi douazeci si
trei de mii dintre ai au fost rapusi. in Vechiul Testament se spune ca douazeci si patru de mii au cazut répusi de ciuma (Numeri 25:9). Criticii
Bibliei au citat de multe ori acest verset ca exemplu de presupusa contradictie in cadrul Sfintelor Scripturi. Dar daca ar fi citit mai cu atentie
textul sacru, ar fi observat ca nu este nici o contradictie. Aici se spune doar ca douadzeci si trei de mii au cdzut intr-o singura zi. in Vechiul
Testament, cifra de douazeci si patru de mii se refera la numarul total al celor care au pierit ucisi de ciuma.

Dupa asta Pavel se refera la vremea cand israelitii s-au plans cu privire la alimentatie, punand la indoiala bunatatea Domnului. Atunci
Dumnezeu a trimis serpi in mijlocul lor, si multi dintre ei au pierit (Numeri 21:5,6). Din nou, se observa ca satisfacerea apetitului pentru hrana
a fost cauza caderii lor.

Pacatul lui Core, Datan si Abiram este amintit in acest verset (Numeri 16:14-47). Din nou, israelitii s-au plans impotriva Domnului, datorita
situatiei alimentelor (Numeri 16:14). Israelitii nu au practicat stapanirea de sine fata de trupurile lor. Ei nu si-au disciplinat trupurile, nici nu si
le-au tinut intr-o stare de supunere. Mai degraba, ei au dat curs liber poftelor firii pamantesti, care le-au adus prabusirea.

Urmatoarele trei versete ne ofera aplicatia practica a acestor evenimente. Mai intai, Pavel arata ca sensul acestor evenimente nu se
margineste la valoarea lor istorica, ci ele au o semnificatie profunda pentru noi, cei din vremea de acum. Ele au fost scrise ca avertisment
pentru noi, cei ce traim in epoca de dupa incheierea erei iudaice si in timpul erei evangheliei, ,noud, celor carora ne revin binefacerile
epocilor apuse," cum se exprima Rendall Harris, atat de frumos.

Ele constituie un avertisment la adresa celor care se incred in ei insisi: Cel caruia i se pare ca sta in picioare sa ia seama sa nu cada. Poate ca
asta se refera in special la credinciosul puternic, care crede ca poate flirta cu satisfacerea placerilor, fara ca aceasta sa aiba urmari asupra sa.
O asemenea persoana se afla intr-un pericol cat se poate de grav de a cadea sub disciplina lui Dumnezeu.

Dupa aceste avertismente, Pavel adauga un cuvant minunat de incurajare pentru toti cei ce sunt ispititi, aratandu-ne ca punerile la proba,
incercarile si ispitele pe care le infruntam sunt comune, noua, tuturor. Dar Dumnezeu este credincios, care nu va permite ca noi sa fim
incercati dincolo de ceea ce suntem in stare sa ducem. El nu promite ca ne va izbavi de ispita sau de incercare, dar promite ca va limita
intensitatea ei. De asemenea ne promite ca ne va pune la dispozitie o cale de scapare, pe care s-o putem indura. Citind acest verset, nu
putem sa nu fim izbiti de mangaierea extraordinar de mare pe care a adus-o sfintilor incercati de-a lungul veacurilor. Cei tineri in credinta
s-au tinut cu tot dinadinsul de aceasta fagaduinta, ca de un colac de salvare, iar credinciosii mai maturi s-au odihnit pe ea, rezemandu-si
capul pe aceasta binecuvantata perna. Poate ca unii din cititorii carora le-a fost initial adresata aceasta epistola treceau, pe vremea aceea,
prin cumplitele ispite de a reveni la viata de idolatrie de care se desprinsesera. Pavel voia sa-i mangaie cu gandul ca Dumnezeu nu va ingadui
sa vina peste ei nici o ispitd pe care s& n-o poatd suporta. in acelasi timp, ei trebuiau sa fie preveniti c nici ei nu trebuiau s3 se expuna
pericolelor ispitelor.

Sectiunea de la 10:1-4 la 11:1 revine la tema carnii jertfite idolilor, de care se ocupa mai amanuntit aici. Mai intai, Pavel ridica intrebarea
daca este potrivit ca credinciosii sa participe la ospetele tinute in templele idolilor (versetele 14-22).

De aceea, iubitii mei, fugiti de idolatrie. Poate ca pentru credinciosii din Corint era o adevarata punere la proba, cand erau invitati sa participe
la sarbatorile idolatre din temple. Unii credeau ca sunt mai tari decat ispita. Poate si-au spus ca nu poate fi nici un rau in a participa macar o
datd la un asemenea ospat. Dar apostolul, vorbind sub inspiratie divina, le spune sa fuga de idolatrie. El nu le spune sa stea sa se gandeasca
la ea, sa se aclimatizeze cu ea, sau sa cocheteze cu ea, in vreun fel, ci doar sa fuga in directia opusa!

Pavel stie ca se adreseazi unor oameni inteligenti, care inteleg ce le spune el. in versetul 16 el se refera la Cina Domnului. El le spune mai
intai tuturor: ,,Paharul binecuvantarii, pe care il binecuvantam, nu este el partasia sangelui lui Cristos?" Paharul binecuvantarii se refera la
paharul de vin folosit in cadrul Cinei Domnului. Este un pahar ce ne aminteste despre extraordinara binecuvantare de care am beneficiat prin
moartea lui Cristos. De aceea este numit paharul binecuvantarii. Sintagma pe care il binecuvantam fnseamna ,pentru care multumim". Cand
luam paharul acesta si-l aducem la buze, noi afirmam, prin asta, ca suntem cu totii participanti la toate binefacerile ce decurg din sangele lui
Cristos. Prin urmare, am putea parafraza acest verset astfel:



Paharul care ne aminteste despre extraordinarele binecuvantari ce ne-au parvenit prin sdngele Domnului Isus, si acelasi pahar pentru care
aducem multumiri, oare ce este el, daca nu o marturie a faptului ca toti credinciosii sunt partasi ai binefacerilor ce decurg din sangele lui
Cristos?

Acelasi lucru este valabil si in cazul painii pe care o frangem, din cadrul Cinei Domnului. Mancand painea, noi afirmam, de fapt, ca am fost
mantuiti cu totii prin jertfirea trupului Sau pe crucea Calvarului si ca acum suntem cu totii madulare ale trupului Sau. Pe scurt, paharul si
painea exprima partasia cu Cristos, participarea in glorioasa Sa lucrare pentru noi.

Unii au intrebat de ce séngele este amintit primul in acest verset, in vreme ce in institutia Cinei Domnului painea este amintita mai intai. Un
raspuns posibil ar fi ca Pavel se refera aici la ordinea evenimentelor, cand intram in partasia crestina. De obicei, un nou convertit intelege
valoarea sangelui trupului lui Cristos, si abia dupa aceea recunoaste adevarul privitor la alcatuirea trupului unic. Astfel acest verset ar putea
reda ordinea in care intelegem noi mantuirea.

Toti credinciosii, desi multi, sunt un singur trup in Cristos, reprezentati prin acea unica paine. Toti se impartasesc dintr-o singura paine, in
sensul ca toti se impartasesc din binefacerile ce decurg din jertfirea trupului lui Cristos.

Pavel spune in aceste versete ca participarea la Cina Domnului semnifica partasia cu El. Tot asa a fost si cu acei israeliti care s-au infruptat
din jertfe, acest gest insemnand ca ei aveau partdsie cu altarul. Desigur, este o referire la jertfa de pace. Oamenii isi aduceau jertfele la
templu. O portiune din jertfa era arsa pe altar cu foc; o alta portiune le era rezervata preotilor; dar a treia parte era pusa deoparte pentru cel
ce aducea jertfa si prietenii acestuia. Ei mancau din jertfa in aceeasi zi. Pavel subliniaza ca toti cei ce mancau din jertfa se identificau cu
Dumnezeu si cu natiunea Israel; si, pe scurt, cu toti cei despre care vorbea altarul.

Dar cum se potriveste asta cu portiunea din Scriptura pe care o studiem in prezent? Raspunsul este cat se poate de simplu. Dupa cum
impartasindu-ne din Cina Domnului exprimam partasia cu Domnul, si dupa cum israelitii, prin impartasirea din jertfa de pace, exprimau
partasia cu altarul lui lehova, tot asa a manca la un ospat in cinstea unui idol la templu exprima partasia cu idolii respectivi.

Deci ce zic eu? Ca un lucru jertfit idolilor este ceva? Sau ca un idol este ceva? Vrea oare Pavel sa spuna prin toate acestea ca carnea jertfita
idolilor isi schimba caracterul sau calitatea? Sau poate vrea sa spuna ca un idol este real, ca aude, vede si are putere? Evident, raspunsul la
ambele intrebari este ,nu".

Ceea ce vrea sa sublinieze Pavel aici este c& lucrurile pe care le jertfesc Neamurile le jertfesc demonilor. in chip misterios si ciudat, inchinarea
la idoli are legatura cu demonii. Folosindu-se de idoli, demonii controleaza, inimile si mintile celor care li se inchina acestor idoli. Exista un
singur diavol, Satan, dar apoi sunt multi demoni, care sunt solii si agentii lui. Pavel adauga: ,Nu vreau sa aveti partasie cu demonii."

Nu puteti bea paharul Domnului si paharul demonilor; nu puteti lua parte la masa Domnului si la masa demonilor. in versetul acesta, paharul
Domnului este o expresie figurata, prin care se exprima binefacerile de care avem parte prin Cristos. Este o figura de stil numita metonimie,
in cadrul careia se numeste vasul, pentru a denota continutul sau (sau, conform dictionarului de neologisme: o figura de stil constand in
fnlocuirea unui termen prin altul, legat de primul printr-un oarecare raport, de la cauza la efect, de la abstract la concret, n.tr.)- Tot asa aici
expresia masa Domnului este folosita cu sensul figurat, nefiind acelasi lucru cu Cina Domnului, desi ar putea-o include pe aceasta din urma.
O masa este un obiect de mobilier, pe care se aseaza alimentele si in jurul caruia oamenii au partasie. Aici masa Domnului inseamna suma
totala a binecuvantarilor de care avem parte in Cristos.

Cand Pavel spune ca nu puteti bea paharul Domnului si paharul demonilor, ca nu puteti sa luati parte la masa Domnului si la masa demonilor,
el nu vrea sa spuna ca este o imposibilitate fizica. Caci fizic ar fi posibil ca un credincios sa mearga, de pilda, la un templu idolesc si sa
participe la ospatul de acolo. Dar ceea ce vrea sa spuna Pavel este ca acest lucru ar fi incompatibil din punct de vedere moral cu pozitia
credinciosului. Ar fi un act de tradare si neloialitate fata de Domnul Isus, sa-I marturisesti, pe de o parte, credinta si loialitate, iar pe de alta sa
te duci si sa ai partasie cu cei ce aduc jertfe idolilor! Ar fi o dovada de cumplita inconsecventa morala, ca sa nu mai spunem ca ar fi total
gresit!

Nu numai atéat, dar nu ar putea sa procedeze cineva in felul acesta, fara a nu-L provoca pe Domnul la gelozie. Dupa cum s-a exprimat Kelly:
,Dragostea nu poate fi decat geloasa fata de alunecarile pe plan afectiv, caci nu ar mai fi dragoste, daca nu i-ar repugna infidelitatea."

Crestinul trebuie sa se teama ca nu cumva sa-l fie astfel neplacut Domnului, ca nu cumva sa-I provoace dreapta-l indignare. Ne inchipuim
oare ca suntem mai puternici decat EI? Adica, indraznim sa-L intristam si sa riscam atragerea judecatii Sale disciplinare asupra noastra?

Apostolul isi indreapta acum atentia asupra temei participarii la ospetele idolesti, reliefand cateva principii generale ce ar trebui sa guverneze
viata de zi cu zi a crestinilor. Cand afirma el ca toate lucrurile sunt ingaduite, nu intelege prin asta toate lucrurile, in sens absolut. De pilda, el
nu lasa sa se inteleaga deloc faptul ca i-ar fi ingaduit sa comita crima de omor sau sa se imbete! Din nou, trebuie sa intelegem sintagma ca o
referire strict legata de aspectele neutre din punct de vedere moral. Exista o zona din viata crestinului in care lucrurile sunt perfect legitime
in ele insele, si totusi, din anumite motive, nu ar fi intelept ca un crestin sa se angajeze in aceste lucruri. Astfel Pavel afirma: , Toate lucrurile
imi sunt ingaduite, dar nu toate lucrurile sunt de folos." De pilda, un anumit lucru ar fi perfect legitim pentru un anumit credincios, dar ar fi o
lipsa de intelepciune sa practice acel lucru, daca in contextul cultural al altui popor in mijlocul caruia traieste acel lucru ar fi nepermis. De
asemenea, lucrurile care sunt ingaduite (legale) in ele insele s-ar putea sa nu fie si edificatoare. Adica un lucru de acest fel poate ca nu l-ar
zidi pe un frate in credinta lui cea mai sacra. Voi da eu, prin urmare, dovada de semetie, afirmandu-mi drepturile de care dispun, sau,
dimpotriva, voi avea in vedere ce este mai de folos pentru edificarea fratelui meu in Cristos?

in toate deciziile pe care le ludm, nu trebuie s& ne gandim, la modul egoist, doar la ceea ce ne va aduce noud insine folos, ci mai degrab ar
trebui sa ne gandim la bunastarea aproapelui nostru. Principiile pe care le studiem in aceasta sectiune ar putea fi aplicate, in egala masura,
la chestiuni ce tin de imbracaminte, de mancare si bautura, de norme de conduita si de distractiile in care ne angajam.



Daca un credincios se ducea la piata de carne sa cumpere carne, el nu avea obligatia de a-l intreba pe comerciant daca carnea respectiva a
fost in prealabil jertfita idolilor. Carnea propriu-zisa nu ar fi afectata in nici un fel si nu s-ar pune problema loialitatii fata de Cristos.

Explicand sfatul acesta, Pavel citeaza din Psalmul 24:1: ,, Al Domnului este pamantul si tot ce cuprinde el." Gandul care se desprinde de aici
este ca hrana pe care o mancam ne-a fost asigurata, in harul lui Dumnezeu, pentru a ne fi de folos. Heinrici ne spune ca aceste cuvinte din
Psalmul 24 sunt folosite de obicei intre iudei, ca forma de multumire pentru darurile de mancare asezate pe masa.

Aici Pavel se ocupa de o alta situatie care le-ar putea trezi credinciosilor semne de intrebare. Sa spunem ca un necredincios il invita pe un
credincios la masa, in locuinta sa. Este credinciosul liber sa accepte o asemenea invitatie? Da. Daca esti invitat la masa in casa unui
necredincios, si doresti sa te duci, ai libertatea sa mananci tot ce ti se pune in fata, fara sa pui intrebari legate de constiinta.

Daca, in timpul mesei, este de fata un alt crestin, cu un cuget slab, care te informeaza ca carnea pe care o mananci a fost inchinata idolilor,
mai poti s-o mananci? Nu. Nu ai voie sa te complaci, deoarece daca ai proceda asa, ai constitui o pricina de poticnire pentru acel frate,
ranindu-i constiinta. Tot asa, nu ar trebui sa mananci, daca procedand asa, un necredincios ar fi impiedicat sa-L primeasca pe Domnul. La
sfarsitul versetului 28, este citat din nou Psalmul 24:1: ,Al Domnului este pamantul si tot ce cuprinde el."

in cazul citat mai sus te-ai abtine de la mancarea respectiva nu din cauza propriei tale constiinte, intrucat, in ce te priveste pe tine, ca
credincios, ai deplina libertate sa consumi carne. Dar pe fratele slab care sta alaturi de tine il mustra constiinta dacd mananca aceasta came.
Prin urmare, vei renunta si tu la aceasta mancare, din respect pentru constiinta lui.

Intrebarea: ,Céici de ce s& fie judecatd libertatea mea de constiinta altuia?" ar putea fi parafrazata in felul urméator: De ce sa fac eu parada, in
mod egoist, de libertatea mea de a manca came, daca - procedand asa - as fi judecat de constiinta altuia? De ce sa-mi expun libertatea,
pentru ca aceasta sa fie condamnata de constiinta lui? De ce sa permit binelui meu sa fie vorbit de rau? (vezi Romani 14:16).

Poate fi o bucata de came atat de importanta incat eu sa-I fac sa se poticneasca pe un frate de credinta in Domnul Isus Cristos? (Trebuie
precizat insa ca, in opinia unor comentatori, Pavel nu ar face altceva aici decat sa mentioneze obiectiile ridicate de corinteni sau, spun ei,
formuleaza doar o intrebare retorica, la care raspunde in versetele urmatoare.)

Ceea ce pare sa spuna apostolul aici este ca lui i se pare o contradictie intre a-I da multumiri lui Dumnezeu, pe de o parte, cand, prin acest
act |-ar leza pe un frate. Mai bine este sa-ti refuzi un drept legitim, decat sa-1 multumesti lui Dumnezeu pentru un lucru ce-i va determina pe
altii sa te vorbeasca de rau. William Kelly comenteaza ca este ,,mai bine sa renunti la eul tau, nelasand ca libertatea ta sa fie condamnata de
altul sau lucrul pentru care aduci multumiri sa fie vorbit de rau." Ce rost are sa te folosesti de libertatea ta, daca prin asta vei aduce
vatamare altcuiva? Cum mi-as putea permite ca actul meu de multumire catre Dumnezeu sa fie supus unor interpretari gresite sau, si mai
rau, sa fie considerat un sacrilegiu sau un scandal?

Exista doua mari principii calauzitoare in toata viata noastra de credinta. Primul este slava lui Dumnezeu si al doilea este binele semenilor
nostri. Pavel expune, pe larg, primul principiu in cuvintele urmatoare: ,,Deci, fie ca méancati, fie ca beti, fie ca faceti altceva, sa faceti totul
pentru slava lui Dumnezeu." Mai ales tinerii crestini sunt confruntati adesea cu nevoia de a lua o decizie cu privire la un anumit curs de
actiune, cautand si stabileasca daca e bine sau nu s& procedeze in acel fel. In asemenea situatii, putem pune decizia noastra in lumina
principiului enuntat: Va da oare actiunea mea slava lui Dumnezeu? Vei putea sa-ti pleci capul, inainte de a intreprinde fapta respectiva sau de
a participa la actiunea preconizata, rugandu-te ca Domnul sa fie preamarit prin ceea ce intentionezi sa faci?

Al doilea principiu calauzitor este binele semenilor nostri. Nu trebuie sa fim o pricina de poticnire nici pentru iudei, nici pentru greci, nici
pentru Biserica lui Dumnezeu. Aici Pavel i imparte pe toti oamenii in trei categorii. Prima - iudeii - se referd, desigur, la poporul Israel. Grecii
reprezinta Neamurile neconvertite, pe cand in Biserica lui Dumnezeu intra toti credinciosii adevarati in Domnul Isus Cristos, proveniti fie
dintre iudei, fie dintre Neamuri. intr-o anumita privintd, nu se poate sa nu-i facem sa se poticneasca pe altii si s& nu le trezim mania, daca le
vom aduce cu credinciosie marturia crestina. Dar textul nu se refera la aceasta poticnire inevitabild, ci apostolul se refera la pricinile de
poticnire ce pot fi evitate. El ne atrage atentia sa nu facem uz de drepturile noastre in asa fel incat sa-i facem pe altii sa se poticneasca.

Pavel a putut afirma cu toata sinceritatea ca a cautat sa placa tuturor oamenilor, in toate lucrurile, necautand folosul lui, ci folosul multora.
Putini oameni vor fi trait o viata atat de altruista, consacrata binelui altora, cum a trait marele Apostol Pavel!

Versetul 1 din capitolul 11 s-ar cadea sa faca parte din capitolul 10. Pavel s-a referit pana acum la incercarea sa de a face ca toate actiunile
sale sa fie dozate in asa fel incat sa tina cont de efectul pe care-l vor produce asupra altora. Acum el le spune corintenilor sa-l imite pe el,
dupa cum si el L-a imitat pe Cristos. Astfel el a renuntat la drepturile si avantajele sale personale, de dragul celor din jurul lui, pe care a dorit
sa-i ajute. Corintenii trebuie sa procedeze la fel, nefacand parada in mod egoist de libertatile lor, nepunand astfel piedici evangheliei lui
Cristos si nefiind o pricina de poticnire pentru fratele mai slab.

Mai intai de toate, apostolul ii elogiaza pe corinteni, pentru modul in care si-au adus aminte de el in toate lucrurile si s-au tinut cu strasnicie
de datinile pe care li le-a incredintat el. Prin datini se intelege aici nu obiceiurile si practicile ce s-au nascut de-a lungul vremii in sanul
bisericii, ci, Tn acest caz, instructiunile de inspiratie divind pe care le-a dat apostolul Pavel corintenilor.

Pavel se ocupa acum de subiectul propriu-zis al acoperirii capului femeilor. in spatele instructiunilor sale pe aceastd tem& st& faptul c& orice
societate demna de respect e intemeiata pe acesti doi piloni de baza: existenta unei autoritati si supunerea in fata acelei autoritati. Nu poate
exista o societate in care lucrurile sa mearga bine daca nu sunt respectate aceste doua principii de baza.

Mai intai, capul oricarui barbat este Cristos; Cristos este Domn iar barbatul i se supune Lui.

in al doilea rand, capul femeii este barbatul; barbatului i s-a dat s& fie capul, femeia aflandu-se sub autoritatea lui.

in al treilea rand, capul lui Cristos este Dumnezeu; chiar in cadrul Dumnezeirii, O Persoana detine pozitia de conducétor iar Alta ocupa de
bunavoie pozitia de subordonare. Aceste exemple privitoare la capetenie si la supunere au fost concepute de thsusi Dumnezeu, fiind



fundamentale in modul in care a alcatuit El universul.

De la bun inceput trebuie subliniat c& supunerea nu presupune inferioritate. Cristos este supus lui Dumnezeu Tat&l, dar nu ii este inferior. Tot
asa, nici femeia nu este inferioara barbatului, chiar daca i se subordoneaza.

Orice barbat care se roaga sau proroceste cu capul acoperit necinsteste Capul sau, adica pe Cristos. O atare actiune ar echivala cu
nerecunoasterea din partea acelui barbat ca Cristos este capul lui, fiind, prin urmare, o totala lipsa de respect fata de El!

Dar orice femeie care se roaga sau proroceste cu capul descoperit isi necinsteste capul, adica pe barbat. Prin asta ea nu face altceva decat
sa afirme ca nu recunoaste pozitia de cap, pe care i-a acordat-o Dumnezeu barbatului, si ca nu i se supune (reiese clar din versetele 4 si 5 ca
n situatii Tn care sunt implicate rugaciunea si prorocia, o femeie trebuie sa-si acopere capul, iar pentru aceste situatii capul unui barbat
trebuie sa fie descoperit. Femeile carora le este greu sa stie ce trebuie sa faca si cand s-o faca ar trebui sa urmareasca exemplul barbatului,
facand exact opusul).

Daca acesta ar fi singurul verset din Biblie pe aceasta tema, atunci s-ar putea deduce ca femeia poate sa se roage sau sa proroceasca in
adunare, atata timp cat isi acopera capul cu un val sau o alta invelitoare. Dar Pavel ne Tnvata in alte locuri ca femeile trebuie sa taca in
adunare (1Corinteni 14:34), ca nu le este Tngaduit sa-i invete pe barbati, nici sa aiba autoritate asupra lor, ci Sa ramana in tacere (1Timotei
2:12).

De fapt, chestiunea strangerilor adunarii nu intrd pe tapet decét in versetul 17, ceea ce inseamna ca instructiunile date in legatura cu
acoperirea capului in versetele 2-16 nu se marginesc doar la intrunirile bisericii, ci se aplica oricarei situatii in care o femeie se roaga sau
profeteste. Ea se roaga in tacere, in adunare, intrucat textul de la 1Timotei 2:8 le rezerva doar barbatilor dreptul de a se ruga in public
(textual: ,celor de parte barbateasca"). Ea se roaga cu voce tare sau in gand cu alte ocazii. Ea profeteste atunci cand le invata pe alte femei
(Filipeni 2:3-5) sau cand le preda copiilor invataturi din Biblie la scoala duminicala.

Daca o femeie nu-si acopera capul, mai bine ar fi sa se tunda! Dar daca este rusinos pentru o femeie sa fie tunsa ori rasa, sa se acopere!
Capul descoperit al unei femei e tot atat de rusinos ca si cand ar fi tunsa de tot. Desigur, apostolul nu recomanda aici ca femeile sa se duca,
realmente, la frizer, sa li se rada capul, ci accentueaza latura morala pe care ar presupune-o respectarea principiului consecventei!

in versetele 7-10, Pavel preda invatatura despre subordonarea femeii in fata barbatului, facand o incursiune in pilda lasatd de creatie. Acest
verset ar trebuie sa constituie un temei suficient de puternic pentru a respinge orice idei vehiculate de unii, dupa care invatatura lui despre
acoperirea capului femeilor ar fi avut o valoare limitata, raportata la cultura dominanta a epocii sale, tara sa se aplice celor din vremea
noastra! Pozitia de cap a barbatului si supunerea femeii au fost si sunt intotdeauna rénduiala lasata de Dumnezeu, chiar de la inceput.

Mai intai de toate, barbatul este imaginea si slava lui Dumnezeu. Asta inseamna ca barbatul a fost asezat pe pamant ca reprezentant al lui
Dumnezeu, sa exercite stapanirea asupra lui. Capul descoperit al barbatului constituie o marturie tacuta a acestei realitati. Femeii nu i s-a dat
insa niciodata pozitia de cap, ci ea este, in schimb, slava barbatului, in sensul ca ea ,evidentiaza autoritatea barbatului," cum spune W. E.
Vine.

intr-adevér, barbatul nu trebuie s&-si acopere capul la rugaciune, cici dacé ar face asa, ar acoperi cu un val slava lui Dumnezeu, or, asta ar fi
o insulta adusa Majestatii Divine!

Apoi Pavel ne aminteste ca nu barbatul a fost creat din femeie, ci femeia a fost creata din barbat. Barbatul a fost primul, dupa care femeia a
fost luata din coasta lui. Prioritatea barbatului intareste temeinicia invataturii despre pozitia de cap a barbatului, propovaduita de apostolul
Pavel.

Pentru a sublinia si mai mult ideea enuntata anterior, se face acum o referire la scopul creatiei. Si nu barbatul a fost creat pentru femeie, ci,
mai degraba, femeia pentru barbat. Domnul spune clar in Geneza 2:18: ,Nu este bine ca omul (barbatul) sa fie singur. De aceea, ii voi face un
ajutor comparabil cu el."

Datorita pozitiei ei de subordonare fata de barbat, femeia trebuie sa aiba pe cap un semn al autoritatii asupra ei. Simbolul autoritatii este
acoperirea capului, ce indica aici nu autoritatea ei proprie, ci supunerea fata de autoritatea sotului.

De ce adaugé Pavel aici cuvintele: din cauza ingerilor? in opinia noastra, pentru ca ingerii sunt spectatorii lucrurilor ce se petrec actualmente
pe pamant, asa cum au asistat ei odinioara la evenimentul creatiei. in cadrul primei creatii, ei au vézut cum femeia a uzurpat locul de
capetenie ce i se cuvenea sotului, caci femeia a luat decizia pe care barbatul trebuia s-o ia. Ca urmare a acestui act, pacatul a patruns in
cadrul omenirii, aducand cu el groaznicele consecinte de mizerie si nespusa suferinta. Dumnezeu nu vrea ca ceea ce s-a intamplat in cadrul
primei creatii sa se repete in cazul noii creatii. Cand ingerii privesc jos pe pamant, El doreste ca ei sa vada femeia purtandu-se supusa
barbatului, indicand aceasta supunere prin semnul exterior al acoperirii capului ei.

Poate ca ar trebui sa ne oprim aici pentru a sublinia ca acoperirea capului nu este decat un semn exterior, care capata valoare doar atunci
cand este insotit de semnul interior, al harului. Cu alte cuvinte, o femeie poate s&-si acopere capul, si totusi s& nu fie supusa sotului ei. in
asemenea caz, nu ar avea nici o valoare daca si-ar acoperi capul. Cel mai important lucru este de a se asigura ca este sincer supusa cu inima.
Abia atunci acoperirea capului femeii capata sensul ei adevarat.

Pavel nu vrea sa spuna aici ca barbatul este cu totul independent de femeie, drept care adauga: ,Totusi, nici barbatul nu este independent de
femeie, nici femeia nu este independenta de barbat, in Domnul." Cu alte cuvinte, barbatul si femeia depind unul de altul. Ei au nevoie unul de
altul si ideea subordonarii nu intra in nici un conflict cu ideea interdependentei lor reciproce.

Femeia a venit din barbat in cadrul creatiei, adica a fost creata din coasta lui Adam, Dar Pavel scoate Tn evidenta ca si barbatul vine prin
femeie, referindu-se la procesul nasterii. Femeia da nastere copilului de parte barbateasca. Astfel Dumnezeu a creat acest echilibru perfect,
prin care arata ca unul nu poate exista fara celalalt. Toate lucrurile sunt de la Dumnezeu inseamna ca El a randuit in chip divin toate aceste



lucruri, asa Incat nu avem nici un motiv ca sa ne plangem. Nu numai ca aceste relatii au fost create de Dumnezeu, dar scopul pentru care
le-a creat El este sa-l dea slava. Toate acestea ar trebui sa-l faca pe barbat smerit iar pe femeie multumita.

Apostolul ii indeamna acum pe corinteni sa judece ei singuri daca este cuviincios ca o femeie sa se roage lui Dumnezeu cu capul descoperit.
El apeleaza astfel la judecata lor instinctiva. Gandul care se desprinde de aici este ca nu e cuviincios sau respectuos ca o femeie sa intre in
prezenta lui Dumnezeu cu capul descoperit.

Nu se precizeaza in ce mod natura Tnsdsi ne invata ca este o rusine pentru un barbat sa aiba parul lung. Unii sustin ca lasat sa creasca
natural, p&rul unui barbat nu va creste tot atat de lung ca coditele unei femei. in primul rAnd, dacd un barbat isi las& parul s& creasca, el
capata infatisarea feminina. La cele mai multe culturi, barbatul poarta parul mai scurt decat al femeii.

Versetul 15 a fost inteles gresit de multi. Unii au sugerat ca intrucat parul femeii i-a fost dat pentru acoperirea capului ei, nu este nevoie ca
ea sa se mai acopere cu altceva. Dar o atare Tnvatatura violeaza grav intregul context din acest capitol al Scripturii, intreg pasajul devine
extrem de confuz, daca nu recunoastem ca este vorba de doua acoperitori - fapt ce poate fi demonstrat daca citim din nou versetul 6: ,Daca
o femeie nu-si acopera capul, sa se si tunda (de tot).” Potrivit acestei interpretari, sensul versetului ar fi: ,Daca o femeie nu are par, mai bine
s-ar tunde” - ceea ce, desigur, este fara sens, caci daca n-are par, atunci cum s-ar mai putea tunde?

Forta argumentului din versetul 15 consta in faptul ca intre domeniul spiritual si cel natural exista o analogie. Dumnezeu i-a dat femeii o
acoperitoare naturala a slavei intr-o maniera in care nu i-a dat-o barbatului. Si aici este o semnificatie spirituala, care ne invata ca atunci
cand femeia se roaga lui Dumnezeu, ea trebuie sa poarte pe cap o acoperitoare. Ceea ce este adevarat in sfera naturala trebuie sa fie
adevarat si in sfera spirituala.

Apostolul incheie aceasta sectiune cu afirmatia: ,,Dar daca cineva ar vrea sa se certe, noi nu avem un astfel de obicei, si nici bisericile lui
Dumnezeu." Prin urmare, se mai poate oare afirma - asa cum sustin unii - ca lucrurile discutate de Pavel nu sunt destul de importante pentru
a merita sa te certi pentru ele? Oare vrea el sa spuna ca nu exista obiceiul ca femeile sa-si acopere capul in biserici? Spune el cumva ca
aceste Tnvataturi sunt optionale si ca femeile nu ar trebui indemnate sa li se conformeze, ca unor porunci din partea Domnului? Ni se pare
ciudat ca cineva sa ofere asemenea interpretari, de la bun inceput, si totusi exact asta fac unii din vremea noastra. Or, a accepta asemenea
interpretari, ar insemna ca Pavel considera aceste instructiuni ca lipsite de valoare reala si ca, de fapt, a risipit o jumatate de capitol din
Sfanta Scriptura, pentru a le expune!

Exista cel putin doua explicatii posibile ale acestui verset, care sunt in ton cu restul Scripturii. Prima: apostolul spune, probabil, aici ca se
astepta ca unii sa dea nastere la certuri cu privire la aceste chestiuni, drept care el adauga ca noi nu avem astfel de obicei, adica obiceiul de
a ne certa cu privire la aceste lucruri. Noi nu polemizam pe marginea acestor lucruri, ci le acceptam ca pe invataturi date de Domnul. O alta
interpretare, preferata de William Kelly, este ca Pavel afirma prin acest verset ca bisericile lui Dumnezeu nu aveau obiceiul potrivit caruia
femeile sa se roage sau sa proroceasca cu capul descoperit.

Apostolul 1i mustra pe corinteni pentru faptul ca se iscau dezbinari intre ei, atunci cand se strangeau laolalta (versetul 17-19). Observati
repetarea expresiei ,cand va strangeti laolalta", precum si cuvintele inrudite (1Corinteni 11:17,18,20,33,34;14:23,26). La 11:12 Pavel
avusese prilejul de a-i lauda pentru pastrarea traditiilor pe care li le-a incredintat el, dar era totusi o chestiune cu privire la care nu putea sa-i
laude si tocmai de aceasta chestiune ne vom ocupa aici. Cand ei se adunau impreuna, pentru a se inchina in public, ei se strangeau nu
pentru mai bine, ci pentru mai rau. Este o serioasa atentionare la adresa noastra, potrivit careia este posibil ca sa plecam de la un serviciu
tinut n biserica intr-o stare mai rea decat am venit.

Primul motiv pentru care ii mustra Pavel este existenta dezbinarilor sau a schizmelor. Asta nu inseamna ca din biserica s-ar fi desprins
anumite partide, care au infiintat adunari separate, ci, mai degraba, ca existau clici sau factiuni in sanul adunarii. O schizma este o partida
formata in interiorul unei grupari, pe cand o sectd este o partida noud, care se formeaza in afara comunitatii din care s-a desprins. Pavel avea
motive sa creada vestile primite despre dezbinarile din sanul lor, deoarece stia ca corintenii sunt intr-o stare fireasca (sau carnald) si avusese
prilejul anterior, in epistola de fata, sa-i mustre din pricina dezbinarilor lor. lata ce scrie F. B. Hole in aceasta privinta:

Pavel era pregatit sa dea - cel putin partial - crezare vestilor despre dezbinarile din sanul bisericii de la Corint, intrucat stia ca, datorita starii
lor firesti, nu se putea sa nu se iveasca in sanul lor factiuni cu pareri foarte inradacinate.

Aici Pavel isi formuleaza dinainte rationamentele, stabilind legatura intre starea lor si actiunile care vor urma, negresit. Stiindu-i carnali, ca
unii care se purtau doar ca niste oameni pamantesti, el era convins ca ei vor cadea victima tendintei inradacinate in mintea omeneasca de
a-si forma opinii foarte rigide, in jurul carora se cladesc factiuni, care duc, in cele din urma, la schizme si dezbinari. El mai stia si aceea ca
Dumnezeu putea nvinge nechibzuinta lor, profitand de situatia creata pentru a-i scoate in evidenta pe cei ce erau aprobati de El, ce umblau
calauziti de Duhul si nu de oameni, evitandu-se astfel intreaga problema a dezbinarilor.

Pavel a prevazut ca schizmele declansate deja la Corint aveau sa creasca in intensitate, provocand ulterior multe probleme. Desi, in general,
acest lucru are un efect negativ asupra bisericii, totusi ele aveau si o laturd pozitiva, intrucat cei ce erau cu adevarat duhovnicesti si aprobati
de Dumnezeu aveau sa fie recunoscuti in mijlocul corintenilor. Cand Pavel afirmé in versetul acesta: ,cici trebuie sa fie si partide (factiuni) (in
greaca este haireseis, dar aici nu are sensul dobandit ulterior, de ,erezie". Vezi nota de la Tit 3:10) intre voi, ca sa se arate cei aprobati
printre voi," asta nu inseamna ca este o necesitate moralad (de obicei in greaca se foloseste opheilo pentru necesitate morala. Aici Pavel
foloseste termenul obisnuit pentru necesitate logica, adica dei). Dumnezeu nu isi da acordul pentru diviziunile ivite Tn sanul bisericii de aici.
Mai degraba, Pavel vrea sa spuna ca, datorita conditiei firesti a crestinilor corinteni, era inevitabil sa nu apara factiuni. Dezbinarile
demonstreaza esecul unora de a discerne gandirea Domnului Isus.

Pavel isi indreapta acum a doua sa mustrare impotriva abuzurilor comise in legatura cu Cina Domnului. Cand crestinii se adunau la un loc,
chipurile pentru a lua Cina Domnului, purtarea lor era atat de deplorabild, incat Pavel spune ca ei nu isi mai aminteau deloc de Domnul in
felul Tn care randuise El. Chiar daca indeplineau toate procedurile exterioare ale Cinei Domnului, adevarata lor purtare trada lipsa de
consideratie pentru Domnul si cinstirea Numelui Sau.



In perioada primara a bisericii, crestinii sarbatoreau asa-numita ,,agapa" sau masa a iubirii, cu ocazia luarii Cinei Domnului. Aceasté agapa
consta dintr-o masa obisnuita, in cadrul careia se serveau bucate obisnuite, luate insa intr-un spirit de dragoste si partasie. La sfarsitul
agapei, crestinii adesea incheiau cu pomenirea mortii Domnului, luand Cina propriu-zisa, constand din painea si paharul de vin. Dar nu dupa
multd vreme, au inceput sa apara abuzuri in cadrul acestei mese a iubirii. Asa cum reiese din versetul acesta, masa iubirii si-a pierdut
semnificatia initiala de curatie si evlavie. Nu numai ca crestinii nu se mai asteptau unii pe altii, dar, cei bogati ii puneau intr-o pozitie jenanta
pe fratii mai saraci, aducand bucate foarte alese, pe care nu le imparteau cu acestia. Unii plecau astfel flamanzi, in timp ce altii ajungeau
de-a dreptul sa se imbete! Si pentru ca Cina Domnului adesea avea loc dupa masa propriu-zisa, oamenii acestia participau la Cina Domnului
inca in stare de ebrietate.

Apostolul si ridica glasul, indignat, Tmpotriva unei conduite atat de necorespunzatoare, spunandu-le, de fapt, corintenilor, ca, daca au de
gand sa continue aceste practici, atunci sa aiba macar bunul simt de a face acest lucru intr-alt loc, nu in cadrul intrunirilor bisericii. Caci
practicarea acestei totale lipse de stapanire in cadrul unei ocazii solemne cum este Cina Domnului si de rusinare a fratilor mai saraci este in
totala contradictie cu principiile credintei crestine. Pavel nu poate sa-i laude pe sfintii de la Corint pentru acest fel al lor de a se purta.
Implicit, faptul ca nu-i lauda constituie o puternica condamnare la adresa lor.

Pentru a demonstra contrastul dintre purtarea lor si sensul real al Cinei Domnului, Pavel recapituleaza conditile in care a fost instituita Cina
Domnului, aratand ca nu a fost o masa obisnuita sau un ospat, ci o ordonanta (randuiald) solemna a Domnului. Pavel a primit cunostintele
sale cu privire la aceasta direct din partea Domnului. El aminteste acest lucru pentru a arata ca orice incalcare a spiritului si practicii Cinei
Domnului constituie un act de incalcare a ei si de neascultare fata de Domnul. Prin urmare, invatatura apostolului Pavel i-a fost data prin
revelatie.

Mai intai de toate, el aminteste cum Domnul Isus in Tnsasi noaptea in care a fost vandut a luat paine. Textul original spune: ,,pe cand era
vandut (sau ,tradat")" Pe cand afara se desfasura complotul murdar de a-L vinde, Domnul Isus s-a intrunit in odaia de sus cu ucenicii Sai si a
luat painea.

Faptul ca acest lucru a avut loc noaptea nu inseamna ca Cina Domnului trebuie tinuta neaparat noaptea. Pe vremea aceea (si, se pare, chiar
si astazi), odata cu apusul soarelui la iudei Tncepea o noua zi. Pe cand la noi, ziua Tncepe cu rasaritul soarelui. De asemenea unii au facut
observatia ca este o deosebire intre exemplul apostolic si preceptele apostolice. Noi nu suntem obligati sa facem tot ce au facut apostolii, dar
in mod cert suntem obligati sa ascultam de toate invataturile pe care ni le-au predat ei.

Domnul Isus a luat mai intai paine si a multumit pentru ea. intrucat painea reprezenta trupul Sau, El i-a multumit, prin aceasta, lui Dumnezeu
pentru ca l-a dat un trup uman in care sa vina si sa moara pentru pacatele lumii.

Cand a spus Mantuitorul: , Acesta este trupul Meu," a afirmat El oare ca painea realmente a devenit trupul Sau, in realitate? Prin asa-numita
doctrina a transubstantierii, Biserica Catolica insista ca painea si vinul se transforma literalmente in trupul si in séangele lui Cristos. lar
doctrina luterana a consubstantierii sustine ca adevaratul trup si sange al lui Cristos sunt in, cu si sub painea si vinul de la Cina Domnului.

Ca raspuns la aceste conceptii, e de ajuns sa ne amintim ca atunci cand Domnul Isus a instituit acest serviciu memorial, trupul Lui nu fusese
inca dat, dupa cum sangele Lui nu fusese inca varsat. Cand Domnul a spus: ,,Acesta este trupul Meu," a vrut sa spuna prin aceste cuvinte:
»Este un act simbolic pentru trupul Meu" sau , Aceasta e o imagine a trupului Meu, care se frange pentru voi." A manca painea inseamna a ne
aduce aminte de El in moartea Lui ispasitoare pentru noi. Este o tandrete inexprimabila in aceste cuvinte ale Domnului: ,sa faceti acest lucru
in amintirea Mea."

Tot astfel (in aceeasi maniera) dupa cina Domnul Isus a luat paharul, zicand: ,,Acest pahar este legamantul cel nou in sangele Meu; sa faceti
lucrul acesta in amintirea Mea, ori de cate ori veti bea din el." Cina Domnului a fost instituita imediat dupa masa pascala. De aceea se spune
ca Domnul Isus a luat paharul dupa cina. in legatura cu paharul, El a spus ca acesta este legamantul cel nou in sdngele Sau. Asta se refera la
legamantul pe care Dumnezeu I-a promis natiunii Israel la leremia 31:31-34. Acest legamant este o promisiune neconditionata, prin care
Dumnezeu s-a angajat sa fie indurator fata de ei, in pofida necredinciosiei lor si sa nu-Si mai aduca aminte de faradelegile lor. Termenii noului
legamant sunt prezentati si la Evrei 8:10-12. Legamantul este in vigoare la ora actuald, dar necredinta poporului Israel il impiedica sa se
bucure de el. Toti cei care se incred in Domnul Isus primesc binefacerile fagaduite. Cand israelitii se vor intoarce la Domnul, ei se vor bucura
de binecuvantarile noului legamant - lucru ce se va intampla in domnia Sa de o mie de ani pe pamant. Noul legamant a fost ratificat prin
sangele lui Cristos, ceea ce explica de ce numeste El paharul drept legamantul cel nou in sangele Lui. Temelia noului legamant a fost asezata
prin intermediul crucii.

Versetul 26 se refera la frecventa cu care ar trebui luatd Cina Domnului. Ori de cate ori mancati... si beti... Nu ni se dau astfel nici un fel de
reguli rigide, nici o anumita data. Din Fapte 20:7 reiese clar ca ucenicii aveau obiceiul sa se adune in prima zi a saptamanii, pentru a-Si aduce
aminte de Domnul. Faptul ca aceasta ordonanta nu a fost destinata doar ucenicilor din perioada primara a bisericii este demonstrat
concludent de sintagma pana va veni El. Godet scoate in evidentd ca Cina Domnului este ,legatura dintre cele doua veniri ale Sale,
monumentul uneia si angajamentul celeilalte."

in toate aceste invataturi cu privire la Cina Domnului este remarcabil faptul c& nu se pomeneste nici un cuvant despre vreun preot sau pastor
care sa oficieze acest act. El este un simplu serviciu de pomenire, care a fost incredintat tuturor copiilor lui Dumnezeu. Crestinii se aduna pur
si simplu ca credinciosi si preoti, vestind astfel moartea Domnului pana va veni El.

Dupa ce a discutat originea si scopul Cinei Domnului, apostolul isi indreapta acum atentia asupra consecintelor participarii la acest act in mod
necorespunzator. Oricine mananca painea sau bea paharul Domnului in chip nevrednic va fi vinovat cu privire la trupul si la sangele
Domnului. Cu totii suntem nevrednici s& participam la aceastd Cina solemna. in sensul acesta suntem nevrednici de oricare din indurérile sau
binefacerile Domnului catre noi. Dar nu despre asta este vorba aici. Apostolul nu se refera aici la propria noastra nevrednicie. Curatiti prin
sangele lui Cristos, noi ne putem apropia de Dumnezeu in toata vrednicia Fiului Sau preaiubit. Dar Pavel se refera aici la purtarea
necorespunzatoare ce-i caracteriza pe corinteni cand se strangeau acestia la Cina Domnului, intrucat ei se faceau vinovati de nepasare si
lipsa de respect. Or, a te purta astfel inseamna a te face vinovat de trupul si séngele Domnului.



Céand ne apropiem de Cina Domnului trebui s& ne judecam pe noi insine. Pacatul trebuie marturisit si uitat. Trebuie Tnapoiat obiectul sustras.
Trebuie cerut iertare. in general, trebuie sa ne asiguram ca suntem intr-o stare buna, cu sufletul.

A manca si a bea intr-o maniera necorespunzatoare ar insemna a ne manca si a bea propria judecata, prin faptul ca nu discernem trupul
Domnului. Trebuie sa ne dam seama ca trupul Domnului a fost dat pentru indepartarea pacatelor noastre. Daca persistam in pacat,
participand, in acelasi timp, la Cina Domnului, inseamna ca traim o minciuna. F. G. Patterson scrie, in aceasta privinta: ,Daca mancam Cina
Domnului purtédnd asupra noastra vreun pacat ce nu a fost osandit, inseamna ca nu discernem trupul Domnului, care a fost frant pentru a
indeparta acel pacat.”

Esecul unora din credinciosii bisericii din Corint de a se judeca singuri a atras asupra lor judecata lui Dumnezeu, prin care El i-a disciplinat.
Multi erau slabi si bolnavi si nu putini dormeau. Cu alte cuvinte, peste unii cazuse boala fizica iar altii fusesera luati acasa, in cer. Datorita
faptului ca nu au judecat pacatul in viata lor, Domnul a fost nevoit sa initieze o actiune disciplinara impotriva lor.

Pe de alta parte, daca ne judecam singuri, El nu va mai fi nevoit sa ne disciplineze.

Dumnezeu se poartd cu noi ca si cu proprii Sai copii. El ne iubeste prea mult ca sa ne permita sa ne afundam in pacat. Si astfel, curand vom
simti ca suntem atrasi inapoi la El de carligul toiagului Sau de pastor. Sau, cum s-a exprimat cineva: ,Se poate ca sfintii sa fie adecvati pentru
cer (in Cristos), dar nu si pentru a mai ramane aici pe pamant, ca sa-l aduca marturie."

Cand credinciosii se aduna sa ia masa iubirii sau agapa, ei trebuie sa se astepte unul pe altul, nu sa manance de unii singuri, fara sa le pese
de ceilalti sfinti. ,Asteptati-va unul pe altul" contrasteaza cu ,fiecare ia cina adusa de el, inaintea altuia", din versetul 21.

Daca-i este foame cuiva, sa manance acasa. Cu alte cuvinte, masa iubirii, intrucat se servea in legatura cu Cina Domnului, nu trebuia
confundata cu o masa obisnuita. Orice nesocotire a caracterului ei sacru insemna ca ei se adunau spre judecata.

lar celelalte lucruri le voi pune in ordine cand voi veni. Negresit mai erau si alte lucruri ce i se adusesera la cunostinta apostolului in
scrisoarea pe care o primise de la corinteni. El fi asigura aici ca se va ocupa de aceste chestiuni personal, cand va veni la ei.

El nu vrea ca sfintii de la Corint sa fie in necunostinta cu privire la chestiunea manifestarilor spirituale sau a darurilor. ,/in ce priveste
manifestarile duhovnicesti, fratilor, nu voiesc sa fiti in necunostinta." Majoritatea traducerilor adauga cuvantul ,manifestarile" sau ,darurile"
inainte de ,,duhovnicesti", pentru a face sensul mai clar. Dar din versetul urmator reiese ca Pavel s-a gandit, probabil, nu numai la
manifestarile Duhului Sfant, ci si la cele ale duhurilor rele.

inainte de a se converti, corintenii fusesera inchin&tori la idoli, robiti de duhurile rele. Ei tréisera cu frica de aceste duhuri, fiind condusi de
aceste influente diabolice. Ei asistasera la manifestari supranaturale ale lumii duhurilor si auzisera rostiri inspirate de aceste duhuri rele. Sub
influenta duhurilor rele, ei si-au predat uneori controlul asupra lor insisi, spunand si facand lucruri ce depaseau capacitatile lor normale.

Acum, dupa ce fusesera mantuiti, credinciosii trebuiau sa stie cum sa judece toate manifestarile duhurilor, adica sa faca deosebire intre
vocea duhurilor rele si vocea autentica a Duhului Sfant. Piatra de incercare este marturia cu privire la Domnul Isus.

Daca cineva spune: ,lIsus sa fie anatema!", poti fi sigur ca vorbeste sub inspiratia demonilor, intrucat duhurile rele de regula blasfemiaza si
blestema numele lui Isus. Duhul lui Dumnezeu niciodata nu ar putea sa-1 calauzeasca pe cineva sa se exprime cu asemenea cuvinte la
adresa Mantuitorului. Lucrarea Duhului Sfant este sa-L preamareasca pe Domnul Isus. El Ti conduce pe oameni sa spuna ca Isus este Domnul,
nu doar cu buzele lor, ci si cu o marturie calda si puternica, izvorata din inima si din viata lor.

Observati ca cele trei Persoane ale Trinitatii sunt mentionate in versetul 3 si in versetele 4-6.

in continuare Pavel aratd c& desi exista o varietate de daruri ale Duhului Sfant in cadrul bisericii, existd o unitate tripartits, de baza,
cuprinzand cele trei Persoane ale Dumnezeirii.

Mai intai, sunt felurite daruri, dar acelasi Duh. Corintenii se purtau de parca nu ar fi existat decat un singur dar - cel al vorbirii in limbi. Pavel
spune: ,Nu asa, fratilor, caci unitatea voastra nu consta in posedarea unui singur dar comun, ci in a avea Duhul Sfant, care este lzvorul
tuturor darurilor."

Apoi Apostolul arata ca exista felurite slujbe sau servicii in cadrul bisericii. Noua nu ni s-a incredintat aceeasi lucrare, la toti. Dar trasatura
comuna care ne caracterizeaza pe toti este faptul ca tot ceea ce facem este pentru acelasi Domn si avand in vedere slujirea altora, nu a
noastra personala.

Din nou, desi exista o diversitate de activitati, legate de darurile spirituale, este acelasi Dumnezeu care il imputerniceste pe fiecare
credincios. Daca are un dar mare mai reusit sau mai spectaculos sau mai puternic decat altul, asta nu se datoreaza superioritatii persoanei
care poseda aceste daruri, ci Dumnezeu este Cel care daruieste puterea.

Duhul Se manifesta in viata fiecarui credincios, daruindu-i unul sau mai multe daruri. Nu exista credincios care sa nu aiba de indeplinit vreo
functie. lar darurile sunt daruite spre folosul tuturor, respectiv al intregului trup. Ele nu au fost daruite credinciosilor pentru ca acestia sa se
faleasca sau sa faca parada de ele, in scopul gratificarii lor personale, ci pentru a fi de ajutor altora. Acesta este punctul central, pivotul
intregii discutii.

Cu aceasta precizare absolut esentiala, ne sunt prezentate, in continuare, cateva din darurile Duhului:

Cuvantul de intelepciune este puterea supranaturala de a vorbi sub inspiratie divina, fie in rezolvarea unor probleme dificile, fie in apararea
credintei sau in aplanarea unor conflicte, in acordarea unor sfaturi practice sau in pledarea cauzei cuiva in fata unor autoritati ostile. Stefan a
dat dovada de cuvantul intelepciunii, cu atata putere incat adversarii lui ,,nu s-au putut Tmpotrivi Duhului cu care vorbea el." (Fapte 6:10).



Cuvantul cunoasterii este puterea de a transmite informatii daruite prin revelatie divina. Exemple ale ,,cuvantului cunoasterii" le gasim in
sintagma: ,lata, va spun o taina" (1Corinteni 15:51) si ,Caci va spun aceasta prin cuvantul Domnului" (1Tesaloniceni 4:15). Luat in intelesul
acesta primar, de transmitere a unor noi adevaruri, ,cuvantul cunoasterii" a incetat, intrucat credinta crestina a fost data o data pentru
totdeauna sfintilor (luda 3). Corpul de doctrina crestina este acum incheiat. Dar in sens secundar, cuvantul cunoasterii continua sa ne fie
daruit si in vremea noastra. Domnul continua sa transmita, in chip tainic, cunostinte divine celor care traiesc in partasie stransa cu El (vezi
Psalmul 25:14). impé&rtasirea acestor cunostinte la altii constituie cuvantul cunoasterii.

Darul credintei este capacitatea divina de a muta din loc munti de greutati, atunci cand cineva este angajat in implinirea voii lui Dumnezeu
(1Corinteni 13:2), precum si capacitatea de a infaptui lucrari mari pentru Dumnezeu, ca raspuns la o porunca sau promisiune pe care a
primit-o cineva de la Dumnezeu, asa cum se gdseste aceasta In Cuvantul Sau sau in descoperirea pe care i-a facut-o Dumnezeu in mod
particular acelei persoane. George Muller este, in aceasta privinta, un exemplu clasic al omului Tnzestrat cu darul credintei. Fara sa fi adus
nevoile sale la cunostinta vreunui om, ci doar lui Dumnezeu, el a ingrijit de 10.000 de orfani, timp de saizeci de ani.

Puterea sa faca minuni ar putea cuprinde scoaterea demonilor, transformarea materiei dintr-o forma in alta, invierea mortilor si exercitarea
puterii asupra elementelor naturii. Filip a facut minuni in Samaria, trezind astfel receptivitatea unora pentru ascultarea evangheliei (Fapte
8:6,7).

Darul prorociei in sensul sdu primar, insemna ca o persoana primea revelatii directe de la Dumnezeu, pe care le transmitea apoi altora.
Uneori prorocii preziceau evenimentele viitoare (Fapte 11:27,28;21:11); dar de cele mai multe ori ei exprimau pur si simplu gandurile lui
Dumnezeu. Asemenea apostolilor, ei erau preocupati de temelia bisericii (Efeseni 2:20). Nu ei insisi erau temelia, ci doar puneau temelia, prin
invataturile pe care le dddeau oamenilor cu privire la Domnul Isus. De Tndata ce a fost pusa temelia, a incetat necesitatea existentei
prorocilor. Lucrarea lor a fost consemnat& pentru noi in paginile Noului Testament. intrucat Biblia este acum completd, noi respingem orice
asa-zis proroc sau profet care pretinde ca poseda adevaruri suplimentare din partea lui Dumnezeu (o mare parte din ceea ce unii oameni
numesc in vremea noastra ,prorocie" este fie o redare cu alte cuvinte a textelor din Biblie, fie prezentarea unor invataturi gresite, ce nu se
implinesc in realitate. Ambele sunt adesea redate intr-o nereusita imitatie a englezei King James, ca si cand Dumnezeu nu ar putea sa
comunice Tn limbajul actual, al zilelor noastre!).

intr-un sens mult mai general, folosim termenul ,proroc” (sau ,profet) cAnd ne referim la un predicator, ce vesteste cuvantul lui Dumnezeu
cu autoritate, In mod incisiv si eficace. in prorocie am putea include si sldvirea lui Dumnezeu (Luca 1:67,68), imbarb&tarea si int&rirea copiilor
Sai (Fapte 15:32).

Deosebirea (discernerea) duhurilor se refera la puterea de a sesiza daca un proroc sau oricare alta persoana vorbeste inspirat de Duhul Sfant,
sau de Satan. Persoana inzestrata cu acest dar are capacitatea deosebita de a discerne, de pilda, daca cineva este un impostor sau un
oportunist. in felul acesta a putut Pavel si-I demaste pe Simon ca unul care era otravit de riutate si cuprins de lanturile faridelegii (Fapte
8:20-23).

Darul limbilor, asa cum am aratat deja, este capacitatea de a vorbi intr-o limba straina, fara s-o fi invatat. Limbile au fost date ca semn, in
special pentru Israel.

Interpretarea limbilor este puterea miraculoasa de a intelege o limba pe care cineva n-o cunostea fnainte si de a transmite mesajul respectiv
bisericii locale.

Nu este la voia intamplarii faptul ca lista darurilor incepe cu cele care au legatura mai mult cu intelectul si se incheie cu cele care se ocupa in
principal de emotii. Corintenii inversasera insa ordinea lasata de Dumnezeu, in gandirea lor, ridicand in slavi darul vorbirii in limbi, mai presus
de toate celelalte daruri. Asta datorita conceptiei lor, potrivit careia cu cat era mai plin cineva de Duhul Sfant, cu atat era mai ,transportat"
de o putere din afara lui. Ei confundau puterea cu spiritualitatea.

Toate darurile mentionate in versetele 8-10 sunt produse si controlate de acelasi Duh. Din nou, vedem aici ca El nu daruieste acelasi dar
tuturor, ci le distribuie fiecaruia, in parte, cum ii place. Este inca un principiu important, de care trebuie sa tinem seama: ca Duhul
repartizeaza darurile dupa voia Lui suverana. De indata ce vom pricepe acest adevar, vom scapa, in primul rand, de mandrie, constatand ca
nu avem nici un lucru pe care sa nu-l fi primit. Pe de alta parte, va pieri starea de nemultumire, intrucat Dumnezeu, in nespusa Lui
intelepciune si lubire, a hotarat ce dar sa primim si decizia Lui este desavarsita. Ar fi gresit ca toti sa doreasca sa aiba acelasi dar. Daca toti
ar canta la acelasi instrument, n-am mai avea orchestra simfonica. lar daca trupul cuiva ar fi alcatuit doar din limba, ar fi o monstruozitate!

Trupul uman este o ilustratie adecvata a unitatii si diversitatii. Trupul este unul, dar are multe madulare. Desi toti credinciosii se deosebesc
intre ei si indeplinesc functii diferite, toti alcatuiesc insa, laolalta, o singura unitate: trupul.

Tot asa este si Cristos ar putea fi tradus mai exact: ,Tot asa este si Cristosul, prin ,, Cristosul" intelegandu-se nu numai Domnul Isus Cristos,
glorificat in cer, ci si Capul sau Capetenia din cer si madularele Sale de pe pamant. Toti credinciosii sunt madularele Trupului lui Cristos. Dupa
cum trupul omenesc este vehiculul prin care se exprima o persoana fata de altii, tot asa Trupul lui Cristos este vehiculul de pe pamant prin
care El binevoieste sa Se faca cunoscut lumii. Este o dovada minunata a harului faptul cd Domnul a ngaduit ca prin expresia ,,Cristosul" din
acest verset sa fim cuprinsi si noi, cei care suntem madularele trupului Sau.

Pavel explica in continuare cum am devenit madulare ale Trupului lui Cristos. Printr-un (sau intr-un) singur Duh, (termenul din greaca pentru
en poate fi tradus prin in, cu sau prin, toate fiind exacte, in functie de context, dar noi consideram ca ,in" este traducerea cea mai ,literala",
intrucat are legatura cu grecescul en) noi toti am fost botezati intr-un singur trup. O traducere mai literala a acestui text ar fi: ,intr-un singur
Duh" prin asta intelegandu-se ca Duhul este elementul in care am fost botezati, dupa cum apa este elementul in care suntem cufundati, la
botezul credinciosului. Sau ar putea insemna ca Duhul este Agentul care efectueaza botezul, acesta fiind cel mai probabil si mai accesibil
sens.



Botezul Duhului Sfant a avut loc in Ziua de Rusalii. Atunci s-a nascut biserica. Noi ne insusim binefacerile acelui botez atunci cand suntem
nascuti din nou, devenind memobri ai Trupului lui Cristos.

Trebuie sa subliniem cateva lucruri importante aici: Mai intai, botezul Duhului Sfant este acea operatie divina care il aseaza pe credincios in
Trupul lui Cristos. Nu este identic cu botezul cu apa, cum reiese clar de la Matei 3:11;loan 1:33;Fapte 1:5. Nu este o lucrare a harului
ulterioara mantuirii, prin care credinciosii ar deveni mai spirituali. Toti corintenii fusesera botezati in Duhul, dar Pavel i mustra pentru ca sunt
firesti (sau ,carnali") - adica neduhovnicesti (1Corinteni 3:1). Nu este adevarat ca vorbirea in limbi ar fi semnul distinctiv sau indispensabil al
faptului ca cineva a fost botezat de Duhul, caci se spune clar in textul de fata ca toti corintenii au fost botezati in Duhul, dar nu toti vorbeau in
limbi (1Corinteni 12:30). Exista, in situatii de criza, unele experiente ale Duhului Sfant, atunci cand un credincios se preda cu totul controlului
Duhului, fiind apoi umplut cu putere de sus. Dar o atare experienta nu e totuna cu botezul cu Duhul Sfant si nu trebuie confundata cu acesta.

Versetul spune in continuare ca credinciosii au fost adapati dintr-un singur Duh. Asta inseamna ca se impartasesc cu totii din Duhul lui
Dumnezeu in sensul ca il primesc, ca Persoana ce locuieste in ei, gustand si din binefacerile lucrarii Sale in viata lor.

Fara diversitatea de madulare, nu am avea trupul uman. Trebuie sa fie multe madulare, deosebite unul de celalalt si conlucrand in ascultare
de capul trupului si in cooperare unele cu altele.

De indata ce am inteles ca diversitatea este esentiala pentru orice trup normal si sanatos, vom fi in masura sa ne pazim de doua pericole:
acela de a ne subestima (versetul 15-20) si de a-i subestima pe altii (versetul 21-25). Ar fi absurd ca piciorul sa se simta neinsemnat, doar
pentru ca nu poate efectua lucrarea mainii. La urma urmelor, piciorul ajuta trupul sa stea, sa umble, sa alerge, sa urce, sa danseze, sa
loveasca si sa efectueze o sumedenie de alte operatii.

Urechea nu trebuie sa se simta exclusa, doar pentru ca nu este un ochi. Nu dam importanta cuvenita urechilor noastre, pana cand asurzim.
Abia atunci ne dam seama ce functie utila joaca ele in organism.

Daca tot trupul ar fi ochi, am avea o monstruozitate buna doar pentru circ. Sau daca trupul ar avea numai urechi, nu ar mai avea nasul, care
sa-l ajute sa detecteze prezenta unei scurgeri de gaz si, in felul acesta, in curand nici nu ar mai putea auzi, pentru ca si-ar pierde cunostinta
sau, poate si mai rau, ar deceda.

Ideea pe care vrea s-o sublinieze Pavel aici este ca daca trupul ar fi format numai din limba, ar fi ceva hidos. Si totusi, corintenii subliniau atat
de excesiv acest dar al limbilor incat, practic, creau o partasie locala de credinciosi care tindea sa fie numai o limba. Cu alte cuvinte, putea
vorbi, dar nu prea mai putea face altceva!

Dumnezeu nu poate fi acuzat de a fi creat asemenea monstruozitati. in intelepciunea Sa nemaérginita, El a aranjat diversele madulare in
trup... dupa cum l-a placut. Noi trebuie sa-l acordam creditul ce | se cuvine, pentru ca a stiut ce face! Si trebuie sa-i fim profund recunoscatori
pentru orice dar pe care ni l-a dat, folosindu-I spre slava Lui si spre zidirea altora. A-l invidia pe cineva pentru darul pe care-l are acesta este
pacat, razvratire impotriva planului desavarsit al lui Dumnezeu pentru viata noastra.

Este imposibil de conceput un trup alcatuit dintr-un singur madular. Tot asa, si corintenii trebuie sa-si aduca aminte ca daca toti ar avea darul
limbilor, atunci nu ar mai avea un trup functional. Alte daruri, desi mai putin spectaculoase si mai putin senzationale, sunt, totusi, necesare.

Dumnezeu a randuit sa existe multe madulare, dar un singur trup. Aceste fapte ne sunt evidente, in legatura cu trupul omenesc, si ar trebui
sa fie tot atat de evidente in legatura cu slujirea noastra in cadrul bisericii.

Dupa cum este o nebunie ca cineva sa jinduiasca la darul altuia, tot asa este o nebunie la fel de mare ca cineva sa subaprecieze darul altuia
sau sa considere ca nu are nevoie de altii. Ochiul nu poate sa zicad mainii: ,Nu am nevoie de tine"; nici capul nu poate sa zica picioarelor:
»,N-am nevoie de voi." Ochiul vede lucrurile care trebuiesc facute, dar nu le poate face, depinzand de mana, pentru realizarea lor. Tot asa,
capul poate sti ca trebuie sa se duca intr-un anumit loc, dar depinde de picioare ca sa-I duca acolo.

Unele madulare ale trupului... par mai slabe decat altele. De pilda, rinichii nu par sa fie tot atat de puternici ca bratele. Dar rinichii sunt
indispensabili, pe cand bratele nu sunt. Noi putem trai fara brate si fara picioare, sau chiar fara limba, dar nu putem trai fara inima, plamani,
ficat sau creier. Totusi aceste organe vitale nu se afiseaza niciodata pe ele insele, ci isi desfasoara functiile in mod neostentativ.

Unele madulare ale organismului sunt atragatoare, pe cand altele nu sunt prea elegante. Noi compensam aceasta deficientd, imbracandu-le
pe cele ce nu sunt atat de frumoase. Astfel exista o anumita grija reciproca intre madulare, care minimalizeaza diferentele dintre ele.

Acele parti ale trupului care sunt prezentabile nu au nevoie de atentie in plus. Dar Dumnezeu a combinat toate madularele diferite ale
trupului intr-o singura structura organica. Unele madulare sunt placute, altele mai putin placute. Unele se descurca minunat in public, altele
nu prea bine. Totusi Dumnezeu ne-a daruit instinctul de a pretui toate madularele, de a ne da seama ca toate sunt interdependente si de a
contrabalansa deficientele celor care nu sunt atat de atragatoare.

Grija reciproca de madulare preintampina dezbinarea in trup. Un madular ii da altuia ceea ce are nevoie, primind, in schimb, ajutorul pe care
numai acel madular poate sa i-l dea. Tot asa trebuie sa fie si in cadrul bisericii. Supraestimarea unui singur dar al Duhului va duce la conflicte
si dezbinari.

Ceea ce afecteaza un madular le va afecta pe toate. Este un fapt binecunoscut al trupului uman. De pilda, febra nu se limiteaza la un singur
madular al trupului, ci afecteaza intregul organism. Tot asa este si cu alte tipuri de boala si durere. Un medic oculist adesea va detecta o
tumora pe creier, o boala de rinichi sau o infectie la ficat prin simpla privire la ochiul pacientului. Motivul pentru care poate face lucrul acesta
este ca, desi toate aceste madulare sunt distincte si separate, ele alcatuiesc parti componente din acelasi trup, fiind legate in chip atat de
vital unele de altele incat ceea ce va afecta unul dintre aceste madulare va avea influenta asupra tuturor. Prin urmare, in loc sa fim
nemultumiti de soarta noastra sau, pe de alta parte, in loc sa avem sentimentul unei independente de altii, trebuie, mai degraba, sa avem
simtamantul adevaratei solidaritati cu Trupul lui Cristos. Tot ce vatama un alt crestin trebuie sa ne produca o adanca durere. Tot asa, daca



vedem pe alt crestin ca este cinstit, nu trebuie sa fim gelosi, ci sa@ ne bucuram impreuna cu el.

Pavel le aminteste corintenilor ca sunt trupul lui Cristos. Asta nu thseamna insa trupul, lui Cristos in totalitatea Lui, nici un trup al lui Cristos,
fntrucat nu este decat un singur Trup al lui Cristos. Mai degraba, ei formeaza, la modul colectiv, un microcosm sau o miniatura a Trupului lui
Cristos. Fiecare in parte este un madular al acelei marete societati cooperative. Ca atare, fiecare trebuie sa-si indeplineasca functia ce i-a fost
incredintata, fara trufie, independentd, invidie sau vreun sentiment de nevrednicie.

Apostolul ne ofera acum o alta lista de daruri. Nici una din aceste liste nu trebuie considerata completa. Si Dumnezeu a randuit in biserica
mai intai apostoli. Cuvantul mai intai indica faptul ca nu toti sunt apostoli. Cei doisprezece au fost barbati imputerniciti de Domnul sa-I fie
mesageri. Ei au umblat cu El in timpul lucrarii Sale pe acest pamant (Fapte 1:21,22) si, cu exceptia lui luda, L-au vazut dupa invierea Lui
(Fapte 1:2,3,22). Dar au mai fost si alti apostoli, pe langa cei doisprezece, cel mai cunoscut dintre ei fiind Pavel. Apoi a fost Barnaba (Fapte
14:4,14); lacov, fratele Domnului (Galateni 1:19). impreun& cu profetii Noului Testament, apostolii au pus temelia doctrinara a bisericii, prin
ceea ce au predat despre Domnul Isus Cristos (Efeseni 2:20). in sensul strict al cuvantului, noi nu mai avem apostoli, printre noi. in sens mai
larg, avem inca soli si saditori de biserici, trimisi de Domnul. Prin faptul ca-i numim misionari, in loc de apostoli, noi evitam crearea impresiei
ca ei ar avea autoritatea si puterea extraordinara pe care o aveau apostolii din primele zile ale bisericii.

Apoi urmeaza prorocii. Deja am aratat ca prorocii (sau ,profetii) au fost purtdtori de cuvant ai lui Dumnezeu, barbati care au rostit chiar
cuvantul lui Dumnezeu in zilele anterioare darii acestui cuvant in forma sa finala, scrisa.

invatatorii sunt cei care iau cuvantul lui Dumnezeu si-l explicd oamenilor, intr-o manierd inteligibil3.

Minunile ar putea fi o referire la invierea mortilor, scoaterea demonilor, etc.

Vindecarile au de a face cu vindecarea instantanee a bolilor trupesti, asa cum s-a aratat deja.

Ajutorarile (sau ,ajutoarele") se refera de obicei la lucrarea diaconilor, a celor carora li s-au incredintat treburile materiale ale bisericii.

Pe de altd parte, darul administrarilor se refera de obicei la presbiteri (batrani) sau episcopi, adica la barbatii care poarta de grija,
duhovniceste, de biserica locala, cu toata evlavia tnaintea lui Dumnezeu.

Ultimul dar din lista de mai sus este cel al limbilor. Noi credem ca nu intamplator a fost asezat acest dar la sfarsitul listei! Pavel se refera mai
intai la apostoli si in cele din urma la limbi. Corintenii puneau limbile pe planul intai, dispretuindu-Il, in schimb, pe apostol!

Cand apostolul intreaba daca fiecare credincios are acelasi dar - adica, apostol, profet, invatator, facator de minuni, vindecator, ajutor,
administrator, vorbitor Tn limbi, interpretai limbilor - forma gramaticala din original presupune raspunsul negativ (aceste intrebari incep cu me
in greaca, sugerand o parafrazare de genul: ,Negresit, nu toti vorbesc in limbi"). Prin urmare, orice sugestie, exprimata sau doar
subinteleasa, ca toti ar trebui sa vorbeasca in limbi, este contrara cuvantului lui Dumnezeu, fiind straina de intreg conceptul trupului, cu
numeroasele madulare ale sale fiecare indeplinindu-si functia proprie.

Prin urmare, daca asa cum se arata aici, nu toti au darul limbilor, atunci este gresit sa raspandeasca cineva invatatura ca limbile ar constitui
un semn al Botezului cu Duhul Sfant. Caci, in acest caz, nu toti ar putea sa se astepte la acel botez. Dar adevarul este ca toti credinciosii au
fost botezati deja de catre Duhul (versetul 13).

Cand spune Pavel: ,,Sa doriti cu inflacarare darurile cele mai bune," el se refera la corinteni ca biserica locala, nu ca credinciosi individuali.
Stim ca este asa datorita prezentei verbului la plural, in original. El spune ca ei, ca adunare, trebuie sa doreasca sa aiba n mijlocul lor un
manunchi bogat de daruri care sa-i zideasca. Cele mai bune daruri sunt cele cu utilitate maxima, mai degraba decat un grad de
spectaculozitate. Toate darurile sunt daruite de Duhul Sfant si nici unul nu trebuie dispretuit. Totusi realitatea este ca unele sunt de mai mare
folos trupului decat altele. Acestea sunt darurile pe care fiecare partasie locala de credinciosi ar trebui sa-L roage pe Domnul sa le ridice in
sanul adunarii.

Si totusi eu va voi arata o cale nespus mai buna. Cu aceste cuvinte Pavel introduce Capitolul lubirii (1Corinteni 13). Ceea ce spune el aici este
ca simpla posedare a darurilor nu este atat de importanta ca exercitarea acestor daruri in dragoste. Dragostea se gandeste la altii, nu la ea
insasi. Ce minunat este sa vedem un om cu inzestrari deosebite ale Duhului Sfant. Dar si mai minunat este sa vedem un om care foloseste
acel dar pentru zidirea altora, in credinta, mai degraba decéat pentru a atrage atentia oamenilor spre el.

Oamenii au tendinta de a rupe capitolul 13 de contextul in care a fost dat. Ei il considera o paranteza, menita sa sparga tensiunea creata in
legatura cu subiectul limbilor in capitolele 12-14. Dar nu asa stau lucrurile. Capitolul 13 este o parte vitala a argumentarii lui Pavel, stabilind
continuitatea acesteia.

Abuzurile comise in legatura cu vorbirea in limbi se pare ca provocasera multe disensiuni in sanul adunarii. Folosind darurile de care
dispuneau cu scopul de a se afisa pe ei insisi, de a se zidi pe ei insisi si a-si face lor pe plac, ,,charismaticii" nu actionau in dragoste. Ei
dobandeau satisfactie din faptul ca vorbeau in public intr-o limba pe care n-o invatasera niciodata, dar pentru cei din jurul lor era foarte greu
sa stea si sa asculte cuvinte pe care nu le intelegeau. Pavel insista ca toate darurile trebuie sa fie exercitate in duhul dragostei. Telul urmarit
de dragoste este de a-i ajuta pe altii, si nu de a-si face siesi pe plac.

Si poate ca ,ne-charismaticii" facusera si ei anumite excese, actionand fara dragoste. Ba, poate ca mersesera pana acolo incat sa spuna ca
orice vorbire in limbi era de la diavolul. Poate ca limba lor greceasca era mai rea decat limbile ,charismaticilor"! Lipsa lor de dragoste era
poate mai rea decat abuzurile comise de cei ce vorbeau in limbi.

Prin urmare, Pavel le aminteste, cu intelepciune, la toti ca si unii, si altii au nevoie de dragoste. Daca ar proceda cu dragoste unii fata de altii,
problema ar fi, in mare, rezolvata, caci nu e o problema care sa reclame excluderea din biserica sau dezbinarea, ci este nevoie doar de
dragoste.



Chiar daca o persoana ar putea vorbi toate limbile, omenesti si ingeresti, dar nu ar folosi aceasta capacitate extraordinara in folosul altora, nu
i-ar fi mai de folos decat sunetul zanganitor al unor metale ce se bat unele de altele. Acolo unde cuvantul rostit nu este inteles nu e nici un
folos. Este doar un sunet care te calca pe nervi si nu aduce nimic bun. Pentru ca limbile sa poata fi de folos, ele trebuie interpretate. Chiar si
atunci, ceea ce se spune trebuie sa fie edificator (ziditor).

Limbile ingerilor ar putea sa se refere metaforic la vorbirea exaltatd, dar nu inseamna neaparat o limba necunoscuta, intrucat ori de cate ori
ingerii le-au vorbit oamenilor in Biblie au recurs la vorbirea obisnuita, lesne de inteles.

Tot asa, cineva ar putea primi revelatii minunate de la Dumnezeu. Ar putea intelege tainele marete ale lui Dumnezeu, adevarurile
extraordinare ce nu au fost descoperite pana acum, dar care i-au fost revelate acum acelei persoane. Ori ar putea primi o mare revelatie de
cunostinta divind, transmisa lui pe cai supranaturale. Ar putea chiar primi credinta eroica ce e in stare sa mute muntii. Totusi, daca aceste
daruri minunate sunt folosite doar in folosul lui propriu, si nu pentru zidirea celorlalte madulare ale Trupului lui Cristos, ele nu-i sunt de nici un
folos real, cel care le detine nefiind nimic, adica nefiind de nici un folos pentru ceilalti.

Daca apostolul si-ar da toata averea pentru hrana saracilor sau chiar daca si-ar da trupul sa fie ars, aceste acte de mare curaj nu i-ar aduce
nici un folos, daca nu ar fi facute intr-un duh de dragoste. Daca nu ar face altceva decat sa incerce sa atraga atentia oamenilor asupra sa, si
sa-si creeze un renume, atunci toata parada lui de virtute ar fi iara nici o valoare.

Cineva a spus: , Acest capitol nu a fost scris initial cu intentia de a constitui un tratat despre dragoste, dar, asemenea celorlalte giuvaere
literare din Noul Testament a fost introdus initial in legatura cu o situatie locald." Hodge a scos in evidenta ca corintenii erau impacientati,
nemultumiti, invidiosi, Tngamfati, egoisti, necuviinciosi, neatenti fata de simtamintele si interesele altora, suspiciosi, plini de resentimente si
dornici sa-i cenzureze pe altii.

lata-l insa pe apostol contrastand toate aceste trasaturi negative de caracter cu minunatele calitati ale dragostei adevarate.

Mai intéi de toate, dragostea este indelung rabdatoare si plinad de bunatate. Dragostea indelung rabdatoare este putinta de a indura, cand
esti provocat. Bunatatea de aici este activa, insemnand sa te duci si sa faci ceva in interesul altora.

Dragostea nu este invidioasa fata de altii, ci, mai degraba, se bucura cand altii sunt cinstiti si inaltati.

Dragostea nu face parada de ea insasi (nu se lauda) si nu se umfla de mandrie, ci isi da seama ca tot ce are a primit in dar de la Dumnezeu si
ca n om nu locuieste nici un lucru de care sa poata fi mandru. Chiar darurile Duhului Sfant sunt daruite in mod suveran de Dumnezeu si nu
trebuie sa-l umple pe cineva de mandrie, indiferent cat de spectaculos ar fi acel dar.

Dragostea nu se poarta necuviincios. Daca o persoana actioneaza cu adevarat in dragoste, va fi curtenitoare si amabila, plind de consideratie
fata de altii.

Dragostea nu cauta folosul ei, ci este interesata in tot ce va fi de folos pentru altii.
Dragostea nu se aprinde de manie, ci este dispusa sa indure insultele si umilintele.
Dragostea nu se gandeste la rau, adica nu le atribuie altora motive gresite. Nu le suspecteaza actiunile. Este fara viclesug.

Dragostea nu se bucura de nelegiuire, ci se bucura de adevar. Exista aceasta trasatura de rautate in natura omeneasca, de a se bucura de
ceea ce este nelegiuit, Tn special daca actul respectiv pare sa-i aduca folos acelei persoane. Nu tot asa este duhul dragostei. Dragostea se
bucura de orice biruinta a adevarului.

Expresia sufera toate (suporta toate) ar putea insemna ca dragostea indura cu rabdare toate lucrurile sau ca ascunde greselile altora.
Cuvantul sufera ar putea fi tradus si ,acopera". Dragostea nu da in vileag, fara rost, scadintele altora, desi trebuie sa dea dovada de
fermitate, atunci cand, in dragoste, va trebui sa aplice disciplina.

Dragostea crede toate lucrurile, adica, incearca sa puna in cea mai buna lumina actiunile si evenimentele.
Dragostea spera toate lucrurile in sensul ca doreste cu ardoare ca toate lucrurile sa iasa bine.
Dragostea indura toate lucrurile in cazul persecutiilor sau al maltratarilor.

Dupa ce a descris calitatile ce-i caracterizeaza pe cei ce-si exercita darul primit de la Domnul in dragoste, apostolul se ocupa acum de
permanenta dragostei, in contrast cu caracterul temporar al darurilor. Dragostea nu da gres niciodata (sau dragostea nu piere niciodata).
De-a lungul intregii vesnicii, dragostea va continua fn sensul ca noi vom continua sa-L iubim pe Domnul si sa ne iubim unii pe altii. Pe de alta
parte, aceste daruri sunt de durata limitata, sunt vremelnice.

Exista doua interpretari principale asupra versetelor 8-13. Parerea traditionala este ca darurile profetiei, limbilor si cunostintei vor inceta,
cand credinciosul va intra in starea sa eterna. Cealaltd parere sustine ca aceste daruri au incetat deja si ca lucrul acesta s-a petrecut atunci
cand s-a incheiat Canonul Scripturii. Pentru a prezenta ambele conceptii, vom parafraza versetele 8 la 12 sub doua rubrici:

STAREA ETERNA

Dragostea nu va pieri (nu va inceta) niciodatd. in contrast cu ea, profetiile care existd in vremea de acum se vor sfarsi cand copiii lui
Dumnezeu vor merge in cer. Desi acum exista darul cunostintei, acesta va inceta cand vom ajunge la consumarea finala a lucrurilor, in slava.
(Cand Pavel spune ca cunostinta va avea sfarsit, el nu afirmi insa ca in cer nu va exista cunostinta, ci s-a referit probabil la darul cunoasterii
prin care este daruit cuiva adevarul divin in mod supranatural.)



CANONUL INCHEIAT

Dragostea nu va inceta niciodata. Desi sunt profetii (pe vremea lui Pavel), nevoia unor asemenea revelatii directe avea sa inceteze pana la
incheierea ultimei carti din Noul Testament. Vorbirea in limbi era in uz pe vremea lui Pavel, dar avea sa inceteze de la sine, dupa incheierea
celor saizeci si sase de carti ale Bibliei, deoarece ele nu mai erau necesare pentru a confirma propovaduirea apostolilor si a profetilor (Evrei
2:3,4). Cunoasterea adevarului divin le era data apostolilor si profetilor, dar si aceasta avea sa inceteze de indata ce va fi fost dat, o data
pentru totdeauna, intregul corp de doctrina crestina.

STAREA ETERNA

in viata aceasta cunoasterea noastra este, in cel mai bun caz, partiala. Tot asa este si cu profetiile noastre. Existd multe lucruri pe care nu le
intelegem in Biblie, si multe taine in providenta lui Dumnezeu.

CANONUL INCHEIAT

Noi, adica apostolii, cunoastem in parte (in sensul ca continuam sa primim cunostinte inspirate prin revelatie directa de la Dumnezeu) si
profetim in parte (pentru ca nu putem exprima decat revelatiile partiale pe care le primim).

STAREA ETERNA

Dar atunci cand va veni ce este desavarsit, adica atunci cand vom ajunge in starea perfecta din lumea eterna, atunci darurile cunoasterii
partiale si ale profetiei partiale vor inceta.

CANONUL iINCHEIAT

Dar cand ceea ce este perfect va fi venit, cand se va fi terminat Canonul, prin adaugarea ultimei carti la Noul Testament, atunci revelatia
periodica sau bucata cu bucata a revelatiilor adevarului divin va inceta, dupa cum va inceta afirmarea acestui adevar. Nu va mai fi nevoie de
revelatii partiale, intrucat va fi disponibil intregul cuvéant al lui Dumnezeu.

STAREA ETERNA

Viata aceasta ar putea fi comparata cu copilaria, cand vorbirea noastra, intelegerea si gandurile noastre erau foarte limitate si imature.
Starea cereasca se poate compara insa cu starea de maturitate, de adult. Atunci conditia noastra de copil va fi din domeniul trecutului.

CANONUL INCHEIAT

Darurile exprimate prin semne au fost asociate cu starea de copilarie a bisericii. Darurile in sine nu au fost copilaresti. Ele au fost darurile
necesare ale Duhului Sfant. Dar de indata ce deplina revelatie a lui Dumnezeu a devenit disponibila in cadrul Bibliei, darurile miracolelor nu
au mai fost necesare si au fost puse deoparte. Cuvantul copil inseamna aici un prunc care nu poate sa vorbeasca inca pe deplin.

STAREA ETERNA

Atata timp cat suntem pe pamant, noi vedem lucrurile in chip incetosat, neclar, ca si cand am privi intr-o oglinda defecta. Prin contrast, cerul
va fi ca si cand am vedea fata in fata, adica fara nici un impediment care sa impiedice vederea. Acum cunostinta noastra este partiala, dar
atunci vom cunoaste dupa cum suntem cunoscuti si noi - adica mult, mult mai deplin. Niciodata nu vom avea cunostinta perfecta, nici chiar in
cer. Numai Dumnezeu este atotstiutor. Dar cunoasterea noastra va fi mult mai vasta decat este in prezent.

CANONUL INCHEIAT

Acum (in timpul perioadei apostolilor) noi vedem ca intr-o oglinda, vag. Nici unul dintre noi (apostolii) nu a primit deplina revelatie a lui
Dumnezeu. Ea ne este data pe portiuni, ca elementele alcatuitoare ale unui mozaic. Cand se va incheia Canonul Scripturii, va fi indepartata
obscuritatea si vom vedea tabloul in totalitatea lui. Cunostinta noastra (de apostoli si profeti) este in prezent partiala. Dar atunci cand ultima
carte va fi fost addugata la Noul Testament, noi vom cunoaste mai deplin si mai intim decat oricand.

Credinta, nadejdea si dragostea sunt ceea ce Kelly numeste , principalele principii morale ce caracterizeaza crestinismul." Aceste haruri ale
Duhului sunt superioare darurilor Duhului, fiind, in acelasi timp, si mai durabile. Pe scurt, roada Duhului este mai importanta decat darurile
Duhului. lar dragostea este cea mai mare dintre haruri, deoarece este cea mai de folos pentru altii. Ea nu este egocentrista, ci ,spre altii" -
centrista.

Acum, Tnainte de a parasi acest capitol, trebuie sa mai facem cateva observatii. Dupa cum s-a aratat mai sus, o interpretare foarte raspandita
a versetelor 8-12 este ca ar constitui un contrast intre conditiile predominante in viata de acum cu cele din starea eterna.

Dar multi crestini evlaviosi adera la conceptia CANONULUI INCHEIAT, crezand c& scopul darurilor cu rol de semne a fost acela de a confirma
propovaduirea apostolilor Thainte de a fi fost dat cuvantul lui Dumnezeu in forma sa finala, scrisa, si ca nevoia pentru aceste daruri
miraculoase a incetat, de indata ce s-a incheiat Noul Testament. Desi parerea aceasta din urma merita sa fie luata serios in considerare, nu
se poate dovedi ca este cea definitiva. Chiar daca noi credem ca darurile cu rol de senine au cam luat sfarsit pe la sfarsitul erei apostolice, nu
putem afirma cu finalitate ca Dumnezeu nu S-ar putea folosi din nou - daca ar dori - de aceste daruri in vremea de acum. Indiferent la care
opinie aderam, lectia permanent valabila este ca, daca darurile Duhului sunt partiale si vremelnice, atunci roada Duhului este eterna si mult
mai excelentd. Daca vom practica dragostea, ea ne va pazi de pericolul folosirii gresite a darurilor si de galceava si dezbinarile ce s-au ivit ca
urmare a folosirii for gresite.



Legatura cu capitolul precedent este evidenta. Crestinii trebuie sa urmareasca dragostea - ceea ce inseamna ca intotdeauna vor cauta sa-i
slujeasca pe altii. De asemenea ei trebuie sa doreasca cu inflacarare darurile spirituale pentru adunarea lor. Desi e adevarat ca darurile sunt
distribuite de Duhul dupa cum vrea El, tot atat de adevarat este ca si noi putem cere daruri care sa fie de cea mai mare valoare pentru
partasia locala. De aceea Pavel sugereaza ca darul profetiei este printre cele mai de dorit. El explica apoi de ce profetia este, de pilda, un dar
mult mai de folos decat vorbirea in limbi.

Cine vorbeste intr-o limba, fara sa talmaceasca, nu vorbeste spre folosul adunarii. Dumnezeu intelege ce spune acest om, dar ceilalti din jurul
lui nu inteleg, pentru ca pentru ei este o limba strdina. Poate persoana respectiva rosteste adevaruri minunate, ce nu au fost revelate pana
acum, dar ce folos, pentru ca ele nu sunt inteligibile.

Omul care proroceste, in schimb, 1i zideste pe cei din jurul lui, ii imbarbateaza si-i mangaie. Si asta pentru ca vorbeste pe intelesul tuturor.
Aici este deosebirea. Cand Pavel afirma ca prorocul zideste, imbarbateaza si leaga ranile, el nu ofera o definitie noua, ci spune doar ca aceste
rezultate vor urma de la sine, ori de cate ori mesajul este transmis intr-o limba inteleasa de oameni.

Multi se folosesc de versetul 4 pentru a justifica recurgerea la vorbirea in limbi in particular, pentru edificarea proprie a persoanei respective.
Dar faptul ca termenul ,biserica" apare de noua ori in acest capitol (versetele 4,5,12,19,23,28,33,34,35) e o dovada suficienta a faptului ca
Pavel nu se ocupa aici de viata particulara de inchindciune a cuiva, ci de folosirea limbilor in adunarea locala. Contextul arata ca, departe de
a recomanda folosirea limbilor pentru edificarea proprie, apostolul condamna orice folosire a darului vorbirii in limbi in biserica, daca acesta
nu duce la ajutorarea altora. Dragostea se gandeste la altii, si nu la sine. Daca darul vorbirii in limbi e folosit cu dragoste, el va aduce foloase
altora, nu doar persoanei care vorbeste in limbi.

Cine proroceste edifica biserica. El nu face parada de darul ce-l poseda, in interesul lui propriu, ci vorbeste constructiv intr-o limba pe care
adunarea o intelege.

Pavel nu dispretuieste darul limbilor, fiind constient ca este un dar de la Duhul Sfant. El nu poate si nu vrea sa dispretuiasca nici un lucru care
vine de la Duhul. Cand spune El: ,,As dori ca toti sa vorbiti in limbi," el renunta la orice dorinta egoista de a limita darul la el insusi si la cativa
favoriti. Dorinta lui este similara cu cea exprimata de Moise: ,De-ar fi ca tot poporul Domnului sa fie alcatuit din proroci si Domnul sa-Si puna
Duhul Lui peste ei!" (Numeri 11:29b) Dar, spunand aceasta, Pavel stia ca Domnul nu voia ca toti credinciosii sa aiba acelasi dar (vezi
12:29,30).

Mai degraba, el voia ca corintenii sa proroceasca, pentru ca daca faceau asa, ei se zideau unii pe altii, pe cand daca vorbeau in limbi, fara sa
talmaceasca nimeni, ascultatorii nu intelegeau si, prin urmare, nu puteau beneficia de aceasta vorbire in limbi. Pavel prefera edificarea
oricarui afisaj. ,Ceea ce uimeste este mult mai putin important pentru mintea spiritualad decat ceea ce edifica," spune Kelly.

Sintagma: ,afara numai daca nu si interpreteaza" ar putea insemna ,,afara numai daca cel ce vorbeste in limbi nu si interpreteaza" sau ,afara
doar daca nu cumva cineva va interpreta."

Chiar daca Pavel insusi ar veni la Corint vorbind in limbi, corintenilor nu le-ar fi de folos, daca n-ar intelege ce spune el. Ei ar trebui sa fie in
stare sa recunoasca spusele lui ca descoperire si cunostinta sau prorocie si invatatura. Comentatorii sunt de acord ca descoperire si
cunostinta au de a face cu receptarea launtrica a mesajului, pe cand prorocie si invatatura au de a face cu predarea mesajului. Ideea
subliniata de Pavel in acest verset este ca, pentru ca biserica sa aiba un folos real, mesajul trebuie sa fie inteles - fapt demonstrat de el in
versetele urmatoare.

Mai intéi, el foloseste ilustratia instrumentelor muzicale. Daca flautul sau harpa nu dau sunete distincte, nimeni nu va sti ce se canta cu
flautul sau cu harpa. Insasi ideea unei muzici placute presupune existenta unei variatii de note, a unui ritm distinct si a unui anumit grad de
claritate.

Acelasi lucru este adevarat in cazul trompetei. Chemarea la lupta trebuie sa fie limpede si distincta, deoarece, in caz contrar, nimeni nu se va
pregati de lupta. Daca trompetistul se scoald in picioare si da un semnal lung si monoton, nimeni nu se va urni din loc.

Tot asa este si cu limba omului. Dacd cuvintele pe care le rostim nu sunt inteligibile, nimeni nu va sti ce se spune. in acest caz, ar fi tot atat
de inutil ca si cAnd am vorbi in vant. (in versetul 9, ,limb&" se referd la organul vorbirii, nu la o limba straina.) in toate acestea, avem o
aplicatie practica, si anume ca lucrarea de vestire a cuvantului sau de predare trebuie sa fie clara si simpla. Daca este ,adanca", depasind
intelegerea oamenilor, atunci nu le va fi de nici un folos. in acest caz, mesajul ar putea aduce o anumita satisfactie vorbitorului, dar nu ar fi
de nici un folos copiilor Domnului.

Pavel trece acum la alta ilustratie a adevarului pe care il prezinta in acest capitol, referindu-se la numeroasele feluri diferite de limbi din
lume. Aici subiectul e mai amplu decat cel al limbilor omenesti, cuprinzand si modurile de a comunica ale altor creaturi. Poate ca Pavel se
gandeste la diversele sunete scoase de pasari si de alte vietuitoare. Asa, de pilda, stim ca pasarile scot sunete distincte, in functie de
activitatea pe care o efectueaza: cand se impreuneaza, cand migreaza sau cand se hranesc. De asemenea, animalele scot un anumit sunet
distinct cand trag semnalul de alarma. Pavel spune aici doar ca toate aceste voci au un sens bine definit.

Nici una dintre ele nu are un sunet fara inteles. Fiecare voce e folosita pentru a transmite un anumit mesaj.

Tot asa este si in cazul vorbirii omului. Daca cineva nu vorbeste cu sunete articulate, nimeni nu-I va intelege, pentru ca li se va parea ca le
vorbeste in cimilituri. Putine experiente sunt mai frustrante decat aceea de a incerca sa comunici cu cineva care nu-ti intelege limba.

Avand in vedere toate acestea, corintenii trebuie sa imbine ravna lor pentru daruri spirituale cu dorinta lor de a zidi (edifica) biserica. ,Faceti
din edificarea bisericii telul vostru, in aceasta dorinta de a excela" este traducerea pe care o da Moffatt acestui verset. Observati ca Pavel
niciodata nu-i descurajeaza in ravna lor pentru daruri spirituale, ci doar cauta sa-i calauzeasca si sa-i instruiasca, pentru ca prin folosirea
acestor daruri ei sa atinga telul cel mai inalt.



Daca un om vorbeste intr-o limba, el trebuie sa se roage ca sa poata interpreta. Sau sensul versetului ar putea fi ca el trebuie sa se roage ca
cineva sa poata traduce (dar nu exista nici un indiciu in original ca subiectul lui ,ar putea interpreta" ar fi diferit de cel al lui ,vorbeste"). Se
poate ca cineva care are darul vorbirii in limbi sa aiba si darul interpretarii, dar asta e exceptia, mai degraba decat regula. Analogia cu trupul
uman sugereaza existenta unor functii diferite pentru organele sale.

De pilda, daca cineva se roaga intr-o limba la una din strangerile adunarii, duhul lui se roaga in sensul ca sentimentele sale isi gasesc
expresia, chiar daca nu in limbajul obisnuit. Dar intelegerea lui este fara rod in sensul ca nu-i aduce nimanui vreun folos. Adunarea nu stie ce
spune persoana respectiva. Asa cum vom explica in notele de la 14:19, noi suntem de parere ca prin cuvintele intelegerea mea se intelege
Lfelul cum ma inteleg altii."

Prin urmare, care este concluzia? Este, pur si simplu, urmatoarea: Pavel se va ruga nu numai cu duhul, ci si in asa maniera incat sa fie inteles.
Asta se intelege prin sintagma: ,,Ma voi ruga si cu intelegere." Nu inseamna ca se va ruga cu propria lui intelegere, ci, mai degraba, ca se va
ruga in asa fel incat sa-i ajute pe altii sa inteleaga.

Ca acesta e sensul corect al pasajului reiese foarte clar din versetul 16. Daca Pavel ar multumi cu duhul lui, dar nu intr-o maniera care sa fie
inteleasa de altii, cum ar putea cineva, care nu intelege limba respectiva, sa spuna la sfarsit: ,Amin"?

Cel care ocupa locul celor neinformati (in editia Azimioara: cel simplu, n.tr.) inseamna acea persoana din cadrul asistentei care nu intelege
limba celui care vorbeste, intre altele, acest verset autorizeaza folosirea corectd a cuvantului ,Amin" in adunarile publice ale bisericii.

Vorbind intr-o limba straina, cineva poate aduce multumiri lui Dumnezeu, dar altii nu sunt edificati, daca nu inteleg ceea ce se spune.

Se pare ca apostolul poseda capacitatea de a vorbi mai multe limbi straine decat toti la un loc. Stim ca Pavel invatase mai multe limbi, dar
textul de aici se refera mai degraba la darul vorbirii in limbi.

in pofida acestei performante lingvistice evident superioare, Pavel spune cd mai degraba ar spune cinci cuvinte cu intelegere, adica cuvinte
intelese de altii, decat zece mii de cuvinte intr-o limba straina. Pe el nu-l interesa folosirea acestui dar in scopuri de afisaj. Scopul principal
urmarit de el era sa-i ajute pe copiii lui Dumnezeu. Prin urmare, el s-a hotarat ca atunci cand va vorbi sa procedeze in asa fel incat sa-|
inteleaga.

Sintagma: intelegerea mea (din original) este un exemplu al asa-numitului ,genitiv obiectiv"(redarea literald este: ,under-standing of me"
(intelegere a mea), in care ,a mea" este in cazul genitiv, fiind obiectul actiunii sugerate de substantiv. Aceeasi forma" poate fi si genitiv
subiectiv. Contextul stabileste care forma trebuie folosita). Ea nu inseamna ,ceea ce inteleg eu insumi", ci ,ceea ce inteleg altii cand vorbesc
eu.”

Hodge demonstreaza ca ideea care se desprinde din context nu se refera la intelegerea de catre Pavel a ceea ce rostea el insusi in limbi, ci ce
intelegeau altii cand vorbea el in limbi:

Ideea potrivit careia Pavel i-ar multumi lui Dumnezeu ca era inzestrat mai mult cu darul limbilor, daca acel dar consta in capacitatea de a
vorbi in limbi pe care el insusi nu le intelegea, a caror folosire, plecand de la aceasta premisa, nu i-ar fi de folos nici lui, nici altora, nu poate fi
acceptata. Rezultd tot atat de limpede din acest verset c& a vorbi in limbi nu insemna a vorbi intr-o stare de inconstientd mentala. invatatura
cea mai raspandita cu privire la natura darului este singura care e in ton cu contextul pasajului. Pavel spune ca desi el ar putea vorbi in limbi
straine mai mult decat corintenii, el prefera sa vorbeasca cinci cuvinte cu intelegerea sa, adica intr-un mod inteligibil, decat zece mii de
cuvinte intr-o limb& necunoscuta. in biserica, adica, in adunare, ca sa-i pot invata pe altii (katecheo), adica s&-i instruiesc oral, Galateni 6:6.
Asta arata ce se intelege prin a vorbi cu intelegere: a vorbi in asa fel incat a da tnvatatura.

In continuare, Pavel ii indeamna pe corinteni s depaseasca aceastd faza de imaturitate in gandirea lor. Copiilor le place mai mult joaca,
decat munca, ei preferand lucrurile stralucitoare, celor stabile. Pavel spune: ,,Nu va bucurati, ca niste copii, de aceste daruri spectaculoase de
care faceti atata parada. Copii trebuie sa fiti doar intr-o singura privinta: aceea a rautatii. Dar in toate celelalte privinte, trebuie sa ganditi
matur, ca niste oameni mari."

In continuare apostolul citeaza din Isaia, pentru a aréta ca limbile sunt un semn pentru necredinciosi, mai degrab& decat pentru credinciosi.
Dumnezeu a spus ca, intrucat copiii lui Israel au respins mesajul Lui si si-au batut joc de El, El le va vorbi acum intr-o limba straina (Isaia
28:11). implinirea acestei profetii a avut loc atunci cand asirienii au invadat tara Israelului, si israelitii au auzit vorbinduli-se in limba asiriana.
Or, asta era pentru ei un semn ca au respins cuvantul lui Dumnezeu.

Argumentul folosit aici este ca intrucat Dumnezeu a lasat limbile ca semn pentru necredinciosi, corintenii nu ar trebui sa insiste asupra
dreptului lor de a recurge la vorbirea in limbi cu atata usurinta in adunarile credinciosilor. Ar fi mai bine daca ei ar proroci, intrucat prorocia
este un semn pentru credinciosi, iar nu pentru necredinciosi.

Daca toata biserica s-ar strange la un loc si toti crestinii ar vorbi in limbi, fara ca cineva sa interpreteze, ce ar zice strdinii care ar intra acolo?
Pentru ei nu ar fi o marturie, ci ar crede ca acei crestini sunt nebuni.

Existd o contradictie aparentd intre versetul 22 si versetele 23-25. In versetul 22 ni se spune ca limbile sunt un semn pentru necredinciosi, in
timp ce prorocia este pentru credinciosi. Dar in versetele 23-25 Pavel spune ca limbile folosite in biserica ar putea avea darul de a-i nedumeri
sau a-i face sa se poticneasca pe necredinciosi, pe cand prorocia ar putea sa le fie de folos.

Explicatia acestei contradictii aparente este urmatoarea: necredinciosii din versetul 22 sunt cei ce au respins cuvantul lui Dumnezeu,
inchizandu-si inima fata de adevar. Limbile sunt un semn al judecatii lui Dumnezeu asupra lor, dupa cum au fost asupra Israelului, din pasajul
de la Isaia (versetul 21). Necredinciosii din versetele 23-25 sunt cei ce doresc sa se lase Tnvatati. Ei sunt deschisi sa asculte cuvantul lui
Dumnezeu, dupa cum reiese din prezenta lor la adunarile crestine. Daca i vor auzi insa pe crestini vorbind Tntr-o limba straina, fara sa le
talmaceasca nimeni, li se va face rau, mai degraba decat bine.



Daca vor intra niste straini in locul unde crestinii prorocesc, mai degraba decat vorbesc in limbi, vizitatorii vor intelege ceea ce se spune si
vor fi convinsi de toti si judecati de toti. Ceea ce subliniaza apostolul aici este ca nu se va produce o adevarata mustrare si trezire fata de
realitatea pacatului, daca ascultatorii nu vor intelege ceea ce se spune. Cand se vorbeste in limbi, e clar ca vizitatorii nu vor avea prea mult
de castigat. Cei ce prorocesc o fac in limbajul obisnuit, vorbit in partea locului. Prin urmare, ascultatorii vor fi impresionati de ceea ce vor
auzi.

Tainele inimii unui om sunt descoperite prin intermediul prorociei. Persoana respectiva va avea impresia ca cel ce proroceste i se adreseaza
lui, direct. Duhul lui Dumnezeu va produce mustrarea de pacat in inima lui. Si astfel el va cadea cu fata la pamant, se va inchina lui
Dumnezeu si va marturisi ca, intr-adevar, Dumnezeu este ih mijlocul acelor oameni.

Prin urmare, ideea subliniata de Pavel in versetele 22-25 este ca vorbirea in limbi, atunci cand nu este tradusa, nu va produce in
necredinciosi acea stare de mustrare de pacat pe care o produce prorocia.

Datorita abuzurilor care s-au ivit in biserica in legatura cu darul vorbirii in limbi, a fost necesar ca Duhul lui Dumnezeu sa stabileasca anumite
reguli, menite s& controleze folosirea acestui dar. in versetele 26-28, gasim cateva din acestea controale.

Ce se intdmpla cand se adunau la un loc membrii bisericii primare? Din versetul 26 reiese ca strangerile aveau un caracter neoficial, fiind
foarte libere. Duhul lui Dumnezeu era liber sa foloseasca diversele daruri pe care le daruise bisericii. De pilda, un om avea un psalm, pe cand
altul avea de dat o invatatura. Altul vorbea intr-o limba straind. Altul prezenta o revelatie pe care o primise direct de la Domnul. Pavel isi da
acordul tacit la acest gen de ,intrunire deschisa", unde Duhul lui Dumnezeu avea libertatea de a vorbi prin intermediul unor frati. Dar dupa ce
a nceput aceasta, el prezinta apoi primul control in exercitarea acestor daruri. Totul trebuie sa fie facut avandu-se in vedere zidirea sau
edificarea crestinilor. Doar pentru ca un lucru este senzational sau spectaculos, asta nu inseamna ca isi are locul in cadrul bisericii. Pentru a fi
acceptabil, lucrarea trebuie sa aiba efectul de a-i zidi pe copiii lui Dumnezeu. Caci asta se intelege prin edificare: cresterea duhovniceasca.

Al doilea mijloc de control este faptul ca in orice intrunire nu au voie sa vorbeasca in limbi mai mult de trei. Daca cineva vorbeste intr-o limba,
sa fie doi sau cel mult trei. Nu era voie sa existe nici o intrunire de felul celei in care o multime de oameni se ridica in picioare, pentru a-si
demonstra cursivitatea cu care vorbeau in limbi straine.

in continuare aflam c& cei doi sau trei care aveau voie sa vorbeasca in limbi in cadrul unei intruniri trebuiau sa vorbeasca pe rand. Asta
inseamna ca ei nu aveau voie sa vorbeasca toti deodata, ci cate unul o data, evitandu-se haosul si dezordinea care s-ar crea daca mai multi
ar vorbi concomitent!

A patra regula este ca trebuie sa existe un interpret. Unul sa interpreteze. Daca se ridica cineva sa vorbeasca intr-o limba strdina, el trebuie
sa se asigure ca exista in sala cineva care sa poata traduce ceea ce spune el.

Daca nu era nici un interpret de fata, atunci persoana respectiva trebuia sa taca in adunare. El putea sa stea jos si sa vorbeasca in gand,
comunicand cu el insusi si cu Dumnezeu in aceasta limba straind, dar nu putea sa vorbeasca in public.

Regulile care guverneaza darul prorociei sunt expuse in versetele 29-33a. Mai intai, doi sau trei proroci sa vorbeasca, ceilalti urmand sa
judece. Nu era voie sa participe la aceasta intrunire mai mult de trei iar crestinii care ascultau trebuiau sa stabileasca daca se rostea un
adevar divin, sau daca, dimpotriva, omul respectiv era un profet fals.

Cum am aratat deja, un proroc primea comunicatii directe din partea Domnului, pe care le transmitea apoi bisericii. Dupa ce transmitea
aceasta revelatie de la Dumnezeu, el putea continua, tinand o predica. Deci apostolul stabileste regula dupa care daca un proroc vorbeste si i
se face o descoperire altui proroc, ce sta jos, n adunare, primul trebuie sa se opreasca si sa-i dea loc celui ce tocmai a primit revelatia. Dupa
cum s-a aratat, motivul unei atari actiuni este ca, daca cineva e lasat sa vorbeasca prea mult, el va vorbi animat de puterea lui proprie, mai
degraba decat de inspiratia divina. Pentru ca in orice vorbire de lunga durata exista pericolul de a trece de la cuvintele lui Dumnezeu la
propriile cuvinte ale vorbitorului. Dar revelatia este deasupra oricarei vorbiri.

Prorocilor trebuie sa li se dea prilejul s& vorbeasca unul cate unul. Nici un proroc nu trebuie s& monopolizeze tot timpul de vorbire. in felul
acesta, se realizeaza cel mai mare beneficiu pentru bisericd, anume faptul ca toti vor putea sa invete si toti vor fi indemnati sau Tmbarbatati.

Un principiu foarte important este cel expus in versetul 32. Citind printre randuri, am putea face observatia ca corintenii trdiau sub impresia
falsa ca cu cat era cineva mai stapanit de Duhul lui Dumnezeu, cu atat se diminua stapanirea sa de sine. Mai degraba, ei considerau ca
persoana respectiva este transportata, intr-o stare de extaz si, dupa Godet, ei credeau ca orice sporire a starii duhovnicesti ar duce la o
scadere a activitatii intelectuale sau constientei de sine. Conform acestor credinciosi, omul aflat sub controlul Duhului ar fi intr-o stare pasiva,
neputand sa-si controleze vorbirea, timpul cat vorbeste sau actiunile sale in general. Numai ca o atare idee este respinsa categoric de textul
din Scriptura de care ne ocupam in prezent: Duhurile prorocilor sunt supuse prorocilor. Asta inseamna ca prorocul nu este ,transportat" fara
consimtamantul lui, impotriva vointei sale. El nu poate sa se eschiveze de la instructiunile date in acest capitol sub pretextul ca i-ar fi fost
peste putinta sa se opreasca, caci el insusi poate stabili cand si cat de mult sa vorbeasca.

Caci Dumnezeu nu este autorul confuziei, ci al pacii. Cu alte cuvinte, daca in cadrul unei strangeri a credinciosilor se constata o stare de haos
si de dezordine, putem fi siguri ca acea adunare nu se afla sub controlul Duhului Sfant!

Dupa cum se stie, impartirea textului Noului Testament in versete, precum si marcarea sa cu semnele de punctuatie au fost operate cu multe
secole mai tarziu, dupa redactarea textelor originale. Astfel, ultima parte a versetului 33 ,ca in toate bisericile sfintilor" apartine logic
versetului 34, caci se refera la principiul pe care-l gasim expus acolo (de fapt, unele testamente in greaca si chiar traduceri in engleza au
recurs la aceasta punctuatie, care leaga ultima parte a versetului 33 de versetul 34). De pilda, versiunea ASV suna astfel: ,,Ca in toate
bisericile sfintilor, femeile sa taca in biserici: caci nu le este permis sa vorbeasca; ci sa fie supuse, cum zice si legea."



Instructiunile pe care le da Pavel corintenilor nu se aplica doar la ei, ci sunt general valabile tuturor bisericilor sfintilor. Marturia universal
valabila a Noului Testament este ca, desi femeile au multe lucrari de pret, pe care le pot desfasura pentru Domnul, lor nu le-a fost dat sa
desfasoare o slujba publica in plenul bisericii. Lor te-a fost incredintata, in schimb, sarcina inexprimabil de importanta de a avea grija de
treburile din familie si de a creste copiii. Dar ele nu au voie sa vorbeasca in public, Th cadrul adunarii. Locul lor este cel de supunere fata de
barbat.

Noi credem ca sintagma cum spune si legea se refera la supunerea pe care trebuie s-o acorde femeia barbatului, acest fapt fiind clar
propovaduit de lege, mai cu seama de Pentateuc. Asa, de pilda, la Geneza 3:16 se spune: ,dorinta ta va fi dupa barbatul tau. Si el va stapani
asupra ta."

Multi sustin ca Pavel le-ar interzice in acest verset femeilor sa palavrageasca sau sa barfeasca, in timpul desfasurarii serviciului divin. Dar o
atare interpretare nu este sustinuta de text. Termenul tradus prin ,,a vorbi" (laleo) nu avea sensul de ,a palavragi" sau ,a barfi" in greaca de
tipul Koine, in care a fost redactat textul original al Noului Testament. Acelasi termen este folosit si in versetul 21 al acestui capitol, precum si
la Evrei 1:1, avand sensul de ,a vorbi cu autoritate."

intr-adevér, femeile nu au voie sa puna intrebari in public, in cadrul bisericii. Daca voiesc sa capete invatituri asupra unui lucru, sa-i intrebe
pe sotii lor acasa. Versetul acesta se refera la faptul ca unele femei ar putea incerca sa scape de prohibitia de a vorbi in public, in adunare,
recurgand la tactica de a pune intrebari. Cu alte cuvinte, este posibil sa-i inveti pe altii prin simplul act de a pune intrebari. Or, versetul
acesta aduce precizarea menita sa inchida si aceasta portita de evitare a prohibitiei referitoare la faptul ca femeile nu au voie sa vorbeasca in
adunare.

Unii au pus intrebarea: cum se aplica acest principiu la femeia necasatorita sau la vaduva. Raspunsul este ca Scriptura nu se ocupa de fiecare
caz in parte, ci doar de prezentarea principiilor generale. Daca o femeie nu are sot, ea poate sa-l intrebe pe tatal ei, pe fratele ei sau pe
prezbiterii bisericii. De fapt, versetul ar putea fi tradus si astfel: ,Sa-i intrebe pe barbatii (acelasi termen grec andres poate insemna ,,soti"
sau ,barbati") din familie!" Regula de baza de care trebuie sa tinem seama o gasim exprimata in cuvintele: este rusinos pentru femeie sa
vorbeasca in biserica.

Se pare ca apostolul Pavel si-a dat seama ca invatatura pe care a propovaduit-o in acest punct va provoca multe controverse, cum s-a si
intdmplat! in incercarea de a raspunde argumentelor celor care se opuneau acestei invataturi, el recurge, in versetul 36, la ironie, intreband:
De la voi a pornit cuvantul lui Dumnezeu? Sau numai pana la voi a ajuns el? Cu alte cuvinte, daca corintenii sustineau ca stiu mai mult in
aceasta privinta decat apostolul, atunci el ii va intreba daca ei, ca biserica, au produs cuvantul lui Dumnezeu sau daca ei au fost singurii care
l-au primit. Prin atitudinea lor ei pareau a se prezenta ca autoritate oficiala in aceste chestiuni. Dar realitatea este ca nici o biserica nu-si
poate aroga meritul de a fi fost initiatoarea cuvantului lui Dumnezeu, dupa cum nici o biserica nu detine drepturi exclusive asupra lui.

In legatura cu toate instructiunile de mai sus, apostolul subliniaza in acest punct c& ele nu reprezinta propriile sale idei sau interpretari, ci
sunt chiar poruncile Domnului si ca orice om care este proroc al Domnului sau care este duhovnicesc va intelege ca asa stau lucrurile.
Versetul acesta constituie un raspuns suficient de intemeiat pentru a raspunde la obiectiile ridicate de unii, conform carora unele din
invataturile lui Pavel, in special cele privitoare la femei, ar reflecta propriile sale prejudecati. Chestiunile acestea nu reprezinta parerile
particulare ale Iui Pavel, ci sunt poruncile Domnului.

Desigur, unii nu vor voi sa le accepte ca atare, drept care apostolul adauga si cuvintele: Daca cineva este ignorant, n-are decat sa fie
ignorant! Daca o persoana refuza sa recunoasca inspiratia acestor scrieri si sa se plece supus in fata lor, atunci nu are alta alternativa, decat
sa ramana in ignoranta lui.

Rezumand instructiunile pe care le-a dat cu privire la exercitarea darurilor, Pavel le spune acum fratilor sa doreasca cu infocare sa
proroceasca, fara sa interzica oamenilor sa vorbeasca in limbi. Versetul acesta arata importanta relativa pe care o ocupa aceste doua daruri -
pe primul, prorocia, trebuie sa-l doreasca cu inflacarare, pe cand pe al doilea nu trebuie doar sa-l interzica. Prorocia este mai de pret decat
limbile, pentru ca prin intermediul prorociei ajung pacatosii sa fie mustrati de pacat si tot prin prorocie sunt sfintii edificati. Limbile fara
interpretare nu au slujit alt scop decat acela de a-I vorbi lui Dumnezeu si celor care le foloseau, precum si de a etala capacitatea cuiva de a
se exprima intr-o limba straind, capacitate pe care a primit-o de la Dumnezeu.

Un ultim cuvant de indemn din partea lui Pavel se referd la faptul ca toate lucrurile trebuie sa se faca in chip cuviincios si cu randuiald. Este
semnificativ faptul ca se insereaza aceasta atentionare in acest punct al capitolului 14. De-a lungul veacurilor, cei ce au pretins ca au darul
de a vorbi in limbi nu s-au remarcat insa prin randuiala sau cuviinta de care au dat dovada in cadrul serviciilor adunarii. Mai degraba, multe
din adunari au fost scene de emotii iesite de sub control si o stare generala de confuzie.

Prin urmare, rezumand, apostolul Pavel prezinta cele sapte conditii care trebuie sa guverneze folosirea limbilor in biserica locala:
1. Nu trebuie sa interzicem folosirea limbilor (versetul 39).

2. Daca un om vorbeste intr-o limba, trebuie sa existe un interpret (versetul 27c,28).

3. Nu pot sa vorbeasca mai mult de trei oameni in limbi, la orice serviciu al adunarii (versetul 27a).

4. Ei trebuie sa vorbeasca pe rand (versetul 27b).

5. Ceea ce spun ei trebuie sa fie edificator (ziditor) pentru altii (versetul 26b),

6. Femeile trebuie sa taca (versetul 34).

7. Toate trebuie facute in chip cuviincios si cu randuiala (versetul 40).



Acestea sunt regulile de baza, ramase valabile pana in ziua de azi, ce trebuie in mod obligatoriu sa guverneze buna desfasurare a serviciilor
in cadrul adunarii.

A. Certitudinea invierii (15:1-34)

Pavel le aminteste vestea buna pe care le-a propovaduit-o, pe care ei au primit-o si in temeiul careia stateau acum in picioare. Ea nu
constituia o doctrind noua pentru corinteni, ci doar trebuia neaparat sa li se aduca din nou la cunostinta in acest moment important din viata
lor. Caci tocmai prin evanghelia aceasta au fost mantuiti corintenii. Apoi Pavel adauga cuvintele: daca tineti cu tarie cuvantul pe care vi l-am
vestit - afara doar daca nu cumva ati crezut in zadar. Tocmai prin evanghelia invierii au fost ei mantuiti - afara doar daca nu cumva nu ar
exista o atare mantuire, in care caz ei nu au fost mantuiti. Cuvantul daca din acest pasaj nu exprima nici o indoiala cu privire la mantuire,
dupa cum nu ne spune ca ei ar fi fost mantuiti pentru faptul ca s-au tinut cu tarie de acest cuvant. Mai degraba, Pavel afirma doar ca, daca nu
ar exista mantuire, atunci ei nu ar putea fi mantuiti. Cu alte cuvinte, cei ce tagaduiau nvierea cu trupul lansau un atac direct impotriva
intregului adevar al evangheliei. Pentru Pavel, invierea este fundamentala, caci fara ea nu poate exista crestinism. Astfel versetul acesta este
un indemn adresat corintenilor sa se tina cu tarie de evanghelia pe care au primit-o, in pofida atacurilor lansate impotriva ei.

Pavel le transmisese corintenilor mesajul pe care-l primise si el prin revelatie divina. Prima doctrina cardinala a acelui mesaj a fost faptul ca
Cristos a murit pentru pacatele noastre, dupa Scripturi. Asta subliniaza caracterul substitutionar al mortii lui Cristos. El nu a murit pentru
propriile Lui pacate sau ca martir, ci a murit pentru pacatele noastre. El a murit pentru a plati pedeapsa meritata de pacatele noastre. Toate
acestea s-au facut in conformitate cu Scripturile. Termenul ,Scripturile" se refera aici doar la Vechiul Testament, intrucat Noul Testament nu
exista Thca sub formai scrisa. Au prezis oare Scripturile Vechiului Testament ca Cristos va muri pentru pacatele oamenilor? Raspunsul este un
hotarat ,Da!" Isaia 53, versetele 5 si 6 sunt o dovada suficienta, in aceasta privinta.

Ingroparea lui Cristos a fost prorocita in Isaia 53:9 iar invierea Sa in Psalmul 16:9,10. Este important de retinut cum subliniaz& Pavel méarturia
Scripturilor. Lucrul acesta trebuie sa constituie totdeauna un test in toate chestiunile ce tin de credinta noastra: ,,Ce spun Scripturile?"

in versetele 5-7, avem lista martorilor oculari care au asistat la inviere. Mai intdi, Domnul i s-a aratat lui Chifa (Petru) - fapt cu totul miscator,
daca ne gandim ca ucenicului odinioara lipsit de credinta, care s-a lepadat de Domnul de trei ori, i s-a acordat ulterior privilegiul fara seaman
de mare ca Domnul sa i se arate lui special, dupa invierea Sa. O, ce mare este harul Domnului Isus Cristos! Apoi Domnul li S-a aratat si celor
doisprezece ucenici. De fapt cei doisprezece nu erau, in acest timp, cu totii laolalta, ci formula cei doisprezece desemna grupul colectiv al
ucenicilor, chiar daca nu toti membrii acestui grup erau prezenti la un moment dat. Trebuie remarcat ca nu toate aratarile Domnului Isus
dupa inviere, pe care le consemneaza evangheliile, se gasesc in aceasta lista. Duhul lui Dumnezeu selecteaza acele aratari ale lui Cristos
dupa invierea Sa pe care le considera cele mai pertinente scopului urmarit de El.

Aratarea Domnului la peste cinci sute de frati deodats se crede c& a avut loc in Galileea. In vremea cand si-a redactat Pavel aceasta epistol3,
cei mai multi dintre acestia mai erau inca in viata, desi unii plecasera acasa la Domnul. Cu alte cuvinte, daca cineva dorea sa conteste
acuratetea spuselor lui Pavel, nu avea decat sa-i contacteze pe martorii oculari ai invierii, care mai erau inca in viata.

Nu putem sti la care lacov se refera textul de aici, desi majoritatea comentatorilor presupun ca este fratele vitreg al Domnului. Versetul 7 ne
spune de asemenea ca Domnul S-a aratat tuturor apostolilor.

in continuare Pavel se referd la propria sa cunostinta cu Cristosul inviat - eveniment petrecut pe drumul Damascului, cand apostolul a vazut o
mare lumina din cer si s-a intalnit cu Cristosul Glorificat, fata in fata.

Unul nascut Tnainte de vreme (in alte editii romanesti: , 0 starpitura", n.tr.) se refera la avort sau la o nastere prematura. Explicatia lui W. E.
Vine este ca Pavel s-ar fi considerat inferior celorlalti apostoli, asemenea unei nasteri imature fata de una matura. Pavel recurge aici la un
termen de auto-injosire, datorita felului de viata trait inainte de convertire, cand a persecutat biserica.

Gandindu-se la privilegiul ce i s-a dat sa se intalneasca fata in fata cu Mantuitorul, apostolul este patruns de un spirit de nevrednicie, caci isi
aminteste cum a persecutat biserica lui Dumnezeu si cum, in pofida acestui fapt, Domnul |-a chemat sa fie apostol. Prin urmare, el se pleaca
pana in tarana, ca cel mai mic dintre apostoli si ca unul care nu este vrednic sa poarte numele de apostol.

in acest punct, Pavel se aldtura celorlalti apostoli, afirmand ca indiferent care din ei ar predica, ei sunt uniti cu totii in marturia pe care o aduc
evangheliei si in special invierii lui Cristos.

in versetele 12-19, Pavel enumera consecintele tdgaduirii invierii cu trupul. Mai intéi, asta ar insemna c& Cristos ihsusi nu a inviat. Logica lui
Pavel este imbatabila. Unii afirmau ca nu este inviere cu trupul. Ei bine, atunci, spune Pavel, daca asa ar sta lucrurile, atunci inseamna ca nici
Cristos nu a inviat. Sunteti voi, corintenii, dispusi sa recunoasteti acest lucru? Bineinteles ca nu erau! Pentru a dovedi posibilitatea oricarui
fapt, nu trebuie sa faci altceva decat sa demonstrezi ca deja s-a petrecut. Or, pentru a dovedi realitatea invierii cu trupul, Pavel este dispus
sa-si intemeieze argumentul pe simplul fapt ca Cristos deja a fost inviat din morti.

Dar daca nu este o Tnviere a mortilor, atunci evident nici Cristos nu a inviat. O atare concluzie i-a invaluit pe corinteni in disperare si
deznadejde.

lar daca Cristos nu a inviat, atunci propovaduirea apostolilor ar fi zadarnica sau lipsita de substanta. De ce ar fi zadarnica? Mai intai, pentru
ca Domnul Isus a promis ca va invia din morti a treia zi. Or, daca El nu a inviat atunci, asta ar insemna ca este impostor sau ratacit. Si intr-un
caz, si-n altul, n-am avea cum sti ca moartea Sa este mai de pret decat aceea a oricarei alte persoane. Dar prin invierea Sa din morti,
Dumnezeu a depus marturie pentru faptul ca El era pe deplin satisfacut de lucrarea rascumparatoare savarsita de Cristos.

Evident, daca mesajul apostolic era fals, atunci si credinta era zadarnica, si astfel nu ne-am mai putea pune increderea intr-un mesaj fals sau
golit de sens.



In acest caz, nu s-ar pune doar problema c& apostolii ar fi predicat un mesaj fals, ci ar insemna, de fapt, cd au marturisit impotriva lui
Dumnezeu. Ei au marturisit cu privire la faptul ca Dumnezeu L-a inviat pe Cristos din morti. Or, daca Dumnezeu nu a facut acest lucru, atunci
inseamna ca apostolii au depus o marturie mincinoasa impotriva Lui.

Daca invierea este o imposibilitate, atunci nu pot exista nici un fel de exceptii in cazul ei. Pe de alta parte, daca invierea a avut totusi loc, in
cazul cu Cristos, de pilda, atunci nu mai poate fi considerata o imposibilitate.

Dac3 Cristos nu a fost inviat, credinta credinciosilor este zadarnic si lipsitd de putere. in plus, asta ar insemna c& nu este nici iertare de
pacate. in felul acesta, respingerea invierii inseamné respingerea valorii lucrarii lui Cristos.

Cat priveste pe cei ce au murit crezand in Cristos, situatia acestora ar fi, conform acestei argumentari, total deznadajduita. Daca Cristos nu a
inviat, atunci credinta lor nu a avut nici o valoare. Sintagma cei adormiti in Cristos se refera la trupurile credinciosilor, caci nicaieri in Noul
Testament nu se spune ca sufletul ar adormi. La moartea credinciosului, sufletul lui se duce in prezenta lui Cristos, Tn timp ce trupul lui este
descris ca fiind adormit in mormant.

Trebuie sa clarificam si cuvintele: au pierit. Termenul ,a pieri" niciodata nu inseamna anihilare sau incetarea existentei. Cum arata W. E.
Vine, nu inseamn3 c& cineva inceteaza de a mai fi, ci inceteazd de a mai fi bine. inseamna ruinarea persoanei, in raport cu scopul pentru care
a fost creata.

Dacé Cristos nu a inviat, atunci credinciosii sunt intr-o stare de plans, la fel cu cei care au murit, insemnand ca si ei s-au inselat. Inseamna, de
fapt, ca ar fi cei mai de plans dintre oameni. Pavel se gandeste aici, negresit, la toate durerile, suferintele, incercarile si persecutiile la care
sunt supusi crestinii. Or, a indura toate aceste suferinte pentru o cauza pierduta si falsa - ei bine, asta ar fi intr-adevar de plans!

Starea de racordare dispare insa, prin anuntul triumfator al lui Pavel, ca invierea lui Cristos a avut totusi loc si a fost urmata de consecinte
minunate. Dar acum, Cristos a nviat dintre cei morti, parga celor adormiti. in Scriptura se face distinctie intre invierea mortilor si invierea din
morti. Versetele anterioare s-au ocupat de invierea mortilor. Cu alte cuvinte, Pavel a argumentat la modul general, in sprijinul faptului ca
mortii inviaza. Dar Cristos a inviat din morti. Asta inseamna ca atunci cand a inviat El nu au inviat si ceilalti morti. Deci, in aceasta privinta, a
fost o inviere limitata. Toate invierile presupun invierea celor morti, dar numai invierea lui Cristos si a credinciosilor este o inviere dintre cei
morti.

Prin om a venit prima moarte in lume si omul acela a fost Adam. Prin pacatul lui, moartea a venit peste toti oamenii. Dumnezeu L-a trimis pe
Fiul Lui Tn lume ca Om, pentru a contracara efectele actiunii primului om si pentru a-i invia pe credinciosi la o stare de binecuvantare pe care
nicicand n-ar fi putut-o cunoaste in Adam. Si astfel prin Omul Cristos Isus a venit invierea mortilor.

Adam si Cristos sunt prezentati drept capetenii federale. Adica ei au actionat in numele altor oameni. Si toti cei inruditi cu ei sunt afectati de
actiunile lor. Toti cei descinsi din Adam mor. Tot asa in Cristos toti vor fi facuti vii. Versetul acesta a fost folosit de unii in incercarea de a
propovadui mantuirea universala. Ei sustin ca aceiasi care mor in Adam sunt facuti vii in Cristos si ca, prin urmare, toti vor fi, in cele din urma,
mantuiti. Dar nu asta spune versetul 22. Cuvintele cheie sunt: in Adam si in Cristos. Toti cei ce sunt in Adam mor. Toti cei ce sunt in Cristos
vor fi facuti vii, adica numai credinciosii in Domnul Isus Cristos vor fi inviati din morti, urmand sa traiasca apoi vesnic in prezenta Lui. Toti cei
ce vor fi facuti vii sunt definiti in versetul 23 drept cei care sunt ai lui Cristos la venirea Sa. Aici nu sunt cuprinsi dusmanii lui Cristos, deoarece
acestia vor fi pusi sub picioarele Sale (versetul 25). Or, cum s-a exprimat cineva, ce paradis ar mai fi acesta?

Urmeaza grupele sau categoriile ce vor avea parte de prima inviere. Mai intai, invierea lui Cristos insusi, care este numit aici roadele dintai.
Roadele dintai sunt o mana de grau copt luata din ogor inainte de a incepe secerisul - ca un fel de garantie sau arvuna a ceea ce va urma.
Termenul nu implica neaparat ca Cristos a fost primul care a inviat, intrucat avem in Vechiul Testament alte cazuri de invieri, precum si in
Noul Testament. De exemplu: invierea lui Lazar, cea a fiului vaduvei si a fiicei lui lair. Dar invierea lui Cristos s-a deosebit de toate acestea,
prin faptul ca toti acestia au murit din nou, dupa invierea lor, pe cand Cristos a inviat pe veci de veci, fara sa mai moara vreodata. El a inviat
si acum este viu in puterea unei vieti fara de sfarsit. Apoi El a inviat cu un trup glorificat.

A doua categorie cuprinsa in prima inviere este cea a celor care sunt ai lui Cristos la prima Sa venire. Aici sunt cuprinsi cei ce vor fi inviati cu
ocazia Rapirii, precum si acei credinciosi ce vor muri in timpul Marii Stramtorari, fiind inviati la sfarsitul acestei Tribulatii, cand Cristos va
reveni pentru a domni. Dupa cum sunt faze distincte ale venirii lui Cristos, tot asa exista etape ale invierii sfintilor Sai. Prima inviere nu-i
cuprinde pe toti cei ce au murit de-a lungul timpului, ci numai pe cei ce au murit cu credinta Tn Cristos.

Unii propaga Tnvatatura potrivit careia numai crestinii care i-au fost fideli lui Cristos sau cei care au biruit vor fi inviati in acest timp, dar
Scripturile contrazic foarte clar aceasta teorie. Toti cei care sunt ai lui Cristos vor invia la venirea Sa.

Sintagma dupa aceea va veni sfarsitul se referd, in opinia noastra, la sfarsitul invierii. La sfarsitul Domniei de o Mie de Ani a lui Cristos, dupa
ce Elisi va fi infrant dusmanii, va veni invierea mortilor rai. Aceasta este ultima inviere care va avea loc. Toti cei care au murit in necredinta
se vor infatisa Tnaintea Judecatii de la Marele Tron Alb, ca sa-si primeasca osanda.

Dupa Mileniu si nimicirea lui Satan (Apocalipsa 20:7-10), Domnul Isus va preda imparatia lui Dumnezeu Tatal. Pana la acea data, El va fi abolit
orice domnie, orice autoritate si orice putere. Pana in acest punct, Domnul Isus Cristos va fi domnit ca Fiul Omului, slujind de Mediator al lui
Dumnezeu. La sfarsitul domniei de o mie de ani, planurile lui Dumnezeu pe pamant se vor fi implinit in chip desavarsit. Orice opozitie va fi
fost infranta si orice dusman va fi fost nimicit. Domnia lui Cristos ca Fiul lui Dumnezeu va face loc atunci imparatiei eterne in cer. Domnia lui
ca Fiul lui Dumnezeu in cer va continua apoi in veci de veci.

Versetul 25 subliniaza cele afirmate deja, anume ca domnia lui Cristos va continua pana cand orice urma de razvratire si dusmanie va fi fost
anihilata.



Chiar in timpul Domniei de o mie de ani a lui Cristos, oamenii vor continua sa moara, in special cei ce se vor opune pe fatd Domnului. Dar la
Judecata de la Marele Tron Alb, moartea si Hades (locuinta mortilor, in romana, n.tr.) vor fi aruncate in iazul de foc.

Dumnezeu a decretat ca toate lucrurile sa fie puse sub picioarele Domnului Isus Cristos. Desigur, punand toate lucrurile sub EL Dumnezeu S-a
exceptat, in mod necesar, pe Sine. Versetul 27 este cam greu de urmarit, deoarece nu este clar la cine se refera fiecare pronume. L-am putea
parafraza in felul urmator: ,,Caci Dumnezeu a pus toate lucrurile sub picioarele lui Cristos. Dar cand Dumnezeu spune ca toate lucrurile sunt
puse sub Cristos, este evident ca Dumnezeu este exclus, El, Cel care a pus toate lucrurile sub Cristos."

Chiar dupa ce toate lucrurile au fost puse in stare de supunere fata de Fiul, El insusi va continua sa fie supus lui Dumnezeu pe veci.

Dumnezeu L-a facut pe Cristos domnitor, administrator al tuturor planurilor si sfaturilor Sale. Toata autoritatea si puterea au fost puse in
mainile Lui. Va veni o vreme cand El va da socoteala de administratia ce | s-a incredintat, dupa ce va fi adus toate lucrurile la supunere, El i
va preda din nou imparatia lui Dumnezeu in stare perfecta. Dupa ce a realizat lucrarea de rascumparare si restaurare pentru care a devenit
Om, El va retine locul subordonat pe care si I-a asumat la incarnare. Daca ar inceta sa fie om, dupa ce a adus la infaptuire tot ceea ce
planuise si concepuse Dumnezeu, atunci insasi veriga de legatura dintre Dumnezeu si om ar dispare.

Versetul 29 este probabil unul dintre cele mai dificile si mai obscure versete din intreaga Biblie. Multe explicatii au fost oferite, asa cum am
aratat. De pilda, unii sustin ca credinciosii aflati in viata pot fi botezati pentru cei ce au murit, fara ca acestia din urma sa fi indeplinit ritualul
respectiv. Desigur, o asemenea interpretare este strdina Scripturii, trebuind sa fie respinsa, caci se intemeiaza pe un singur verset si nu
beneficiaza de suportul colectiv al restului Scripturii. Altii cred ca botezul pentru morti inseamna ca, la botez, noi ne socotim pe noi ingine ca
unii care am murit. Este un sens posibil, dar nu se potriveste prea bine cu contextul versetului 29.

Interpretarea care pare sa corespunda cel mai bine contextului este urmatoarea: La data cand si-a redactat Pavel aceasta epistola, se
declansase o prigoana cumplita impotriva celor care luau, Tn public, o pozitie ferma de fidelitate fata de Cristos. Persecutiile acestea au fost si
mai intense cu ocazia botezului. Adesea se intampla ca cei ce-si marturiseau in mod public credinta Tn Cristos in apa botezului sa fie
martirizati la scurt timp dupa aceea. Dar oare asta 1i oprea pe altii de a fi mantuiti si de a le lua locul in apa botezului? Nicidecum! Se pare ca
mereu veneau valuri noi de suflete mantuite, care luau locul celor martirizati. Cand paseau in apa botezului, in sens foarte real ei erau
botezati pentru sau in locul (hyper in greaca) celor morti. De unde rezultd ca mortii se refera aici la cei ce au murit ca urmare a marturiei lor
neinfricate pentru Cristos. Pavel argumenteaza aici ca ar fi o nechibzuinta ca sa fie astfel botezati, pentru a completa locurile ramase vacante
prin moartea celor martirizati pentru Cristos, daca nu ar exista inviere din morti. Ar fi aidoma detasarii unor trupe care sa inlocuiasca
efectivele unei armate angajate intr-o lupta sortita esecului sau ar echivala cu lupta pentru o cauza lipsita de orice speranta. Daca mortii nu
inviaza nicidecum, de ce se mai boteaza pentru ei?

Si de ce suntem noi in primejdie in fiecare ceas? Apostolul Pavel era in permanenta expus primejdiilor. Datorita curajului cu care il predica pe
Cristos, el si-a facut dusmani pretutindeni pe unde a trecut. Tot felul de comploturi au fost urzite impotriva vietii lui. Desigur, ar fi putut scapa
de toate acestea, daca nu L-ar mai fi marturisit pe Cristos. De fapt, ar fi procedat intelept, renuntand la toate acestea, daca, intr-adevar, n-ar
exista fnvierea din morti.

Pe lauda voastra, fratilor, pe care o am in Cristos Isus Domnul nostru, eu mor in fiecare zi ar putea fi parafrazat dupa cum urmeaza: ,Cu tot
atata certitudine cu care eu ma bucur de voi, copiii mei in Cristos Isus, in fiecare zi din viata mea eu sunt expus pericolului de a-mi pierde
viata."

Apostolul aminteste apoi de aprigile prigoane de care s-a lovit la Efes. Noi nu credem ca realmente a fost aruncat in arena, cu fiarele
salbatice, ci mai degraba credem c& se referd la oameni réi, pe care ii compara cu fiarele salbatice. in fapt, ca cetdtean roman, Pavel nu
putea fi fortat sa lupte cu fiarele salbatice. Nu stim exact la ce incident se refera acest verset. Totusi argumentul ramane in picioare, ca
apostolul ar fi fost foarte nechibzuit, daca s-ar fi angajat in asemenea lupte, fara sa fie asigurat de invierea din morti. Dimpotriva, ar fi fost
mult mai intelept sa adopte filozofia: ,Daca mortii nu inviaza, «Sa mancam si sa bem, caci maine vom muri!

Uneori ii auzim pe crestini spunand ca daca totul s-ar termina cu aceasta viata, nemaiexistand viata de dincolo, si atunci s-ar merita sa fie
crestini. Dar Pavel nu este de acord cu aceasta idee. Daca nu ar fi nici o inviere, atunci am fi mai castigati daca am incerca sa beneficiem la
maximum de viata actuala, traind pentru mancare, imbracaminte si placeri. Atunci acesta ar fi singurul rai la care ne-am putea astepta. Dar
intrucat exista o fnviere, nu cutezam sa ne petrecem viata pentru aceste lucruri trecatoare, ci avem datoria sa traim pentru viata de apoi, nu
pentru cea de acum.

Corintenii nu trebuie sa se insele in aceasta privinta. Prieteniile rele strica obiceiurile bune. Pavel se refera la invatatorii falsi ce se
strecurasera in biserica de la Corint, afirmand ca nu ar exista inviere. Crestinii trebuie sa-si dea seama ca este cu neputinta sa te insotesti cu
oameni rai sau cu invataturi gresite, fara sa fii corupt de acestea. Doctrina corupta va, avea un efect inevitabil asupra vietii tale. invataturile
false nu vor duce la sfintenie.

Corintenii trebuie sa se trezeasca la neprihanire, si nu la pacat. Ei nu trebuie sa se lase inselati de aceste invataturi rele. Unii nu au cunostinta
de Dumnezeu. Cu alte cuvinte, nu erau credinciosi adevarati, ci lupi imbracati in piei de oi, invatatori falsi, care s-au strecurat in mijlocul lor
pe furis. Era spre rusinea corintenilor ca acestor barbati li s-a permis sa-si ocupe locul alaturi de crestini si sa propage aceste invataturi
nocive. Nevegherea care a permis unor oameni rai sa patrunda in adunare a dus la scaderea tonului moral al intregii biserici, pregatind
terenul pentru contaminarea lor cu tot felul de rataciri.

in versetele 35-49, apostolul descrie in detaliu modalitatea invierii. El anticipeaza cele dou intrebari ce se vor ivi in mod inevitabil in mintea
celor care tagaduiesc invierea cu trupul. Prima este: ,Cum inviaza mortii?" iar a doua: ,,Si cu ce trup vor veni?"

Raspunsul la prima intrebare il gasim in versetul 36, unde se recurge la o ilustratie obisnuita din naturd, care demonstreaza posibilitatea
invierii. O samanta trebuie sa fie Ingropata in pamant si sa moara, pentru a putea fncolti. Ce minunata este taina vietii ascunse in fiecare
samanta minuscula! Putem sa disecam samanta si s-o studiem la microscop, dar taina principiului vietii ramane de nepatruns. Tot ce stim



este ca samanta este sadita in pamant si ca din acest moment incipient atat de nepromitator va incolti viata din morti.

Apoi apostolul se ocupa de a doua intrebare, explicand ca atunci cand semanam o samanta, nu semanam planta propriu-zisa ce va creste, ci
doar un graunte, fie de grau, fie de alta samanta. Ce concluzie tragem de aici? Este oare planta unul si acelasi lucru cu samanta? Nu, dar
intre ele exista o conexiune vitala. Fara samanta nu am avea planta. Tot asa, trasaturile plantei deriva din samanta. Exact asa este si cu
invierea.

invierea trupului se refera la o identitate de continut si continuitate a substantei cu ceea ce se s&deste, fiind ins3 purificatd de striciciune,
dezonoare si slabiciune, fiind facuta nepieritoare, glorioasa, puternica si spirituala. Este acelasi trup, dar este semanat intr-o forma si invie
intr-alta.

Dumnezeu produce un trup conform semintei ce a fost semanata si fiecare sdmanta are ca urmare felul ei de planta. Toti factorii care
determind marimea, culoarea, frunza si floarea plantei se afla in germenii semintei semanate in sol.

Pentru a ilustra faptul ca gloria trupului inviat se va deosebi de gloria actualului nostru trup, apostolul Pavel aratd ca nu orice trup este la fel.
De pilda, avem trupul uman, apoi trupul animalelor, trupul pestilor si trupul pasarilor. Ele sunt cu toate diferite, dar toate sunt din came. Deci
avem o asemanare, dar nu o dublare sau o copie exacta.

Dupa cum exista o diferenta intre splendoarea corpurilor ceresti (stelele, etc.) si corpurile celor de pe pamant, tot asa exista o deosebire intre
trupul de acum al credinciosului si cel pe care-l va avea dupa moarte.

Chiar intre astrii ceresti exista o deosebire intre gloria unuia si a celuilalt. De pilda, soarele este mai stralucitor decat luna iar o stea se
deosebeste in stralucire de alta stea.

Majoritatea comentatorilor sunt de acord ca Pavel subliniaza aici gloria trupului inviat ce se va deosebi de trupul cu care suntem imbracati
aici pe pamant. Ei nu cred ca versetul 41 ar fi un indiciu dupa care in cer ar exista gradatii de slava intre credinciosi. Totusi nu suntem
inclinati sa conchidem Tmpreuna cu Holsten ca ,,modul in care subliniaza Pavel diversitatea din cadrul corpurilor ceresti presupune existenta
unei gradatii analoge de slava intre cei inviati." Reiese clar din alte pasaje ale Scripturii ca nu vom fi cu totii identici in cer. Desi toti ne vom
asemana cu Domnul Isus, din punct de vedere moral, adica in ce priveste libertatea si detasarea de pacat, nu se poate deduce ca ne vom
asemana si fizic cu Domnul Isus. El va ramane cu o infatisare distincta toata vesnicia. Tot asa, noi credem ca fiecare crestin individual va
avea o personalitate distincta si recongnoscibild, ca atare. Dar vor exista diverse grade de rasplata la Scaunul de Judecata al lui Cristos, in
functie de credinciosia cu care L-a slujit fiecare. Desi toti vor avea parte de o fericire suprema, in cer, unii vor avea o capacitate mai mare de
a se bucura, in cer. Dupa cum exista diferite grade de suferinta in iad, in functie de pacatele pe care le-a savarsit cineva, tot asa vor exista
diferite grade de percepere a bucuriei in cer, in functie de ceea ce am facut aici pe pamant, ca credinciosi.

Versetele 42-49 arata contrastul dintre ceea ce este trupul credinciosului in prezent si ce va fi in starea lui eterna. Trupul este semanat in
putrezire si inviaza in neputrezire. in vremea de acum trupurile noastre sunt supuse bolii si mortii. CAnd sunt asezate in mormant, ele se
descompun, intorcandu-se in tarana. Dar nu tot asa va fi cu trupul invierii, ci acesta nu va mai fi supus bolii sau descompunerii.

Trupul actual este semanat in necinste. Cu alte cuvinte, nu vedem nimic maiestuos sau glorios la un trup neinsufletit.

Dar acelasi trup va fi inviat in slava. Va fi liber de orice riduri, de orice cicatrice, de toate semnele batranetii, de obezitate si de urmele
pacatului.

Este semanat in slabiciune si inviaza in putere. Odata cu fnaintarea in varsta, slabiciunea inainteaza tot mai mult, pana cand moartea insasi il
deposedeaza pe om de orice vlaga. in eternitate, trupul nu va mai fi supus acestor jalnice limitari, ci va poseda puteri de care nu dispune in
prezent. De pilda, Domnul Isus Cristos, dupa invierea Sa, a putut intra intr-o incapere cu usile incuiate.

Este semanat trup natural si inviaza un trup spiritual. Aici trebuie sa avem grija sa subliniem ca prin ,spiritual”" (sau , duhovnicesc") nu se
intelege ,,nematerial". Unii oameni isi imagineaza ca la inviere vom fi duhuri fara trup. Nicidecum nu acesta este sensul versetului. Noi stim
ca trupul inviat al Domnului Isus era format din carne si din oase, pentru ca a spus: ,,Un duh n-are carne si oase, cum vedeti ca am Eu" (Luca
24:39). Diferenta dintre un trup natural si un trup spiritual este ca primul este adecvat vietii de pe pamant, in timp ce al doilea este adecvat
vietii din cer. Primul este de obicei controlat de suflet, in timp ce al doilea este controlat de duh. Un trup duhovnicesc este cel care va fi, cu
adevarat, slujitorul duhului.

Dumnezeu l|-a creat pe om duh, suflet si trup si intotdeauna la El este aceasta ordine, in care duhul e pe primul loc, pentru ca El a lasat ca
duhul sa aiba pre-eminenta si stapanirea. Odata cu patrunderea pacatului, s-a intdmplat insa ceva foarte ciudat. Ordinea lui Dumnezeu pare
s& fi fost rasturnata, facandu-l pe om s& afirme intotdeauna: ,trup, suflet si duh”. in felul acesta, el i-a acordat trupului locul pe care trebuia
sa-l ocupe duhul. Nu tot asa va fi insa la inviere, cand duhul va ocupa locul de control pe care i I-a acordat initial Dumnezeu.

De aceea este scris: ,Omul dintai, Adam, a fost facut un suflet viu;" cel din urma Adam, un duh datator de viata. Aici din nou omul dintai,
Adam este pus in contrast cu Domnul Isus Cristos. Dumnezeu a suflat in narile lui Adam suflarea de viata si acesta a devenit o fiinta vie
(Geneza 2:7). Toti cei ce descind din el poarta trasaturile sale. Cel din urma Adam, Mantuitorul, a devenit un duh datator de viata (loan
5:21,26). Diferenta este ca in primul caz, lui Adam i s-a dat viata fizica, pe cand in al doilea caz, Cristos da El insusi viata vesnica altora, cum
explica si Erdman:

Ca descendenti ai lui Adam, noi suntem facuti sa fim ca el, suflete vii, locuind in trupuri muritoare, purtand chipul unui parinte parintesc. Dar
ca urmasi ai lui Cristos, vom fi imbracati cu trupuri nemuritoare si vom purta chipul Domnului nostru ceresc."

Apostolul prezinta acum o lege fundamentala din universul lui Dumnezeu, potrivit careia:



Intai vine nu ce este duhovnicesc, ci ce este natural; ce este duhovnicesc vine pe urma. Asta se poate intelege in mai multe feluri. Adam,
omul natural, a pasit primul pe scena istoriei umane; apoi Isus, Omul duhovnicesc.

in al doilea rand, noi ne nastem pe lume ca fiinte naturale. Apoi ne nastem din nou, devenind fiinte duhovnicesti.
in fine, mai Intai primim trupurile naturale, si apoi, la inviere, primim trupurile duhovnicesti.

Primul om a fost facut din pamant, facut din tarana. Adica originea lui a fost din pamant si trasaturile lui au fost pamantesti. El a fost facut din
tarana pamantului in primul réand si in viata lui el a parut, in sens foarte palpabil, un om legat de pamant. Al doilea Om este Domnul (textul
NU omite ,,Domnul") din cer.

Dintre cei doi oameni mentionati in versetul 45, Isus a fost al doilea. El exista din toata vesnicia, dar ca Om, El a venit dupa Adam. El a venit
din cer, si tot ce a facut si a spus El a fost ceresc si duhovnicesc, mai degraba decat pamantesc sau sufletesc.

Cum este cu aceste doua capetenii federale, tot asa este si cu urmasii lor. Cei ce sunt nascuti din Adam mostenesc trasaturile lui. Tot asa, cei
nascuti din Cristos sunt oameni ceresti.

Dupa cum am purtat caracteristicile lui Adam, n ce priveste nasterea noastra naturald, tot asa vom purta (textul majoritar al manuscriselor
din greaca contine si indemnul suplimentar: ,,Sa purtam....") si chipul lui Cristos in trupurile noastre inviate.

in continuare apostolul se ocup& de subiectul transformarii care va avea loc in trupurile credinciosilor, vi si morti, cAnd se va intoarce Domnul.
Drept prefata la aceste remarci, el adauga cuvintele: carnea si sangele nu pot sa mosteneasca imparatia lui Dumnezeu. Prin asta vrea sa
spuna ca trupul nostru actual nu este adecvat pentru imparatia lui Dumnezeu in aspectul ei etern, respectiv, casa noastra cereasca. Tot atat
de adevarat este ca nici putrezirea nu poate sa mosteneasca neputrezirea. Cu alte cuvinte, trupurile noastre actuale, supuse cum sunt
bolilor, deteriorarii si descompunerii, nu ar fi adecvate pentru a trai intr-o stare in care nu exista putrezire. Asta naste intrebarea: cum vor fi
atunci adecvate trupurile credinciosilor aflati in viata la venirea Domnului ca sa traiasca in cer?

Raspunsul il gédsim sub forma unei taine. Cum s-a aratat deja, o taind este un adevar necunoscut Tnhainte, care este descoperit de Dumnezeu
apostolilor si, prin ei, ne este adus la cunostinta noastra.

Nu toti vom adormi, adica, nu toti credinciosii vor trece prin experienta mortii. Unii vor fi in viata cand va reveni Domnul. Dar fie ca am murit,
fie ca suntem inca in viata, cand vine El, toti vom fi schimbati. Adevarul invierii in sine nu este o taina, intrucat ea apare in Vechiul
Testament, dar faptul ca nu toti vom muri, precum si schimbarea sfintilor aflati in viata la Venirea Domnului este un lucru ce nu fusese facut
cunoscut pana atunci.

Schimbarea va avea loc instantaneu, intr-o clipeald din ochi, la cea din urma trambita. Cea din urma trambita de aici nu inseamna sfarsitul
lumii, nici trambita din urma de care se vorbeste la Apocalipsa, ci se refera la trambita lui Dumnezeu care va rasuna cand va veni Cristos in
vazduh sa-Si ia sfintii (1Tesaloniceni 4:16). Cand va suna trambita, mortii vor invia nesupusi putrezirii si noi vom fi schimbati. Ce clipa de
nespusa inaltare va fi aceasta, cand pamantul si marea vor ceda tarana tuturor celor ce si-au pus increderea in Cristos de-a lungul veacurilor!
Mintii omenesti ii este aproape cu neputinta sa priceapa magnitudinea unui asemenea eveniment; dar credinciosul smerit il poate accepta
prin credinta.

Noi credem ca versetul 53 se refera la cele doua categorii de credinciosi aflati la Venirea lui Cristos. Ce este supus putrezirii se refera la acele
trupuri care s-au intors in tarana. Ele se vor imbraca cu neputrezirea. Pe de alta parte, ceea ce este muritor, adica cei ce sunt inca in viata, in
trapul supus mortii. Aceste trupuri vor fi imbracate in nemurire.

Cand mortii in Cristos vor fi inviati iar cei vii vor fi schimbati impreuna cu ei, atunci se va implini cuvantul care este scris: ,Moartea a fost
inghitita de biruinta" (Isaia 25:8). Ce minunat! Dupa cum se exprima si C. H. Mackintosh:

Ce sunt moartea, mormantul si descompunerea, in prezenta unei asemenea puteri? S mai spuna cineva ca e greu sa fii mort patru zile!
Milioane ce au mucezit in taréna de mii de ani vor tasni intr-o clipita la viata, nemurire si glorie eterna, la auzul glasului Celui binecuvantat.

Versetul acesta ar putea fi imnul triumfal intonat de credinciosi, in timp ce se naltd ca sa-L intampine pe Domnul in vdzduh. E ca si cand ar
sfida moartea, intrucat pentru aceasta si-a pierdut boldul. Ei sfideaza si hadesul (locuinta mortilor), pentru ca in cazul lor a pierdut batalia,
nemaiputandu-i tine legati. Moartea nu-i mai poate infricosa, deoarece ei stiu ca pacatele le-au fost iertate si ca stau in fata lui Dumnezeu in
starea de perfecta acceptabilitate a preaiubitului Sau Fiu.

Moartea nu ar avea nici un bold pentru nimeni, daca n-ar fi pacatul. Constiinta pacatelor nemarturisite si neiertate este aceea care le
provoaca oamenilor teama de moarte. Daca stim ca pacatele ne sunt iertate, putem infrunta moartea cu incredere. Pe de alta parte, daca
pacatul apasa pe constiinta noastra, moartea este un lucru groaznic - chiar inceputul pedepsei vesnice.

Puterea pacatului este legea, adica, legea il condamna pe pacatos. Ea pronunta pierzarea tuturor celor care nu au ascultat de preceptele
sfinte ale lui Dumnezeu. Bine s-a afirmat ca daca n-ar fi pacat, n-ar fi nici moarte. lar daca n-ar fi lege, n-ar fi nici condamnare.

Tronul mortii se reazdma pe doi piloni: pacatul, care reclam& condamnarea, si legea, care o pronunta. In consecinta, asupra acestor doua
puteri s-a axat lucrarea Izbavitorului.

Prin credinta in El, noi avem biruinta asupra mortii si a mormantului. Moartea este vaduvita de boldul ei. Este un fapt cunoscut ca atunci cand
anumite insecte inteapa o persoana, ele lasa acul implantat in carnea persoanei, si astfel, aceste insecte, fiind vaduvite de , boldul" lor, mor.
in sens cat se poate de real, moartea s-a intepat singura cu prilejul mortii Domnului nostru Isus Cristos pe cruce iar acum muma terorilor este
vaduvita de teroarea ei, in ce-l priveste pe credincios.



Prin urmare, avand in vedere certitudinea invierii si faptul ca credinta in Cristos nu este in zadar, apostolul Pavel i indeamna pe preaiubitii lui
frati sa fie statornici, neclintiti, totdeauna abundand in lucrul Domnului, stiind ca truda lor nu este zadarnica in Domnul. Adevarul invierii
transforma totul, daruindu-ne nadejde si statornicie, invrednicindu-ne sa mergem inainte, in pofida unor imprejurari dificile, ba chiar
coplesitor de dificile.

Primul verset din capitolul 16 priveste strangerea de ajutoare ce trebuia efectuata de biserica din Corint, ajutoarele urmand sa fie trimise
sfintilor saraci din lerusalim. Nu se cunoaste cauza exacta a saraciei lor. Unii au sugerat ca a fost urmarea unei foamete (Fapte 11:28-30). Un
alt motiv posibil a fost faptul ca iudeii care marturiseau credinta in Cristos au fost ostracizati si boicotati de rudele, prietenii si concetatenii lor
necredinciosi. Pesemne ei isi vor fi pierdut slujbele, fiind supusi in nenumarate feluri la presiuni economice menite sa-i forteze sa se lase de
marturisirea lor de credinta in Cristos. Pavel daduse deja porunci bisericilor din Galatia Tn legatura cu aceasta chestiune, iar acum le da
corintenilor indicatii sa raspunda in acelasi mod in care au fost sfatuiti sa procedeze si sfintii galateni.

Desi indicatiile din versetul 2 au fost date pentru o anumita colectivitate de credinciosi, totusi principiile cuprinse in ele au o valoare
universald. Mai intai, strangerea de fonduri trebuia sa se faca in prima zi a saptamanii. Avem aici un indiciu clar al faptului ca primii crestini
nu mai considerau c& trebuie s& tina Sabatul sau ziua a saptea. in fond, Domnul inviase in prima zi a s&ptdmanii. Rusalile au fost in prima zi a
saptamanii iar ucenicii s-au strans la frangerea painii in prima zi a saptamanii (Fapte 20:7). Acum ei trebuie sa puna deoparte cate ceva
pentru sfinti, In prima zi a saptamanii.

Al doilea principiu important este ca indicatiile privitoare la strangerea de ajutoare erau destinate fiecaruia. Si bogati, si saraci, si sclavi, si
liberi, toti trebuiau sa ia parte la jertfa strangerii de ajutoare din ce avea fiecare.

Mai mult, strangerea de ajutoare trebuia sa se facd in mod sistematic. in prima zi a s&ptdmanii ei trebuiau s& puna deoparte cate ceva,
strangand. Lucrarea acesta nu trebuia sa se faca la intamplare sau doar in ocazii speciale. Darul trebuia pus deoparte separat de alti bani si
destinat unor scopuri speciale, cerute de Tmprejurari. Darnicia lor trebuia sa se faca proportionat: dupa castigul lui (sau, cum se spune in
versiunea engleza: ,dupa bunastarea fiecaruia", n.tr.).

Ca sa nu se stranga ajutoarele cand voi veni eu. Apostolul Pavel nu a dorit ca strangerea de ajutoare sa fie o chestiune de ultimul moment. El
si-a dat seama de posibilitatea ca cineva sa daruiasca fara sa se fi pregatit temeinic pentru aceasta, fara sa-si fi cercetat inima si punga.

Versetele 3 si 4 ne ofera indicii de mare pret cu privire la ceea ce trebuie facut cu fondurile stranse ih adunarea crestina. Mai intai, trebuie sa
observam ca fondurile nu trebuiau incredintate unei singure persoane. Nici macar Pavel insusi nu putea fi detinatorul unic al acestor fonduri.
in al doilea rand, observam ca delegarea persoanelor care s& aiba grija de bani nu se ficea ih mod arbitrar de ctre apostolul Pavel. Mai
degraba, aceasta decizie era lasata pe seama adunarii locale. De indata ce ei vor fi ales solii, Pavel avea sa-i trimita la lerusalim.

Daca se va hotari ca ar fi bine ca si apostolul sa mearga la lerusalim, atunci fratii din partea locului il vor insoti. Observati cum se exprima
Pavel: ,ei vor merge cu mine", si nu ,eu voi merge cu ei". Poate ca este o aluzie la autoritatea de apostol a lui Pavel. Unii comentatori propun
ca factorul care va stabili daca Pavel se va duce sau nu va fi amploarea darurilor stranse, dar noi nu putem concepe ca un apostol atat de
mare ca Pavel s-ar fi putut calduzi dupa un asemenea principiu.

Pavel discuta planurile sale personale in versetele 5-9. Din Efes, unde se afla cand redacta aceasta scrisoare, el planuia sa treaca prin
Macedonia. Apoi spera sa ajunga in sud, la Corint.

Poate ca Pavel va putea ierna impreuna cu sfintii de la Corint, dupa care acestia urmau sa-| petreaca incotro avea sa se duca mai departe.
Pentru moment insa, nu avea sa-i vada, in drumul sau spre Macedonia, dar se gandea cu bucurie ca mai tarziu va putea petrece un timp in
mijlocul lor, daca va ingddui Domnul. Tnhainte de a pleca spre Macedonia, Pavel se astepta s& raman3 totusi in Efes pana la Cincizecime. De
aici, din versetul 8, aflam ca epistola 1Corinteni a fost redactata la Efes.

Pavel si-a dat seama ca la Efes se ivise un prilej minunat de a-L sluji pe Cristos. in acelasi timp, el era constient c& erau si foarte multi
impotrivitori. Este exact situatia cu care au fost confruntati din totdeauna cei ce au dorit sa-L slujeasca pe Cristos: pe de o parte, holdele sunt
coapte, gata de secerat; pe de alta, vrajmasul care nu doarme cauta sa puna piedici, sa dezbine si sa se impotriveasca pe toate caile
posibile!

Apostolul adauga aici cateva cuvinte referitoare la Timotei. Daca acest tanar devotat Domnului avea sa vina la Corint, ei trebuiau sa-I
primeasca fara frica. Poate sa fie o referire la faptul ca Timotei era timid din fire, drept care ei trebuiau sa vegheze ca nu cumva sa
accentueze si mai mult aceasta tendinta. Pe de alta parte, mai poate insemna ca Timotei trebuia sa poata veni la ei fara frica de a nu fi
acceptat ca slujitor al Domnului. Faptul ca varianta aceasta din urma este cea corecta e indicat de cuvintele urmatoare rostite de Pavel: , Caci
el este prins ca si mine in lucrul Domnului."

Datorita slujirii pline de credinciosie a lui Timotei fata de Domnul Isus Cristos, nimeni nu avea voie sa-l dispretuiasca. Mai degraba, trebuia
facut totul pentru a-l conduce in pace, ca Timotei sa vina inapoi la Pavel, la timpul cuvenit. Apostolul astepta cu bucurie sa se reintalneasca
cu Timotei si cu fratii.

Cat pentru fratele Apolo, Pavel il rugase staruitor sa le faca o vizita fratilor de la Corint. Apolo nu considerase ca Domnul voia ca el sa se duca
la Corint atunci, dar a lasat sa se inteleaga ca se va duce acolo cand se va ivi prilejul nimerit. Versetul 12 ne este de mare pret, intrucat ne
arata duhul de dragoste si intelegere ce domnea in randul slujitorilor Domnului. Cineva a definit aceasta situatie drept un tablou minunat de
,dragoste si respect, lipsite de orice urma de gelozie". De asemenea, ne arata libertatea de care beneficia fiecare slujitor al Domnului de a se
lasa calauzit de Domnul, fara sa-i dicteze nimeni ce trebuie sa faca. Nici macar apostolul Pavel nu era autorizat sa-i spuna lui Apolo ce sa
faca. in legaturd cu aceasta Ironside face urmatoarele comentarii: ,Sub nici o form& nu as concepe sa scot din Biblia mea acest capitol,
deoarece ma ajuta sa inteleg modul in care isi calauzeste Dumnezeu slujitorii in lucrarea lor de slujire fata de EL"



In continuare, Pavel le transmite sfintilor o serie de indemnuri pline de miez. Astfel, ei trebuie s& vegheze in permanent3, sa stea tari in
credinta, sa fie curajosi si sa fie tari. Poate ca Pavel se gandeste din nou la pericolul invatatorilor falsi. Sfintii au datoria sa fie mereu cu ochii
n patru. Ei nu trebuie sa cedeze nici un centimetru de teren vital, ci trebuie s& se dea dovad& de un adevérat curaj. in fine, ei trebuie sa fie
tari in Domnul. In tot ceea ce fac, ei trebuie s dea dovada de dragoste. Asta inseamna ca vor trai o viatd de devotament fatd de Dumnezeu
si de altii, ceea ce va presupune daruire de sine.

In continuare avem un indemn privitor la casa lui Stefana. Acesti scumpi crestini au constituit cele dintai roade ale Ahaiei, adica primii
convertiti din Ahaia. Se pare ca inca din momentul convertirii lor ei s-au dedicat cu total in slujba sfintilor. Ei s-au consacrat slujirii copiilor lui
Dumnezeu. Casa lui Stefana a fost pomenita anterior, la 1:16. Acolo Pavel afirma ca i-a botezat pe cei din aceasta casa. Multi sustin ca in
expresia casa lui Stefana ar fi fost inclusi si copiii mici, drept care au incercat sa justifice prin asta botezul pruncilor. Numai ca din acest
verset reiese limpede ca nu erau copii mici in aceasta casa, intrucat se spune clar ca membrii acestei case s-au dedicat cu totul in slujba
sfintilor.

Apostolul i indeamna pe crestini sa fie supusi unor astfel de oameni si fiecaruia care ajuta la lucrare si munceste. Aflam din invataturile
generale ale Noului Testament ca cei ce se dedica slujirii lui Cristos trebuie sa beneficieze de respectul si dragostea tuturor copiilor lui
Dumnezeu. Daca acest lucru s-ar practica pe scara mai larga, ar preveni multe cazuri de gelozie si dezbinare.

Venirea lui Stefana, Fortunat si Ahaic i-a umplut lui Pavel inima de bucurie, pentru ca ei au implinit ce lipsea din partea corintenilor. Asta ar
putea insemna ca ei si-au aratat dragostea fata de apostol intr-un fel in care corintenii au neglijat sa-l faca. Sau o varianta mai plauzibila ar fi
ca ceea ce corintenii nu puteau face, datorita departarii lor fata de Pavel, oamenii acestia reusisera sa faca.

Ei i-au adus lui Pavel vesti de la Corint si, la randul lor, au dus cu ei vesti din partea apostolului catre adunarea din care faceau parte. Din nou,
Pavel 1i elogiaza pentru respectul plin de dragoste pe care-l aveau fata de biserica locala.

Bisericile din Asia se refera la adunarile din provincia Asia (in prezent Asia Micd), a carei capitala era orasul Efes. Acuila si Priscila se pare ca
locuiau in aceasta vreme la Efes. Candva ei locuisera la Corint si astfel erau cunoscuti de sfintii de acolo. Acuila traia din confectionatul
corturilor si lucrase impreuna cu Pavel in aceasta ocupatie.

Expresia biserica din casa lor ne ofera o imagine clara a modului simplu de a se aduna al bisericii din vremea aceea. Crestinii se strangeau in
case, pentru a se inchina, a se ruga si a avea partasie. Apoi se duceau si predicau evanghelia, la locul de munca, in piata, la inchisoarea din
localitate si oriunde le era sortit sa se duca.

Totii fratii din adunare se alatura lui Pavel, trimitand salutarile lor pline de dragoste fratilor si surorilor lor credinciosi din Corint. Apostolul isi
indeamna cititorii sa se salute unii pe altii cu o sarutare sfanta.

Pe vremea aceea sarutul era un salut obisnuit, chiar intre barbati (cum, de altfel, continua sa fie in estul Europei, n.tr.). O sarutare sfanta
fnseamné un salut fara prefacatorie si fara impuritate. in societatea noastré actuald, obsedats de sex, in care perversiunile sunt atat de
raspandite, recurgerea la forma de salut prin sarut ar putea prezenta ispite serioase, ducand la grave esecuri pe plan moral. Din aceasta
pricina, sarutul (cel putin intre crestinii din tarile de limba engleza) a fost inlocuit cu strangerea de mana. De obicei, nu trebuie sa permitem
unor considerente de ordin cultural sa ne impiedice de a adera intru totul la cuvintele Scripturii. Dar intr-un caz ca acesta, in care daca ar fi sa
dam ascultare literei, am putea cadea in pacat sau da nastere unei impresii de pacat, datorita conditiilor ce domina societatea noastra,
probabil nu ar strica sa inlocuim sarutul cu strangerea de mana.

Pavel avea obiceiul sa dicteze continutul scrisorilor sale unuia dintre colaboratorii sai. Dar la sfarsit el lua in mana pana si adauga cateva
cuvinte scrise chiar de mana lui, dand apoi salutul sau caracteristic. Este exact ceea ce face in acest verset.

Anatema ar putea fi tradus prin blestemat. Cei care nu-L iubesc pe Domnul Isus Cristos sunt condamnati deja, dar osanda lor va deveni
evidenta la venirea Domnului Isus Cristos. Un crestin este cel ce-L iubeste pe Mantuitorul. El il iubeste pe Domnul Isus mai mult decat pe
oricare altd persoana sau lucru de pe lume. Esecul de a-L iubi pe Fiul lui Dumnezeu este o crima impotriva lui Dumnezeu insusi. Ryle spune:

Sfantul Pavel nu permite nici o portita de scapare omului care nu-L iubeste pe Cristos. El nu ihgdaduie nici o scuza, nici o derogare. S-ar putea
ca cineva sa nu posede toate cunostintele intelectuale, si totusi sa fie mantuit. S-ar putea sa nu fie curajos si chiar biruit de frica de oameni,
asemenea lui Petru. S-ar putea sa cada groaznic, ca David, dar dupa aceea sa se ridice. Dar daca cineva nu-L iubeste pe Cristos nu se afla pe
calea vietii, ci blestemul este asupra lui. El se afla pe drumul lat, ce duce la pierzare.

Maranatha! este un termen aramaic, tradus prin O, Doamne, vino! si era un salut des folosit de crestinii de la inceput. Daca se desparte
astfel: ,maran - atha", inseamna ,,Domnul nostru a venit" iar cealalta despartire posibila: ,marana - tha" inseamna Domnul nostru, vino!

Harul a constituit tema de predilectie a lui Pavel. Astfel constatam ca fi placea sa inceapa si sa incheie Epistolele sale pe aceasta nota
inaltatoare. Este unul din semnele paternitatii pauline a epistolelor sale.

Pe tot parcursul epistolei am auzit bataia fierbinte a acestui apostol devotat al lui Cristos. Am ascultat cum el a cautat sa-i zideasca pe
credinciosi, sa-i edifice, sa-i mangaie si sa-i mustre pe copiii in credinta. Dragostea ce le-o purta nu putea fi pusa la indoiala. Cand ei au citit
aceste cuvinte de incheiere, poate s-au simtit rusinati ca le-au permis invatatorilor falsi sa se strecoare in mijlocul lor, ca au pus la indoiala
apostolia lui Pavel si ca s-au indepartat de la dragostea ce i-o purtau initial.

clickbible.org


https://www.clickbible.org/post/1-corinteni-710-w-mcdonald/

	1 Corinteni - Comentarii W. McDonald

