clickbible.org

2 Corinteni - Comentarii W. McDonald

Pavel se prezinta chiar de la inceputul epistolei sale ca apostol al lui Isus Cristos prin voia lui Dumnezeu. Este important ca Pavel sa precizeze
acest lucru de la bun inceput, intrucat existau unii la Corint care puneau la indoiala ca Pavel ar fi fost cu adevarat imputernicit de Domnul. La
care Pavel raspunde ca nu el a ales slujba, din proprie initiativa, dupa cum nu a fost ordinat de oameni, ci a fost lansat in lucrare de Isus
Cristos, prin voia lui Dumnezeu. Chemarea sa la apostolie a survenit pe drumul Damascului - acea experienta de neuitat din viata sa. Or,
tocmai constienta acestei chemari divine este aceea care l-a sustinut pe apostol in toate ceasurile de grea incercare. Adesea, in slujirea lui
Cristos, cand era apasat peste masura, poate ar fi fost ispitit sa se dea batut si sa se retraga din lucrare, daca nu ar fi avut aceasta asigurare
a chemarrii divine.

Faptul ca Timotei este mentionat in versetul intdi nu inseamna ca el a contribuit la redactarea epistolei, ci doar consemneaza ca acesta era in
compania lui Pavel, la data cand a fost redactatd 2Corinteni. in afara de aceastd mentiune, nu posedam alte indicii sigure cu privire la
deplasarile lui Timotei Tn aceasta perioada.

Scrisoarea este adresata bisericii lui Dumnezeu care este in Corint, impreuna cu toti sfintii care sunt in toata Ahaia. Sintagma biserica lui
Dumnezeu inseamna ca era o adunare de credinciosi ce apartineau lui Dumnezeu. Nu era o adunare pagana sau o asociatie laica de oameni,
ci o companie de crestini nascuti din nou, chemati din mijlocul lumii, sa-1 apartina Domnului. Negresit, pe cand scria aceste cuvinte, Pavel isi
va fi amintit de zilele cand a venit prima oara la Corint, predicand evanghelia. Cum oameni dedati la idolatrie si-au pus increderea in Cristos
ca Domn al lor, fiind mantuiti prin harul Sdu minunat. in pofida tuturor dificultatilor care s-au ivit ulterior in adunarea de la Corint, inima
apostolului va fi fost cuprinsa de bucurie la gandul ca in viata acestor oameni atat de dragi lui au intervenit schimbari atat de mari. Scrisoarea
este adresata nu numai corintenilor, ci si tuturor sfintilor care sunt in Ahaia. Ahaia desemna portiunea sudica a Greciei, in vreme ce
Macedonia, despre care vom citi in aceasta epistold, constituia sectiunea de nord a acestei tari.

Har... si pace sunt elementele ce compun minunatul salut al apostolului Pavel, cu care ne-am familiarizat deja. Cand arata ce le doreste el in
primul rand copiilor lui Dumnezeu, Pavel nu mentioneaza lucruri materiale, ca aurul si argintul, deoarece el stie prea bine ca acestea sunt
trecatoare. Mai degraba, el le doreste binecuvantari duhovnicesti, cum ar fi harul si pacea, in care sunt cuprinse toate binefacerile la care se
poate astepta un biet pacatos in viata de aici, pana nu a ajuns in cer. Denney spune: ,,Evanghelia se deschide si se incheie cu harul iar pacea
- acea stare de desavarsita acuratete spirituala - este lucrarea ispravita a lui Cristos in sufletul (omului)". Aceste binecuvantari decurg de la
Dumnezeu Tatal nostru si de la Domnul Isus Cristos. Dumnezeu Tatal nostru este izvorul iar Domnul Isus Cristos este canalul prin care se
scurg aceste binecuvantari. Pavel nu ezita sa-L aseze pe Domnul Isus Cristos alaturi de Dumnezeu Tatal, intrucat, ca membru al Trinitatii,
Cristos este egal cu Tatal.

in versetele 3 pana la 11, apostolul izbucneste in expresii de multumire pentru mangaierea de care a avut parte in mijlocul suferintelor si
incercarilor prin care a trecut. Fara indoiala, mangaierea a constituit-o vestea buna pe care i-a adus-o Tit in Macedonia. Apostolul arata apoi
in continuare ca si in stramtoare, si in mangaiere, toate lucreaza impreuna spre binele final al credinciosilor carora le este destinata slujba lui.
Multumirile sunt adresate lui Dumnezeu si Tatalui Domnului nostru Isus Cristos. Acesta este titlul plenar al lui Dumnezeu in Noul Testament,
unde El nu mai este invocat ca Dumnezeul lui Avraam, Dumnezeul lui Isaac sau Dumnezeul lui lacov. Acum El este Dumnezeul si Tatal
Domnului Isus Cristos. Apropo, numele acesta presupune maretul adevar, potrivit caruia Domnul Isus este (simultan): si Dumnezeu, si Om.
Dumnezeu este Dumnezeul Domnului nostru Isus Cristos - ceea ce se refera la relatia Sa cu Isus, Fiul Omului. Dar Dumnezeu este si Tatal
Domnului nostru Isus Cristos - prin asta intelegdndu-se relatia Sa cu Cristos, Fiul lui Dumnezeu. in plus, Dumnezeu este descris ca Parintele
indurarilor si Dumnezeul oricarei mangaieri. De la El se revarsa toate indurarile si mangaierile.

in toate strAmtorarile prin care a trecut Pavel, a fost constient de prezenta lui Dumnezeu, care I-a mangaiat. Aici el ne prezinta unul din
numeroasele motive pentru care Dumnezeu |-a mangaiat, si anume pentru ca si el, la randul lui, sa-i poata mangaia pe altii cu aceeasi
mangaiere cu care a fost si el mangaiat de Dumnezeu. Pentru noi cuvantul ,mangaiere" inseamna de obicei un fel de consolare cand trecem
prin intristari. Dar in acceptia Noului Testament, termenul are un inteles mult mai cuprinzator, referindu-se la imbarbatarea si indemnul pe
care le primim de la cineva care este alaturi de noi in momente de stramtorare. Cu totii ar trebui sa punem in practica acest verset,
aducandu-ne aminte atunci cand suntem mangaiati ca si noi, la randul nostru, avem datoria de a transmite mai departe aceasta mangaiere
catre altii. Nu trebuie sa fugim de incaperile in care unii zac bolnavi sau de casele aflate in doliu, ci sa ne apropiem indata de oricine are
nevoie de imbarbatarea noastra. Nu confortul pe care-l aduce mangaierea trebuie sa-I cautam, ci mai degraba ca noi insine sa fim
mangaietori.

Motivul pentru care Pavel 1i poate mangaia pe altii este faptul cad mangaierile lui Cristos sunt egale cu suferintele indurate de apostol pentru
El. Suferintele lui Cristos din acest context nu se refera nicidecum la suferintele indurate de Mantuitor, in lucrarea Sa ispasitoare, caci acestea
sunt unice, neputand fi impartasite de nici un om. Mai degraba, crestinii pot sa sufere si chiar sufera datorita asocierii lor cu Domnul Isus. Ei
sufera ocari, respingeri, ostilitate, ura, oprobiul oamenilor, lepadarea lor de ei si tradarea din partea lor. Toate acestea sunt numite
suferintele lui Cristos pentru ca El le-a indurat cand a trait pe pamant si pentru ca inca le indura atunci cand madularele trupului Sau trec ele
fnsele prin aceste suferinte. in toate strdmtorarile prin care trecem, El este strAmtorat impreund cu noi (vezi Isaia 63:9). Ideea pe care o
scoate insa Pavel in evidenta aici este ca toate aceste suferinte au parte de o mare rasplatire, adica faptul ca avem parte in egala masura de
mangaierea lui Cristos si mangaierea aceasta este intru totul de ajuns.

Pentru apostol atat stramtorarile sale, cat si starea de mangaiere ii aduceau numai bine, caci ambele au fost sfintite de cruce. Astfel daca era
in necaz, asta avea drept urmare mangaierea si mantuirea sfintilor - nu mantuirea sufletelor lor, ci mantuire in sensul izbavirii sau intaririi lor
atunci cand treceau prin incercari. Ei erau atunci imbarbatati si imbolditi de rabdarea lui Pavel in incercari, socotind ca daca Dumnezeu i-a
dat lui harul de a suferi, le putea darui si lor acest har. Ori de cate ori Samuel Rutherford se afla in ,pivnita vitregiei" - si asta nu de putine ori
s-a intamplat - el cauta indata ,vinurile cele mai alese" ale Domnului. Poate ca a invatat sa faca asa din pilda oferita de Pavel, care
intotdeauna parea sa vada curcubeul printre lacrimi.


https://www.clickbible.org/post/2-corinteni-1313-w-mcdonald/

Mangaierea pe care a primit-o apostolul avea sa-i umple si pe corinteni de mangaiere, inspirandu-i sa rabde n tacere cand treceau prin
aceleasi prigoane de care avusese parte si el. Numai cei ce au trecut prin adanci incercari si puneri la proba stiu sa aleaga cuvintele potrivite
de mangaiere pentru cei ce trec prin aceleasi incercari. O mama care si-a pierdut unicul fiu e mult mai in masura s-o mangaie pe o altda mama
care tocmai a fost strivita de aceasta sfasietoare durere. Sau, exemplul suprem al unui Tata, care si-a pierdut singurul Fiu, fiind acum cel mai
capabil sa-i mangaie pe cei ce au suferit pierderea unor fiinte apropiate.

Apostolul isi exprima acum increderea ca, asa dupa cum corintenii au cunoscut ei insisi ce inseamna sa suferi de dragul lui Cristos, tot asa
acum ei aveau sa traiasca experienta mangaierii pe care le-o va da Cristos. Suferintele nu vin niciodata singure pentru crestin, ci sunt
intotdeauna Tnsotite de mangaierea lui Cristos. Si noi putem fi siguri de acest lucru, cum era si Pavel. Editia Living Bible parafrazeaza
versetele 3-7 in felul urmator:

,Ce Dumnezeu minunat avem - El e Tatal Domnului nostru Isus Cristos, izvorul oricarei indurari, cel care, in chip atat de minunat, ne mangaie
si ne intareste in toate greutatile si incercarile noastre! Si oare de ce face asta? Pentru ca atunci cand si altii trec prin necazuri, avand nevoie
de compasiunea si imbarbatarea noastra, sa le putem transmite ajutorul si mangaierea pe care ni le-a dat Dumnezeu. Sa fiti siguri de acest
lucru: cu cat suferim mai mult pentru Cristos, cu atat ne va coplesi si El mai mult cu mangaierile si incurajarile Sale. Datorita acestor necazuri
v-am putut aduce mangaierea si mantuirea lui Dumnezeu. Dar, in necazul nostru, Dumnezeu ne-a mangaiat - si aceasta pentru ca sa va
ajutam pe voi: anume, sa va aratam din experienta noastra personald cu cata duiosie va mangaie Dumnezeu cand treceti prin aceleasi
suferinte. El va va da tarie sa rezistati.”

(Citatul a fost luat din ,,Noul Testament pe intelesul tuturor", editia I, 1984, publicat de Living Bibles International, n.tr.)

Dupa ce s-a referit in termeni generali la suferinte si mangaieri, Pavel mentioneaza acum pe larg marea incercare prin care a trecut. El nu
vrea ca fratii corinteni sa fie in necunostinta de necazul care a venit peste el in Asia. (,Asia" nu se refera aici la continentul cu acelasi nume,
ci doar la o provincie din partea de vest a acestui continent, cunoscuta azi sub denumirea de Asia Mica.) La ce necaz anume se refera aici
apostolul Pavel? Poate la periculoasa tulburare ce a avut loc la Efes (Fapte 19:23-41). Unii sugereaza ca a fost o boala de moarte, in timp ce
altii cred ca se refera la vesti triste de la Corint. Din fericire, valoarea si savurarea acestui pasaj nu depinde de cunoasterea chestiunilor sale
de amanunt.

Totusi necazul respectiv a fost atat de grav incat Pavel a fost foarte doborat, peste putinta fizica de a indura, asa incat nu mai avea nadejde
de viata.

in acest punct ne va fi de folos s& consultdm parafrazarea facutd de Phillips acestui verset: ,Pe vremea aceea erau cu totul coplesiti; povara
era peste putinta noastra de a o purta; de fapt, ne-am zis ca de-acum s-a sfarsit cu noi."

Moralul apostolului era atat de scazut incat se considera un om condamnat la moarte. Daca cineva l-ar fi intrebat: , Ce alegi: moartea sau
viata?" probabil Pavel ar fi rdspuns: moartea. Dumnezeu i-a permis robului Sau sa fie adus in aceasta situatie de extrema incercare, pentru ca
el sa nu se increada in sine, ci in Dumnezeul care invie mortii. ,Dumnezeul care invie mortii" este, evident, o referire la Dumnezeu Cel
atotputernic. Cel care poate invia mortii este singura nadejde pe care o mai are un om osandit sa moara - cum, negresit, se considera
apostolul ca este in acest punct.

in traditia traducerii King James (si a majoritatii manuscriselor) Pavel se refera la izbavire in trei timpi gramaticali: trecutul (izbavit), prezentul
(ne izbaveste) si viitorul (ne va izbavi)(textul critic contine un timp trecut si doua timpuri viitoare). Daca a avut in vedere tulburarea de la
Efes, atunci Pavel se refera la modul in care i s-a pus subit capat, el reusind sa scape (Fapte 20:1). Apostolul stie ca acelasi Dumnezeu care
I-a izbavit in trecut este in stare sa-l izbaveasca zi de zi si va continua sa-l izbaveasca pana in acel moment maret cand el va fi complet
eliberat de necazurile si prigoanele acestei lumi.

Aici Pavel, din spirit de generozitate, presupune ca crestinii corinteni s-au rugat pentru el, in timpul marii sale incercari. in realitate, multi
dintre credinciosii de acolo au adoptat o atitudine destul de critica la adresa marelui apostol, ce nu sugera deloc ca ei si-au fi adus aminte de
el in fata tronului de har. Dar apostolul este dispus sa le acorde aici credit pentru atitudinea pe care s-ar fi cuvenit s-o aiba fata el. Sintagma
darul care ne este facut prin multe persoane se refera la darul izbavirii lui Pavel, realizat prin rugaciunile multor persoane. El vede izbavirea
sa ca pe o urmare directa a mijlocirii sfintilor. Si astfel, afirma Pavel, pentru ca multi s-au rugat, multe persoane pot aduce acum multumiri
pentru faptul ca rugaciunile le-au fost ascultate.

Motivul pentru care Pavel considera ca se poate bizui pe rugaciunile credinciosilor este faptul ca intotdeauna a fost deschis in relatile cu ei. El
se poate lauda cu integritatea manifestata fata de ei iar constiinta lui poarta marturie faptului ca purtarea lui a fost caracterizata de
simplitate si sinceritate, adica de acea neprefacatorie si transparenta ce vin de la Dumnezeu. El nu s-a pretat la metodele oamenilor firesti, ci
a lucrat cu curatie fata de ei, fara nici un viclesug, punand in joc toata puterea (harul) primita de la Dumnezeu. De asta corintenii trebuia sa-si
fi dat seama cu prisosinta.

Integritatea ce a caracterizat toate purtarile apostolului fata de corinteni se degaja si din continutul acestei scrisori. El scrie exact ceea ce
vrea sa spuna, fara ocolisuri, fara ca ei sa trebuiasca sa citeasca ,printre randuri". Sensul cuvintelor sale se pot deslusi chiar de la inceput, in
termeni cat se poate de clari. Este exact ceea ce stiu si recunosc ei, iar apostolul isi exprima speranta ca ei vor continua sa recunoasca acest
lucru pana la sfarsit, adica cat vor trai.

Adunarea de la Corint i recunoscuse meritele lui Pavel, in parte - adica unii dintre credinciosi 1i dadusera recunoasterea ce o merita, dar nu
toti. Cei loiali au inteles aceste doua fapte - ca ei se cuvine sa fie mandri de el si el de ei in ziua Domnului Isus. Ziua Domnului Isus se refera
la evenimentul viitor al judecatii de la scaunul de judecata al lui Cristos, cand se va evalua slujirea celor rascumparati si li se va da rasplati.
Ori de cate ori Pavel privea spre acel tribunal, el vedea fetele celor care fusesera mantuiti prin lucrarea lui, cei ce aveau sa constituie cununa
lui de bucurie si slava. La randul lor, ei aveau sa se bucure de faptul ca el fusese instrumentul de care se folosise Dumnezeu pentru a-i
conduce la Cristos.



Sintagma: cu toatd increderea inseamna increderea cu care se bucurau ei de el, ea apostol adevarat al lui Isus Cristos, ca unul de a carui
sinceritate ei nu se puteau indoi. El dorea sa vina la ei pe deplin asigurat de increderea, stima si afectiunea lor. El intentiona sa vina la ei
inainte de a se duce in Macedonia, urmand sa-i viziteze din nou la intoarcerea din Macedonia. Astfel ei puteau avea al doilea har in sensul ca
erau vizitati de doua ori.

Acest al doilea har este explicat in continuare de versetul 16. Dupa cum am aratat, planul initial al lui Pavel era ca la plecarea din Efes sa
treaca in Ahaia, unde se afla Corintul, si apoi sa se indrepte spre nord, ajungand in Macedonia. Dupa ce va fi propovaduit acolo, apostolul
urma sa revina la Corint, deplasandu-se din nou spre sud. El spera ca credinciosii corinteni ii vor acorda sprijinul in drumul sau spre ludeea -
insotindu-I cu rugaciunile si ospitalitatea lor, dar nu si cu banii lor, intrucat citim la 11:7-10 ca Pavel era hotarat sa nu accepte bani din partea
lor.

Planul initial al lui Pavel nu a putut fi pus n aplicare. El a calatorit din Efes la Troa, si, negasindu-L pe Tit, s-a dus direct in Macedonia,
eliminand Corintul din itinerarul sau. Prin urmare, el pune aici intrebarea: ,Propunandu-mi aceasta, am lucrat eu cu usuratate?" Probabil
detractorii lui exact de asta il acuzau: ,Nestatornicul de Pavel! Una spune si alta face! Poate oare fi omul acesta un apostol adevarat?" - vor fi
spus ei. Apostolul i confrunta pe corinteni in privinta acuzatiei ce i s-a adus ca ar fi nestatornic: Cand face un plan, oare il face in functie de
motivele firesti ce ar putea rezulta, spunand o data da, pentru ca apoi sa spuna nu? Se calauzeste el oare in functie de considerentele de
confort sau avantaj personal? Phillips reda foarte bine spiritul acestui verset, in parafraza lui: ,Doar pentru ca am fost nevoiti sa ne modificam
planul (initial), se cuvine oare sa fim considerati nestatornici? Sau credeti cumva ca eu imi intocmesc planurile cu duplicitate, spunand «da»,
cand n realitate voiam sa spun «nu»?"

Pavel pare sa treaca aici de la cuvantul lui privitor la planurile sale de calatorie la propovaduirea lui. Poate ca criticii lui spuneau ca daca nu te
poti bizui pe el in conversatiile obisnuite, atunci nu poti avea incredere nici in predicarea lui.

Pavel argumenteaza ca actiunile lui nu pot fi puse la indoiala, deoarece Mantuitorul pe care il predica el este Cel divin si neschimbator, in
care nu este nici o stramutare si urma de schimbare. Cand a vizitat el prima oara Corintul, impreuna cu Silvan si Timotei (Fapte 18:5), I-au
predicat pe Fiul lui Dumnezeu cel vrednic de incredere. ,Mesajul nu a fost instabil, deoarece il privea pe Fiul lui Dumnezeu in care nu era nici
urma de stramutare." Argumentul consta in faptul ca nici un om care il predicd pe Domnul Isus in Duhul nu ar putea s& se poarte in felul in
care il acuzau criticii sai pe Pavel ca s-ar fi purtat el. Denney spune: ,Argumentul lui Pavel din acest punct ar fi putut fi folosit de un ipocrit,
dar nici un critic nu I-ar fi putut inventa." Cum ar fi putut el oare predica un Dumnezeu credincios, in timp ce el insusi s-ar fi purtat cu
necredinciosie fata de propriul sdu cuvant?

Oricate fagaduinte ale lui Dumnezeu ar fi, toate isi gasesc Implinirea in Cristos. Toti cei ce gasesc in El implinirea fagaduintelor lui Dumnezeu
vor spune Amin la toate acestea.

Cand ne deschidem Bibliile, ddm de o fagaduinta. Ne ridicam apoi privirile spre Dumnezeu iar Dumnezeu ne spune: , Toate acestea le poti
avea prin Cristos." Punandu-ne apoi increderea in Cristos, 1i spunem lui Dumnezeu: ,Amin". Dumnezeu vorbeste prin Cristos iar noi credem in
Cristos; Cristos se apleacd spre noi iar credinta se inalta spre culmi si astfel fiecare fagaduintd a lui Dumnezeu este implinita in Isus Cristos. in
El si prin El noi ne insusim si aplicam la noi insine aceste fagaduinte, spunand: ,,Da, Doamne, ma incred in Tine."

Toate acestea sunt spre slava lui Dumnezeu prin noi. Denney scrie si el: ,El este proslavit atunci cand sufletele omenesti isi dau seama ca El
a rostit lucruri bune cu privire la ei, dincolo de sperantele lor cele mai indraznete, si ca acele lucruri bune se pot deslusi cu certitudine si
siguranta indubitabile in Fiul Sau."

Cele doua sintagme: prin noi au darul de a le aminti corintenilor ca prin propovaduirea unor oameni ca Silvan, Timotei si Pavel au ajuns ei in
posesia fagaduintelor facute de Dumnezeu in Cristos. Daca apostolul ar fi un impostor, cum sustineau dusmanii lui, atunci ar insemna ca
Dumnezeu s-a folosit de un sarlatan si un mincinos, pentru a-Si aduce la indeplinire lucrari atat de minunate! Desigur, realitatea este ca Pavel
primise cu adevarat apostolia de la Dumnezeu.

in continuare Pavel arat& legatura dintre corinteni si el, in cadrul global al vietii. Dumnezeu i-a statornicit in credinta, confirmandu-i in Cristos,
calificandu-i, imputernicindu-i si invatandu-i.

De asemenea El i-a pecetluit si le-a dat Duhul in inimile lor ca o arvuna. Aici avem inca doua lucrari ale Duhului Sfant. Pecetea este semnul
proprietatii si sigurantei. Duhul care locuieste in credincios este semnul ca credinciosul apartine acum Iui Dumnezeu si ca este pe veci sigur.
Desigur, pecetea este invizibila. Oamenii nu stiu ca suntem crestini datorita faptului ca purtam vreun ecuson special, ci numai prin dovada
trairii unei vieti de sfintenie, pline de Duhul. Dumnezeu le-a dat arvuna Duhului in inima lor, ca o garantie a intregii mosteniri ce va urma.
Cand Dumnezeu il mantuieste pe cineva, il si umple cu Duhul Sfant. Tot atat de sigur precum este faptul ca noul credincios este umplut cu
Duhul este si faptul ca el va primi toata mostenirea lui Dumnezeu. Aceleasi binecuvantari pe care le transpune Duhul Sfant in viata noastra,
facandu-le o realitate in vremea de acum, vor fi ale noastre in masura deplina la o data viitoare.

in versetele 1:23 la 2:4 Pavel revine la acuzatia de sovéiald ce i s-a adus, explicand pe larg de ce nu a vizitat Corintul asa cum planuise.
Intrucat nici un om nu putea discerne adevaratele motive lduntrice ce l-au determinat pe Pavel s procedeze in felul acela, el apeleazi la
Dumnezeu, luandu-L ca martor al acestui fapt. Daca apostolul ar fi vizitat Corintul la data pe care o planificase initial, ar fi fost nevoit sa se
ocupe foarte energic de situatia de acolo. Ar fi fost nevoit sa-i mustre aspru pe sfinti pentru neglijenta de a fi tolerat pacatul in sanul adunarii.
Or, tocmai pentru a nu-i indurera si intrista si-a amanat Pavel calatoria la Corint.

Dar dupa ce face aceasta afirmatie, apostolul Pavel nu vrea ca nimeni sa creada ca se poarta ca un dictator fata de corinteni. Prin urmare el
adauga aici urmatoarele cuvinte: ,,Nu doar ca am avea stapanire peste credinta voastra, ci suntem impreuna lucratori la bucuria voastra: caci
prin credinta stati voi in picioare." Apostolul nu voia sa fie stapan peste credinta lor crestina, dupa cum nu voia sa fie vazut de ei ca un tiran.
Mai degraba, el si conlucratorii lui contribuiau la bucuria lor, adica el nu voia sa facad decat ceea ce le putea fi de folos pe cararea credintei,
sporindu-le astfel bucuria.



Ultima parte a versetului 24 ar putea fi redata si astfel: ,caci in credinta voi stati tare." Adica, nu era nevoie sa-i corecteze cu privire la
credinta lor, intrucat in sfera aceea erau destul de statornici. Chestiunile asupra carora dorea sa-i indrepte nu se refereau la doctrina, cat la
comportamentul bisericii Tn viata practica.

Versetul acesta continua gandul din ultimele doua versete ale capitolului 1. Pavel explica in continuare motivele pentru care nu s-a dus la
Corint, cum planuise initial, anume faptul ca nu a dorit sa le provoace intristarea ce ar fi urmat in mod inevitabil mustrarii pe care le-ar fi
aplicat-o. Cuvintele: am judecat in mine insumi sa nu ma intorc la voi cu intristare, lasa sa se inteleaga ca se vazuse cu corintenii cu ocazia
altei vizite, dureroasa, pe care o gasim descrisa la Fapte 18:1-17. Aceasta vizita interimara poate fi dedusa si din 2Corinteni 12:14;13:1.

Daca apostolul ar fi venit la Corint, aducand cu el mustrarea destinata unor crestini, negresit i-ar fi intristat. Dar si el insusi s-ar fi intristat,
pentru ca el astepta de la acesti oameni un prilej de bucurie sau, cum se exprima Ryrie:

,Daca va voi intrista, cine ma va mai putea imbucura pe mine? Niste oameni tristi? Ce mangaiere ar mai fi in asta?!"

in loc s& dea nastere la aceasta intristare reciproca, printr-o vizit personald, apostolul Pavel s-a decis s le scrie corintenilor o scrisoare,
sperand ca prin aceasta va obtine efectul dorit: anume faptul ca corintenii vor recurge la disciplina bisericii, in legatura cu fratele care
pacatuise. in felul acesta, cand va veni Pavel din nou la ei, relatile dintre el si acesti crestini pe care-i iubea atat nu vor mai fi incordate.

Aici se ridica o intrebare: scrisoarea la care se refera prima parte a versetului 3 este prima epistola a lui Pavel catre corinteni, sau o alta
epistola ce nu s-a pastrat? Multi cred ca nu poate fi vorba de 1Corinteni, datorita descrierii din versetul 4, ca a fost scrisa cu multa intristare si
lacrimi. Alti invatati sunt de parere ca descrierea de aici e in ton cu continutul primei epistole. Probabil ca Pavel a scris-o dupa trista vizita
(2Corinteni 2:1) si ca i-a incredintat-o lui Tit sa o dea corintenilor. Tot la aceasta scrisoare se refera, probabil, si versetele 2:4,9;7:8,12.

Indiferent care ar fi versiunea corecta, gandul ce se desprinde din versetul 3 este ca Pavel le-a scris pe tonul pe care le-a scris pentru ca
atunci cand i va vizita cu adevarat s& nu primeasca intristare de la cei deja care se astepta sa aiba parte de bucurie. in contextul de fat3,
concluzia care se desprinde este ca atunci cand problema disciplinei este tratata cu evlavie, ea duce, in final, la bucurie si de o parte, si de
alta.

in versetul acesta ne putem forma o idee despre inima plina de dragoste si compasiune a marelui pastor. Pavel era profund indurerat de
faptul ca adunarea de la Corint tolerase pacatul in mijlocul ei. Asta i-a provocat multa mahnire si strangere de inima, obrajii fiindu-i scalciati
de lacrimi fierbinti de intristare. E limpede ca pacatul de la Corint il afecta mai mult pe apostol decat pe corinteni! Nu trebuia ca ei sa
interpreteze aceasta scrisoare ca pe o incercare de a-i jigni, ci mai degraba ca pe o dovada a iubirii ce le-o purta. El spera ca, scriindu-le, ei
vor avea suficient timp pentru a indrepta lucrurile, asa incat o noua vizita la ei sa fie un prilej de bucurie. ,Fidele sunt ranile provocate de un
prieten!" Nu trebuie sa ne suparam cand suntem sfatuiti prieteneste sau avertizati cu evlavie, ci, mai degraba, ar trebui sa ne dam seama ca
cine procedeaza astfel ne vrea binele. Mustrarea facuta cu evlavie trebuie luata ca din mana Domnului si trebuie sa trezeasca in noi un
sentiment de recunostinta.

In versetele 5-11 apostolul se referd mai am&nuntit la incidentul ce provocase atata intristare. Observati delicatetea si consideratia
crestineasca de care da dovada apostolul cand face acest lucru. Nici macar o singura data nu pomeneste numele faptuitorului sau al faptei
reprobabile savarsite de acesta. Sintagma: ,,daca a fost cineva o pricina de intristare" se referd, probabil, la pacatul de incest savarsit de
omul de la 1Corinteni 5:1 sau la o alta persoana care provocase tulburare in sanul adunarii. Noi credem ca se refera la primul caz. Pavel nu
considera acest pacat o ofensa adusa Tmpotriva lui personal, ci o pricind de intristare pentru toti credinciosii.

Credinciosii de la Corint convenisera sa-i aplice celui vinovat masuri disciplinare, excluzandu-l, dupa cate se pare, din biserica. Ca urmare a
acestei actiuni, omul respectiv s-a pocait cu adevarat si a fost repus in partasie cu Domnul. Acum Pavel le spune corintenilor ca pedeapsa
aplicata acestui om a fost suficientd si cd nu mai are rost s-o prelungeasca. in ultima parte a versetului gasim sintagma: care i-a fost data de
cei multi. Unii cred ca prin ,,cei multi" se intelege majoritatea. Altii sustin ca ar fi fost vorba de toti membrii bisericii, cu exceptia celui
disciplinat. Acestia din urma sustin ca nu este suficientd o decizie a majoritatii. in asemenea chestiuni si acolo unde I se d& Duhului lui
Dumnezeu loc sa conduca, trebuie sa se ajunga la o actiune unanima.

Acum, dupa ce omul s-a pocait cu adevarat, corintenii trebuie sa-l ierte si sa caute sa-l intareasca, primindu-Il din nou in partasia lor. Altfel,
daca nu vor face acest lucru, exista pericolul ca omul sa fie coplesit de prea multa mahnire, adica ar putea intra intr-o deprimare, indoindu-se
de realitatea iertarii sale.

Corintenii isi pot reinnoi sentimentele de dragoste fata de el, deschizandu-si larg bratele catre el si reprimindu-I in mijlocul lor cu bucurie si
duiosie.

Prin prima epistola pe care le-a scris-o, Pavel i-a pus pe sfintii de la Corint la incercare. Acum ei aveau prilejul de a dovedi ascultarea lor fata
de cuvantul Domnului, asa cum le fusese vestit de apostolul Pavel. Cu acea ocazie, el le sugerase ca trebuie sa-l dea afara pe omul acela din
sanul bisericii - ceea ce au si facut corintenii, dovedindu-se astfel ascultatori. Acum Pavel vrea ca ei sa faca inca un pas, reprimindu-I pe
fratele respectiv in partasia lor.

Phillips parafrazeazé versetul 10 astfel: ,Dacé voi iertati o persoana, sa fiti siguri c& si eu o voi ierta. in m&sura in care am avut personal ceva
de iertat, eu insumi il iert, ca inaintea lui Cristos."

Pavel vrea ca sfintii sa stie ca el este intr-o stare de deplina partasie cu ei, in privinta iertarii pe care o acorda celui ce se facuse vinovat de
pacatul mentionat. Daca era ceva ce trebuia iertat de el insusi, atunci el ierta cu draga inima, din pricina corintenilor si asta in prezenta lui
Cristos.

Accentul pus de aceastd epistolad pe disciplina bisericii arata cat de mare e importanta ei in viata crestina. Din nefericire Tnsa subiectul acesta
nu este tratat aproape deloc in bisericile evanghelice de azi. Este inca un caz de marturisire cu gura a credintei noastre in inspiratia Scripturii,



fara ca sa transpunem crezul acesta pe planul trairii practice si ascultarii de principiile din care consta.

Dupa cum o adunare este in pericol daca nu ia masurile disciplinare ce se impun in anumite situatii, tot asa exista pericolul de a nu acorda
iertarea atunci cdnd a avut loc o pocaintd adevaratd. Satan este intotdeauna gata sa intervina in astfel de situatii, cu viclesugurile sale. in
primul caz, el va cauta sa naruie marturia unei adunari ce tolereaza pacatul in mijlocul ei, iar in al doilea, el il va coplesi pe cel ce s-a pocait
de intristare, daca adunarea va refuza sa-lI primeasca din nou in mijlocul ei. Daca Satan nu va putea distruge prin imoralitate, el va incerca
s-o faca prin nesfarsita intristare ce urmeaza pocaintei.

Comentand pe marginea sintagmei: ,noi... nu suntem in nestiinta despre planurile lui", J. S. Baxter face urmatoarele comentarii:

»,Satan se foloseste de tot felul de stratageme pentru a abate sufletele de la adevar: astfel el recurge la o sita, pentru a-i ,,cerne" (Luca
23:21), la ,planuri" pentru a-i pacali (ca in textul nostru), la ,buruieni" pentru a ,inabusi" (Matei 13:22), ,la viclesuguri" pentru a tese intrigi
(Efeseni 6:11), la ragetul unui leu, pentru a sadi groaza (1Petru 5:8), la deghizarea intr-un inger (de lumina) pentru a insela (2Corinteni 11:14)
si la ,,curse (mreje)" pentru a-i prinde in ele pe credinciosi (2Timotei 2:26).”

Pavel reia acum tema schimbarii intervenite in planurile sale din punctul unde ramasese in versetul 4 - respectiv, faptul ca nu s-a dus la
Corint asa cum anuntase ca va proceda. Versetele anterioare explicasera ca nu se dusese la Corint pentru a nu fi nevoit sa-i mustre cu
asprime. in versetele 12-17, Pavel le spune in amanunt ce anume s-a intdmplat in acest punct important din misiunea sa. Cum am aréatat,
Pavel a plecat de la Efes, sosind la Troa, in speranta ca se va intalni cu Tit acolo si ca va putea afla vesti despre Corint. Cand a ajuns la Troa,
Domnul i-a deschis 0 usa minunata pentru vestirea evangheliei lui Cristos.

in pofida acestei oportunitati de aur, duhul lui Pavel era tulburat, asupra inimii apostolului apdsand greu povara bisericii corintene. Oare sa
stea la Troa si sa predice evanghelia lui Cristos? Sau sa mearga mai departe in Macedonia? Pana la urma a luat decizia sa mearga in
Macedonia. Ne intrebam care va fi fost reactia corintenilor cand au citit aceste cuvinte. Si-au dat ei seama, fiind un pic rusinati, ca tocmai
comportarea lor a fost cea care a produs aceasta neliniste in viata apostolului, ducand la anularea unui minunat prilej de vestire a
evangheliei, doar de dragul de a afla de starea lor duhovniceasca?

Pavel nu era infrant. Indiferent unde mergea, in slujba lui Cristos, avea parte de biruinta, ceea ce-l face sa izbucneasca in exclamatii de
multumire: Dar multumiri fie aduse lui Dumnezeu, care ne conduce totdeauna in carul Lui de biruinta in Cristos. A. T. Robertson spune, in
aceasta privinta:

,Fara nici un cuvant de explicatie, Pavel se smulge din mlastina deznadejdii, indltandu-se, ca o pasare, spre culmile bucuriei. Apoi, ca
un vultur, urca in zare, uitandu-se triumfator in vaile din care s-a ridicat.”

Pavel recurge aici la o analogie cu procesiunile triumfale ale cuceritorilor romani, care, atunci cand reveneau in patrie, dupa repurtarea unor
biruinte Tnsemnate, purtau prizonierii de-a lungul strazilor capitalei. De o parte si de alta a traseului triumfal mergeau cei ce raspandeau
tamaia, a carei mireasma cuprindea intreaga scena. Tot asa Pavel si-L imagineaza pe Domnul, marsaluind cu pas de Cuceritor, de la Troa la
Macedonia, avandu-l in urma Sa pe apostol. Oriunde merge Domnul, prin slujitorii Lui, va exista biruinta. Mireasma cunostintei lui Cristos se
raspandeste pretutindeni, prin apostol, dupa cum arata si F. B. Meyer:

,Oriunde mergeau ei, oamenii erau mai in masura sa-L cunoasca pe Isus, nespusa frumusete a caraterului invatatorului devenindu-le
limpede. Oamenii luau contact cu acea mireasma find, ce imbata vazduhul, atragandu-i spre Omul din Nazareth.”

Astfel Pavel nu considera ca a suferit vreo infrangere in lupta cu Satan, ci ca Domnul a castigat biruinta, din care se infrupta si Pavel.

in procesiunile triumfale la care se refera Pavel aici, mireasma de tdmaie semnifica, pentru cuceritori, glorioasa lor biruinta, in schimb pentru
captivi ea insemna osanda. Astfel apostolul noteaza ca predicarea evangheliei are un efect dublu, insemnand un lucru printre cei ce sunt
mantuiti si cu totul altul printre cei care pier. Pentru cei ce o primesc, ea este garantia unui viitor glorios iar pentru altii ea prevesteste
osanda. Dar Dumnezeu este proslavit, si intr-un caz, si in celalalt, dupa cum arata F. B. Meyer:

,Prin urmare, atunci cand ni se spune ca putem fi pentru Dumnezeu o aroma placuta, negresit asta se refera la faptul ca putem trai in asa fel
incat sa-l aducem aminte lui Dumnezeu cum era Isus in ipostaza Sa de muritor. Este ca si cum, fiind priviti zi de zi de Dumnezeu, El ar trebui
sa-L vada pe Isus n noi si sa-si aminteasca (omeneste vorbind) de acea viata binecuvantata ce a fost adusa ca jertfa de o mireasma placuta
lui Dumnezeu.”

Pentru cei mantuiti, crestinii sunt o mireasma de la viata spre viata, dar pentru cei ce pier, o mireasma de la moarte spre moarte. Noi
suntem, ceea ce Phillips a definit drept: ,insasi mireasma invioratoare a vietii", ce aduce viata celor ce cred, dar ,duhoarea de moarte a
osandei" pentru cei ce refuza sa creada. Acest efect dual este minunat ilustrat de un incident din Vechiul Testament. Cand chivotul lui
Dumnezeu a fost capturat de filisteni, atata timp cat s-a aflat printre ei a provocat moarte si nimicire (1Samuel 5). Dar cand a fost adus Thapoi
in casa lui Obed-Edom, a adus binecuvantare si prosperitate lui si familiei lui (2Samuel 6:11). Contempland uriasa responsabilitate de a
propovadui mesajul acesta, incarcat de consecinte atat de cuprinzatoare, el exclama: ,Si cine este de ajuns pentru aceste lucruri?"

Legatura dintre versetul 17 si versetul 16 va fi mai usor de observat daca vom raspunde la intrebare cu cuvintele: ,Noi suntem." ,,Cine este
de ajuns pentru aceste lucruri? Noi suntem, pentru ca noi nu comercializam cuvantul lui Dumnezeu". (Dar toate acestea trebuie intelese in
conjunctura cu 3:5, unde Pavel spune ca suficienta lui este de la Dumnezeu.) Cum fac cei multi se refera la invatatorii iudaizatori, care luptau
din rasputeri sa-i indeparteze pe corinteni de apostolul Pavel. Pavel ii defineste pe acesti oameni ca pe niste comercianti, care faceau negot
cu cuvantul lui Dumnezeu, fiind dominati de motive mercantile. Ei incercau sa faca din slujba evangheliei o ocupatie banoasa. Termenul
tradus Tn unele editii prin ,a strica" in altele prin ,a comercializa" este identic cu cel folosit Tn cazul celor care falsificau vinul adaugandu-i
apa. Tot asa, acesti invatatori falsi cautau sa altereze cuvantul lui Dumnezeu adaugand la el doctrinele lor proprii. Ei cautau, de pilda, sa
amestece legea cu harul.



Pavel nu era insa dintre cei ce amestecau sau comercializau cuvantul lui Dumnezeu. Mai degraba, el putea sa-si descrie slujba prin trei
sintagme semnificative.

Prima este cu sinceritate, adica cu transparenta. Misiunea lui era marcata de onestitate, toate lucrurile facandu-se pe fata. Robertson releva
si el, cu o nota de umor, onestitatea slujbei lui Pavel, spunand ca ,Fructele din stratul de jos al cosului lui Pavel erau la fel de bune ca cele de
deasupra."

in al doilea rand, el descrie slujba sa ca fiind de la Dumnezeu. Cu alte cuvinte, tot ce rostea el venea de la Dumnezeu. Dumnezeu era sursa
mesajului sdu, si tot de la Dumnezeu decurgea téria de care avea el nevoie pentru a-| transmite altora. Asta inseamné c& apostolul 1l slujea
pe Domnul, constient fiind de faptul ca Dumnezeu avea mereu atintiti ochii spre el. El era cuprins de un mare simt al raspunderii fata de
Dumnezeu, constient ca nimic nu poate fi ascuns de ochiul lui Dumnezeu.

Apoi el adauga in final: noi vorbim... in Cristos. Asta Tnseamna ca el vorbea in numele lui Cristos, cu autoritatea lui Cristos si ca purtator de
cuvant al lui Cristos.

In ultima parte a versetului 2:17, apostolul a descris slujba sa prin intermediul a trei sintagme si si-a dat seama c& aceast& descriere ar putea
sa le para unora din criticii sai o lauda de sine. Ceea ce e in masura sa explice intrebarea din versetul intai al acestui capitol: incepem noi
iarasi sa ne recomandam singuri? larasi nu inseamna aici ca Pavel s-ar fi recomandat inainte, ci doar aceea ca fusese invinuit ca s-ar fi
recomandat pe sine insusi si astfel anticipeaza ca i se va arunca din nou aceastad acuzatie.

Sau nu cumva avem nevoie, ca unii, de scrisori de recomandare catre voi sau de la voi? Acesti altii la care se refera Pavel aici sunt invatatorii
falsi de la 2:17. Acestia venisera la Corint cu scrisori de recomandare, probabil din partea celor de la lerusalim. lar la plecarea lor de la Corint,
au luat, probabil, din nou scrisori de recomandare din partea adunarii de credinciosi din acel oras. Adevarul e ca exista obiceiul in epoca
bisericii primare sa se dea scrisori de recomandare celor care calatoreau din loc in loc. Apostolul nu Tncearca deloc sa descurajeze o atare
practica, in versetul de fata, ci doar sugereaza intr-o maniera fina ca singurul lucru cu care se puteau mandri invatatorii falsi erau aceste
scrisori de recomandare pe care le purtau cu ei, nemaiavand nici un alt fel de acreditare!

ludaizatorii care venisera la Corint au pus sub semnul intrebarii autoritatea de apostol a lui Pavel. Ei negau ca el este un slujitor adevarat al
lui Cristos. Poate ca starneau asemenea indoieli in mintea corintenilor pentru a-i determina sa-i ceara apostolului Pavel o atare scrisoare de
recomandare, cand va veni din nou la ei. Dar el deja i intrebase daca doresc sa le prezinte o asemenea scrisoare. Nu venise el oare la Corint
intr-o perioada cand ei erau pagani idolatri? Oare nu el insusi i condusese la Cristos? Nu-si pusese oare Domnul insusi amprenta peste slujba
apostolului, daruindu-i harul de a conduce la méantuirea acestor suflete scumpe de la Corint?

latd raspunsul corect. Corintenii insusi constituiau epistola, scrisa in inima lui dar cunoscuta si cititd de toti oamenii. in cazul de fata, nu era
nevoie de nici o scrisoare scrisa cu penita si cerneald. Ei insisi erau rodul misiunii lui, ocupand un loc aparte in sentimentele sale de dragoste.
Nu numai atat, dar ei erau cunoscuti si cititi de toti oamenii, prin faptul ca toti oamenii din partea locului auzisera despre convertirea lor.
Oamenii si-au dat seama ca n viata acestor corinteni intervenise o schimbare, ca ei se lasasera de idolatria lor, alipindu-se de Dumnezeu si
traind acum vieti de curatie si detasare fata de lumea inconjuratoare. Ei erau dovada caracterului divin al slujbei lui Pavel.

La prima vedere, versetul 3 pare sa contrazica versetul 2. Pavel afirmase ca corintenii sunt epistola lui. Dar aici spune ca ei sunt o epistola a
lui Cristos. in versetul 2, el spune c& epistola este scrisa in inima lui dar din ultima parte a versetului 3 reiese ca Cristos este Cel care a scris
epistola Tn inimile corintenilor. Cum vom putea reconcilia aceste afirmatii, aparent contradictorii? Raspunsul este ca in versetul 2 Pavel afirma
ca corintenii sunt scrisoarea lui de recomandare. Versetul 3 ne ofera explicatia. Poate ca ne va fi mai usor sa vedem legatura unind cele doua
versete dupa cum urmeaza: ,Voi sunteti epistola noastra... pentru ca voi sunteti cu adevarat declarati ca epistola a lui Cristos." Cu alte
cuvinte, corintenii erau scrisoarea de recomandare a lui Pavel, pentru ca era limpede pentru toti ca Domnul savarsise lucrarea harului in viata
lor. Evident, ei erau crestini. Or, intrucat Pavel fusese instrumentul uman prin care fusesera ei adusi la Cristos, ei erau acreditarile apostolului
- gand exprimat de expresia ,scrisa de noi" (in engleza, ministered by us, exprimand rezultatul slujirii apostolilor, ,to minister" = ,a sluji"
n.tr.). Domnul Isus este Cel care savarsise lucrarea respectiva in viata lor, dar o facuse prin slujirea lui Pavel.

Daca scrisorile de recomandare folosite de dusmanii lui Pavel erau scrise cu cerneala, epistola lui Pavel era scrisa prin Duhul Dumnezeului
celui viu, fiind, prin urmare, divina. Desigur, cerneala isi pierde din intensitate, se poate sterge sau distruge, dar cand Duhul lui Dumnezeu
scrie n inima oamenilor scrisul acela este permanent. Apoi Pavel adauga ca epistola lui Cristos a fost scrisa nu pe tablii de piatra, ci pe tablii
de carne, ale inimilor oamenilor. Cei ce vizitau Corintul nu vedeau epistola lui Cristos gravata pe vreun monument in mijlocul pietei orasului,
ci scrisoarea a fost scrisa n inimile si vietile crestinilor de acolo.

Cand Pavel a facut contrastul dintre tabliile de piatra si tabliile inimilor de carne, nu este nici o indoiala ca el a avut in vedere diferenta dintre
lege si evanghelie. Legea, desigur, fusese inscriptionata pe tabliile de piatra de pe Muntele Sinai, dar sub evanghelie, Dumnezeu asigura
ascultarea prin mesajul harului si al iubirii, care sunt scrise in inimile oamenilor. Pavel va dezvolta tema mai pe larg in continuarea epistolei.
De aceea, aici el doar enunta problema.

in contextul in care I-am ascultat pe Pavel enuntandu-si cu atata incredere apostolia si slujba pe care i-a incredintat-o Domnul, pe buna
dreptate I-am putea intreba: ,Cum de poti vorbi cu atata indrazneala si siguranta in aceasta privinta, frate Pavel?"

Raspunsul il gasim Tn versetul 4. Apdrarea apostoliei sale ar putea parea la prima vedere o lauda de sine, dar Pavel neaga faptul ca asa ar sta
lucrurile, afirmand ca increderea sa este fata de Dumnezeu, adica o incredere care poate rezista in fata probei lui Dumnezeu. El nu are nici o
incredere in el Tnsusi sau in capacitatea lui, ci numai prin Cristos, si in lucrarea pe care Cristos a savarsit-o in viata corintenilor gaseste el
dovada realitatii slujbei sale. Schimbarea extraordinarad petrecuta in viata corintenilor era in masura sa-I recomande pe apostol.

Aici Pavel respinge, din nou, orice posibilitate ca el insusi sa posede capacitatea proprie de a se considera apostol al lui Cristos. Puterea
slujbei lui nu provenea din launtrul lui, ci de sus. Apostolul nu era dornic sa-si asume credit pentru merite proprii. El stia ca daca Dumnezeu
nu i-ar fi dat inzestrarea suficienta pentru slujba, nimic nu s-ar fi realizat.



Dupa ce a discutat propria sa acreditare si calificare pentru slujba, Pavel se lanseaza acum intr-o relatare amplificata a slujbei propriu-zise. in
versetele urmatoare el face un contrast intre Vechiul Legamant (legea) si noul legamant (evanghelia). Exista motive temeinice pentru ca
apostolul sa procedeze astfel, in acest punct.

Cei ce-l criticau atat de sever la Corint erau iudaizatori - adica unii care incercau sa amestece legea cu harul. Ei fi invatau pe crestini ca
trebuie sa respecte anumite portiuni din Legea lui Moise, pentru a putea fi acceptati deplin de Dumnezeu. Si astfel apostolul va demonstra
aici superioritatea noului legamant fata de vechiul. El isi prefateaza remarcile afirmand ca Dumnezeu l-a facut competent, ca slujitor al noului
legamant. Desigur, un legadmant este un acord, o promisiune sau un testament.

Vechiul Legamant a fost sistemul de legi transmis de Dumnezeu lui Moise. Potrivit prevederilor acestuia, binecuvantarea depindea de
ascultare. Era un legamant al faptelor, un acord incheiat intre Dumnezeu si om, potrivit caruia, daca omul isi facea partea, Dumnezeu Si-o
facea pe a Lui. Dar intrucat acordul depindea de om, nu putea produce neprihanirea.

Noul Legamant este evanghelia. Potrivit prevederilor sale, Dumnezeu Se angajeaza printr-un legamant ca il va binecuvanta pe om, fara plata,
prin harul Lui, prin rdéscumpararea adusa prin Cristos Isus. Toate prevederile noului legamant depind de Dumnezeu, si nu de om; prin urmare,
noul legamant poate sa realizeze tot ceea ce vechiul nu putea realiza.

Pavel ofera cateva exemple de deosebiri izbitoare intre lege si evanghelie. El incepe aici in versetul 6 cu primul dintre exemple, afirmand nu
al literei, ci al Duhului; caci litera omoara, dar Duhul sau duhul (text marginal, NKJV) da viata. Cei mai multi cercetatori ai Bibliei interpreteaza
sensul acestui verset astfel: daca cineva adopta doar semnificatia de suprafata, textuala, a cuvintelor Scripturii, incercand sa fie ascultator
doar fata de litera, fara sa doreasca sa asculte si de spiritul deplin al pasajului, atunci acele cuvinte ii vor face rau, mai degraba decat bine.
Fariseii erau un exemplu al acestui fel de ascultare. Ei erau scrupulosi in cele mai mici amanunte, cand venea vorba sa dea zeciuiala, dar nu
manifestau indurare si dragoste fata de altii (Matei 23:23).

Desi aceasta e o aplicatie valabild a pasajului, nu este totusi interpretarea sa corectd. in versetul 6 litera se refer la evanghelia harului lui
Dumnezeu. Cand Pavel spune ca litera omoara, el se refera la lucrarea legii. Legea ii condamna pe toti cei ce nu reusesc sa respecte
preceptele sale sfinte. ,Prin lege vine cunostinta despre pacat" (Romani 3:20). ,Blestemat este oricine nu staruie in toate lucrurile care sunt
scrise in lege, ca sa le implineasca" (Galateni 3:10). Dumnezeu nu a randuit ca legea sa fie aceea care sa dea viata. Mai degraba legea a fost
conceputa cu scopul de a aduce cunostinta despre pacat si mustrarea cu privire la pacat. Noul Legamant este numit aici duh si reprezinta
implinirea spirituala a tiparelor si umbrelor Vechiului Legamant. Ceea ce cerea legea, dar nu putea nicicand produce, se realizeaza acum prin
evanghelie, dupa cum arata J. M. Davies:

JLucrarea ,literei" care omoara este ilustrata de exemplul celor 3000 omorati la Sinai, cu prilejul inaugurarii Vechiului Legamant; iar lucrarea
Duhului, respectiv misiunea datatoare de viata, este ilustrata de exemplul celor 3000 mantuiti in ziua Cincizecimii.”

Versetele 7 si 8 continua reliefarea contrastului dintre cele doua legaminte. Aici apostolul face un contrast intre slava ce a insotit darea legii
si slava legata de evanghelie. Cuvintele slava si slavit apar in capitolele 3 si 4 de saptesprezece ori. Vechiul Legamant este numit slujba
mortii, gravata in litere pe pietre. Nu poate fi decat o referire la cele zece porunci, care ii amenintau cu moartea pe toti cei ce nu le pazeau
(Exod 19:13). Pavel nu spune ca darea legii a fost total lipsita de slava, pentru ca asta n-ar fi adevarat. Cand Dumnezeu i-a dat lui Moise cele
zece porunci pe Muntele Sinai, s-au produs manifestari marete ale prezentei si puterii divine (Exod 19). De fapt, insasi fata lui Moise, care
statea in prezenta lui Dumnezeu, avand comuniune cu El, a inceput sa straluceasca, reflectand splendoarea lui Dumnezeu. Astfel copiii lui
Israel nu puteau sa-si atinteasca ochii asupra fetei lui Moise, din cauza stralucirii fetei lui. Era de o luminozitate prea mare ca ei s-o poata privi
incontinuu. Dar apoi Pavel adauga aceste cuvinte semnificative: slava care a fost desfiintata. Asta inseamna ca stralucirea puternica ce a
aparut pe fata lui Moise nu a fost permanenta, ci o slava temporara, trecatoare. Sensul spiritual al acestui pasaj este ca slava Vechiului
Legamant a fost temporara. Legea avea o functie bine definita. Ea fusese data pentru a scoate in evidenta pacatul. Ea fusese o etalare a
cerintelor de sfintenie ale lui Dumnezeu si in sensul acesta a fost slavita. Dar ea a fost data pana in vremea lui Cristos, care este implinirea
legii pentru neprihanire pentru toti cei ce cred (Romani 10:4). Ea a fost o umbra, pe cand El este substanta. A fost o imagine a lucrurilor mai
bune ce aveau sa vina si acele lucruri isi gasesc realitatea in Mantuitorul lumii.

Dar daca legea a avut acest caracter slavit, cu cat mai slavita este lucrarea Duhului? Sintagma: ,slujba Duhului" se refera la evanghelie.
Duhul lui Dumnezeu lucreaza prin propovaduirea evangheliei iar lucrarea Duhului lui Dumnezeu este facuta in folosul celor care primesc
vestea buna a mantuirii. Sintagma ,,cum nu va ramane cu slava mult mai mult slujba Duhului?" nu se refera la viitor, ci la o consecinta
inevitabila. Cu alte cuvinte, daca un fapt sau o conditie exista, atunci negresit si cealalta va urma.

Aici vechiul legdmant este numit slujba condamnarii, caci asta a fost urmarea lui. El a adus condamnare tuturor oamenilor, pentru ca nimeni
nu putea sa tina legea in mod desavarsit. Totusi si aici era implicat un anumit grad de slava. El avusese un scop real si o utilitate reala pentru
timpul acela. Dar slujba dreptatii exceleaza in slava. Hodge spune:

»Slujba neprihanirii este acea slujba care pune in evidenta neprihanirea prin care oamenii sunt indreptatiti si astfel eliberati de osanda pe
care o pronuntase legea asupra lor."

Gloriile evangheliei nu sunt de natura sa atraga vederea fizica, ci contin o excelenta profunda si durabild, care incanta duhul. Gloriile
Calvarului eclipseaza cu mult gloriile Muntelui Sinai.

Desi intr-o anumita privinta legea a fost slavita, totusi cand o comparam cu noul legamant, constatam ca nu a fost slavita deloc. Acest verset
ne prezinta un contrast foarte puternic si ne spune ca atunci cand cele doua legaminte sunt puse alaturi, indata se vede ca unul din ele il
eclipseaza cu totul pe celalalt, adica noul legamant il intrece pe vechiul, cum spune si A. T. Robertson: ,,Slava mai mare o face sa paleasca pe
cea mai mica, in cel putin o privinta, vechiul pare sa nu aiba deloc slava, datorita gloriei supra abundente a noului legamant." Denney
comenteaza si el: ,Cand soarele straluceste in toata puterea sa, pe cer nu mai este alta slava."



Caci daca ceea ce este desfiintat a fost introdus cu slava, cu cat mai mult ceea ce ramane este in slava. Trebuie s& notam prepozitiile cu si n.
Ideea pe care o subliniaza versetul este ca procesul darii legii a fost insotit de slava, pe cand in cazul noului legamant slava este Tnhsusi
elementul de baza. Slava a insotit doar vechiul legdmant, pe cand evanghelia harului lui Dumnezeu este ea insasi slava.

Versetul acesta mai stabileste un contrast intre caracterul trecator si temporar al legii si caracterul permanent al evangheliei. Ceea ce este
desfiintat (sau, mai corect, ,ceea ce este in curs de disparitie") se refera, evident, la cele zece porunci - ,slujba mortii, gravata in litere pe
pietre" (versetul 7). Astfel versetul acesta infirma teoria adventistilor de ziua a saptea, care sustin ca doar legea ceremoniala a fost
desfiintata, nu si cele zece porunci.

Nadejdea la care se refera Pavel aici este convingerea puternica in faptul ca slava evangheliei nu va pali si nu va pieri niciodata. Din pricina
acestei asigurari puternice, el poate vesti Cuvantul cu multa indrazneala. El nu avea nimic de ascuns. Nu e deloc nevoie sa foloseasca un val.
In multe religii care se practica azi in lume adeptii lor sustin ca ar dispune de mistere. Noii convertiti trebuie initiati in aceste taine adanci. Ei
trec apoi prin diferitele etape de initiere. Nu tot asa este insa in cazul evangheliei, unde totul este descoperit si clar prezentat. Evanghelia se
exprima limpede si cu asigurare deplinad cu privire la teme cum ar fi mantuirea, Sfanta Treime, cerul (raiul) si iadul.

Spre deosebire de Moise, care si-a acoperit fata cu un val, pentru ca fiii lui Israel sa nu-si atinteasca ochii asupra sfarsitului a ceea ce este in
curs de desfiintare. Fundalul versetului 13 il gasim in Exod 34:29-35. Acolo aflam ca atunci cand Moise s-a coborat de pe muntele Sinai, dupa
ce statuse Tn prezenta Domnului, el nu si-a dat seama ca fata i stralucea. Copiii lui Israel se temeau sa se apropie de el, din pricina slavei
fetei sale. Dar la indemnul lui, ei s-au apropiat, dup& care Moise le-a dat sub form& de porunci tot ceea ce-i spusese Domnul lui. in Exod 34:33
citim urmatoarele: ,,Cand Moise a incetat sa le vorbeasca, el si-a acoperit fata cu un val" in 2Corinteni 3:13 apostolul explica de ce a procedat
Moise astfel. Pentru ca fiii lui Israel sa nu poata privi tinta la sfarsitul a ceea ce era in curs de desfiintare. Slava de pe fata lui era o slava
trecatoare. Cu alte cuvinte, legea pe care i-a dat-o Dumnezeu avea o slava trecatoare, ce chiar atunci incepea sa se risipeasca si Moise nu a
vrut ca ei sa vada sfarsitul ei. Moise nu voia sa ascunda slava propriu-zisa, ci doar trecerea ei, dupa cum reda foarte frumos acest lucru F. W.
Grant: ,Slava de pe fata lui Moise trebuia sa faca loc slavei de pe Alta Fata." Or, stim ca acest lucru a avult loc la venirea Domnului Isus
Cristos. Urmarea acestui fapt este ca slujitorul noului legamant nu mai trebuie sa-si ascunda fata. Slava evangheliei nu va pali si nu va trece
niciodata.

Dar mintile lor au fost orbite. Copiii lui Israel nu si-au dat seama de adevarata semnificatie a ceea ce facea Moise, dupa cum nu si-au dat
seama evreii, de-a lungul veacurilor. Chiar pe cand scria Pavel aceste randuri, ei continuau sa se tina strans de lege, punandu-si in ea toata
nadejdea ca mijloc de mantuire si refuzand sa-L accepte pe Domnul Isus Cristos.

Caci pana in ziua de astazi, la citirea Vechiului Testament, acelasi val ramane neridicat. Cu alte cuvinte, pe cand scria apostolul aceste
randuri, cand iudeii citeau Vechiul Testament, ei nu descopereau taina pe care Moise a ascuns-o de stramosii lor, sub val. Ei nu-si dadeau
seama ca slava legii trecea, intrucat legea isi gasise implinirea in Domnul Isus Cristos.

Valul este desfiintat in Cristos. Termenul val este redat in multe versiuni in litere cursive, deoarece a fost furnizat de traducatori, pentru
complinirea sensului. Unii sustin ca nu valul este desfiintat, ci vechiul legamant. Dar sensul si mai probabil ar fi acela ca dificultatea
intelegerii Vechiului Testament dispare atunci cand o persoana vine la Cristos, dupa cum se exprima si Hodge:

,Scripturile vetero-testamentale sunt inteligibile doar atunci cand sunt intelese ca texte care il prezic si-L prefigureaza pe Cristos.
Cunoasterea lui Cristos inlatura valul cu care era acoperit Vechiul testament.”

Aici asistdm la o usoard modificare a figurii. in ilustratia cu Vechiul Testament, valul acoperea fata lui Moise, dar acum valul este peste inimile
evreilor, caci ei continua sa obtina neprihanirea pornind de la principiul faptelor, fara sa-si dea seama ca lucrarea a fost deja infaptuita de
Mantuitorul, pe crucea Golgotei. Ei cauta sa obtina méantuirea prin propriile lor merite, fara sa-si dea seama ca legea fi condamna fara echivoc
si ca singura lor scapare este sa alerge in bratele Domnului, pentru a capata indurare si har.

Vreunul din versetul 16 se refera, probabil, la un iudeu individual sau la Israel, ca natiune. Cand iudeul individual sau natiunea se intorc la
Domnul si-L primesc pe Isus ca Mesia, valul este ridicat si obscuritatea dispare, facand loc adevarului minunat potrivit caruia toate tipurile si
umbrele legii isi gasesc implinirea deplina in preaiubitul Fiu al lui Dumnezeu, Mesia al lui Israel.

Daca versetul se refera la natiunea Israel, atunci este o referire la acel timp viitor cand o ramasita credincioasa a Israelului se va intoarce la
Domnul, asa cum prezice textul de la Romani 11:25,26,32.

Pavel a subliniat pana acum faptul ca Cristos este cheia intelegerii Vechiului Testament. Aici el subliniaza din nou adevarul acesta, spunand:
Domnul este Duhul.

in majoritatea versiunilor Bibliei ,Duhul" apare tiparit cu majusculd, pentru a se intelege c& este Duhul Sfant. Dar contextul sugereazé ca
Domnul este duhul Vechiului Testament, dupa cum ,marturia lui Isus este duhul profetiei" (Apocalipsa 19:10). Toate tiparele si umbrele
Vechiului Testament fsi gasesc implinirea in Cristos. Unde este Duhul Domnului, (traducatorii editiei NKJV au interpretat acest text ca o
referire la Duhul Sfant, redand-o cu majusculd. Originalul a fost scris Tn intregime cu majuscule, lasand posibile ambele interpretari) acolo
este libertate inseamna ca oriunde Isus Cristos este recunoscut ca Domn sau ca lehova, exista libertate, adica libertate fata de robia legii,
eliberare de obscuritate in lectura Scripturii si libertate de a privi fata Lui fara nici un val despartitor.

in Vechiul Legdmant, numai Moise avea voie s priveasca slava Domnului. in Noul Legdmant noi toti avem prilejul de a privi cu fata
descoperita slava Domnului. Fata lui Moise a trebuit sa fie acoperita de un val, dupa ce a stat de vorba cu oamenii, in schimb, noi putem fi cu
fata neacoperita. Noi putem sa ne pastram fata neacoperita prin marturisirea pacatului din viata noastra si departarea de el, printr-o stare de
totala sinceritate fata de Dumnezeu si fata de noi insine. Sau, cum spunea odata un misionar veteran din India: noi trebuie ,sa lepadam
valurile pacatului, prefacatoriei si oricarei incercari de a juca teatru, precum si orice tentativa de a ne ascunde dupa un paravan fals; trebuie
sa renuntam la orice compromisuri si jumatati de masura. Totul trebuie sa fie la noi limpede ca buna-ziua, da sau nu."



Urmatorul pas este sa privim ca intr-o oglinda slava Domnului. Oglinda este cuvantul lui Dumnezeu. Cand ne apropiem de Biblie, il vedem pe
Domnul Isus revelat in toata splendoarea Sa. Acum inca nu-L vedem fata in fata, ci numai asa cum Se oglindeste El in Cuvantul Sau.

Observati va rog ca slava Domnului este cea pe care o privim. Aici Pavel nu se gandeste atat de mult la frumusetea morala a lui Isus ca Om
care a trait pe acest pamant, ci mai degraba la actuala Sa slava, preamarit la dreapta lui Dumnezeu. Slava lui Cristos consta, cum arata
Denney, in faptul ca:

,El imparte tronul cu Tatal, fiind Capul Bisericii, posesorul si datatorul intregii plinatati a harului divin, judecatorul care va judeca lumea,
cuceritorul oricarei puteri ostile, mijlocitorul a lor Sai, si pe scurt, purtatorul oricarei majestati ce-l apartine Lui, ca Rege al regilor.”

Pe masura ce ne preocupam cu slava Domnului Isus Cristos, inviat, inaltat la cer si preamarit, suntem transformati in acelasi chip al Lui. lata,
in esenta, secretul sfinteniei crestine: sa fim preocupati cu Cristos, iar nu cu noi insine, deoarece preocuparea cu noi insine va aduce
infrangere. Nu ocupandu-ne cu altii - intrucat asta ne va aduce dezamagire. Ci ocupandu-ne cu slava Domnului noi devenim tot mai mult
asemenea Lui.

Acest proces minunat de transformare are loc din slava in slava, adica de la un grad de slava la altul, si nu se petrece instantaneu. Nici o
experienta din viata crestina nu va produce in noi chipul Sau intr-o clipa. Mai degraba este un proces, decat o criza. Nu este ca slava
trecatoare a legii, ci o glorie tot mai mare.

Puterea acestui proces minunat este Duhul Sfant al lui Dumnezeu - prin Duhul Domnului. Pe masura ce ne atintim privirile tot mai mult
asupra Domnului slavei, studiindu-L pe El, contempléandu-L cu adoratie, Duhul Domnului lucreaza in viata noastra miracolul extraordinar de
minunat al conformarii noastre tot mai mult dupa chipul lui Cristos.

Darby scoate in evidenta cum a fost transformat Stefan prin actul privirii la Cristos: ,Vedem acest lucru la Stefan, cand acesta este lovit cu
pietre, cand fsi ridica privirile spre cer si vede slava lui Dumnezeu si a lui Isus. Cristos spusese: ,Tatd, iarta-i caci nu stiu ce fac." Prin urmare,
privind spre cer si vazandu-L pe Isus in slava lui Dumnezeu, Stefan este si el indemnat sa se roage: ,Doamne, nu le tine la socoteald acest
pacat." Si din nou pe cruce Cristos spune: ,Tatd, in mainile Tale imi incredintez duhul". lar Stefan spune: ,Doamne Isuse, primeste-mi duhul",
fiind astfel schimbat in chipul lui Cristos.”

Prin urmare, ganditi-va cat de transcendenta este slava Noului Legamant. Pe cand numai un singur om avea fata acoperita de slava in cadrul
Vechiului Legamant, astazi fiecare copil al lui Dumnezeu are privilegiul, cumparat cu sangele scump al lui Isus, de a fi acoperit de aceasta
slava. De asemenea, in loc sa reflectam doar slava lui Dumnezeu pe fata noastra, noi, cei din Noul Legamant, suntem cu totii transformati
(textual: metamorfozati) in acelasi chip al Lui, din slava in slava, prin Duhul Domnului. Daca fata lui Moise reflecta slava, fata noastra radiaza
slava din interior.

Astfel isi incheie Pavel expozitiunea sa mistica si profund spirituald asupra noului legamant, in comparatie cu vechiul.

in primele sase versete din capitolul 4, Pavel subliniazd responsabilitatea solemna a fiecdrui slujitor al lui Cristos de a face mesajul
evangheliei cat mai lamurit cu putinta. Acesta nu trebuie acoperit cu nici un val, ci totul trebuie sa fie clar expus, onest si sincer.

Pavel a vorbit pana acum despre modul minunat in care Dumnezeu I|-a inzestrat cu calitatile necesare de a fi un slujitor destoinic al noului
legamant. Acum el reia firul gandirii din punctul unde ramasese. Constienta extraordinarei demnitati de care se bucura in lucrarea crestina il
impiedica pe un om ca Pavel sa cada de oboseald. Desigur, sunt destule pricini de intristare si de descurajare pe calea slujirii crestine, dar
Domnul da indurare si har pentru orice situatie si nevoie care s-ar ivi. Astfel, indiferent care ar fi descurajarile ce ne lovesc, incurajarile vor fi
totdeauna mai numeroase si mai mari.

Pavel nu a cazut de oboseala. El nu s-a purtat cu lasitate, ci cu barbatie, in fata unor bariere aparent insurmontabile.
Phillips traduce versetul doi foarte plastic:

»Noi nu recurgem la hocus-pocus, nici la siretlicuri, nici la manipulari necinstite ale Cuvantului lui Dumnezeu. Noi rostim adevarul curat si
astfel ne recomandam pe noi insine constiintei oricarui om in fata lui Dumnezeu.”

Negresit aici apostolul se gandeste iar la nvatatorii falsi care se strecurasera in biserica din Corint. Metodele lor erau aceleasi ca intotdeauna
- cele folosite de fortele raului, adica ademeniri rusinoase la pacat, jonglarea vicleana a adevarului, recurgerea la argumentari mestesugite si
alterarea Cuvantului lui Dumnezeu. Cu privire la ultima sintagma: nu stricam Cuvantul lui Dumnezeu, negresit Pavel face aluzie aici la
ocupatia de predilectie a acestor oameni - aceea de a cauta sa amestece legea cu harul.

Metoda apostolului se deosebea foarte mult de a acestora, fiind exprimata in cuvintele: ci prin aratarea adevarului ne recomandam pe noi
insine oricarei constiinte omenesti Thaintea lui Dumnezeu. Aratarea adevarului poate sa imbrace doua forme. Noi manifestam adevarul atunci
cand il exprimam pe fata, intr-o maniera inteligibild. Dar Tl mai manifestam si atunci cand il traim in practica, in viata noastra, fnaintea altora,
pentru ca ei sa-1 poata vedea etalat in viata noastra, in pilda pe care o dam. Pavel a folosit ambele metode. El a predicat evanghelia, a
ascultat de preceptele evangheliei in viata sa si, facand asa, a cautat sa se recomande pe sine oricarei constiinte omenesti, Thaintea lui
Dumnezeu.

Apostolul s-a referit la grija extraordinara de care a dat el dovada de a face adevarul lui Dumnezeu cat mai clar cu putinta pentru oameni,
atat in precept, cat si in trairea practica. Daca evanghelia este acoperita pentru unii, asta nu este in nici un caz vina lui Dumnezeu, si Pavel
vrea ca sa nu fie nici vina lui. Dar, pe cand scrie aceste cuvinte, el este constient ca sunt unii care pur si simplu nu pot pricepe. Cine sunt
acestia? Sunt cei care pier. De ce sunt ei atat de orbi? Raspunsul il gasim in versetul urmator.

Satan este vinovatul. Numit aici dumnezeul veacului acestuia, el este cel care a reusit sa acopere cu un val mintile celor necredinciosi, dorind
sa-i tind in intuneric vesnic, ca lumina Evangheliei slavei lui Cristos sa nu straluceasca peste ei si ca nu cumva ei sa poata fi mantuiti.



In universul nostru fizic soarele straluceste intotdeauna. Dar noi nu-l vedem intotdeauna, deoarece uneori ceva se interpune intre noi si
soare. Tot asa este si cu evanghelia. Lumina evangheliei straluceste de-a pururea. Dumnezeu intotdeauna cauta sa indrepte lumina ei in
inimile oamenilor. Dar Satan interpune diverse bariere intre necredinciosi si Dumnezeu - fie ca este vorba despre mandrie, fie razvratire, fie
neprihanire proprie fie 0 sumedenie de alte bariere. Toate acestea impiedica lumina evangheliei de a straluci in inimile acestor oameni. Satan
pur si simplu nu doreste ca oamenii sa fie mantuiti.

Evanghelia are de a face cu Cristos in slava. Nu Tamplarul din Nazaret este prezentat acum credinciosului, nici chiar Cristos intins pe cruce, ci
Domnul Isus Cristos, care a murit, a fost ingropat si inviat, stand acum la dreapta lui Dumnezeu in cer. El este obiectul credintei credinciosului
- proslavitul Fiu al lui Dumnezeu, in cer.

in acest verset avem, deopotriva, cea mai pricijitd tema pe care ar putea-o alege un predicator, dar si cea mai mareata. Pe de o parte este
vorba despre noi insine iar pe de alta il avem pe Cristos Isus, Domnul.

Dupa cate se pare, iudaizatorii aveau obiceiul de a predica despre ei insisi. Pavel se detaseaza net de acesti oameni. El nu doreste sa
iroseasca timpul oamenilor cu predici despre un subiect atat de nevrednic. Tema lui a fost intotdeauna: Cristos Isus, Domnul. El a cautat sa-i
aduca pe oameni in punctul in care sa doreasca sa-si plece genunchiul inaintea lui Isus Cristos si sa-i aduca omagiu, ca Domn al vietii lor.

Apostoul si-a prezentat conlucratorii prin cuvintele: robii vostri pentru Isus. Procedand astfel, atat el, cat si colaboratorii sai s-au estompat,
trecand pe planul doi. Ei nu erau decat niste robi, gata sa ajute Tn orice chip posibil, pentru a-i aduce pe oameni la Domnul Isus.

Pavel compara aici convertirea unui pacatos cu patrunderea luminii in zorii creatiei.
Initial, Dumnezeu a poruncit luminii sa straluceasca in intuneric. El a spus: «Sa fie lumina» si a fost lumina" (Geneza 1:3).

Pavel afirma aici ca acelasi Dumnezeu care initial a poruncit luminii sa straluceasca din intuneric a stralucit in inimile noastre. Ce minunat
este acest lucru in cadrul primei creatii. Dumnezeu a poruncit luminii sa straluceasca. Dar la noua creatie, Dumnezeu insusi straluceste in
inimile noastre, acest lucru fiind mult mai personal!

Evenimentele descrise Tn prima parte din Geneza 1 sunt o imagine a ceea ce are loc in cadrul noii creatii. Initial Dumnezeu I-a creat pe om ca
fiinta nevinovata. Dar apoi a intervenit pacatul, care a adus cu el un intuneric gros. Pe masura ce se predica evanghelia, Duhul lui Dumnezeu
misca inima unei persoane, asa cum S-a miscat El peste fata adancului, dupa creatia initiala. Apoi Dumnezeu straluceste in inima acelei
persoane, aratandu-i ca este un pacatos vinovat, ce are trebuinta de un Mantuitor. , Creatia materiala din Geneza a inceput cu lumina si tot
asa incepe si creatia spirituald. Dumnezeu «straluceste in inimile noastre» prin Duhul Sfant, dupa care incepe viata spirituala.

Versetul acesta ne explica de ce a stralucit Dumnezeu in inimile noastre. In versiunile KJV si NKJV textul suna astfel: ca sa dea lumina
cunostintei slavei lui Dumnezeu in fata lui Isus Cristos. De aici se poate deduce ca scopul urmarit de El este doar de a ne da lumina
cunostintei slavei lui Dumnezeu. Dar ). N. Darby sugereaza o modificare semnificativa in acest verset, in felul in care a tradus el Noul
Testament: pentru stralucirea cunostintei slavei lui Dumnezeu in fata lui Isus Cristos." Cu alte cuvinte, Dumnezeu nu straluceste in inimile
noastre doar pentru a ne da aceasta cunostinta, ci mai degraba ca prin noi cunostinta sa poata straluci asupra altora. ,Noi nu suntem
terminalele binecuvantarilor sau exercitiilor noastre, ci canalele prin care se scurg acestea."

O ilustratie biblica a acestui principiu o gasim in insasi viata apostolului Pavel. Pe cand se afla pe drum spre Damasc, Dumnezeu a stralucit in
inima lui. El si-a dat seama ca Cel pe care il urase atat de mult, crezand ca este ingropat intr-un mormant din ludeea, este Domnul slavei. Din
ziua aceea, el a inceput sa raspandeasca pretutindeni pe unde mergea lumina cunostintei slavei lui Dumnezeu asa cum se gaseste aceasta
pe fata lui Isus Cristos.

Dupa ce a vorbit de obligatia de a vesti mesajul cu claritate, apostolul Pavel ia in consideratie instrumentul uman caruia i s-a incredintat
minunata comoara a evangheliei. Comoara este mesajul glorios al evangheliei. Pe de alta parte, vasul de lut este firavul nostru trup omenesc.
Contrastul dintre cele doua este extraordinar de mare. Evanghelia este ca un diamant de mare pret ce straluceste indiferent pe ce fata l-ai
intoarce. Ce cutremurator de maret este faptul ca un diamant atat de pretios a fost incredintat unui vas de lut, atat de slab!

Biete vase de lut, fara stralucire

Purtand in ele bogatii nebanuite,

Comoara minunata a Cerului

De Cristos asezata in sfintii de pe pamant!

Vase sparte si firave, purtand insa

De-a lungul veacurilor

Bogatiile atat de generos daruite insusi

Darul fara seaman al lui Dumnezeu, preaiubitul Sau Fiu!
0, de-am fi mai goliti de noi insine, mai umili

Mai neobservati, mai necunoscuti si mai estompati!

in méana lui Dumnezeu, vase mai de pret fiind astfel



Umpluti cu Cristos si numai cu Cristos!

Nimic din lumea asta Slava sa n-o umbreasca!
Nimic din eul nostru lumina sa n-o acopere!

Doar despre minunata istorie a lui Cristos

Vasul nostru, plin de El, de-a pururi sa vorbeasca!
Tr. Frances Bevan

De ce a randuit Dumnezeu ca aceasta comoara sa fie asezata in vase de lut? Raspunsul: pentru ca aceasta nespus de mareata putere sa fie
de la Dumnezeu, si nu de la noi. Dumnezeu nu doreste ca oamenii sa fie preocupati cu instrumentul uman, ci mai degraba cu puterea si
maretia Sa. Si astfel, El in mod intentionat incredinteaza evanghelia unor fiinte omenesti adesea slabe. si aparent lipsite de orice frumusete,
in felul acesta toata slava si lauda sa fie aduse doar Creatorului, si nu creaturii.

Tainica bucurie e sa constatam ca Sarcina incredintata depaseste cu mult puterile noastre. Cand astfel a adusa la indeplinire sarcina, Slava
toata lui Cristos 1i apartine, nu noua! Houghton Jowett spune:

»,Ceva nu este in reguld atunci cand vasul deposedeaza comoara de gloria ei, cand cutia e mai atragatoare decat giuvaerul din ea. Dupa cum
e ceva pervers intr-o rama mai de pret decat tabloul inramat, cand vasul de la masa devine mai important decat bucatele servite in el. E ceva
fatal in slujirea crestina atunci cand ,,nespus de mareata putere" este de la noi insine, si nu de la Dumnezeu. O atare maretie este trecatoare
si negresit se va ofili degraba, ca iarba campului."

Pe cand scria Pavel versetul 7, aproape sigur se gandea la incidentul de la Judecatori 7, unde se spune ca Ghedeon a dotat armata sa cu
trompete si cu vase de lut, in care au fost puse torte aprinse. La un semnal prestabilit, oamenii trebuiau sa sune din trambite si sa sparga
ulcioarele de lut. Cand s-au spart ulcioarele, Iampile au stralucit in toate splendoarea lor, fapt care i-a umplut de groaza pe inamici. Acestia
au crezut s& sunt urmariti de o mare; armata, si nu doar de trei sute de osteni. Invatdmintele care se desprind de aici sunt urmatoarele: Asa
dupa cum Tn cazul lui Ghedeon lumina a stralucit doar atunci cand au fost sparte ulcioarele, tot asa este si in cazul evangheliei. Numai atunci
cand instrumentele umane vor fi sparte si predate Domnului va putea evanghelia sa straluceasca prin noi, in toata splendoarea sa.

Apostolul explica Tn continuare ca, intrucat comoara a fost incredintata unor vase de lut, s-a creat un dualism: pe de o parte existand o
aparenta infrangere, iar pe de alta o necurmata biruinta. Privind lucrurile din afard, totul pare o slabiciune, dar in realitate avem o tarie
extraordinard. Cand spune apostolul: Suntem presati din greu din toate partile, dar nu zdrobiti, el se refera la faptul ca era in permanenta
presat de adversari si de greutatile prin care trecea. Cu toate acestea, nu era total impiedicat de a rosti mesajul evangheliei.

Perplecsi, dar nu in disperare. Din punct de vedere omenesc, Pavel adesea nu stia daca se mai gaseste o cale de scapare din greutatile cu
care era confruntat, si totusi Domnul niciodata nu |-a ldsat sa cunoasca disperarea. Pavel nu a fost niciodata lasat intr-o stramtorare din care
sa nu mai fie cale de scapare.

Persecutati, dar nu parasiti. Uneori Pavel simtea amenintarea vrajmasilor, dar niciodatd Domnul nu I-a lasat sa cada in mana dusmanilor sai.

Trantiti, dar nu distrusi inseamna ca Pavel a fost de multe ori ranit grav in lupta, dar de fiecare datda Domnul I-a ridicat din nou, pentru a
putea vesti in continuare slavita Sa evanghelie.

Comentariul biblic The New Bible Commentary parafrazeaza versetele 8 si 9 astfel: ,,impresurati din toate partile, dar nu amputati; nestiind ce
sa facem, dar niciodata lipsiti de speranta; haituiti de oameni, dar niciodata abandonati de Dumnezeu; adesea doborati, dar niciodata
sfarsiti."

Poate ne-am intrebat de ce Domnul i-a ingaduit robului Sau sa treaca prin asemenea incercari si supuneri la proba. Poate am fi inclinati sa
credem ca apostolul L-ar fi putut sluji mai bine pe Domnul, daca Domnul i-ar fi ferit cararea de necazuri. Dar Scriptura ne invata exact opusul
acestei pareri. Dumnezeu, in minunata Sa intelepciune, a gasit cu cale sa le permita slujitorilor Sai sa fie atinsi de boald, de intristare, de
suferinte, de persecutii, de dificultati si de stramtorari - toate acestea avand menirea de a sparge ulcioarele de lut, pentru ca lumina
evangheliei sa straluceasca mai tare.

Viata slujitorului lui Dumnezeu este o viata de moarte necurmata. Dupa cum Domnul Isus insusi, in timpul vietii Sale pe pamant, a fost supus
mereu la violenta si persecutie, tot asa cei ce pasesc pe urmele Lui vor avea parte de acelasi tratament. Dar asta nu inseamna defel
infrangere, ci este calea biruintei. Toti cei ce mor astfel, zi de zi, au parte de aceasta binecuvantare.

Numai in felul acesta viata lui Isus se poate dovedi in trupurile noastre. Viata lui Isus nu Tnseamna aici doar viata de Om, traita de El pe
pamant, ci viata Lui actuald, ca Fiu preamarit al lui Dumnezeu in cer. Cum va putea lumea sa vada viata lui Cristos cand El nu este prezent in
chip personal sau fizic in lumea de azi? Raspunsul este ca, pe masura ce noi, crestinii, suferim in slujba Domnului, viata Lui este aratata in
trupul nostru.

Ideea de viata din moarte continua Tn versetul 11. Este unul dintre cele mai profunde principii ale existentei noastre. Carnea consumata de
noi pentru intretinerea vietii este obtinuta in urma mortii animalelor. Tot asa este si pe plan spiritual. ,Sangele martirilor este samanta
bisericii." Cu cat este mai persecutata si mai stramtorata biserica, cu cat este mai haituita si mai persecutata, cu atat mai mult se
raspandeste crestinismul. Si totusi ne vine greu sa acceptam acest adevar in ziua de azi. Cand un slujitor al lui Dumnezeu este violentat,
suntem tentati s& consideram asta o tragedie. in realitate, aceasta e metoda normala de lucru a lui Dumnezeu, si nu exceptia. Permanenta
expunere la pericolul mortii din pricina lui Isus este maniera divina prin care viata lui Isus se arata in trupul nostru muritor.



Aici apostolul rezuma tot ce a afirmat anterior, amintindu-le corintenilor ca tocmai prin aceasta viata de suferinta permanenta au ajuns ei sa
se infrupte din viata divina. Pentru ca Pavel sa poata vesti evanghelia la Corint, a trebuit sa sufere necazuri nespus de mari. Dar toate
acestea s-au meritat, intrucat corintenii si-au pus increderea in Domnul Isus, avand acum viata vesnica. Suferintele fizice ale lui Pavel si
pierderile suferite de el au Tnsemnat un castig spiritual pentru altii. Robertson spune, in aceasta privinta: ,Procesul mortii permanente a
apostolului se manifesta spre binele celor care beneficiau de slujba lui."

Adesea avem tendinta sa strigdm catre Domnul cand trecem prin boli, cerandu-I sa ne izbaveasca de ele, pentru ca sa-L putem sluji mai bine.
Poate ca uneori ar trebui sa-1 multumim Tnsa lui Dumnezeu pentru asemenea intristari ce le trimite in viata noastra, si sa ne bucuram in
stramtorarile noastre, pentru ca puterea lui Cristos sa se odihneasca peste noi.

Apostolul a vorbit pana in acest punct despre starea permanenta de slabiciune si neputinta a vasului omenesc caruia i s-a incredintat
evanghelia. Care este, asadar, atitudinea lui fata de toate acestea? Este el oare infrant sau descurajat sau doborat de intristare? Nicidecum!
Credinta il invredniceste sa continue sa predice evanghelia, deoarece stie ca dincolo de suferintele vietii acesteia se afla glorii nespus de
mari.

in Psalmul 116:10 psalmistul spune: ,,Am crezut, drept care, am vorbit." El s-a increzut in Domnul, drept care cele spuse de el au fost
urmarea acelei credinte adanc statornicite. El avea acelasi spirit al credintei pe care il avea si psalmistul cand a rostit acele cuvinte. Pavel
spune: ,Si noi credem si, prin urmare, vorbim."

Stramtorarile si persecutiile din viata lui Pavel nu i-au inchis gura. Credinta adevarata intotdeauna se va exprima, caci nu poate pastra tacere.
Daca in Isus Cristos te-ncrezi,

Negresit 1l vei vesti;

Doborat chiar de vei fi,

Despre El nu vei inceta a vorbi.

Daca-n Isus crezi

Si pe Mantuitoru-L primesti,

Pentru a nu-ntrista pe Duhul,

Nu te voi codi, ci pe El 1l vei vesti.

Daca ni se pare ciudat ca Pavel nu a fost cutremurat in fata pericolului constant de a-si pierde viata, raspunsul il vom gasi in versetul 14,
acesta fiind secretul curajului cu care vestea el mesajul crestin. El stia ca lucrurile nu se termina cu viata aceasta. El stia ca pentru credincios
exista siguranta invierii. Acelasi Dumnezeu care L-a invit pe Domnul Isus il va Tnvia si pe apostolul Pavel impreuna cu Isus si-l va prezenta
fmpreuna cu corintenii.

Avand Tnaintea lui siguranta deplina si nadejdea invierii, apostolul a fost dispus sa treaca prin greutati nespus de mari. El stia ca toate aceste
suferinte aveau un rezultat dublu. Urmarea lor era un belsug de binecuvantare pentru corinteni si astfel sa se poata inmulti multumirile spre
slava lui Dumnezeu. Acestea erau cele douda motive care-l animau pe Pavel in tot ce spunea si facea. El era preocupat cu slava lui Dumnezeu
si cu binecuvantarea semenilor sai.

Pavel isi dadea seama ca pe masura ce cresteau suferintele in viata lui, proportional cu acestea crestea si harul lui Dumnezeu catre altii. Cu
cat erau mantuiti mai multi oameni, cu atat mai multe multumiri se ridicau spre Dumnezeu. Si cu cat se ridicau mai multe multumiri spre
Dumnezeu, cu atat Dumnezeu era mai proslavit.

Traducerea parafrazata a Bibliei Living Bible (in romaneste: ,,Noul Testament pe intelesul tuturor", editia 1990, n.tr.), a prins foarte bine
spiritul acestui verset: ,Suferintele prin care trecem sunt spre folosul vostru. Si cu cat vor fi castigati mai multi dintre voi pentru Cristos, cu
atat vor exista mai multi care sa-1 multumeasca pentru marea Sa bunatate si indurare, iar Domnul va fi cu atat mai slavit.”

Pavel aratase ca este gata sa indure tot felul de suferinte si primejdii, deoarece avea mereu atintite privirile spre nadejdea si certitudinea
invierii. De aceea el nu cadea de oboseald. Desi, pe de o parte, procesul deteriorarii fizice isi face mereu simtita prezenta, pe de alta parte,
concomitent cu acesta, are loc un proces de necurmata innoire spirituald, care il invredniceste pe Pavel sa mearga fnainte, in pofida tuturor
imprejurarilor neprielnice prin care trecea.

Faptul ca omul din afara se trece nu are nevoie de nici un comentariu special sau explicatie, fiind cat se poate de evident in trupurile noastre!
Dar Pavel se bucura aici de faptul ca Dumnezeu ii daruieste zilnic portia de putere pentru a putea continua slujirea crestina. Cuvintele lui
Michelangelo sunt nimerite in acest punct, ele adeverindu-se: ,Cu cat se imputineaza mai mult marmora, cu atat creste statuia." Sau, cum
spune si lronside: ,Ni se spune ca trupurile noastre materiale se schimba in intregime la fiecare sapte ani. Cu toate acestea pastram
constienta faptului ca suntem aceeasi persoana, neschimbata. Personalitatea noastra ramane neschimbata, de la an la an si tot asa stau
lucrurile si cu privire la schimbarea mai mare care va veni. in fluturele, minunat se afld aceeasi viatd ce salasuia in viermele neatragator.”

Dupa ce am luat cunostinta despre toate suferintele cumplite prin care a trecut apostolul Pavel, ne vine greu sa intelegem de ce le numeste
el intristari usoare si de o clipa, caci, intr-o anumita privinta, ele nu au fost deloc usoare, ci amare si crunte.

Dar explicatia o gasim in comparatia pe care o face Pavel. Privite izolat, aceste stramtorari ar parea, intr-adevar, foarte apasatoare. Dar cand
sunt puse alaturi de greutatea vesnica de slava (in ebraica termenul pentru ,slava" deriva din radacina lui ,a fi greu", care poate sa fi stat la



baza formularii lui Pavel); ce ne asteapta, ele sunt intr-adevar usoare. invatadmintele pe care le tragem in urma suferintelor de pe acest
pamant vor da rod bogat in viata de apoi.

~Moorehead face urmatoarea observatie: , Aici avem parte doar de o frantura de bucurie, acolo coplesiti vom fi de ea. Doar un strop de
bucurie aici, dincolo un ocean!"

Gasim n acest verset o piramida, pe care, asa cum arata F. E. Marsh, crestinul, urcand-o, nu oboseste, ci gaseste in ea odihna si mangaiere
pentru sufletul lui.

Slava

Greutate de slava

O greutate vesnica de slava

Mai presus de orice masura, o greutate vesnica de slava

Cu mult mai presus de orice masura, o greutate vesnica de slava

in versetul acesta verbul a privi nu se referd doar la capacitatea omeneasca de a vedea, ci transmite ideea de a percepe importanta unui
lucru. Nu lucrurile ce se vad sunt telul existentei noastre. Aici ele se refera, in principal, la greutatile, incercarile si suferintele indurate de
Pavel, care au avut un rol secundar in slujba sa. Marele tel al slujbei sale I-a constituit lucrurile ce nu se vad. Aici am putea mentiona slava lui
Cristos, binecuvantarile semenilor nostri si rasplata care il asteapta pe slujitorul credincios al lui Cristos la Scaunul de Judecata al lui Cristos.
Sau, cum arata si Jowett:

,Cine le vede pe cele dintai are vedere, dar cine le vede pe cele din urma are prevedere. Primul mod de a vedea este natural, firesc, al doilea
e spiritual. Organul principal al primei actiuni este intelectul, pe cand organul principal al celei de-a doua actiuni de discernamant este
credinta. De la un capat la altul al Scripturii, ni se prezintéd mereu contrastul acesta dintre vedere si prevedere si in fiecare caz ni se spune sa
ludm seama la ingustimea primei si la larghetea celeilalte.”

in versetul 1, apostolul se refera la trupul nostru muritor din vremea de acum, in cuvintele: casa pamanteasca a cortului nostru. Un cort nu e
o locuinta permanenta, ci temporara sau portabila, de care se folosesc drumetii si calatorii.

Moartea este definita aici drept o desfacere a acestui cort. Cortul este strans in clipa mortii. Trupul este depus in mormant, pe cand duhul si
sufletul credinciosului merg in prezenta Domnului.

Pavel incepe capitolul 5 cu asigurarea ca daca aceasta casa pamanteasca va fi nimicité (ca urmare a suferintelor mentionate in capitolul
precedent), el este incredintat ca are in ceruri o cladire de la Dumnezeu, o casa vesnica, nefacuta de maini. Observati distinctia dintre cort si
cladire. Cortul provizoriu este desfacut sau strans, pe cand o casa noua si permanenta il asteapta pe credincios Tn patria cereasca. Aceasta
este o cladire de la Dumnezeu, in sensul ca Dumnezeu este Cel care ne-o daruieste.

Mai mult, este o casa nefacuta de maini. De ce face oare Pavel aceasta afirmatie? Trupurile noastre actuale nu sunt facute cu maini; prin
urmare, oare de ce subliniaza el ca viitoarele noastre trupuri slavite nu vor fi facute de maini? Raspunsul consta in faptul ca sintagma:
nefacuta de maini inseamna: ,neapartinand acestei creatiuni", fapt coroborat de Evrei 9:11, unde citim: ,Dar Cristos a venit ca Mare Preot al
bunurilor viitoare, prin cortul mai mare si mai desavarsit - facut nu de maini, adica nu din creatia aceasta." Ceea ce spune Pavel la 2Corinteni
5:1 este ca, pe cand trupul nostru actual este adecvat traiului pe acest pamant, viitorul nostru trup slavit nu va fi din creatia aceasta, ci va fi
de o proiectie, alcatuire si constructie speciala, anume adecvat pentru trairea in cer.

Trupul viitor al credinciosului mai este descris si ca fiind vesnic in ceruri. Este un trup care nu va mai fi supus bolilor, degradarii si mortii, ci va
dainui pe veci, in patria noastra cereasca.

S-ar parea din acest verset ca credinciosul primeste aceasta cladire de la Dumnezeu in momentul mortii sale, dar nu este asa. El nu primeste
acest trup slavit inainte de a se intoarce Cristos, ca sa-Si ia biserica (1Tesaloniceni 4:13-18).

lata ce se petrece cu credinciosul: Cand moare, duhul si sufletul lui merg n prezenta lui Cristos, unde credinciosul se bucura, ih mod
constient, de gloriile cerului. Trupul lui este ins& asezat in mormant. in clipa revenirii Domnului, t&rana va fi inviatd din mormant, iar
Dumnezeu va face din ea un trup nou, slavit, si apoi acesta va fi reunit cu spiritul si sufletul credinciosului. in intervalul dintre moartea si
venirea lui Cristos ca sa-Si ia sfintii am putea spune ca credinciosul este intr-o stare dezmembrata. Dar asta nu fnseamna deloc ca el nu este
constient de toata bucuria si fericirea cerului. Credinciosul se bucura din plin de ele, in aceasta perioada!

inainte de a trece la versetul 2, trebuie s& ardtdm ca sintagma casa neficutd de mana, vesnica in ceruri a fost interpretatd in trei feluri:
1. Cerul Tnsusi.

2 Un trup intermediar, pentru intervalul dintre moarte si inviere.

3. Trupul slavit.

De la inceput, prima varianta cade, deoarece casa nu poate fi chiar cerul insusi, intrucat se spune ca este vesnica in ceruri si ,din cer"
(2Corinteni 5:2). Cat priveste ideea ca ar fi vorba despre un trup intermediar, Scripturile nu pomenesc niciodata despre un asemenea trup.
Mai mult, casa nefacuta de maini este descrisa ca fiind vesnica in ceruri, ceea ce nu corespunde deloc cu ideea unui trup intermediar. A treia
interpretare, potrivit careia casa ar fi trupul de slava al invierii - pare sa fie cea corecta.



In trupul acesta muritor suntem adesea nevoiti s3 gemem datorita limitarilor si ingreunérilor pe care le impune asupra noastra, pe planul
vietii spirituale. Ceea ce dorim cu ardoare este sa fim imbracati cu locuinta noastra care este din cer.

in versetul acesta, apostolul pare s& treaca de la analogia cortului la aceea a Imbracamintii. Unii explica acest lucru prin faptul c& Pavel, ca
unul versat n fabricarea corturilor, stia c& acelasi material se folosea uneori si la corturi, si la imbrac&minte. in orice caz, sensul versetului
este cat se poate de clar: el téanjea sa primeasca acest trup glorificat.

La ce se refera termenul dezbracati din acest verset? Sa Tnsemne oare ca persoana este nemantuita si, prin urmare, fara nici o acoperire de
neprihanire inaintea lui Dumnezeu? Sau sa insemne ca persoana, desi este mantuita, va fi lipsita de rasplata la scaunul de judecata al lui
Cristos? Sau sensul versetului este ca omul mantuit nu poseda un trup in intervalul dintre moarte si inviere, fiind gol sau dezbracat, in sensul
ca este un spirit fara trup?

Autorul acestui comentariu considera ca este vorba de dezmembrare sau dezbracare. Pavel afirma ca dorinta lui fierbinte nu este ca sa vina
moartea, impreuna cu starea de dezmembrare ce o insoteste, ci, mai degraba, sa vina Domnul Isus Cristos, cand toti cei care au murit vor
primi trupurile lor glorificate.

Faptul ca modul nostru de interpretare a versetului 3 este cel corect e coroborat de versetul 4, unde apostolul spune ca noi, cei ce suntem in
cortul acesta pamantesc gemem apasati, nu pentru ca dorim sa fim dezbracati, ci sa fim Imbracati, pentru ca ce este muritor sa fie inghitit de
viata. Cu alte cuvinte, el nu astepta starea dintre moarte si Rapire ca si cum aceasta ar fi fost nadejdea ideala a credinciosului, ci, mai
degraba, astepta ceea ce se va petrece la inviere, cand credinciosii vor primi un trup care nu va mai fi supus mortii.

Dumnezeu este Cel care ne-a pregatit chiar pentru acest scop, adica rascumpararea trupului. Acesta va fi momentul culminant si implinirea
planurilor Sale slavite pentru noi. in vremea de acum, noi suntem rascumparati in ce priveste duhul si sufletul nostru, dar in ziua aceea,
rdscumpararea va cuprinde si trupul nostru. Ganditi-va numai: Dumnezeu ne-a creat cu acest scop in vedere: sa avem parte de starea
slavitd, sa fim o casa nefacuta de maini, ci vesnica in ceruri!

Si cum putem fi siguri ca vom avea un trup slavit? Raspunsul este ca Dumnezeu... ne-a dat arvuna Duhului. Cum am explicat deja, faptul ca
fiecare credincios are in el Duhul lui Dumnezeu este o garantie a faptului ca toate fagaduintele facute de Dumnezeu credinciosului vor fi
implinite. El este garantia a ceea ce va urma. Duhul lui Dumnezeu insusi este garantia faptului ca ceea ce Dumnezeu deja ne-a daruit in parte
intr-o zi va fi deplin al nostru.

Tocmai profunda asigurare cu privire la aceste realitati scumpe Il-a invrednicit pe Pavel sa fie intotdeauna plin de curaj. El stia ca atata timp
cat era acasa in trup, el era absent de langa Domnul. Desigur, aceasta nu era starea ideala pentru Pavel, dar el se multumea cu ea, pentru ca
sa-L poata sluji pe Cristos aici pe pamant si sa le fie de folos copiilor lui Dumnezeu.

Faptul ca umblam prin credinta, nu prin vedere este o dovada graitoare a faptului ca acum nu ne aflam in prezenta fizica a Domnului.
Niciodata nu L-am privit inca pe Domnul cu ochii nostri fizici. L-am vazut doar prin credinta. Cata vreme suntem acasa in trup, avem o viata
mai putin apropiata si intima decat viata mijlocita de vederea propriu zisa.

Versetul 8 reia gandul din versetul 6 si-l intregeste. Pavel este imbarbatat de nadejdea binecuvantata a ceea ce-l asteapta, putand afirma
astfel ca este plin de incredere si ca ii place mai mult sa paraseasca trupul acesta, ca sa fie acasa cu Domnul. El suferea - cum se exprima
Bernard - de ,,dorul dupa patria cereasca".

Versetul acesta ar parea s& contrazicd ceea ce afirmase apostolul anterior. in versetele precedente el tanjise dupa trupul slavit. Dar aici el
spune ca mai degraba ar dori sa paraseasca trupul acesta, ca sa fie acasa la Domnul, adica ar prefera sa fie in starea dezmembrata ce exista
in intervalul dintre moarte si Rapire.

Totusi nu e nici o contradictie aici. Exista trei posibilitati pentru crestin si fiecare are preferinta sa. Avem viata actuala, traita pe acest
pamant, in trupul muritor. Apoi avem starea dintre moarte si venirea lui Cristos - o stare dezmembrata, in care duhul si sufletul se bucura
insa in mod constient de prezenta lui Cristos. Si, in fine, avem consumarea mantuirii noastre, cand vom primi trupurile noastre slavite, la
revenirea Domnului Isus. Pavel ne invata in acest pasaj doar faptul ca prima stare este buna, a doua este mai buna iar a treia este cea mai
buna.

Credinciosul trebuie sa caute sa-I fie placut Domnului. Desi mantuirea nu depinde de fapte, rasplata pe care o va primi in acea zi va depinde
in mod proportional de credinciosia cu care L-a slujit pe Domnul. Un credincios trebuie sa nu uite niciodata ca credinta este legata de
mantuire iar faptele sunt legate de rasplata. El este mantuit prin har, prin credinta, si nu prin fapte; dar odata mantuit, el trebuie sa-si dea
toata straduinta sa faca fapte bune, pentru care va primi rasplati.

Observati ca Pavel dorea sa-i fie placut Lui, fie ca ramanea acasa, fie ca era departe de casa cereasca. Asta inseamna ca slujirea sa pe
pamant avea menirea sa fncante inima Domnului sau, fie ca Pavel se afla aici pe pamant, fie ca statea inaintea scaunului de judecata al lui
Cristos.

Un motiv pentru care trebuie sa-i fim placuti lui Cristos este faptul ca toti trebuie sa ne infatisam fnaintea scaunului Lui de judecata. De fapt,
nu trebuie doar sa ne infatisam acolo, ci sa fim aratati (cum este redat versetul in editia Azimioara, n.tr.). Traducerea NEB reda corect acest
verset: ,,Noi toti trebuie sa (ne prezentam) tnaintea tribunalului lui Cristos, pentru a ni se descoperi vietile." Una este sa te prezinti la
cabinetul unui medic si alta este sa ti se faca acolo o radiografie.

Scaunul de judecata al lui Cristos va descoperi viata noastra de slujire pentru Cristos exact asa cum s-a desfasurat aceasta. Nu numai
cantitatea slujirii noastre va fi revelata, ci si calitatea, ba chiar si motivele care au determinat slujirea noastra - toate acestea vor fi trecute in
revista.



Desi pacatele savarsite dupa convertirea noastra au efect asupra slujirii noastre, pacatele unui credincios, ca atare, nu vor fi trecute in
revista, in vederea judecatii, in aceste momente solemne, intrucat judecata aceea a avut loc in urma cu peste 1900 de ani, cand Domnul Isus
a purtat pacatele noastre pe trupul Sau pe lemnul crucii. Atunci El a platit in intregime pretul cerut de pacatele noastre si Dumnezeu nu va
mai aduce niciodata acele pacate la judecata (loan 5:24).

Scaunul de judecata al lui Cristos are de a face cu slujirea noastra pentru Domnul. Nu se va pune deloc problema daca suntem mantuiti sau
nu, intrucat acest fapt este deja cu totul lamurit, pe deplin asigurat. Mai degraba, va fi un timp cand unii vor primi rasplati iar altii vor suferi
pierderi.

Versetul acesta este de obicei interpretat in sensul ca, intrucat Pavel era constient de groaznica judecata aplicata de Dumnezeu asupra
pacatului, si de grozaviile iadului, el se ducea pretutindeni incercand sa-i convinga pe oameni sa accepte evanghelia. Desi sensul acesta e in
acord cu Scriptura, in acest pasaj nu credem ca despre asta e vorba, in primul rand.

Pavel nu se refera aici atat de mult la groaza Domnului pentru cei nemantuiti, cat la uimirea si profunda reverenta cu care ar trebui sa-L
slujim pe Domnul, cautand sa-1 fim placuti. Din punctul de vedere al lui Dumnezeu, apostolul stie ca viata lui este o carte deschisa. Dar el ar
dori ca si corintenii sa fie convinsi de integritatea si credinciosia sa in slujba evangheliei. Prin urmare, el spune, de fapt: intrucat cunoastem
frica de Domnul, incercam sa-i convingem pe oameni de integritatea si sinceritatea noastra ca slujitori ai lui Cristos. Dar fie ca vom reusi sa-i
convingem pe oameni, fie ca nu, noi suntem bine cunoscuti de Dumnezeu. Si speram ca tot asa vor sta lucrurile si in constiintele voastre,
corintenilor! Aceasta explicatie pare sa corespunda cel mai bine contextului.

Imediat Pavel isi da seama ca ceea ce a spus ar putea fi interpretat gresit ca lauda de sine. Or, el nu vrea cu nici un chip ca cineva sa creada
asa ceva despre el! Prin urmare, adauga cuvintele: nu ne recomandam iarasi inaintea voastra. Asta nu inseamna ca li s-a recomandat
vreodata, ci doar ca a fost acuzat de atatea ori ca ar fi facut asa, ceea ce-l determina in acest punct sa infirme o atare idee.

Aici se ridica Intrebarea: de ce a acordat el atata spatiu apararii slujbei sale? La care Pavel raspunde: Va dam o pricind de lauda cu privire la
noi, ca sa aveti ce sa raspundeti acelora care se lauda cu ce este in infatisare, si nu in inima." Pe el nu-l interesa ideea de a se recomanda el
insusi. Mai degraba, isi dadea seama ca era aspru criticat de invatatorii falsi, in prezenta sfintilor de la Corint. El dorea ca credinciosii sa stie
cum sa raspunda acestor atacuri indreptate Tmpotriva sa si astfel le dadea aceste informatii, pentru ca ei sa poatd sa-l apere cand va fi
condamnat in prezenta lor.

El isi descrie criticii drept: cei ce se lauda cu ce este in infatisare, si nu in inima (comparati cu 1Samuel 16:7). Cu alte cuvinte, erau interesati
de un spectacol exterior, nu de realitatea Iduntricd, nu de integritatea si onestitatea adevaratd. infatisarea fizica, elocventa sau aparenta
ravna - iata ce-i anima pe ei! ,Pentru cei ce se uitau la cele din afara, aparentele superficiale erau totul, in vreme ce sinceritatea inimii nu
conta deloc."

S-ar parea din acest verset ca apostolul a fost chiar acuzat ca ar fi fost nebun si fanatic sau ca ar fi suferit de diverse forme de alienare
mintala. El nu neaga ca a trait in ceea ce Denney numeste o stare de ,incordare spirituala". El spune doar ca daca si-a iesit din minti, pentru
Dumnezeu a ajuns asa. Tot ce li s-ar fi parut o forma de alienare mintala criticilor sai nu era altceva decat un devotament profund, din toata
inima, pentru Domnul. Pavel era mistuit de pasiunea dupa lucrurile lui Dumnezeu. Pe de alta parte, daca era intreg la minte, era asa pentru
corinteni. Ceea ce spune versetul, pe scurt, este unul din dou lucruri: fie era o rAvna pentru Dumnezeu, fie pentru fratii sai de credinta. in
ambele cazuri, motivele lui erau cu totul altruiste. Oare puteau afirma criticii lui acelasi lucru despre ei insisi?

Nimanui care studiaza viata apostolului nu-i va scapa intrebarea: oare ce l-a determinat sa slujeasca cu atata abnegatie si altruism? Aici,
intr-unul din cele mai frumoase fragmente ale acestei epistole, el da raspunsul: dragostea lui Cristos.

Se refera dragostea lui Cristos aici la dragostea pe care ne-o poarta El sau la dragostea pe care i-o purtam noi? Nu poate fi nici o indoiala ca
este vorba de dragostea Sa pentru noi. Singurul motiv pentru care noi il iubim este pentru ca El ne-a iubit intai. Dragostea Lui este aceea care
ne constrange, sau ne imboldeste, ne poarta, cum sunt purtati oamenii in multimea de cumparatori in preajma Craciunului. Contempland
minunata dragoste pe care a demonstrat-o Cristos fata de el, Pavel nu a putut sa nu fie miscat si imboldit sa-L slujeasca pe Domnul Sau, cel
atat de minunat!

Murind pentru toti, Isus a actionat ca Reprezentant al nostru. Cand a murit El, am murit si noi toti - in El. Dupa cum pacatul lui Adam a
devenit pacatul tuturor urmasilor sai, tot asa moartea lui Cristos a devenit moartea celor care cred in El (Romani 5:12-21;1Corinteni
15:21,22).

Argumentul apostolului este irezistibil, Cristos a murit pentru toti. De ce a murit El pentru toti? Pentru ca cei ce traiesc prin credinta in El sa
nu mai trdiasca pentru ei insisi, ci pentru El. Mantuitorul nu a murit pentru noi ca noi sa continuam sa ne traim viata meschina si egoista in
maniera in care ne-am trait-o pana acum. Mai degraba, El a murit pentru noi, ca noi sa traim, de acum finainte, vieti predate Lui, din toata
inima si de buna voie, asa cum arata Denney:

»Murind in locul nostru, Cristos a dat dovada de o dragoste atat de imensa pentru noi incat noi ar trebui sa fim de-acum predati Lui, si numai
Lui, pe de-ntregul, pe veci. Caci tocmai pentru asta a murit El: ca sa ne faca sa fim ai Lui.”

Poate ca Pavel se refera aici la versetul 12, unde i-a descris pe criticii lui ca pe unii care se lauda cu infatisarea, iar nu cu ceea ce este in
inima. Acum el se ocupa din nou de acest subiect, aratand ca atunci cand venim la Cristos suntem o noua creatie. De acum fncolo nu-i mai
judecam pe oameni in mod pamantesc, carnal, potrivit infatisarii, meritelor lor pamantesti, pregatirii lor intelectuale sau originii etnice. Ci fi
vedem ca pe niste suflete de mare pret, pentru care a murit Cristos. Apostolul adauga ca chiar daca odinioara il cunostea pe Cristos dupa
starea fireasca, adica doar ca un om oarecare, acum nu-L mai cunoaste in felul acesta. Cu alte cuvinte, una a fost sa-L cunoasca pe Isus ca
un om oarecare din satul Nazaret, sau chiar ca un mesia pamantesc, si cu totul alta sa-L cunoasca pe Cristos cel proslavit, care sta acum la
dreapta lui Dumnezeu. Noi il cunoastem pe Domnul Isus mai intim si mai adevarat in vremea de acum, asa cum ne este El revelat de Duhul
prin Cuvant, decat L-au cunoscut cei ce L-au judecat doar dupa aparentele exterioare, cand era pe pamant. David Smith comenteaza:



,Desi apostolul impartasise candva idealul iudaic al unui Mesia secular, acum el imbratisa o conceptie mai elevata; Cristos era pentru el
Mantuitorul inviat si proslavit, cu adevarat necunoscut dupa fire, ci dupa duhul; nu prin intermediul traditiei istorice, ci prin partasia imediata
si vitala.”

Daca este cineva in Cristos, adica, mantuit, este o creatie noua. Inainte de convertire, poate ca cineva ar fi fost inclinat s&-i judece pe altii
dupa standardele omenesti. Dar acum toate acestea s-au schimbat. Vechile metode de a-i judeca pe oameni s-au dus si iata ca toate s-au
facut noi.

Versetul acesta este mult indragit de cei ce s-au nascut din nou de curand, fiind citat adesea in cadrul unor marturii personale de intoarcere
la Domnul. Dar fiind astfel citat, el creeaza uneori impresia gresita. Ascultatorii sunt tentati sa creada ca atunci cand este mantuit cineva,
vechile obiceiuri, gandurile rele si poftele din priviri si din inimd s-au dus cu toate si literalmente absolut totul din viata acelei persoane
devine nou. Stim insa ca acest lucru nu este adevarat. Versetul nu descrie practica unui credincios, ci pozitia pe care o ocupa el. Observati ce
se spune: daca este cineva in Cristos. Cuvintele in Cristos constituie cheia intelegerii pasajului. in Cristos, lucrurile vechi au trecut si toate
lucrurile au devenit noi. Din nefericire, ,in mine" nu toate lucrurile stau inca asa! Dar pe masura ce Tnhaintez in viata crestina, voi dori tot mai
mult ca practica mea sa corespunda tot mai mult cu pozitia pe care o ocup. intr-o zi, cand va reveni Domnul Isus, cele doua laturi vor fi in
deplina concordanta.

Toate lucrurile sunt de la Dumnezeu. El este Izvorul si Autorul tuturor. Nu mai este temei pentru lauda omeneasca. Este Acelasi Dumnezeu
care ne-a impacat cu Sine prin Isus Cristos si ne-a dat slujba impacarii. Aceasta splendida afirmatie a doctrinei scripturale a impacarii se
gaseste in lucrarea A New and Concise Bible Dictionaty:

,Prin moartea Domnului Isus pe cruce, Dumnezeu a anulat in har distanta ce o pusese pacatul intre El si om, pentru ca toate lucrurile sa
poata fi, prin Cristos, prezentate agreabil Lui. Credinciosii sunt deja impacati, prin moartea lui Cristos, ca sa fie prezentati sfinti, fara vina si
fara repros (o noua creatie). Dumnezeu era in Cristos, cand Cristos era pe pamant, impacand lumea cu Sine si netinandu-le in socoteala
faradelegile; dar acum, dupa ce dragostea lui Dumnezeu a fost deplin revelata pe cruce, marturia a fost vestita in toata lumea, indemnandu-i
fierbinte pe oameni sa se impace cu Dumnezeu. Scopul tuturor acestor lucruri este ca Dumnezeu sa-si gaseasca placerea in om.”

Slujba Tmpacarii este explicata aici ca mesajul potrivit caruia Dumnezeu era in Cristos impacand lumea cu Sine. Exista doua moduri posibile
de a intelege aceasta afirmatie, ambele fiind corecte din punct de vedere biblic. Mai intai, am putea-o interpreta ca spunand cd Dumnezeu
era in Cristos, in sensul ca Domnul Isus Cristos este Dumnezeire - ceea ce este, fara indoiala, adevarat. Dar apoi am mai putea intelege
afirmatia si in sensul ca Dumnezeu era, in Cristos, impacand lumea cu Sine. Cu alte cuvinte, El impaca lumea, dar o facea in persoana
Domnului Isus Cristos.

Indiferent care interpretare o acceptam, adevarul ramane clar, ca Dumnezeu era angajat activ in indepartarea cauzei instrainarii ce
intervenise intre El si om, ocupandu-Se de pacat. Dumnezeu nu are nevoie sa se fmpace, ci omul trebuie sa se impace cu El.

Netinandu-le in socoteala faradelegile. La prima lectura, versetul ne-ar putea conduce la asa numita doctrina a mantuirii universale, potrivit
careia toti oamenii sunt mantuiti prin lucrarea lui Cristos. Dar o atare invatatura ar fi in total dezacord cu restul Cuvantului lui Dumnezeu.
Dumnezeu a asigurat o cale prin care e posibil ca faradelegile oamenilor sa nu li se tina in socoteald, dar desi aceasta cale este deschisa si
disponibila tuturor, ea devine efectiva doar in cei care sunt in Cristos. Pacatele celor nemantuiti le sunt negresit puse in socoteala lor, dar in
clipa in care acestia cred in Domnul Isus ca Mantuitor, sunt socotiti neprihaniti in El si pacatele le sunt sterse.

Pe langa lucrarea Sa de impacare, Dumnezeu le-a mai incredintat slujitorilor Sai cuvantul impacarii. Cu alte cuvinte, El le-a incredintat
minunatul privilegiu de a vesti acest mesaj slavit oamenilor de pretutindeni. Nu ingerilor le-a dat el o sarcind atat de sacra, ci sarmanului om
neputincios.

in versetul precedent, apostolul spusese c& a primit mesajul impacarii. El a fost trimis s& predice mesajul acesta omenirii. El ar dori sa
sugereze ca de la 5:20 la 6:2 avem un rezumat al cuvantului impacarii. Cu alte cuvinte, Pavel ne da prilejul sa ascultam mesajul pe care I-a
predicat el celor nemantuiti, mergand din tara in tara si din continent in continent. Este foarte important sa observam acest lucru. Pavel nu le
spune aici corintenilor sa se impace cu Dumnezeu, caci ei erau deja credinciosi in Domnul Isus, ci le spune ca acesta este mesajul pe care il
predica el celor nemantuiti, oriunde se duce.

Un ambasador este un ministru de stat, ce-l reprezinta pe dregatorul sau intr-o tara strdina. Mereu il vedem pe Pavel descriind slujba crestina
ca pe o chemare elevata si demna. Aici el se compara pe sine cu un trimis special al lui Cristos in lumea in care traim. Pavel a fost un purtator
de cuvant al lui Dumnezeu iar Dumnezeu ruga fierbinte prin intermediul sdu. Poate ni se pare ciudata aplicarea acestor cuvinte la misiunea
unui ambasador.

in mod normal, nu ni-l imagindm pe un ambasador rostind rugaminti, dar gloria evangheliei const& in faptul cd Dumnezeu realmente S-a
aplecat, rezemandu-Se intr-un genunchi si, cu lacrimi in ochi, 1i roaga fierbinte pe oameni sa se impace cu El. Daca mai exista vreo dusmanie,
asta e de partea omului, caci Dumnezeu a inlaturat toate barierele din calea partasiei omului cu EI. Domnul a facut tot ce se putea face.
Acum e randul omului sa renunte la armele razvratirii sale, sa puna capat revoltei sale indarjite si sa se impace cu Dumnezeu.

Versetul acesta ne prezinta temelia doctrinara a impacarii noastre. Cum a facut Dumnezeu posibila impacarea? Cum poate sa-i primeasca El
pe pacatosii vinovati, care vin la El cu pocainta si credinta? Raspunsul este ca Domnul Isus a rezolvat in intregime toata problema pacatelor
noastre, noi putand fi acum impacati cu Dumnezeu.

Cu alte cuvinte, Dumnezeu L-a facut pe Cristos pacat pentru noi - pe Cristos, Care n-a cunoscut nici un pacat - pentru ca noi sa devenim
dreptatea (neprihanirea) lui Dumnezeu in El.

Trebuie sa ne ferim de a gandi ca pe crucea Golgotei Domnul Isus Cristos realmente ar fi devenit pacatos in El insusi. O atare idee este cu
totul gresita. Pacatele noastre au fost asezate asupra Lui, dar ele nu au fost in El. Mai degraba, Dumnezeu L-a facut sa fie o jertfa de pacat in



folosul nostru. Increzandu-ne in El, noi suntem socotiti acum neprihaniti de catre Dumnezeu. Pretentiile legii au fost deplin satisfacute de
inlocuitorul nostru.

Ce adevar binecuvantat este faptul ca Cel ce n-a cunoscut nici un pacat a fost facut pacat pentru noi, pentru ca noi care n-am cunoscut nici o
neprihdnire sa devenim neprihanirea lui Dumnezeu in El Nici o limba de om muritor nu va putea fi vreodatd in stare sa-i multumeasca lui
Dumnezeu indeajuns pentru un har atat de nemarginit!

Unii cred ca in acest verset Pavel se adreseaza corintenilor, incurajandu-i sa se foloseasca la maximum de harul ce li s-a aratat.

Noi suntem insa de parere ca Pavel continua aici sa se refere la mesajul pe care il vestea el celor nemantuiti. Deja el le-a spus
necredinciosilor despre harul minunat pe care li I-a oferit Dumnezeu. Acum el 1i roaga in continuare sa nu fi primit acest har in zadar. Cu alte
cuvinte, ei nu au voie sa lase samanta evangheliei sa cada intr-un sol pietros, ci trebuie sa raspunda la un mesaj atat de minunat, primindu-L
pe Mantuitorul vestit de acest mesaj.

Pavel citeaza aici textul de la Isaia 49:8. Daca vom deschide Biblia la acest pasaj din Vechiul Testament si vom studia capitolul respectiv, vom
afla cd Dumnezeu se afld acolo intr-o controversa cu poporul Sau, datoritd faptului ca israelitii L-au respins pe Mesia. in veretul 7 il vedem pe
Domnul Isus respins de natiunea Israel si stim ca respingerea aceasta a dus la moartea Sa. Dar apoi in versetul 8 avem cuvintele lui lehova,
care 1l asigura pe Domnul Isus ca rugaciunea Lui I-a fost ascultata si ca Dumnezeu il va ajuta si-L va pazi.

In ziua mantuirii te-am ajutat. Asta se refera la invierea Domnului Isus Cristos. Timpul potrivit si ziua mantuirii aveau sa fie aduse prin
invierea lui Cristos din morti.

in propovéaduirea evangheliei, Pavel apucd acest adevar minunat si le vesteste ascultitori lor s&i nemantuiti: latd, acum este timpul potrivit;
acum este ziua mantuirii. Cu alte cuvinte, era despre care a profetit Isaia ca fiind ziua mantuirii a sosit deja, prin urmare, Pavel ii indeamna
pe oameni sa se increada in Mantuitorul cata vreme este inca ziua mantuirii.

Aici Pavel trece de la mesajul pe care |-a vestit, la propria sa purtare in cadrul slujbei crestine: El si-a dat seama ca intotdeauna vor fi oameni
care vor gasi scuze ca sa nu asculte de mesajul mantuirii. Cu atat mai bine - isi vor fi spus acesti oameni - cand scuza o pot gasi in Thsasi
viata necorespunzatoare a predicatorului. Prin urmare, Pavel le aminteste corintenilor ca el nu a dat nimanui nici un prilej de poticnire, pentru
ca slujba sa nu fie defaimata. Cum am aratat deja, slujba nu se refera aici la vreun post ecleziastic sus-pus, ci la slujirea Iui Cristos. Nu este
prezenta ideea hirotonisirii sau ordinarii facute de catre om. Slujba apartine tuturor celor care sunt ai lui Cristos!

in versetele 4 la 10 apostolul descrie modul in care s-a straduit el sa-si desfasoare slujba: intr-o maniera ireprosabila. Constient de faptul c&
era slujitor al Celui Preafnalt, apostolul intotdeauna cduta sa se poarte intr-o maniera demna de o atare chemare. latda comentariile pertinente
ale lui Denney pe aceasta tema:

,Fantanile marelui adanc au tasnit in apostol, pe cand medita el la aceste lucruri. La inceput, el este tare stramtorat, neputand rosti cuvintele
decat anevoie, unul cate unul. Dar pe cand a terminat de vorbit, a iesit la loc larg, varsandu-si sufletul fara nici o opreliste.”

Versetele 4 si 5 descriu suferintele fizice pe care le-a indurat Pavel, prin care el a fost atestat ca slujitor sincer si credincios al Domnului.
Urmatoarele doua versete se refera la harurile crestine etalate de Pavel. Apoi in versetele 8 la 10, el aminteste experientele contrastante ce
caracterizeaza slujba crestina.

Prin multa rabdare se refera, negresit, la indelunga rabdare a lui Pavel fata de persoane individuale, biserici locale si toate suferintele care
amenintau sa-l abata de la calea lui de statornicie.

Necazurile se refera probabil la persecutiile pe care le-a indurat pentru numele lui Cristos.

Nevoile transmit ideea privatiunilor de care a avut parte, probabil o referire la lipsa de alimente, imbracaminte si cazare.
Stramtorarile acopera toata gama de imprejurari nefavorabile in care s-a gasit de atatea ori.

Pavel a suferit multe batai, asa cum se arata la Fapte 16:23.

intemnitarile sale sunt pomenite si la 2 Corinteni 11:23 iar rascoalele se refera, negresit, la tulburarile care insoteau adesea propovaduirea
evangheliei de catre Pavel. (Mesajul vestit de el, potrivit caruia si Neamurile pot fi mantuite in acelasi mod ca si iudeii, a provocat cateva
dintre cele mai violente izbucniri de manie.)

Muncile obositoare se refera probabil si la munca sa de confectionare a corturilor, dar si la alte forme de munca manuala istovitoare si,
bineinteles, la calatoriile atat de epuizante pe care le-a intreprins.

in vegheri se referd la nevoia sa constanta de a fi in stare de alert3 fata de uneltirile diavolului si eforturile dusmanilor s&i de a-i face rau.
in posturi se refera probabil la abstinenta voluntara de la mancare, dar si la foamea cauzatd de saracie.

Pavel si-a desfasurat slujba prin curatie, adica in sfintenie si puritate. El nu putea fi acuzat niciodata, pe drept, ca s-ar fi facut vinovat de
imoralitate.

Slujba si-o desfasura si prin cunostinta - adica nu era o slujba a ignorantei, ci a unei cunostinte transmise pe cale divina - fapt amplu
demonstrat de dimensiunea extraordinar de cuprinzatoare a adevarului revelat in epistolele lui Pavel.

Corintenii nu aveau nevoie sa li se aminteasca de indelunga lui rébdare! ingaduinta manifestata de Pavel, in pofida tuturor pacatelor si
scadintelor lor, trebuia sa fie o dovada suficienta a indelungii sale rabdari.



Bunatatea lui Pavel se arata prin modul altruist in care se jertfea pentru altii, in atitudinea sa plina de iubire manifestata fata de copiii lui
Dumnezeu si in intelegerea si compasiunea cu care ii trata pe altii.

Sintagma prin Duhul Sfant arata, negresit, ca tot ce facea Pavel era prin puterea Duhului si intr-o stare de totala predare fata de El.

Prin dragoste neprefacuta vrea sa spuna ca dragostea atat de evidenta in viata apostolului Pavel fata de altii era sincera si nefatarnica;
autentica si prezenta in toate actiunile sale.

Prin cuvantul adevarului ar sugera ca intreaga slujba desfasurata de Pavel era intr-un spirit de ascultare fata de cuvantul adevarului. Mai
poate insemna ca era o slujba onestd, in ton cu mesajul predicat de el, adica era consecventa cu cuvantul adevarului.

Prin puterea lui Dumnezeu se refera, negresit, la faptul ca apostolul nu-si desfasura lucrarea cu puterile sale proprii, ci bizuindu-se in liniste
pe taria ce i-o punea la dispozitie Dumnezeu. Unii au sugerat ca ar fi vorba si de o referire la minunile pe care apostolul fusese imputernicit sa
le savarseasca datorita pozitiei si autoritatii de apostol pe care o detinea:

Armura neprihanirii este descrisa la Efeseni 6:14-18, unde ne este prezentat un caracter drept si consecvent. ,Cand un om este imbracat cu
armura neprihanirii practice el este impregnabil." Daca constiinta noastra nu ne mustra cu privire la nici o nelegiuire fata de Dumnezeu sau
fata de om, diavolul a pierdut in noi tinta de a ne mai lovi.

Nu se intelege prea clar sensul expresiei (in textul englez, n.tr.) in dreapta si-n stanga. Una din explicatiile cele mai plauzibile ar fi ca in
vechime sabia era tinuta Tn mana dreapta, iar scutul in stanga. Sabia sugereaza partea activa de atac, in vreme de scutul se refera la
aparare. In acest caz, Pavel pare sa spuna ca un caracter crestin ireprosabil constituie cea mai buna arméa de lupta si de apéarare.

Aici, si in versetele 9 si 10, Pavel descrie cateva din contrastele puternice ce se intalnesc in slujirea Domnului Isus. Ucenicul adevarat va trai o
sumedenie de experiente foarte diferite intre ele, uneori fiind pe culmi, alteori in vai si, bineinteles, pe podisurile dintre aceste extremitati!
Este o viata de onoare si dezonoare, de biruinta si de aparenta infrangere, de elogii si de critici. Adevaratul slujitor al lui Dumnezeu va fi tinta
unor vorbiri de rdu si a unor vorbiri de bine. Unii vor lauda ravna si curajul lui, pe cand altii nu vor avea decat cuvinte de dispret la adresa lui.
El va fi adesea tratat ca un inselator si un impostor, dar, cu toate acestea el va fi unul care rosteste adevarul, nefiind impostor, ci un slujitor
fidel al Dumnezeului Celui Preainalt.

intr-o anumita privinta, Pavel era necunoscut, (,un necunoscut si totusi un bine-cunoscut" sunt cuvintele sipate pe piatra funerara a lui John
Nelson Darby (1800-1882), care a avut o slujba mondiala, foarte asemanatoare cu cea a lui Pavel) neapreciat si gresit inteles de catre lume,
dar de Dumnezeu si de fratii si surorile sale de credinta el era binecunoscut. Viata lui era una de moarte zilnica si totusi, iata ca el traia!
Amenintat, haituit, urmarit, persecutat si intemnitat, de indata ce era eliberat, el se avanta in predicarea evangheliei, cu si mai multa ravna -
fapt subliniat si de sintagma: ca niste pedepsiti, macar ca nu suntem (inca) omorati.

Pedepsiti se refera aici la pedeapsa pe care a suferit-o din partea oamenilor. De cate ori nu vor fi jubilat acesti oameni, crezand ca, in sfarsit,
au pus capat vietii vijelioase a acestui apostol, pentru ca apoi sa auda de faptele marete savarsite de el in numele lui Cristos, in alte orase!

Slujba nu era lipsita de intristari, dar Pavel se bucura intotdeauna. E de prisos sa mai spunem ca se intrista ori de cate ori mesajul evangheliei
era respins, cand afla despre esecurile copiilor lui Dumnezeu sau cand constata propriile sale scadinte. Totusi cand se gandea la Domnul si la
fagaduintele lui Dumnezeu, avea toate motivele sa priveasca in sus si sa se bucure.

in cele lumesti, Pavel era s&rac. Nu citim nicdieri c3 ar fi posedat avere sau bogétii. Dar ganditi-va cate vieti a imbogaétit prin slujba
desfasurata de el! Desi nu poseda nimic, totusi avea toate lucrurile care conteaza.

»In aceste propozitii pline de miez" scrie A. T. Robertson ,Pavel da frau liber imaginatiei sale, care strabate cerul ca un fulger printre nori."

Si acum apostolul izbucneste cu un indemn inflacarat catre corinteni, ca acestia sa-si deschida inimile fata de el. El le-a vorbit deschis, pe
fatd, despre dragostea ce le-o poarta. intrucat gura lui vorbeste din plinatatea inimii, tot asa si gura lui Pavel le vorbeste corintenilor din
plinatatea unei inimi pline de afectiune fata de ei. Faptul ca acesta e sensul general al versetului e demonstrat si de urmatoarele cuvinte:
inima ne este larg deschisa, adica gata sa-i primeasca in dragoste.

Sau, cum se exprima Tozer: ,Pavel era un om mic de staturd, dar cu o vasta viata launtrica; inima lui cuprinzatoare era adesea ranita de
fngustimea ucenicilor sai. Imaginea sufletelor lor pipernicite il umplea adesea de durere."

Orice restrictie de afectiune intre corinteni si Pavel nu venea din partea lui, ci a lor. Poate c& ei il iubeau cu rezerve, nestiind daca trebuie sa-I
primeascd sau nu. in schimb, el nu era marginit deloc in dragostea ce le-o purta. Numai ei dddeau dovada de lipsa de iubire, nu si Pavel.

Daca doreau sa recompenseze dragostea ce le-o purta (Pavel referindu-se aici la cei ce-i erau copii in credinta), atunci trebuiau sa lase ca
afectiunile lor fata de el sa se manifeste mai deschis, caci Pavel se purta cu ei ca un parinte. Or, si ei trebuiau sa-l iubeasca pe Pavel ca pe un
parinte Tn credintd. Desigur, numai Dumnezeu putea aduce acest lucru la indeplinire, dar partea lor era sa-L lase pe Dumnezeu sa
infaptuiasca acest lucru in viata lor.

Traducerea Moffat prinde foarte frumos ideea din versetele 11 la 13: ,,0, corintenilor, eu nu v-am oprit nici un lucru; inima mea este cu totul
deschisa fata de voi. Daca e vreo retinere, asta e numai din partea voastra, nu si a mea. Sa facem dar un schimb drept - cum ar spune copiii!
Deschideti-va inimile larg fata de mine.”

Legatura dintre versetele 13 si 14 este urmatoarea: Pavel le-a spus sfintilor sa fie deschisi in afectiunile lor fata de el. Acum el arata ca un
mod in care pot face acest lucru este prin separarea de orice forme de pacat si nelegiuire. Negresit el se gandeste aici si la invatatorii falsi,
care invadasera adunarea de la Corint.



Referirea la jugul inegal ne duce cu gandul la Deuteronom 22:10, unde se spune ,Sa nu ari cu un bou si cu un magar injugati impreuna."

Boul era un animal curat, in vreme ce m&garul era necurat. in plus, distanta strab&tutd de pasii acestor animale nu era egald, dupa cum nu
era nici tractiunea lor. In contrast cu aceasta imagine, cand credinciosii sunt injugati la acelasi jug cu Domnul Isus, ei constata c& jugul Lui nu
este greu iar povara Lui este usoara (Matei 11:29,30).

Aceasta sectiune din 2 Corinteni este unul din pasajele cheie din tot cuvantul lui Dumnezeu cu privire la tema separatiei. Este o invatatura
clara asupra faptului cd un credincios trebuie sa se separe de necredinciosi, de faradelege, de intuneric, de Belial, si de idoli.

Desigur, textul se refera la relatia casatoriei. Un crestin nu are voie sa se casatoreasca cu o persoana nemantuita. Dar in cazurile in care un
credincios este deja casatorit cu un necredincios, textul de fata nu constituie nicidecum o justificare a despartirii sau divortului. Voia lui
Dumnezeu in asemenea cazuri este ca relatia de casnicie sa continue neintrerupta, in vederea mantuirii finale a celui sau celei nemantuite
(1Corinteni 7:12-16).

Dar versetul 14 se refera si la relatiile de afaceri. Un crestin nu trebuie sa-si ia ca partener de afaceri o persoana care nu-L cunoaste pe
Domnul. Textul se refera, in egala masura, si la interdictia credinciosilor de a se inscrie in societati si organizatii secrete. Caci cum ar putea
cel ce este credincios al lui Cristos sa se asocieze cu oameni care nu cinstesc numele Domnului Isus?

Aplicatia versetului 14 la viata sociala este urmatoarea: Un crestin trebuie sa intretine legaturi cu cei nemantuiti, cu scopul de a-i castiga
pentru Cristos, dar niciodata nu va avea voie sa li se alature in consumarea unor placeri pacatoase sau in participarea la activitatile acestora
din care acestia ar putea deduce ca el nu se deosebeste cu nimic de ei. Apoi textul de fata se mai aplica si la chestiunile de ordin religios: Un
urmas credincios al lui Cristos nu va dori sa ramana membru intr-o biserica in care persoane necredincioase au ajuns sa fie acceptate, cu
buna stiinta, ca membri.

Versetele 14 la 16 cuprind toate relatiile importante ale vietii:

Neprihanirea si faradelegea descriu intreaga sfera a comportamentului de natura morala.

Lumina si intunericul au de a face cu informarea cu privire la lucrurile lui Dumnezeu.

Cristos si Belial se refera la sfera autoritatii - cu alte cuvinte, la persoana sau lucrul considerat de cineva a fi stapanul vietii sale.
Credincios si necredincios au de a face cu domeniul credintei.

Templul lui Dumnezeu si idolii se ocupa de intreg subiectul inchinarii unei persoane. Nu exista nici o partasie intre neprihanire si faradelege,
acestea doua aflandu-se in opozitie morald. Nici lumina nu poate avea nici o legatura cu intunericul. Cand lumina patrunde intr-o camera,
intunericul se risipeste. Ambele nu pot coexista in acelasi timp.

Termenul Belial inseamna ,nevrednicie" sau ,rautate", dar aici se refera la cel rau. Poate exista vreo pace intre Cristos si Satan? Evident ca
nu! Nici nu poate exista vreo legatura intre un credincios si un necredincios. A incerca sa stabilesti o asemenea legatura echivaleaza cu a
comite tradare impotriva Domnului.

Idolii nu au nimic de a face cu templul lui Dumnezeu. intrucat asa stau lucrurile, cum pot credinciosii avea de a face cu idolii, avand in vedere
ca ei sunt templul Dumnezeului Celui viu? Desigur, prin termenul ,idoli" se intelege aici nu numai imagini cioplite, ci si orice obiecte care se
interpun intre suflet si Cristos. Idoli ar putea fi banii sau placerile sau faima sau lucrurile materiale.

Apostolul gaseste dovezi ample ale faptului ca noi suntem templul Dumnezeului celui viu Tn pasaje cum ar fi cele de la Exod 29:45;Levitic
26:12 si Ezechiel 37:27. Denney spune:

.(Pavel) asteapta de la crestini sa fie plini de aceeasi ravna pe care o au iudeii in a pastra nestirbita sanctitatea casei lui Dumnezeu. Si astfel
el spune acum ca noi suntem aceasta casa: noi suntem cei care trebuie sa ne pastram neintinanti de lume.”

Asa stand lucrurile, Pavel lanseaza chemarea sa iesim afara si citeaza din Isaia 52:11. Acestea sunt instructiunile clare pe care le emite
Dumnezeu catre copiii Sai, sa se departeze de orice rau. Crestinii nu trebuie sa ramana in nici o situatie rea, sa nu participe la nici un rau, nici
sa nu Tncerce sa remedieze raul. Programul lui Dumnezeu pentru ei este sa iasa afara. Lucrul necurat din versetul acesta se refera, in
principal, la lumea pagana, dar se aplica si la orice forma de rau, fie de natura comerciala, fie sociala sau religioasa.

Versetul nu trebuie folosit in efortul de a propaga separarea de alti credinciosi, intrucat crestinii sunt indemnati sa se straduiasca ,sa
pastreze unitatea Duhului, in legatura pacii."

De multe ori crestinilor le vine greu sa rupa legaturi pe care le-au intretinut de ani de zile, doar pentru a asculta de cuvantul lui Dumnezeu.
Se pare Insa ca Dumnezeu a anticipat aceste dificultati in versetul 18. Dupa ce in versetul 17 El a spus: ,Va voi primi", acum El adauga: ,,Eu
va voi fi Tata si voi Imi veti fi fii si fiice, zice Domnul Cel Atotputernic." Recompensa pentru ca ne alaturam lui Cristos, iesind afara din tabara
raului, este posibilitatea de a cunoaste partdsia cu Tatal intr-o maniera noua si mult mai intima. Nu inseamna ca devenim fii si fiice prin
ascultarea de cuvantul Sau, ci se arata ca suntem fiii si fiicele Sale atunci cand ne comportam in acest fel, danduni-se fagaduinta ca vom trai
bucuriile si desfatarile calitatii de fiu intr-o maniera cu mult mai profunda decat inainte.

,Binecuvantarea adevaratei separari (de lume) nu e cu nimic mai prejos decat insasi comuniunea cu insusi Dumnezeu cel maret".
Problema este cat se poate de acuta in randurile crestinilor evanghelici din bisericile liberale si neo-ortodoxe, unde mereu se pune intrebarea:

,Ce sa fac?" Or, Dumnezeu ne da raspuns la aceasta intrebare in textul de fata: crestinii trebuie sa paraseasca o adunare in care Domnul Isus
nu este onorat si preamarit ca Fiul preaiubit al lui Dumnezeu si Mantuitorul lumii. Asta pentru ca ei vor fi mult mai rodnici pentru Domnul



iesind dintr-o asemenea partasie, decat ramanand in ea.

Versetul acesta este strans legat de cele anterioare, nefiind inceputul unui paragraf, ci incheierea paragrafului care a inceput cu versetul 14
din capitolul 6.

Fagaduintele din acest verset sunt cele citate in versetele 17 si 18 din capitolul precedent. ,,Va voi primi.... va voi fi un Tata... voi imi veti fi fii
si fiice." Avand in vedere aceste minunate fagaduinte ale lui Dumnezeu, noi ar trebui sa ne curatim de price intinaciune a carnii si a duhului.

intindciunea carnii cuprinde toate formele de necuratie fizicd, pe cand intindciunea duhului se referd la viata launtrica a cuiva, la motivele si

gandurile care il anima.

Dar Dumnezeu nu ne da doar latura negativa, ci si cea pozitiva... ducand pana la capat sfintirea in frica de Dumnezeu.

Nu este suficient sa ne dezlipim de tot ce ne intineaza, ci trebuie sa ne conformam tot mai mult Domnului Isus Cristos, in viata noastra de zi
cu zi. Versetul acesta nu spune deloc ca este posibil sa atingem perfectiunea pe acest pamant. Sfintirea practica este un proces ce dureaza
toata viata. Noi devenim tot mai asemanatori chipului Domnului Isus Cristos, pana cand, intr-o zi, il vom vedea fata in fata si vom fi ca El, in
toata vesnicia. Dar pe masura ce avem tot mai multa reverenta si uimire plina de cutremur faté de Dumnezeu, se naste in inima noastra
dorinta de a deveni sfinti. Dea Domnul sa spunem impreuna cu McCheyne: ,Doamne, fa-ma atat de sfant cat poate deveni un om pe acest
pamant."

Deschideti-va inima fata de noi!

Corintenii nu aveau motive sa procedeze altfel - arata Pavel - intrucat, el n-a nedreptatit pe nimeni, n-a vatamat pe nimeni, n-a inselat pe
nimeni. Indiferent ce invinuiri i-ar aduce criticii lui, apostolul Pavel nu a facut nimanui nici un rau, nici nu a profitat financiar de pe urma
nimanui.

Nimic din tot ce spune Pavel nu trebuie luat ca o condamnare la adresa corintenilor. El i-a asigurat, de repetate ori, de profunda lui dragoste
pentru ei, acum si in veci.

Intrucat s-a simtit atat de atasat de sfintii de la Corint, apostolul si-a permis sa le vorbeasca deschis, adresanduli-se direct. Dar pe cat de
mare a fost sinceritatea lui fata de ei, pe atat de intensa a fost lauda ce le-a adresat-o Pavel cand le-a vorbit altora despre corinteni. Si astfel
ei nu trebuie sa interpreteze gresit franchetea lui, ca pe o lipsa de dragoste, ci, mai degraba, trebuie sa-si dea seama ca apostolul se
mandrea cu ei si-i vorbea de bine pe oriunde mergea. Probabil ca ceea ce evoca cele mai sincere cuvinte de lauda pe buzele lui Pavel la
adresa corintenilor era atitudinea lor deschisa de generozitate in strangerea de ajutoare pentru sfintii nevoiasi de la lerusalim. Apostolul va
reveni indata la acest subiect, tratandu-Il separat, dar aici el face doar o aluzie la el.

Sunt plin de mangaiere, imi salta inima de bucurie, in toate intristarile noastre. Aceste exclamatii sunt explicate in versetele urmatoare. De
ce se bucura Pavel atat de mult, in pofida intristarilor sale? Raspunsul e ca Tit Ti adusese vesti bune cu privire la corinteni, acestea fiind sursa
mangaierii si imbarbatarii sale.

Am aratat deja cum Pavel a plecat de la Efes, calatorind spre Troa, in cautarea lui Tit. Negasindu-l acolo, a traversat in Macedonia. Acum el
arata c& nici chiar sosirea lui in Macedonia nu i-a daruit odihna cautata, intrucat si acolo a fost tulburat si persecutat. in afara, dusmanul
lovea fara crutare, pe cand inauntru, erau temeri si nelinisti - legate, fara indoiala, de faptul ca nu stabilise inca legatura cu Tit.

Apoi a intervenit Dumnezeu, mangaindu-l pe Pavel prin venirea lui Tit. Cu acest prilej apostolul a trait adevarul de la Proverbe 27:17: ,Dupa
cum fierul ascute fierul, tot asa un om ascute infatisarea prietenului sau" (Nota traducatorului: in acest punct am redat traducerea engleza,
deoarece versiunea romaneasca difera foarte mult de cea folosita de autorul comentariului). Imaginati-va placuta intalnire dintre acesti doi
slujitori devotati ai lui Cristos! intrebérile pe care i le va fi pus Pavel lui Tit, la care acesta incerca s& raspund& cat mai repede cu putinta!
(Vezi si Proverbe 25:25).

Dar nu numai reintalnirea cu prietenul drag I-a umplut de bucurie pe Pavel, ci si vestea mangaierii pe care i-o adusese lui Tit raspunsul
corintenilor la scrisoarea lui Pavel.

A fost o veste buna sa auda ca corintenii doreau sa-l vada pe apostolul Pavel. Asta in pofida eforturilor concertate ale invatatorilor falsi de a-i
instraina pe sfinti fata de Pavel. Nu numai ca ei erau dornici de a-l vedea, ci manifestau o intristare sincera cu privire la atitudinea neatenta
pe care o avusesera fata de pacat, tolerandu-l in adunarea lor. Dupa cum e posibil sa se fi intristat la gandul ca i-au pricinuit dureri
apostolului. Tit I-a Tnstiintat pe Pavel si cu privire la consideratia corintenilor fata de apostol si dorinta lor sincera de a-i fi pe plac. Astfel
bucuria apostolului nu se datora doar venirii lui Tit, ci si dovezilor palpabile ale faptului ca corintenii au ascultat de instructiunile lui Pavel,
neincetand sa-l iubeasca.

Chiar daca v-am intristat prin epistola mea, nu-mi pare rau; desi mi-a parut rdu, caci vad ca epistola aceea v-a intristat (desi doar pentru
putin timp).

Epistola la care se refera Pavel ar putea fi 1Corinteni sau ar putea fi o a doua scrisoare, care nu ne-a parvenit, in care 1i mustra pe sfinti mult
mai aspru.

Cu privire la regretul lui Pavel pentru ca a scris epistola respectiva, trebuie sa precizam un lucru: Presupunand ca se refera la 1Corinteni, asta
nu schimba cu nimic subiectul inspiratiei. Lucrurile pe care le-a scris apostolul au fost chiar poruncile din partea Domnului. Totusi, Pavel nu
era decat om, supus descurajarilor si nelinistilor proprii tuturor oamenilor, cum explica si Williams:

,Distinctia dintre scriitor si inspiratia scrierilor sale apare in versetul 8. El stia ca prima sa scrisoare a fost inspirata, cuvintele acesteia fiind
»poruncile Domnului". Dar, intrucat si el era doar un om slab, supus simtamintelor si afectiunilor, s-a cutremurat pentru ca nu cumva
scrisoarea sa-i instraineze de corinteni si sa-i indurereze. Este un caz interesant de distinctie intre individualitatea profetului si mesajul pe



care i l-a dat Duhul Sfant.”

in concluzie, Pavel spune urmatoarele: Cand corintenii au citit prima oara scrisoarea lui, s-au simtit mustrati si indurerati. Dup ce le-a
expediat scrisoarea, apostolul a anticipat reactia pe care o vor avea la primirea ei si s-a intristat. Nu pentru ca ar fi considerat ca ar fi gresit
fata de ei. Mai degraba ii parea rau ca prin indeplinirea datoriei fata de Domnul, facand ceea ce-i cerea El, a fost necesar ca pentru o vreme
alti sa treaca prin intristare, pentru ca planul lui Dumnezeu pentru viata lor sa se implineasca.

in ultima parte a versetului 8, Pavel subliniaz& c& desi scrisoarea le-a produs intristare, totusi asta a fost doar pentru putin timp. Primul efect
al scrisorii a fost de a provoca durere. Dar intristarea nu a durat. intreg procesul descris de apostol aici ar putea fi comparat cu operatia
efectuata de un chirurg. Pentru ca acesta sa poata extirpa o infectie din organism, este nevoie sa faca o incizie adanca in carnea pacientului.
Desigur, chirurgul nu se bucura deloc ca trebuie sa-i cauzeze dureri pacientului, dar stie ca trebuie sa faca aceasta pentru a-l insanatosi, in
special daca pacientul este un prieten apropiat, chirurgul va fi acut constient de suferinta pe care va trebui sa i-o cauzeze. Dar el isi va da
seama ca suferinta este temporara si ca pacientul consimte sa i se aplice dureroasa operatie, pentru ca, in cele din urma, el sa iasa
insanatosit din aceasta experienta neplacuta.

Pavel nu s-a bucurat ca a trebuit sa-i intristeze pe corinteni, ci de faptul ca intristarea lor temporara i-a condus la pocainta. Cu alte cuvinte,
intristarea lor a dus la o schimbare de atitudine, care s-a transpus in practica printr-o schimbare a purtarii lor. Pocdinta, spune Hodgel, ,,nu
este doar o schimbare de scop, ci include si o schimbare a inimii, care duce la o indepartare de pacat, cu intristare fn inima pentru acest
pacat si totala sila de el, si alipire de Dumnezeu."

intristarea corintenilor era dup& voia lui Dumnezeu: era acel gen de intristare pe care doreste s&-1 vadd Dumnezeu in noi. Datoritd intristarii si
pocaintei lor sincere, de natura evlavioasa, ei nu au suferit nici un efect permanent de pe urma mustrarii de care au avut parte din partea
apostolului Pavel.

Versetul acesta aratd contrastul dintre intristarea dup& voia lui Dumnezeu si intristarea lumii. intristarea dupa voia lui Dumnezeu este
intristarea care-l cuprinde pe cineva dupa ce a savarsit un pacat, intristare care-l conduce la pocainta. El isi da seama ca Dumnezeu fi
vorbeste si astfel se situeaza de partea lui Dumnezeu, impotriva lui si impotriva pacatului sau.

Cand Pavel spune ca intristarea dupa voia lui Dumnezeu duce la pocaintd, asta nu inseamna neaparat ca el se gandeste la mantuirea
sufletului, (desi si aceasta varianta este valabild). La urma urmelor, corintenii erau deja mantuiti. Dar aici termenul mantuire este folosit
pentru a descrie izbavirea de orice fel de pacat, robie sau asuprire din viata cuiva.

Se pune intrebarea daca sintagma: pentru care nu este regret se refera la pocaintd sau la mantuire. Intrucat este la fel de adevarat cd nimeni
nu regreta nici pocainta nici mantuirea, intrebarea ramane deschisa.

intristarea lumii nu este adevérata pocaint3, ci doar remuscare, producand amaréciune, impietrire a inimii, disperare si, in cele din urma,
moarte - asa cum reiese din exemplul lui luda Iscarioteanul. Lui luda nu i-a parut rau de urmarile pe care le-a produs pacatul lui asupra
Domnului Isus, ci a simtit remuscare pentru consecintele groaznice pe care le-a atras actiunea sa asupra lui insusi.

Apostolul mentioneaza experienta corintenilor ca exemplu a adevarului exprimat de el in versetul 10. Tocmai intristarea despre care vorbise
el in acel verset s-a manifestat in viata lor. Sau, cum am spune noi astazi: ,Ca dovada a faptului ca ati fost intristati dupa voia lui Dumnezeu,"
dupa care apostolul enumera diversele rezultate ale intristarii lor evlavioase.

Mai intai de toate, aceasta intristare dupa voia lui Dumnezeu a produs in ei framantare sau grija. Daca acest pasaj se refera la cazul de
disciplina descris in Tntaia Epistola catre Corinteni, atunci sintagma aceasta inseamna cd, desi la Tnceput ei au fost nepasatori, ulterior s-au
ingrijorat cu privire la aceasta situatie.

in al doilea rand, el spune: ce dezvinovétire, prin asta neintelegandu-se c3 ei ar fi incercat s& se justifice sau s& se scuze, ci mai degraba au
incercat sa ia actiuni energice, de indreptare a situatiei, ferindu-se sa nu se faca vinovati si de alte greseli in aceasta privinta. Schimbarea
atitudinii lor este cea care a dus la schimbarea intervenita in faptele lor.

Ce indignare se refera probabil la atitudinea lor fata de pacatosul in cauza, si fata de ocara pe care a adus-o asupra numelui lui Cristos. Dar
cel mai probabil este ca se refera la propria lor atitudine fata de ei insisi, pentru faptul ca au tolerat un asemenea pacat, fara sa ia nici o
actiune.

Ce frica se refera, negresit, la frica de Domnul, desi in ea ar putea sa fie cuprinsa si teama ca ar putea fi vizitati de apostol, care in asemenea
situatie ar veni la ei cu nuiaua.

Ce dorinta aprinsa sau ce dor. Majoritatea comentatorilor sunt de acord ca aceasta se refera la dorul sincer ce s-a aprins in sufletul lor de a-I
vedea pe apostolul Pavel din nou in mijlocul lor. Dar in acelasi timp poate fi o referire la dorinta puternica nutrita de ei de a vedea corectarea
greselii si indepartarea raului din mijlocul lor.

Ce ravna e considerat de unii ca o referire la ravna lor pentru slava lui Dumnezeu, pentru refacerea pacatosului, pentru propria lor curatire de
intinarea in chestiunea respectiva sau ravna de a se situa de partea apostolului.

Ce razbunare se refera la actiunea de indreptare a pacatosului din cadrul adunarii, la hotararea lor de a pedepsi pacatul.

Dupa care Pavel adauga: in toate privintele v-ati dovedit curati de fapta aceea. Desigur, prin asta nu se intelege ca nu au avut nici ei partea
lor de vinad, ci doar aceea ca au facut tot ce se putea pentru a indrepta situatia, luand actiunile care s-ar fi cerut de la inceput.

Avem patru probleme majore n acest verset.



Mai intéi, prin cuvintele v-am scris la care scrisoare se refera Pavel?

in al doilea rand, cine este cel care a nedreptatit?

in al treilea rand, cine este cel ce a fost nedreptatit?

Si, in fine, ultima parte a versetului trebuie tradusa: marea noastra ravna (grija) pentru voi, sau ,grija voastra pentru noi"?

Cat priveste scrisoarea, ar putea fi vorba de 1Corinteni sau de o alta scrisoare, ulterioara, care nu ne-a parvenit. Cel ce a nedreptatit ar putea
fi omul vinovat de incest de la 1Corinteni 5 sau ar putea fi un razvratit din cadrul bisericii. Daca Pavel se refera la cel razvratit, atunci cel
nedreptatit este propriul tata al acestui om. Pe de alta parte, daca nedreptatitorul a fost un razvratit din biserica, atunci persoana lezata a
fost chiar Pavel sau o alta victima neidentificata.

in versiunile KJV si NKJV ultima parte a versetului este redatd astfel: but that our care for you in the sight of God might appear to you (,ci ca
grija noastra pentru voi, in fata lui Dumnezeu, sa vi se arate"). Majoritatea traducerilor moderne ale Bibliei redau acest text in maniera
similara versiunii NASB: ,,pentru ca preocuparea noastra pentru voi sa vi se aduca la cunostinta, in fata lui Dumnezeu."

Intrucat scrisoarea sa a avut efectul dorit, Pavel a fost mangaiat. Corintenii s-au pocait si s-au raliat de partea sa iar Pavel a fost imbarbatat
de entuziasmul manifestat de Tit cu privire la sfintii de la Corint. lar apostolul a fost inviorat sa ia din nou legatura, in aceasta maniera, cu ei.

Se pare ca inainte de a-I fi trimis apostolul pe Tit la Corint, i-a vorbit in termeni caldurosi despre credinciosii de acolo. Acum el afirma ca lauda
exprimata de el cu privire la ei nu s-a dovedit neadevarata, ci tot ce a spus despre corinteni a putut fi adeverit de Tit, prin propria sa
experienta traita in mijlocul lor. Dupa cum tot ce le-a spus apostolul corintenilor era adevarat, tot asa si lauda sa cu ei inaintea lui Tit a fost
adevarata.

Evident, Tit nu stia ce primire avea sa i se faca la sosirea in sudul Greciei. Poate ca se asteptase la cel mai sumbru scenariu si, cand colo,
corintenii i-au facut o primire cat se poate de calda. Ba mai mult, i-au mers la inimd, supunandu-se indrumarilor date de apostol prin Tit.

Cand apostolul spune ca ei l-au primit pe Tit cu frica si cutremur, asta nu inseamna ca au fost terorizati de el, ci, mai degraba, ca au avut o
atitudine de reverenta inaintea Domnului in aceasta privinta si o dorinta sincera de a-i fi placuti.

Cand Pavel spune ca a avut incredere in sfinti cu privire la toate lucrurile, nu trebuie sa citim in aceste cuvinte mai mult decat se cuvine. in
mod sigur, apostolul nu-i considera pe corinteni infailibili sau in neputinta de a pacatui. Mai degraba, cuvintele reflecta faptul ca increderea
pe care o pusese apostolul in ei si de care se laudase in fata lui Tit nu a fost in zadar. Corintenii s-au dovedit cu adevarat vrednici de
increderea acordata. Negresit se refera si la faptul ca intrucat ei au avut atitudinea corespunzatoare fata de chestiunea discutata la intai
Corinteni, acum apostolul considera increderea ce le-a acordat-o pe deplin justificata.

Versetul acesta aduce o complinire la prima sectiune din 2Corinteni, unde, asa cum am vazut, este vorba despre descrierea amanuntita a
slujbei apostolului si efortul lui sustinut de a intari legaturile existente intre corinteni si el. Capitolul urmator se ocupa de , harul darniciei".

Pavel dorea ca credinciosii s& cunoasca modul neobisnuit in care harul lui Dumnezeu s-a manifestat intre credinciosii din bisericile din
Macedonia (nordul Greciei). Filipi si Tesalonic au fost doua dintre orasele in care s-au sadit biserici. Modul particular in care au aratat acesti
macedonieni ca au primit harul lui Dumnezeu a fost prin darnicia lor.

Acesti credinciosi trecusera prin multe incercari de necazuri. in mod obisnuit, oamenii incercati astfel ar fi inclinati s&-si economiseasca
fiecare banut, ca sa nu ramana descoperiti in viitor. Mai ales, daca nu erau cu dare de mana, cum era cazul macedonienilor, care nu prea
aveau bani. Totusi bucuria lor crestina a fost atat de mare incat, atunci cand au aflat de nevoia celor de la lerusalim, s-au comportat cu totul
diferit de cum s-ar purta oamenii, dand cu multa generozitate. Ei au fost, astfel, in stare sa combine multele lor necazuri, bucuria, saracia lor
lucie cu belsugul lor de darnicie.

Generozitatea lor avea si alte fatete unice, intrucat darnicia lor nu era raportata la puterea lor de a da, ci mergea cu mult peste puterile lor.
De asemenea, ei au dat de bunavoie, adica spontan, fara sa li se fi impus acest lucru, sau sa se fi exercitat presiuni asupra lor sau sa fi fost
nevoie sa fie convinsi.

Atat de patrunsi erau ei de gravitatea situatiei sfintilor de la lerusalim, incat l-au rugat pe Pavel fierbinte sa le dea prilejul de a lua parte la
strangerea de ajutoare pentru acesti credinciosi. Poate ca apostolul a ezitat sa accepte generozitatea lor, stiind cat de saraci erau ei insisi, la
ora aceea. Ei nu s-au lasat insa, ci au insistat sa-si aduca propria lor contributie la aceasta actiune de ajutorare.

Probabil ca Pavel se asteptase sau sperase ca ei sa dea la fel ca ceilalti muritori: la inceput cu strangere de inima, iar mai apoi cu mai multa
larghete, pe masura ce cresteau presiunile exercitate asupra lor. Dar nu asa au dat macedonienii! Acesti crestini preaiubiti s-au dat mai intai
pe ei insisi Domnului, si apoi noua, prin voia lui Dumnezeu. Adica Pavel arata ca mai intai acesti credinciosi s-au predat pe ei insisi lui Cristos,
dupa care au dat cu méana larga lui Pavel, din dorinta de a ajuta la strAngerea de ajutoare pentru credinciosii de la lerusalim. in realitate, ei
i-au spus lui Pavel: ,Noi ne-am daruit pe noi insine Domnului iar acum ne daruim tie, ca administrator al Lui. Spune-ne ce trebuie sa facem,
caci esti apostol al lui Cristos, Domnul nostru."

,Contributiile pentru lucrarea Domnului" spune G. Campbell Morgan, ,,au valoare doar in masura in care sunt daruri venite din partea unora
care s-au daruit pe ei insisi lui Dumnezeu."

Apostolul era atat de incantat de pilda macedonienilor, incat acum dorea ca si corintenii sa procedeze la fel. De aceea spune el ca I-a
indemnat pe Tit sa incheie lucrarea inceputa la Corint. Cu alte cuvinte, cand Tit a vizitat Corintul prima oara, le-a prezentat prima data
chestiunea strangerii de ajutoare. Acum, cand revine la ei, are misiunea de a se asigura ca intentiile lor bune se vor transforma in actiuni
concrete.



Intrucat corintenii erau fruntasi in atatea privinte, Pavel doreste ca ei sa se evidentieze acum si in chestiunea darniciei. El le acorda credit
pentru cd abundau in credint3, in cuvant, in cunoastere, in orice ravna si in dragostea lor pentru el. In prima sa epistold, apostolul Pavel fi
laudase pentru cunostinta si vorbirea lor. Aici apostolul adauga inca vreo cateva virtuti, evidentiate de vizita lui Tit la Corint.

Sintagma in credinta ar putea descrie o puternica credinta in Dumnezeu, darul credintei sau credinciosie in relatiile cu semenii lor.
in cuvant (vorbire) se referd, negresit, la predilectia lor pentru vorbirea in limbi, tema dezbatuta pe larg in prima epistol3.

In cunoastere se refera probabil la darul carismatic sau la capacitatea lor de a patrunde adevaruri spirituale.

in orice ravna - releva statornicia si ravna lor pentru lucrurile lui Dumnezeu.

in fine, dragostea lor pentru Pavel este de asemenea evidentiatid. Acum Pavel ar dori s adauge o alt3 trasatura la lista celorlalte, anume: ,in
toata generozitatea." Denney ne avertizeaza cu privire la urmatorul pericol:

....omul care abunda in interese spirituale, este fervent, rugativ, plin de afectiune, in stare sa ia cuvantul in Biserica, dar incapabil de a da
bani din buzunarul lui.”

Pavel nu le porunceste corintenilor sa faca acest lucru, pe un ton aspru sau legalist. Mai degraba, el ar dori sa puna la proba sinceritatea lor,
in special Tn lumina ravnei sau statorniciei crestinilor macedonieni in aceasta privinta. Cand Pavel afirma ca nu spune lucrul acesta ca o
porunca, nu recunoaste prin aceasta ca nu ar fi fost inspirat, ci, pur si simplu, ca darnicia lor trebuie sa porneasca din inima, intrucat lui
Dumnezeu fi place omul care da cu voiosie.

Aici apostolul Pavel introduce unul din cele mai marete versete din aceasta mareata epistola. Pe fondul imprejurarilor deloc roze in care isi
duceau macedonienii si corintenii viata, el zugraveste portretul minunat al celei mai generoase Persoane care a trait vreodata.

Cuvantul har e folosit intr-o sumedenie de sensuri in Noul Testament, dar aici are, negresit, intelesul de generozitate. Cat de generos a fost
Domnul Isus? Atat de generos incéat a dat tot ce a avut de dragul nostru, pentru ca noi, prin saracia Lui, sa devenim bogati pe veci.
Moorehead comenteaza pe aceasta tema:

.El a fost bogat in posesiuni, putere si omagiu, partasie si fericire. El a devenit sarac in pozitia ocupata in viata, imprejurari si in relatiile Sale
cu oamenii. Noi suntem indemnati sa dam ceva bani, imbracaminte si alimente. Dar El S-a dat pe Sine.”

Versetul acesta ne invata despre pre-existenta Domnului Isus. Cand era El bogat? Desigur, nu cand a venit El in lume, sub chipul pruncului
din ieslea Betleemului! Si, bineinteles, nu in timpul celor treizeci si trei de ani de peregrinare, ,,ca strdin fara locuinta Tn lumea creata de
insasi mainile Sale." El a fost bogat intr-o eternitate trecutd, locuind cu Tatal in curtile raiului. Dar S-a facut sarac. Asta se refera nu numai la
Betleem, ci si la Nazaret, Ghetimani, Gabata si Golgota. Si toate acestea au fost facute pentru noi, asa incat noi, prin saracia Lui sa ne
fmbogatim.

Daca asa stau lucrurile - si, negresit asa stau! - atunci ar trebui sa nu mai putem de bucurie pentru prilejul si privilegiul pe care-l avem de a-i
da tot ce posedam si suntem. Nici un argument nu poate fi mai convingator decat acesta, in intreaga discutare de catre Pavel a subiectului
darniciei crestine.

Acum apostolul revine la corinteni, care se gandisera sa faca o colecta pentru sfintii nevoiasi, inainte ca macedonienii sa se fi decis sa ia
aceasta actiune. Corintenii Tncepusera aceasta actiune inainte ca macedonienii sa inceapa strangerea de fonduri. Prin urmare, ei trebuie sa
ramana consecventi, terminand ceea ce au inceput acum un an. Or, asta ar fi in avantajul lor, intrucat ar dovedi sinceritatea si consecventa
lor.

Indiferent de motivul intarzierii lor, Pavel le spune ca ei nu trebuie sa-l nesocoteasca, ci sa termine acum ceea ce au inceput cu atata graba.
Lucrul acesta trebuie sa-I faca pe masura putintei lor de atunci, si nu dupa posibilitatile pe care le-ar avea in viitor, cand le-ar spori averile.

Se pare ca corintenii intarziasera strangerea ajutoarelor pentru sfintii nevoiasi de la lerusalim in speranta ca vor putea trimite ajutoare mai
substantiale la o data ulterioara. Aici li se aminteste nsa ca nu se pune problema cantitatii ajutoarelor pe care le-ar putea trimite. Tot ce se
cere este sa existe o dorinta sincera in inima de a lua parte la aceasta actiune de ajutorare, dupa care Dumnezeu va accepta darul, indiferent
cat de mic ar fi acesta. Gandul din inima cuiva este cel care conteaza!

Scopul urmarit de Pavel nu este de a-i impovara financiar pe corinteni. El nu vrea ca biserica de la lerusalim sa fie usurata, iar biserica de la
Corint sa fie impovarata sau saracita.

Versetul acesta descrie programul instituit de Dumnezeu pentru ajutorarea celor nevoiasi din cadrul bisericii Domnului Isus Cristos. Scopul
urmarit de Domnul este ca ori de cate ori se iveste o nevoie intr-o anumita privinta Tn randul crestinilor sa existe imediat o revarsare de
ajutoare din alte regiuni unde se afla crestini catre locul unde se manifesta nevoile in acel moment. Aceste schimburi permanente de ajutoare
ar duce la o egalitate intre bisericile din toata lumea.

Astfel, la ora cand scria Pavel aceste randuri urma sa se manifeste o revarsare de fonduri din Corint, Macedonia si din alte parti catre
lerusalim. Poate c& in viitor sfintii de la lerusalim vor fi intr-o stare mai buna, iar cei din Corint vor trece prin nevoi. in cazul acesta, s-ar
inversa directia revarsarii fondurilor. Acum nevoia s-a ivit la lerusalim, dar in viitor ar putea fi randul corintenilor sa duca lipsa si in acest caz
sfintii de la lerusalim le vor veni in ajutor.

Acest principiu de egalitate este subliniat prin citatul din Exod 16:18. Cand copiii lui Israel au iesit sa culeaga mana, unii au reusit sa stranga
mai mult decat altii. Dar nu a avut importanta, pentru ca atunci cand s-a distribuit mana, fiecare a primit aceeasi cantitate - un omer,
respectiv 2,35 litri. Deci ,,Cine stransese mult n-avea prea mult si cine stransese putin nu ducea lipsa." Daca cineva incerca sa stocheze



mana, aceasta facea viermi!

Procesul de egalizare nu s-a petrecut printr-un miracol, ci datorita faptului ca cei ce aveau mult imparteau cu cei ce nu aveau suficient, cum
releva si Hodge:

.Lectia pe care o invatam din Exod si de la Pavel este ca, intre copiii lui Dumnezeu, belsugul excesiv al unora trebuie folosit pentru implinirea
nevoilor altora; si ca orice incercare de contramandare a acestei legi va duce la rusine si pierdere. Proprietatea este ca mana: nu sufera sa fie
stocata.

Cam pe aceeasi linie se situeaza si acest citat, dintr-o sursa necunoscuta:

,Dumnezeu intentioneaza ca fiecare om sa imparta cu altii bunurile de care are parte in viata. Unii aduna mai mult, altii mai putin. Cei care
poseda mai mult trebuie sa imparta cu cei ce au mai putin. Dumnezeu nu permite distributia inegala a proprietatii cu scopul de a le da
bogatilor prilejul de a se bucura de belsugul lor, ci pentru ca sa-l imparta cu saracii.”

in urmatoarele doud versete Tit este elogiat pentru atitudinea excelents pe care a avut-o in aceastd privinta. Mai intai, | se aduc multumiri lui
Dumnezeu pentru ca a pus in inima lui Tit aceeasi ravna pentru corinteni. Pavel a avut o comuniune spirituala cu acest colaborator al sau.
Aceeasi povara pe care o avea si apostolul fata de corinteni a fost impartasita de Tit.

Pavel I-a indemnat pe Tit sa mearga la Corint si sa le transmita credinciosilor de acolo aceasta scrisoare, dar indemnul nu a fost necesar,
deoarece Tit voia sa mearga acolo de bunavoie.

Sintagma a pornit... spre voi ar trebui sa fie redata astfel: ,,se duce spre voi", intrucat este un exemplu al asa-numitului timp ,,aorist" din
limba greaca, conform caruia actiunea este privita nu din perspectiva clipei cand a redactat Pavel aceasta epistola, ci din aceea a
corintenilor, cand aveau ei s-o citeasca. Tit este Tn mod sigur cel ce a dus aceasta scrisoare la Corint, dar n-a pornit intr-acolo pana cand
Pavel nu a incheiat redactarea ei.

Versetele 18 la 22 se refera la alti doi frati crestini care aveau sa-l insoteasca pe Tit in aceasta calatorie. Primul este descris in versetele 18 la
21 iar al doilea in versetul 22, ambii ramanand anonimi.

Acest pasaj din Scriptura este de mare valoare, intrucat ne arata masurile de precautie pe care le-a luat Pavel in manuirea fondurilor, ca nu
cumva sa poata cineva sa-l acuze ca ar fi intrebuintat gresit acesti bani.

Primul frate mentionat a fost cel vrednic de lauda datorita lucrarii sale in evanghelie. Opiniile sunt impartite cu privire la identitatea sa. Unii
spun ca a fost Luca, altii Sila iar altii Trofim. Incercand sa stabilim cu precizie despre cine este vorba, e posibil s& pierdem miezul spiritual al
versetului. Oare la voia intamplarii a fost omis numele acestui lucrator crestin? Una din trasaturile unui ucenic adevarat este ca acesta
trebuie sa lucreze, de multe ori, in anonimat. Vezi pilda slujnicei care a jucat un rol atat de important in viata leprosului Naaman. Tot asa a
fost si cu baietasul care a pus la dispozitia Domnului Isus traista lui cu merinde, cu ocazia tnmultirii painilor si pestilor.

Acest frate ne-mentionat a fost ales de biserici sa efectueze calatoria legata de predarea acestui dar (in romaneste: ,har", n.tr.). Cu alte
cuvinte, el a fost numit sa se numere printre solii care au transmis destinatarilor aceste ajutoare benevole. Apostolul se considera pe sine si
pe ceilalti asociati ai lui drept slujitori sau administratori ai acestei lucrari a harului, pe care ei o faceau pentru slava Domnului insusi, prin
care doreau sa demonstreze dorinta si disponibilitatea lor de a-i sluji pe sfintii nevoiasi de la lerusalim.

Apostolul a dat dovada de suficienta intelepciune ca sa nu se incumete sa manuiasca singur acesti bani sau sa-i incredinteze unui singur om,
ci a tinut mortis sa-i predea unui grup de doua sau mai multe persoane. Caci asta ne spune versetul 20. Pentru a se evita orice posibilitate de
barfa sau de vorbire de rau, el a avut grija ca acest belsug de ajutoare sa fie manuit in asa fel incat sa nu se faca nici un rau.

Caci cautam sa lucram cinstit. Pavel s-a straduit intotdeauna ca actiunile lui sa fie cinstite nu numai fnaintea Domnului, ci si inaintea
oamenilor. Morgan face urmatoarea remarca pe aceasta tema: ,Este treaba comunitatii crestine sa-si desfasoare activitatea in asa maniera
incat oamenii din lume sa nu aiba nici un temei sa banuiasca vreo actiune contrara neprihanirii, in toate lucrarile sale."

Versetul acesta este aproape identic cu cel de la Proverbe 3:3,4 din editia Septuaginta.

Aici intalnim un alt frate necunoscuscut pe care Pavel I-a desemnat sa-si dea concursul la indeplinirea cu succes a acestei lucrari importante.
Ravna acestui frate fusese Tncercata de multe ori in trecut, iar acum el a dat dovada de aceeasi ravna deosebita Tn indeplinirea acestei
misiuni speciale, din cauza marii lui increderi in fratii corinteni.

In acest punct editia NKJV spune: datoritd marii increderi pe care noi o avem in voi. Cuvintele noi o avem (tiparite in litere cursive) indica
faptul ca au fost addugate, dar multi sustin ca sensul propozitiei ar fi altul, respectiv: pe care el o are. in acest caz, ar insemna c& Pavel il
elogiaza pe acest frate anonim nu numai pentru credinciosia manifestata in trecut, ci si pentru interesul deosebit aratat cu aceasta ocazie,
datorita Tncrederii pe care el o avea in corinteni.

Prin urmare, Pavel spune ca daca va intreba cineva cu privire la acesti trei oameni, corintenii sa le spuna ca Tit este partasul si conlucratorul
lui Pavel in interesul corintenilor si ca ceilalti doi frati sunt trimisii bisericilor si slava lui Cristos. Sintagma slava lui Cristos este o descriere
plina de patos a acestor oameni. Tocmai pentru faptul ca ei sunt trimisii bisericilor au fost ei numiti astfel. Datorita purtarii lor, lucrarea
Domnului straluceste inaintea oamenilor, ei aducand astfel slava Domnului si reflectand slava Lui.

Avand in vedere toate acestea, corintenii trebuie sa le faca o primire calda, pentru ca Pavel sa nu se fi [daudat degeaba cu ei, cand le-a
incredintat acest dar de pret pentru sfintii de la lerusalim. Aceasta trebuie sa constituie o dovada pentru bisericile din jur despre dragostea
crestind. Phillips traduce astfel versetul 24: ,,Prim urmare, dati-le si voi, si toate bisericile prilejul sa vada cat de sincera este dragostea
voastra, adeverind astfel toate lucrurile minunate care s-au spus despre voi!"



Desi Pavel nu avea nevoie sa le scrie corintenilor cu privire la trimiterea de ajutoare financiare sfintilor nevoiasi, totusi el a facut-o. Parca se
degaja o nota de ironie in acest verset, intrucat stim ca in anumite privinte a fost nevoie sa le scrie. Ei au manifestat inca de la inceput
disponibilitatea lor de a participa la strangerea de ajutoare pentru cei din lerusalim. Cat priveste dorinta lor, nimic de zis: era de laudat. Dar ei
nu au facut si pasul urmator, transpunand in practica dorinta lor. De aceea Pavel considera ca e nevoie totusi sa le aminteasca de necesitatea
aducerii la indeplinire a intentiilor lor bune.

Nu era nici o indoiala cu privire la bunele lor intentii, caci de indata ce au auzit de nevoia ce exista la lerusalim, ei si-au manifestat ravna si
imboldul de a da o mana de ajutor. De fapt, Pavel se si laudase cu ei in fata crestinilor din Macedonia. El le spusese ca Ahaia fusese gata cu
un an in urma. Prin ,Ahaia", situata in sudul Greciei, se intelege aici Corintul, intrucat orasul facea parte din aceasta regiune. Cand au auzit
macedonienii ca crestinii de la Corint fusesera gata cu un an Tnainte, multi dintre ei au fost insufletiti, molipsindu-se de ravna crestina a
darniciei si hotarandu-se sa dea si ei cu mana larga.

Cand Pavel spune ca i-a trimis pe frati, din nou sensul este la timpul prezent, adica fi trimite acum. Folosirea timpului trecut priveste actiunea
din perspectiva destinatarilor scrisorii, care vor fi privit aceasta actiune ca pe ceva deja savarsit, in trecut.

Fratii de aici sunt cei mentionati in capitolul precedent: Tit si cei doi crestini anonimi, trimisi de Pavel pentru ca el sa nu se fi laudat in zadar
cu privire la dorinta acestora de a strange ajutoarele. Misiunea celor trei frati era de a se asigura ca s-au facut toate pregatirile pentru
strangerea ajutoarelor inaintea de a sosi Pavel acolo.

Cand avea sa se deplaseze Pavel din Macedonia la Corint, era de asteptat ca el sa fie insotit de un frate din Macedonia. Ce penibil ar fi fost
pentru Pavel sa constate ca, dupa ce s-a laudat cu corintenii, sa vina apoi la ei cu unul din acei macedonieni, si sa constate ca corintenii nu
au facut nimic in directia strangerii de ajutoare pentru sfintii de la lerusalim! intr-o asemenea eventualitate, nu numai ca increderea lui Pavel
in corinteni ar fi facuta de rusine, dar chiar corintenii insisi ar fi pusi intr-o situatie penibila, pentru ca nu si-au adus la indeplinire promisiunea.
lata cat de grafic traduce Phillips acest verset:

,Caci intre noi fie vorba: nu s-ar cadea ca, daca unii din macedonieni ma vor insoti in calatoria mea la voi, sa va gaseasca nepregatiti pentru
acest act de generozitate! Noi (si bine inteles voi) ne-am simti, in acest caz, foarte rusinati, dupa ce ne-am laudat atat de mult cu voi,
acordandu-va incredere.”

Prin urmare, aceasta |-a determinat pe Pavel sa considere ca este necesar sa-i iIndemne pe acesti trei frati sa se duca la Corint, Thainte de a
sosi el insusi acolo, misiunea lor fiind de a pregati darul lor generos dinainte, dar pe care au promis ca-l vor face sfintilor de la lerusalim.

Sa intregeasca dinainte binecuvantarea promisa de voi, ca sa fie gata, ca o binecuvantare, nu cu zgarcenie. Nu s-a pus de la inceput
problema de a scoate cu clestele aceste fonduri de la sfintii din Corint sau de a-i extorca, ci darurile trebuiau sa izvorasca din spiritul lor de
generozitate, fiind absolut benevole.

in versetele 6 la 15 apostolul Pavel enumera cateva dintre recompensele minunate si beneficiile darniciei crestine. Mai intai, apostolul enunta
legea recoltei. Este un fapt indeobste cunoscut in agriculturd ca pentru a avea o recoltd imbelsugata, trebuie sa faci o insamantare cat mai
substantiala.

Cand vine vremea semanatului, agricultorul e confruntat cu o intrebare: sa semene toata cantitatea de seminte, sau sa rezerve o parte
pentru consumul familiei sale, in lunile urmatoare? Ideea care se desprinde din acest verset este ca daca va semana din plin, va si culege
roade din plin, in raport cu cantitatea insamantata.

Sa nu uitdm ca fermierul nu secerd exact cantitatea de seminte pe care a sadit-o, ci mult mai mult - proportional cu cat a semanat. Tot asa
este si cu darnicia crestina: nu se pune problema de a primi exact ceea ce ai dat, ci proportional cu darul facut de tine. Si apoi trebuie
precizat ca ceea ce vei primi inapoi nu va fi neaparat sub forma de bani, cat sub forma de binecuvantari spirituale.

Fiecare sa dea dupa cum a hotarat in inima lui. Asta pentru ca va trebui sa ia in considerare propriile sale nevoi si necesarul acoperirii
acestora. El va trebui sa se gindeasca apoi si la obligatiile pe care le va avea de indeplinit in cursul normal al treburilor zilnice. Dar, mai
presus de acestea, el va trebui sa se gandeasca la fratii si surorile sale de credinta si la lucrurile pe care le asteapta Cristos de la el. Tinand
cont de toate aceste lucruri, el nu trebuie sa dea cu parere de rau sau de nevoie. Asta pentru ca cineva poate sa dea ajutor, dar sa nu o faca
cu bucurie. De multe ori, oamenii dau ajutoare datorita presiunilor psihologice exercitate asupra lor sau ca sa nu se faca de rusine. Numai ca
aceasta nu este darnicia adevarata, intrucat pe cine da cu bucurie il iubeste Dumnezeu. Unii au remarcat ca termenul hilar provine din
cuvantul hilaron, din originalul grec, care a fost tradus in engleza prin ,vesel" iar in roméana prin ,,cel ce da cu bucurie".

Are Dumnezeu nevoie de banii nostri? Nu, intrucéat vitele de pe o mie de dealuri sunt ale Lui si daca ar avea, cu adevarat, nevoie de ceva, nu
ne-ar cere noud sa-1 dam (Psalmul 50:10-12). Ceea ce conteazd ins& inaintea lui Dumnezeu este atitudinea inimii noastre. Domnului ii place
sa vada un crestin care este atat de plin de bucuria Sa incat va dori sa imparta ce are cu altii.

Lui Dumnezeu i place de cel ce da cu voie buna pentru cd, asa cum arata Jowett:

,Darnicia facuta cu voiosie izvoraste din dragoste si, prin urmare, este interactiunea dintre doua persoane care se iubesc si au comuniune
intre ele. Darnicia este limbajul prin care se exprima dragostea, altd modalitate de exprimare neavand. , Caci atat de mult a iubit
Dumnezeu... incat a dat" Dragostea isi trage seva din insasi actul daruirii de sine. Singura avere cu care se mandreste este bucuria predarii.
Daca dragostea are toate lucrurile, tot atat de adevarat este ca ea nu poseda nimic.”

Aici ni se face promisiunea ca daca cineva doreste sa fie cu adevarat generos, Dumnezeu i va da prilejul de a-si exprima generozitatea. Harul
apare aici ca sinonim al resurselor. Dumnezeu poate sa ne dea resursele necesare pentru ca nu numai noi insine sa avem de ajuns, ci sa
putem sa impartim si cu altii ceea ce avem, pentru ca sa fim plini de orice fapta buna.



Observati ce mult subliniaza versetul acesta ideea de plinatate: Dumnezeu sa va umple cu orice har, pentru ca avand totdeauna in toate din
destul, sa fiti plini de orice fapta buna."

Acum apostolul citeaza din Psalmul 112:9. Sintagma a imprastiat se refera la actiunea semanatului, versetul fiind o descriere a omului care a
semanat din belsug, adica a fost plin de fapte bune, de milostenie catre altii, de ajutare a celor saraci. Va pierde el printr-o asemenea
actiune? Nicidecum, intrucat dreptatea lui rdmane in veac. Asta inseamna ca daca vom raspandi in jurul nostru fapte de milostenie, aidoma
semanatorului ce seamana din belsug, ne vom strange comori in cer. Rezultatele milosteniei noastre vor dainui in veac.

llustratia semanatorului continua. Acelasi Dumnezeu care da samanta semanatorului si paine pentru hrana are grija ca cei ce se poarta cu
mila fata de altii sa culeaga anumite recompense, dintre care unele sunt enumerate. Mai intai, isi va inmulti samanta semanata. Adica va
avea mai multe prilejuri de a face bine si urmarile acestor actiuni vor fi tot mai imbucuratoare. in plus, va face s& creasca roadele dreptatii
voastre. Corintenii erau drepti in actiunea de strangere a ajutoarelor pentru sfintii de la lerusalim. Ca urmare a darniciei lor, si ei aveau sa
primeasca, la randul lor, o rasplata vesnica imbelsugata. Pe masura ce Dumnezeu le marea capacitatea de a da, iar ei sporeau in
generozitate, cresteau si rasplatile, in mod proportional.

Reiese clar din acest verset ca nici o persoana care ii dad Domnului nu se saraceste pe sine, ci, toate actele de darnicie isi au corespondentul
lor intr-o rasplatd mult peste masura generozitatii datatorului. Astfel Pavel afirma aici ca crestinii, prin darnicia lor, vor fi imbogatiti in toate
privintele, pentru ca sa se manifeste si mai mult orice darnicie. Cand priveau apostolii cum cresc crestinii corinteni in harul darniciei, se
simteau Tmbolditi sa-1 aduca multumiri lui Dumnezeu.

Odata predat darul corintenilor catre cei din lerusalim, acesta avea sa implineasca nu numai nevoile sfintilor de acolo, ci avea sa-i determine
pe multi de pretutindeni sa-l aduca multumiri lui Dumnezeu. Cum am spus-o cu atatea alte ocazii in acest comentariu, Pavel punea un accent
deosebit de mare pe multumiri. Tot ce avea ca rezultat aducerea de multumiri Domnului ocupa un loc prioritar in viata si activitatea
apostolului Pavel.

Exista si alte beneficii care vor rezulta din darul corintenilor. Acesta va constitui o dovada tangibila pentru crestinii iudei ca s-a petrecut
intr-adevar o lucrare a lui Cristos in viata acestor convertiti dintre Neamuri. La un moment dat crestinii iudei avusesera indoieli cu privire la
autenticitatea convertirii unor ne-evrei de felul corintenilor. Poate ca nici nu-i considerau crestini adevarati. Dar acest gest de bunatate din
partea lor avea sa constituie o dovada a realitatii credintei corintenilor, facandu-I sa-L slaveasca pe Dumnezeu pentru lucrarea minunata
realizata de evanghelia lui Cristos in Ahaia, cat si pentru darnicia corintenilor fata de acesti sfinti de la lerusalim.

Dar lucrurile nu se opresc aici! Mai urmeaza doua beneficii. Datorita darului facut de corinteni sfintilor de la lerusalim, acesti crestini iudei vor
incepe de acum incolo sa se roage pentru sfintii de la Corint, stabilindu-se puternice legaturi de afectiune. Sfintii de la lerusalim vor avea o
afectiune arzatoare pentru corinteni, datorita harului nespus de mare al lui Dumnezeu, pe care acestia din urma l-au manifestat pentru cei de
la lerusalim.

in acest punct, Pavel izbucneste pur si simplu intr-o exclamatie de bucurie! Versetul acesta a fost o sursa de nedumerire pentru multi
cercetatori ai Bibliei, datoritd neputintei lor de a vedea vreo legaturé cu contextul versetelor precedente. in plus, ei se intreaba ce-o fi
fnsemnand sintagma: darul Lui de nespus.

Dar noua ni se pare ca, odata ajuns la sfarsitul fragmentului despre darnicia crestina, apostolul Pavel este nevoit sa-si indrepte gandurile spre
cel mai mare Datator dintre toti: Dumnezeu insusi. Si, desigur, el se gandeste la cel mai mare dar dintre toate: Domnul Isus Cristos. Asadar fisi
ia ramas bun de la corinteni pe acest ton inaltator. Ei sunt copiii lui Dumnezeu si urmasii lui Cristos. Ca atare, se cuvine ca ei sa urmeze
aceste exemple supreme!

in versetele 1-6 avem raspunsul dat de apostol celor care I-au invinuit c& s-ar fi purtat dup felul de vietuire al oamenilor din lume.
Mai intai, el se prezintd intr-o maniera foarte simpla: Eu insumi Pavel.
in al doilea rand, el ii roaga pe sfinti, nu le vorbeste pe un ton dictatorial.

in al treilea rand, el isi intemeiaza apelul pe blandetea si bunatatea lui Cristos. Desigur, el se gdndeste la cirarea urmata de Domnul Isus
cand a umblat pe acest pamant ca Om. Apropo, aceasta este una din putinele referiri facute de Pavel la viata paméanteasca a Mantuitorului.
De obicei apostolul se refera la Cristos drept Cel inaltat la cer, proslavit la dreapta lui Dumnezeu.

Descriindu-se in continuare pe sine, Pavel spune: eu, cei smerit cand sunt de fata in mijlocul vostru si plin de indrazneala fata de voi cand
sunt departe. Desigur, aceasta este o afirmatie ironica. Este exact ceea ce afirmasera criticii sai, ca Pavel este las atunci cand e de fata cu
crestinii, dar cand nu mai e in prezenta lor ar fi un leu. indrazneala lui, sustin acestia, ar fi o dovada a atitudinii lui belicoase pe care,
chipurile, ar fi manifestat-o Pavel in scrierile sale.

Versetul acesta are legaturd cu prima parte a versetului intai, in care Pavel incepuse sa spuna ca i-a rugat pe corinteni, dar nu a precizat
continutul rugamintii sale, precizare pe care o face in acest verset: ,Va rog, deci, sa nu ma faceti ca atunci cand voi fi de fata, sa alerg cu
hotarare la indrazneala aceea pe care am de gand s-o intrebuintez impotriva unora, care cred ca noi umblam potrivit firii pacatoase." El nu
voia sa se poarte fata de ei cu asprimea cu care se purta fata de cei ce-l invinuiau ca s-ar fi purtat intr-o maniera fireasca.

Ideea care se desprinde din acest verset este ca desi apostolii traiau in trup (sau ,carne"; este acelasi termen tradus in versetul anterior prin
Jfirea pacatoasa”, n.tr.), ei nu se purtau conform principiilor sau motivatiilor firii vechi.

Armele de lupta ale crestinului nu sunt ale firii pacatoase. Asa, de pilda, crestinul nu se foloseste de sabii sau arme de foc, dupa cum nu
recurge la strategia militara de lupta in misiunea sa de raspandire a evangheliei crestine in toata lumea. Dar apostolul nu se refera doar la
aceste arme carnale, ci arata ca crestinul nu recurge nici la bogatii, glorie, putere, elocventa sau inteligenta pentru a-si atinge scopurile. Mai
degraba el se foloseste de metodele care sunt puternice, datorita lui Dumnezeu, ca sa darame fortaretele. Credinta in Dumnezeul cel viu,



rugaciunea si ascultarea de cuvantul lui Dumnezeu - iata care sunt armele puternice folosite de toti ostasii adevarati ai lui Isus Cristos. Prin
aceste arme sunt daramate fortaretele.

Versetul acesta ne arata intelesul termenului fortarete din versetul 4. Pavel se vedea pe sine ca ostas, angajat in lupta impotriva
rationamentelor semete ale omului, impotriva argumentelor care se opun adevarului. Adevaratul caracter al acestor argumente ne este redat
de sintagma: impotriva cunostintei lui Dumnezeu.

in vremea noastra, s-ar putea aplica la oamenii de stiinta, la adeptii teoriei evolutiei, la filosofi si la experti in materie de religie, care nu au
insa loc pentru Dumnezeu in structura lor de gandire si actiune. Apostolul nu era deloc dispus sa incheie un armistitiu cu acestia, ci se simtea
obligat sa faca orice gand rob ascultarii de Cristos. Toate invataturile si speculatiile oamenilor trebuiesc cantarite in lumina invataturilor
Domnului Isus Cristos. Pavel nu condamna capacitatea propriu-zisa a oamenilor de a rationa, ci ne atrage doar atentia ca nu cumva sa
ingaduim intelectului nostru sa se manifeste de pe o pozitie antagonista Domnului nostru sau de neascultare fata de El.

Ca ostas al lui Cristos, apostolul era de asemenea gata sa pedepseasca orice neascultare, atunci cand corintenii isi manifestasera, inaintea
tuturor, ascultarea lor. El nu avea de gand sa ia masuri impotriva invatatorilor falsi de la Corint inainte de a se fi asigurat, mai intai, de
ascultarea credinciosilor in toate privintele.

Desi prima propozitie din acest verset este redata sub forma de intrebare: , Priviti voi lucrurile dupa infatisarea lor exterioara?" (NKJV), ar
putea fi considerata o afirmatie: ,Voi va uitati doar la aspectul de suprafata al lucrurilor" (NIV). Sau la modul imperativ, cum reda versetul
editia RSV: ,Priviti ceea ce va sta in fata!", adica ,Confruntati-va cu faptele, cu realitatea."

Daca vom interpreta versetul ca o afirmatie, ideea care se desprinde este ca corintenii aveau tendinta de a judeca un om in functie de
infatisarea sa exterioara, daca era prezentabil sau impunator, daca stia sa se exprime intr-un limbaj ingrijit sau daca facea dovada unor
facultati intelectuale deosebite, a unei logici iesite din comun. Cu alte cuvinte, erau impresionati mai mult de infatisarea exterioara a cuiva,
decat de fondul sau launtric, de adevarata realitate ce caracteriza persoana respectiva.

Daca se increde cineva in el insusi ca este al lui Cristos, sa gandeasca in sine si aceasta: ca dupa cum el este al lui Cristos, tot asa suntem si
noi ai lui Cristos. Aici Pavel se refera probabil la cei ce spuneau: ,,Eu sunt al lui Cristos" (1Corinteni 1:12), in maniera exclusiva. Apostolul le
raspunde acestora ca nimeni nu are dreptul exclusiv la Cristos. El fi apartine Domnului Isus Tn aceeasi masura in care ii apartin si ei.

Indiferent cine erau acesti crestini care se considerau exclusiv ai lui Cristos, Pavel nu tagaduieste ca ei ar fi, intr-adevar, ai Lui. Prin urmare,
nu se poate deduce de aici ca in textul de fata el s-ar referi la apostolii falsi si la sarlatanii care se dadeau apostoli ai lui Cristos (2Corinteni
11:14). Se pare ca in aceasta epistola Pavel se ocupa de doua categorii de adversari: si de mantuiti, si de nemantuiti.

Ca apostol al Domnului Isus Cristos, Pavel primise autoritatea in bisericile pe care le infiintase, cu scopul de a-i zidi si intari pe sfinti in
credinta lor sfanta. Pe de alta parte, invatatorii falsi exercitau asupra corintenilor o autoritate pe care n-o primisera de la Domnul. Ba mai
mult, exercitau aceasta autoritate intr-o maniera menita sa-i sfasie, mai degraba decat sa-i zideasca pe sfinti. Prin urmare, Pavel spune ca si
daca s-ar lauda mai intens cu autoritatea pe care i-a incredintat-o Domnul, nu ar fi facut de rusine prin asta, intrucat afirmatiile sale s-ar
dovedi in cele din urma valabile.

El a facut aceasta afirmatie pentru ca sa nu para ca-i ingrozeste pe crestini prin scrisorile sale. Cu alte cuvinte, daca apostolul s-ar lauda cu
autoritatea pe care i-a dat-o Dumnezeu, el are grija sa precizeze ca nu vrea sa-i sperie pe corinteni, intrucat asta nu ar face decat jocul
criticilor sai. Mai degraba, corintenii trebuie sa-si aduca aminte ca aceasta autoritate i s-a dat pentru a-i intari - exact modul in care a si uzat
el, de fapt, de autoritatea sa.

Aici ni se Tngaduie sa audiem invinuirea concreta ce fusese adresata apostolului Pavel. Adversarii lui il acuzasera ca ar fi redactat scrisori
amenintatoare, dar apoi au afirmat ca prezenta lui in trup este slaba si cuvantul lui de dispretuit.

Toti cei care faceau aceste nvinuiri trebuie sa stie ca atunci cand Pavel va fi in prezenta lor va fi acelasi om care fusese si cand scrisese
scrisorile sale. Asta nu inseamna ca Pavel recunostea invinuirea criticilor sai, ca ar fi dat dovada de o atitudine beligeranta in epistolele sale.
Ceea ce spune el insa este ca se va purta aspru cu ei, cand i va intalni fata in fata si ca nu se va purta cu lasitate.

Este evident ca invatatorii falsi aveau obiceiul de a se compara cu altii. Astfel il prezentau pe Pavel corintenilor in asa maniera, incat sa
trezeasca dispretul lor. in schimb, pe ei insisi se considerau membri de elitd, ai cercului intim, ca unii cu care nimeni nu se putea mésura. Asa
se explica de ce afirma pe un ton sarcastic: ,Negresit, n-avem indrazneala sa ne numaram sau sa ne comparam cu aceia care se recomanda
singuri. Dar ei, prin faptul ca se masoara cu ei insisi si se compara cu ei insisi, arata ca nu sunt intelepti." Chiar daca l-au acuzat pe Pavel ca e
indraznet in scrisorile sale, aici ei afirma ca nu indrazneste sa se numere printre cei care se recomanda singuri sau care iau ca etalon de
comparatie doar propria lor viata.

E de prisos sa spunem ca, daca cineva se masoara doar cu el insusi, atunci intotdeauna se va considera drept si corect, nemaiavand nevoie
sa se corecteze! Pavel spune ca cei ce procedeaza astfel nu sunt intelepti. Bine a spus cine a afirmat: , Este obiceiul tuturor clicilor si
gruparilor exclusiviste de a nu recunoaste alte valori decat cele proprii."

In versetele 13-16 Pavel isi exprima intentia de a se lauda doar in sfera slujbei pe care Dumnezeu i-a incredintat-o. El si-a facut obiceiul de a
nu se amesteca in lucrarea altuia, atunci cand dorea sa se laude. Evident, este o referire la iudaizatori, carora le placea sa se strecoare prin
biserici deja infiintate de apostolul Pavel sau de alti crestini, cladind pe temelia pusa de altcineva. in felul acesta, cand se laudau cu o lucrare,
aceasta nu le apartinea, fiind mai degraba meritul altcuiva.

Pavel spune ca el nu se va lauda cu privire la chestiunile care depasesc sfera slujirii sale pentru Cristos, ci se va lauda doar cu locurile si
persoanele cu care Dumnezeu a onorat slujba sa. Aici, desigur, se cuvine mentionat cu precadere orasul Corint, unde Pavel vestise
evanghelia si avusese bucuria sa vada ca roada formarea unei biserici crestine. Plastica este traducerea lui Arthur S. Way:



,Dar eu - ei bine, eu nu ma laud cu prerogative ce depasesc domeniul meu de competenta, ci ma marginesc la sfera de operatiuni pe care
mi-a harazit-o Dumnezeu - sfera in care, negresit, se cuprinde si misiunea mea catre voi.”

in realitate, Pavel primise misiunea si imputernicirea din partea Domnului s vesteasca evanghelia la Neamuri, misiune care cuprindea,
evident, si Corintul. Apostolii de la lerusalim au cazut de acord asupra acestui lucru, dar acum au venit de la lerusalim invatatorii falsi,
invadand provinciile pe care Dumnezeu i le-a incredintat apostolului Pavel.

Apostolul nu se complace insa in lauda excesiva. Dumnezeu este Cel ce i-a incredintat sfera de lucru, in care e cuprins si orasul Corint. El a
venit la Corint, a predicat evanghelia si a sadit o biserica. Daca n-ar fi venit pana la Corint, putea fi acuzat ca se lauda peste masura. Dar el a
trecut prin incercari, a fost supus la proba, a indurat suferinte si greutati, pentru ca sa-i poata castiga pe corinteni. lata insa ca acum altii fi
invadau sfera in care facuse misiunea de pionierat, laudandu-se cu realizari care ii apartineau, de fapt, lui.

Traducatorii versiunii NIV traduc astfel acest verset dificil: ,,Noi nu mergem prea departe cu lauda noastra, cum ar fi cazul daca nu am fi venit
la voi, caci noi intr-adevar am ajuns pana la voi cu vestirea evangheliei lui Cristos."

Apostolul este hotarat sa nu se laude in chestiunile care nu erau urmarea directa a slujbei sale pentru Cristos. Or, iudaizatorii se facusera
vinovati tocmai de acest lucru, laudandu-se cu roadele stradaniilor altora. Ei au incercat sa fure oitele lui Pavel, sa-l submineze, ponegrindu-I
si sa-i contrazica invatatura, toate facand uz de o autoritate nelegitima.

Pavel nadajduia insa ca, de indata ce va fi crescut credinta corintenilor, dandu-i posibilitatea sa-si indrepte atentia si spre alte sfere de lucru,
credinta lor sa se concretizeze in ajutoare tangibile, care sa-i permita lui, apostolul lui Dumnezeu, sa vesteasca evanghelia in alte tinuturi
indepartate. Odata largita slujba lui, Pavel avea sa aplice din nou, cu consecventa, principiul acesta calauzitor.

Necazurile ivite In mijlocul corintenilor i luau apostolului atata timp incat nu-si putea indeplini cu constiinciozitate misiunea in regiunile
celelalte.

Principiul caldauzitor al lui Pavel era necesitatea de a vesti evanghelia si in tinuturile care sunt dincolo de cele ale corintenilor (prin asta
intelegandu-se probabil, partea de vest a Greciei, Italia si Spania), fara sa ne ldudam cu sfera de realizari a altuia. Apostolul Pavel nu a avut
nici o intentie sa intervina in cdmpul de misiune al altuia sau sa-si asume meritele altor oameni care au trudit thaintea lui intr-un anumit loc.

Daca se lauda cineva, sa se laude in Domnul. Negresit asta inseamna ca se poate lauda numai cu ceea ce a gasit Domnul de cuviinta sa
infaptuiasca prin el. Acesta pare sa fie miezul argumentului lui Pavel.

La urma urmelor, nu lauda de sine este aceea care ne daruieste aprobarea Domnului, intrebarea pe care ar trebui sa si-o puna criticii lui
Pavel este urmatoarea: ,V-a recomandat Domnul in asa maniera incat slujba voastra sa duca la mantuirea sufletelor, incat sfintii sa fie intariti
in credinta lor si sa se infiinteze noi biserici? Puteti demonstra voi ca aveti parte de aprobarea Domnului, aratandu-i pe cei ce au fost
convertiti prin propovaduirea voastra?" Acestea sunt lucrurile care conteaza. Pavel dorea si era in stare sa faca dovada unei atari aprobari din
partea Domnului asupra lucrarii sale.

in capitolul acesta si in urméatorul, Pavel se complace in ceea ce numeste drept nebunie. Cu alte cuvinte, se va angaja inh nebunia de a vorbi
despre el insusi. Nu ca ar dori sa faca acest lucru. Dimpotriva, lui nu-i este placut sa faca asa. Dar 1i roaga pe corinteni sa-l mai pasuiasca
putin, in timp ce se face pe sine nebun.

Se pare ca invatatorii falsi se laudau tot timpul, enumerand succesele extraordinare pe care, chipurile, le-ar fi inregistrat slujirea lor. Pavel nu
procedase insa niciodata asa. El il propovaduise pe Cristos, iar nu pe sine. Dar corintenilor pare sa le fi placut mai mult slujba de tip laudaros.
Prin urmare, Pavel ii roaga sa-i permita sa se angajeze putin si el in acest gen de laudarosenie.

0, de ati putea suferi putind nebunie din partea mea! Ei, hai, suferiti-ma! Pavel doreste ca ei sa-i ingaduie sa se laude, dar isi da seama ca
deja a inceput acest exercitiu si, prin urmare, cererea sa nu-si mai are rostul.

Trei sunt motivele citate de Pavel in sprijinul cererii adresate de el corintenilor. Primul motiv este gelozia dupa voia lui Dumnezeu manifestata
de apostol pentru corinteni. El i-a logodit cu un barbat, ca sa-i poata infatisa ca pe o fecioara curata inaintea lui Cristos. Pavel se considera
raspunzator personal de conditia spirituala a sfintilor corinteni. Dorinta lui este ca Tn acea zi, adica la Rapire, sa-i poata infatisa Domnului Isus
neintinati de nvataturile false ce faceau ravagii la Corint. Tocmai pentru ca era gelos pe ei, isi putea permite sa se angajeze in aceasta
aparenta nebunie.

Al doilea motiv pentru care Pavel se preteaza la acest exercitiu de nebunie intentionata este teama sa ca nu cumva sfintii sa fie inselati iar
mintile lor sa fie corupte si indepartate de la simplitatea si puritatea ravnei lor fata de Cristos. Aici termenul simplitate inseamna statornicie.
El ii voia cu totul devotati numai si numai Domnului Isus, fara ca afectiunile lor sa fie abatute catre altcineva. in plus, apostolul voia ca ravna
lor pentru Domnul sa fie nepatata.

Apostolul isi aduce aminte cum sarpele a amagit-o pe Eva prin viclenia lui. El a reusit aceasta concentrandu-si atacul asupra mintii si
intelectului ei. Exact asa procedau si invatatorii falsi de la Corint. Pavel doreste ca inima fecioarei corintene sa fie neimpartita si nepatata.

A se observa ca Pavel trateaza relatarea despre Eva si sarpe ca pe un fapt real, iar nu ca pe un basm sau un mit.

Al treilea motiv pentru care apostolul era gata sa se complaca in putind nebunie a fost faptul ca corintenii se aratau prea dispusi sa asculte
de Tnvatatorii falsi. Cand venea cineva la Corint, predicand un alt Isus, incumetandu-se sa raspandeasca un alt duh decat Duhul Sfant,
corintenii erau dispusi sa-| tolereze pe un asemenea individ, acceptand asemenea vederi fara nici un discernamant. Pavel face aici
urmatoarea remarca sarcastica: ,,Daca pe altii ii ingaduiti, pe mine de ce nu m-ati ingadui?"



Cuvintele finale ale versetului: ,0h, ce bine il puteti ingadui!" trebuie luate in sens ironic, caci apostolul nu aproba deloc usurinta cu care
accepta ei erezia. Dimpotriva, Pavel i mustra pentru credulitatea si lipsa lor de discernamant.

Motivul pentru care ei trebuie sa-1 ingaduie pe Pavel este ca el nu e cu nimic mai prejos decat apostolii acestia ,,nespus de alesi!" Sintagma
,nespusi de alesi” e, evident, rostita pe un ton sarcastic. Textul original, care corespunde intru totul variantei din zilele noastre, este:
,super-apostoli".

La acest verset au recurs reformatorii cand au infirmat teoria papala, conforma careia Petru ar fi apostolul suprem iar papii mostenitorii
acestui primat.

Desi e posibil ca Pavel sa fi fost un om simplu in vorbire, negresit in privinta cunostintei nu avea nici o deficienta - fapt care nu trebuia sa le
scape corintenilor, intrucat de la el au dobandit ei cunostintele lor despre credinta crestinad. Orice deficiente va fi avut Pavel la capitolul
exprimarii orale, nu pare sa fi avut nici o dificultate Tn a se face inteles de corinteni - ei insisi fiind, in aceasta privinta, dovada cea mai
elocventa.

Chiar daca vorbirea era nedesavarsita, nu acesta a fost motivul pentru care corintenii au adoptat o atitudine atat de negativa fata de el.
Poate ca s-au poticnit de el pentru ca s-a smerit, pentru ca ei sa fie Tnaltati. Restul versetului explica ce vrea sa spuna apostolul aici. Cand
Pavel a fost la corinteni, el nu a primit nici un fel de asistenta financiara din partea lor, drept care ei au crezut ca poate el a savarsit vreun
pacat, de si-a asumat un loc atat de umil, lasandu-i in schimb pe ei sa iasa n evidenta.

Sintagma: ,Am despuiat alte biserici" este o hiperbola, adica o afirmatie exagerata, menit sa produca o impresie puternica. E limpede ca
Pavel nu vrea sa spuna aici ca, literalmente, a jefuit vreo biserica, ci vrea doar sa arate ca pe cand il slujea pe Domnul la Corint, a primit
asistenta financiara din partea altor biserici, pentru ca sa-i poata sluji pe corinteni fara nici o remuneratie din partea lor.

Au fost momente in timpul sederii lui la Corint cand apostolul Pavel realmente a trecut prin nevoi. Le-a adus el oare la cunostinta corintenilor
nevoia sa? A cerut el insistent ajutor de la ei? Nu! Unii frati care au venit din Macedonia i-au purtat de grija in privinta nevoilor sale materiale.

in toate privintele, pe cat posibil, apostolul s-a ferit s& fie o povarad pentru corinteni, lucru pe care intentiona sa-I faca si in continuare, in cazul
corintenilor, el nu a facut apel la dreptul pe care-l avea ca apostol de a fi ingrijit de ei.

Pavel este hotarat ca nimeni sa nu-i rapeasca bucuria de a se lauda cu regiunile Ahaiei, unde se afla Corintul. Negresit el se refera aici la
criticii sai, care foloseau ca argument Tmpotriva sa abstinenta apostolului. Ei afirmau ca motivul pentru care Pavel nu pretindea ajutor de la
crestini era faptul cd nu se considera apostol adevarat (1Corinteni 9). In pofida acuzatiilor lansate de criticii lui impotriva sa, el va continua
insa sa se laude cu faptul ca i-a slujit pe corinteni fara sa fi primit vreun ban de la ei.

De ce se lauda el astfel? Pentru ca nu-i iubeste oare pe corinteni? Dumnezeu stie ca asta nu e adevarat! Inima lui era plina de cea mai
profunda afectiune pentru ei. Se parea ca oricate ar fi facut apostolul, pana la urma tot criticat era. Daca ar fi acceptat bani din partea
corintenilor, adversarii lui ar fi spus ca predica pentru foloase banesti. Neacceptand bani de la ei, s-a expus insa la invinuirea ca nu i-ar fi
iubit. Dar Dumnezeu stie care este adevarul si Pavel se multumeste cu faptul acesta.

Reiese clar de aici ca iudaizatorii asteptau, ba chiar cereau si primeau bani de la corinteni. Ca cei mai multi adepti ai cultelor deraiate, ei nu
i-ar fi slujit pe corinteni, daca acestia nu i-ar fi platit. Pavel insa era hotarat sa continue politica sa de a nu accepta bani din partea
credinciosilor de la Corint. Daca invatatorii falsi doreau sa se ia la intrecere cu el, pe tema laudaroseniei, atunci mai bine ar fi facut sa-i
urmeze pilda. Dar el stia ca ei nu vor reusi niciodata sa slujeasca fara recompense financiare. Si astfel el le taie craca de sub picioare,
luandu-le posibilitatea de a se mai lauda cu ceva real.

Dupa ce s-a retinut pana acum, in cuprinsul epistolei, sa spuna ce crede despre ei, acum Pavel isi da drumul. Trebuie neaparat sa-i dea de
gol. Ca unii din acestia sunt apostolii falsi in sensul ca ei nu au primit niciodata imputernicirea din partea Domnului Isus Cristos, ci, fie ca si-au
asumat singuri autoritatea, fie ca le-a fost conferita de alti oameni. Ei sunt niste lucratori vicleni in privinta metodelor folosite, cand mergeau
din biserica in biserica, cautand sa-si castige adepti la Tnvataturile lor false. Se prefac in apostoli ai lui Cristos, pretinzand ca-L reprezinta.
Pavel nu dorea sa fie pus pe acelasi plan cu acesti oameni.

Afirmatiile pe care le face apostolul despre acesti invatatori iudaizatori sunt valabile si in cazul invatatorilor falsi din vremea noastra. ,Stim cu
totii, ca nu am putea fi ispititi de faradelege, daca am vedea-o in adevarata ei lumina. Un element esential in capacitatea raufacatorilor de
a-si exercita puterea este recurgerea la deghizare. Oamenii sunt ademeniti prin intermediul ideilor si sperantelor, pe care acestia, la prima
vedere, nu le pot considera decat bune si vrednice de primit"

Apostolul tocmai afirmase ca criticii sai de la Corint se dadeau, pe nedrept, apostoli ai lui Cristos. Dar el nu se mira de asta, cand se gandeste
care e metoda stapanului lor: Si nu este de mirare, caci chiar Satan se preface intr-un inger de lumina.

Satan este infatisat, de obicei, in zilele noastre sub forma unei caricaturi, cu coarne si cu coada. Dar, desigur, aceasta imagine este foarte
indepartata de adevaratul chip sub care se prezinta el oamenilor. Altii si-l imagineaza pe Satan ca un betiv ordinar. Dar si aceasta imagine
este contrara adevaratei fete sub care se prezinta Satan.

Versetul acesta ne spune ca el se ascunde sub imaginea unui inger de lumina. Poate ca cea mai buna metoda de ilustrare a ceea ce dorim sa
spunem este faptul ca el se deghizeaza in postura unui vestitor al evangheliei, imbracat in sutana religioasa sau predicand de la amvonul
unei biserici cu mare rasunet. El vehiculeaza termeni religiosi cum ar fi Dumnezeu, Isus si Biblia. Dar el isi amageste ascultatorii, vestindu-le
mesajul fals, cum ca mantuirea s-ar dobandi prin fapte bune sau prin meritele omenesti. El nu predica rascumpararea prin sangele lui Cristos.

J. N. Darby spunea odata ca Satan nu e niciodata mai satanic decat atunci cand poarta cu el o Biblie. Tocmai aceasta e ideea subliniata de
versetul 15. Daca Satan insusi se prezinta intr-o postura falsa, mai e de mirare ca agentii lui procedeaza la fel? Cum pozeaza acestia? Ca
infatatori falsi? Sau ca atei? Sau ca necredinciosi? Nicidecum! Ci se dau drept slujitori ai neprihanirii, oameni religiosi. Ei pretind ca-i conduc



pe oameni la calea adevarului si a neprihanirii, dar, in realitate, sunt agentii celui rau.

Sfarsitul lor va fi pe potriva faptelor lor. Cum i distrug ei pe altii, asa vor fi si ei distrusi. Faptele lor ii duc pe oameni la pierzare. Ca atare, ei
insisi vor ajunge la pierzare vesnica.

Spunand toate acestea, Pavel spera ca nimeni nu-l va considera un nebun laudaros. Dar daca totusi vor incerca sa-i imprime aceasta
imagine, atunci macar sa-i ingaduie sa se laude putin.

Observati folosirea conjunctiei si in ultima parte a versetului: ,,ca sa ma laud si eu putin". E un cuvant foarte important, invatatorii falsi se
laudau, nevoie mare, dar Pavel spune, in realitate: ,Chiar daca voi ma considerati nebun - desi eu nu sunt - primiti-va, pentru ca sa ma pot
lauda si eu putin, ca si ceilalti oameni."

Versetul acesta are doua interpretari posibile: Unii sustin ca Pavel ar spune aici ca desi cuvintele sale sunt inspirate, ele nu i-ar fi fost totusi
date de Domnul, ca porunca.

Cealalta interpretare este ca ceea ce face Pavel aici - adica se lauda - nu ar fi dupa voia Domnului, in sensul ca Domnul nu S-a laudat
niciodata.

Se pare ca Phillips adopta prima variantd, in traducerea sa: ,Aici nu vorbesc dupa cum imi porunceste Domnul, ci ca un nebun, cum ar trebui
sa se comporte un nebun care se lauda."

Noi preferam insa varianta a doua, conform careia lauda nu este dupa voia Domnului iar Pavel se angaja aici intr-un exercitiu de aparenta
nebunie, prefacandu-se ca s-ar lauda pe sine. Ryrie comenteaza pe aceasta tema: ,El a fost nevoit sa se laude, impotriva instinctelor sale
naturale, pentru a putea sa le atraga atentia corintenilor asupra unor lucruri importante."

Corintenii auzisera Tn ultimul timp o multime de lucruri din gura celor ce practicau lauda de sine, fiind manati de impulsurile naturii
pamantesti decazute. Daca corintenii credeau ca invatatorii falsi aveau motive sa se laude, atunci sa se uite cu luare aminte la laudele lui, sa
vada daca erau sau nu intemeiate.

Pavel recurge din nou la tonul sarcastic Tn acest verset. Ceea ce ii rugase el sa faca in cazul lui, ei faceau de fapt zilnic in cazul altora. Fiindca
se considerau prea intelepti, credeau ca nu pot cadea prada nici unei inselaciuni. Dar Pavel arata ca ei fusesera, de fapt, inselati.

Ei erau dispusi sa tolereze exact tipul de om descris aici. Cine era acest om? E evident, din cele ce urmeaza, ca era un invatator iudaizator,
apostolul fals care le dadea tarcoale corintenilor. Mai intai, el i-a dus in robie. Asta desigur se refera la robia legii (Fapte 15:10). Le-a
propovaduit tnvatatura, potrivit careia credinta in Cristos nu ar fi fost de ajuns, ci ca oamenii trebuie sa asculte si de legea lui Moise.

in al doilea rand, el i-a sfasiat pe sfinti, in sensul c& a pus asupra lor grele poveri financiare. Nu i-a slujit din dragoste, ci din I&comie de bani.

Sintagma daca va ia cineva este, in textul original, o metafora din domeniul pescuitului si al vanatoritului. invatatorul fals i-a pradat pe acesti
oameni, ducandu-i de nas.

O trasatura dominanta a acestor oameni a fost aceea ca se preamareau pe ei insisi, ca tot timpul se laudau. Criticandu-i pe altii, ei
intotdeauna incercau sa se inalte pe ei insisi in ochii oamenilor. in cele din urma3, i-au lovit pe credinciosi peste obraz - ceea ce constituia un
mare afront. Nu trebuie sa avem nici o ezitare in a interpreta aceste cuvinte in sens propriu, intrucat, de-a lungul veacurilor, oameni care au
facut o profesie din religie realmente i-au palmuit pe enoriasii lor, pentru a-si impune autoritatea asupra lor.

Apostolul se mira ca corintenii erau dispusi sa tolereze un tratament atat de grosolan impotriva lor, din partea acestor invatatori falsi, dar, pe
de alta parte, lui nu-i ingdduiau sa-i mustre cu blandete si sa-i indemne. Darby spune in aceasta privinta: ,Te minunezi sa constati cat de
mult sunt dispusi sa sufere oamenii lucrurile false - cu mult mai mult decat sunt pregatiti sa sufere lucrurile adevarate!"

in versetul acesta unii sustin c& Pavel ar spune: ,Vorbesc asa, pe un ton de auto-persiflare, ca si cAnd as fi de fatd in mijlocul vostru si, fiind
timid, mi-ar fi frica sa-mi afirm autoritatea in maniera acestor oameni."

O alta solutie propusa de unii ar fi urmatoarea: ,, Spunand aceasta, eu ma auto-persiflez, pentru ca daca aceasta mi-a fost taria, atunci
inseamna ca am fost slab." Traducerea lui Phillips acorda credit acestei variante ultime: ,,Aproape ca mi-e rusine sa spun ca niciodata n-am
facut fapte curajoase ca acestea in mijlocul vostru."

Pavel afirma ca daca modul in care s-au purtat invatatorii falsi este un semn de tarie, atunci el trebuie sa recunoasca, spre rusinea lui, ca el
niciodata n-a dat dovada de o asemenea tarie, ci mai degraba de slabiciune. Dar imediat adauga ca daca in vreo privintda oamenii acestia ar
avea motive sa dea dovada de curaj, negresit si el are toate temeiurile sa fie curajos. Moffat prinde bine ideea, in cuvintele: ,,N-au decat sa se
laude cat vor, caci eu nu sunt cu nimic mai prejos decat ei (nu uitati, ca vorbesc ca un nebun!)."

Dupa aceasta introducere, Pavel se lanseaza in cea mai frumoasa sectiune a Epistolei, aratand dreptul sau de a se numi pe sine un adevarat
slujitor al Domnului Isus Cristos. Va amintiti ca in biserica de la Corint se pusese intrebarea daca Pavel este un apostol adevarat. Cu alte
cuvinte, ce acreditari poseda el, care sa confirme ca a primit chemarea divina? Cum poate el dovedi, spre satisfactia tuturor, ca era de
acelasi calibru cu cei doisprezece apostoli?

Pavel este gata sa raspunda la toate acestea, dar nu in felul in care ne-am astepta. El nu scoate o diploma, ca sa le arate ca a absolvit
cursurile nu stiu carui seminar. Nici nu arata vreo scrisoare oficialda, semnata de fratii de la lerusalim, in care sa se arate ca ar fi fost ordinat
de acestia. El nu-si prezinta nici realizarile sale proprii sau dibacia sa. Mai degraba, ne aduce in fata privirilor miscatoarea cronica a tuturor
suferintelor indurate de el in lucrarea evangheliei. Nu lasati sa va scape miscatorul dramatism al acestei portiuni din 2Corinteni. Imaginativi-L
pe neobositul Pavel, cutreierand tara dupa tara, traversand marile, in calatoriile sale misioare, constrans de dragostea lui Cristos, gata sa



sufere greutati nespus de mari, pentru ca oamenii sa nu piara pentru ca n-au auzit evanghelia lui Cristos. Nu ne va fi usor sa citim aceste
versete, fara sa fim profund miscati si adanc rusinati in inimile noastre.

invatatorii falsi se fdleau cu mostenirea lor iudaica. Ei pretindeau c& sunt evrei suti-la-sutd, descinsi din Israel si din sdmanta lui Avraam. Ei
inca se mai aflau sub amagirea potrivit careia apartenenta la acest arbore genealogic le-ar fi conferit un privilegiu deosebit inaintea lui
Dumnezeu. Ei nu-si dadeau seama ca stravechiul popor al lui Dumnezeu, israelitii, fusesera dati la o parte de Dumnezeu, datorita faptului ca
L-au respins pe Mesia. Ei nu-si dadeau seama ca, din punctul de vedere al lui Dumnezeu, nu era nici o deosebire intre evreu si ne-evreu; ca
toti sunt pacatosi, care au trebuinta sa fie mantuiti, numai si numai prin credinta in Cristos.

Prin urmare, era o pierdere de timp sa se laude in aceasta privinta. Apartenenta lor etnica nu le acorda nici o superioritate fata de Pavel,
intrucat si el era evreu, deci israelit, din samanta lui Avraam. Dar nu acestea au fost faptele care dovedeau ca este apostol al lui Cristos. Si
astfel Pavel se grabeste sa treaca la miezul argumentarii sale: intr-o privinta ei nu-l puteau intrece: in greutatile si suferintele prin care a
trecut.

Ei erau de profesie slujitori ai lui Cristos; in schimb, el era slujitor ,in ravna, in truda si in suferinta." Apostolul Pavel nu putea uita ca mergea
pe urmele Mantuitorului, care de asemenea a suferit. El isi dddea seama ca slujitorul nu este mai presus de stapanul sau. Prin urmare, un
apostol nu se putea astepta sa aiba parte de un tratament mai bun din partea lumii decat primise invatatorul. Pavel socotea ca cu cat il slujea
mai credincios pe Mantuitorul, cu atat mai mult va suferi din partea oamenilor. Pentru el suferinta era semnul distinctiv al slujitorilor lui
Cristos. Desi se simtea ca un nebun, cand se lauda astfel, situatia cerea ca el sa spuna adevarul: ca invatatorii acestia mincinosi nu se
remarcau prin suferinta lor, ci alesesera calea usoara, ocolind ocara, persecutiile si dezonoarea. Din aceasta pricina, Pavel considera ca
terenul de pe care 1l atacau pe el, ca slujitor al lui Cristos, era foarte subred.

Sa facem acum inventarul greutatilor enumerate de Pavel, in sprijinul afirmatiei sale ca este un apostol adevarat.

in munci, si mai mult. El se gandeste aici la anvergura calatoriilor sale misionare, cum a strabatut Mediterana in lung si-n lat, vestindu-L pe
Cristos.

in lovituri, fard numar. Ne sunt prezentate aici bat&ile primite din mana dusmanilor lui Cristos, pagani si evrei.

in inchisori, si mai mult Pana aici, singura intemnitare a lui Pavel este cea de la Fapte 16:23, unde a fost aruncat, impreun cu Sila, in
inchisoarea din Filipi. Acum aflam ca aceea nu fusese decat una din multe intemnitari, ca lui Pavel nu-i era straina viata de carcera.

De multe ori in primejdii de moarte. Negresit apostolul si-a amintit cum a scapat ca prin minune de la moarte la Listra (Fapte 14:19). Dar s-a
gandit si la alte momente similare, din viata sa, cand datorita intensitatii prigoanelor, fusese considerat ca si mort.

Legea lui Moise le interzicea evreilor sa aplice victimei mai mult de patruzeci de lovituri, la o singura bataie (Deuteronom 25:3). Pentru a se
asigura ca nu vor calca, din greseala aceasta lege, evreii aveau obiceiul sa aplice doar treizeci si noua de lovituri. Desigur, aceasta pedeapsa
se aplica doar in cazul unor infractiuni foarte grave. Apostolul Pavel ne informeaza aici ca proprii sdi concetateni dupa trup i-au aplicat
pedeapsa maxima, in cinci ocazii diferite.

De trei ori am fost biciuit cu nuiele. Cazul mentionat in Noul Testament este cel petrecut la Filipi (Fapte 16:22). Dar au mai fost alte doua
ocazii, cand Pavel a suferit acest tratament foarte dureros si umilitor.

O data am fost improscat cu pietre. Negresit cand s-a aflat la Listra, asa cum am aratat (Fapte 14:19). Aceasta bataie cu pietre a fost atat de
severa incat trupul lui Pavel a fost tarat afara din cetate, fiind considerat mort.

De trei ori am suferit naufragiu. Nu toate Tncercarile lui Pavel au venit din partea oamenilor. Uneori el a fost purtat de intemperiile naturii. Nici
unul din naufragiile mentionate aici nu ne sunt consemnate. (Naufragiul de la Fapte 27 s-a petrecut in caldtoria spre Roma, cu mult mai tarziu
n istoria lui Pavel).

O noapte si o zi am fost in adancul marii. Din nou nici o experienta consemnata la Fapte nu corespunde acestei descrieri. Se pune intrebarea
daca ,adancul" se refera la carcera, sau literalmente la mare. Daca varianta ultima este cea adevarata, atunci urmatoarea intrebare se pune:
A fost Pavel pe vreo pluta sau intr-o barca? Daca raspunsul este negativ, atunci inseamna ca a supravietuit unei asemenea experiente doar
prin interventia miraculoasa din partea Domnului.

Deseori in calatorii. Daca deschideti majoritatea Bibliilor la hartile de la sfarsit, veti gasi, aproape sigur, o plansa intitulata: ,Calatoriile
misionare ale Sfantului Apostol Pavel." Urmarind traseul calatoriilor sale, si avand in vedere mijloacele rudimentare de transport din vremea
aceea, va creste si mai mult respectul nostru, pentru profunzimea acestei experiente a lui Pavel!

Apoi Pavel enumera opt tipuri diferite de pericole pe care le-a infruntat. Au fost pericolele apelor, adica raurile si paraiele umflate. Au fost
pericolele din partea talharilor, caci drumurile erau bantuite de hoti si tot felul de oameni certati cu legea. El a fost confruntat apoi cu pericole
din partea propriilor sai concetateni, evreii, dar si din partea Neamurilor, carora se straduia sa le vesteasca evanghelia. Apoi au fost pericolele
din cadrul cetatilor, cum ar fi Listra, Filipi, Corint si Efes. De asemenea a fost confruntat cu primejdiile pustiului - referire posibila la zonele cu
densitate demografica scazuta din Asia Mica si din Europa. A infruntat primejdiile de pe mare - din partea furtunilor, stancilor ascunse si
probabil din partea piratilor. in fine, au fost primejdiile intre fratii mincinosi - referire evident la legalistii iudei, care se dadeau invatatori
crestini.

Truda si oboseala se refera desigur la neobosita activitate a lui Pavel, la epuizarea fizica si suferinta rezultate din réavna lui constanta.

Adesea fard somn. in multe din cal3toriile sale, apostolul fusese nevoit de multe ori s& doarmé sub cerul liber. Dar fiindca erau atatea
primejdii, la tot pasul, adesea nu va fi fost in stare sa inchida ochii, pentru ca trebuia sa vegheze sa nu fie atacat.



in foame si in sete, in posturi adesea. Marele apostol fusese adesea fortat sa indure foamea si setea, in slujirea sa plind de credinciosie fata
de Mantuitorul. Posturile se refera cel mai probabil la actiunea deliberata de a se abtine de la mancare, dar e foarte probabil ca adesea postul
era urmarea lipsei de alimente.

in frig si in lipsa de imbrac&minte. Schimbaérile bruste ale conditiilor atmosferice, combinate cu faptul cd adesea era insuficient de bine
imbracat, cu incaltaminte neadecvata, adaugau la privatiunile si greutatile de care a avut parte in viata sa, dupa cum arata si Hodge:

,Cel mai mare dintre apostoli ne apare aici cu spinarea brazdata de desele biciuiri pe care le-a primit, cu trupul secatuit de foame si de sete
si de intemperiile naturii; de frig si de lipsa de imbracaminte; prigonit de iudei si de greci, alungat din loc in loc, fara nici o locuinta asigurata.
Pasajul acesta, mai mult decat oricare altul, ii face pana si pe cei mai harnici slujitori crestini din veacul nostru sa-si acopere fata de rusine.
Caci oare ce au suferit acestia? Ce au facut ei, ca sa se poata compara cu cele indurate de apostolul Pavel? Este insa o mangaiere sa stim ca
Pavel se bucura in aceeasi masura de cinste, in slava vietii de dincolo, pe cand s-a aflat aici jos in suferinta si incercari.”

Si pe langa aceste alte lucruri, adica in afara celor exceptionale, iesite din comun, Pavel a purtat zilnic povara necurmata a tuturor bisericilor
crestine in inima sa. Ce semnificativ este faptul ca aici avem punctul culminant al tuturor celorlalte incercari! Pavel era un adevarat pastor,
iubindu-i si Tngrijindu-i pe copiii Domnului Isus. Tocmai asta incearca el sa dovedeasca in acest fragment din Scriptura. Si, negresit, din
punctul de vedere al oricarei persoane rezonabile, el si-a demonstrat cu prisosinta punctul de vedere. Povara din inima sa pentru biserici ne
aminteste de zicala din engleza: ,Church making is heartbreaking. Church mending is never ending" (in traducere aproximativa,
ne-versificata: ,Sa intemeiezi biserici nu e munca deloc usoara, dar sa pui umarul si sa indrepti lucrurile in biserica - ei bine, asta e o lucrare
care nu se mai termina". N.tr.).

Versetul acesta este strans legat de cel anterior. in versetul 28 apostolul spunea c3 purta zilnic grija pentru toate bisericile. Aici ne explica ce
a vrut sa spuna. Daca aude ca vreun credincios este slab, el resimte personal acea slabiciune. El indura suferintele altora, impartasindu-le
alaturi de ei. Daca afla ca vreun frate in Cristos a fost lezat, el arde de indignare. Tot ce-i afecteaza pe copiii lui Dumnezeu il afecteaza si pe
el. El sufera cu ei in nenorocirile ce se abat asupra lor si se bucura in biruintele lor. Dar toate acestea epuizeaza energiile mentale ale
slujitorului lui Cristos. Ce bine stia Pavel acest lucru!

Nu succesele sale, nu darurile sau talentele sale, ci slabiciunile, ocarile, injosirile si batjocurile de care a avut parte - acestea formeaza tema
laudelor sale. De obicei oamenii nu se lauda cu asemenea lucruri, nici nu devin renumiti datorita lor.

Reflectand la suferintele si injosirile de care a avut parte, gandul lui Pavel ii zboara instinctiv la cel mai umilitor moment din cariera sa. Daca
tot se lauda cu lucrurile care privesc slabiciunea sa, atunci de ce nu ar mentiona experienta pe care a avut-o pe drumul Damascului. E atat de
contrar firii omenesti ca cineva sa se laude cu o experienta atat de umilitoare, incat Pavel il roaga pe Dumnezeu aici sa ateste veridicitatea
spuselor sale.

Amanunte suplimentare ale acestui episod se gdsesc la Fapte 9:19-25. Dupa convertirea sa, in apropiere de Damasc, Pavel a Tnceput sa
predice evanghelia in sinagogile de acolo. La inceput, propovaduirea lui a trezit curiozitatea oamenilor, dar dupa o vreme iudeii au inceput sa
puna la cale omorarea lui. Si astfel au pazit portile orasului, zi si noapte, dorind sa-I aresteze.

intr-o noapte, ucenicii I-au luat pe apostol, I-au asezat intr-un cos de nuiele si l-au coborat printr-o fereastra din zidul cetatii, ajutandu-l s&
scape. Dar oare de ce mentioneaza Pavel acest incident? J.B. Watson incearca sa raspunda:

,El alege acele aspecte care de obicei sunt luate in batjocura de oameni si le prezinta ca pe o alta dovada a faptului ca interesul primordial al
vietii sale era acela de a-L sluji pe Domnul Cristos, de dragul Cui era gata sa-si jertfeasca mandria sa personala si sa apara ca un las in ochii
oamenilor.”

Apostolul ar dori sa nu trebuiasca sa se laude deloc, caci nu este nici frumos, nici de folos, dar in imprejurarile date, este nevoie s-o faca. Prin
urmare, va trece acum de la cel mai umilitor eveniment din slujirea lui la cel mai Tnaltator pe care I-a avut, vorbind despre intalnirea
personala pe care a avut-o cu Domnul insusi.

Pavel cunostea un om care avusese aceasta experienta in urma cu paisprezece ani. Desi Pavel nu se identifica pe sine, nu exista nici o
indoiald ca la persoana sa se refera acest verset. Cand vorbeste despre o experienta atat de inaltatoare, el nu se pomeneste pe sine
personal, ci vorbeste la modul general. Omul la care s-a referit era in Cristos, adica crestin.

Pavel nu stie daca a fost in trup... sau afara din trup de aceasta data. Unii au speculat ca faptul s-a petrecut, probabil, in timpul uneia din
prigoanele dezlantuite Tmpotriva lui Pavel, cum a fost cea de la Listra. Acestia sustin ca apostolul probabil a murit si s-a dus in cer. Dar textul
nu ne obligd s& adoptdm o atare interpretare. in realitate, dacd nici Pavel nu stia daca a fost in trup sau in afara trupului, adicd viu sau mort,
nu vi se pare ciudat sa vedeti cum comentatorii moderni incearca sa elucideze acest text, aducandu-si propriile lor pareri, in aceasta privinta?

Ceea ce importa este faptul ca omul acesta a fost rapit pana la al treilea cer. Scriptura lasa sa se inteleaga ca exista trei ceruri. Primul este
atmosfera ce ne inconjoarad, bolta cerului albastru. Al doilea cer este spatiul cosmic al corpurilor ceresti. Si al treilea cer este raiul, in care se
afla tronul lui Dumnezeu.

Reiese clar din cele ce urmeaza ca Pavel a fost dus realmente n acel loc de fericire sublima in care I-a dus Domnul Isus pe unul din cei doi
talhari rastigniti de-o parte si de alta a Sa - respectiv pe cel ce s-a pocait. Este raiul in care I-a dus Domnul dupa moartea acestuia, adica
locuinta lui Dumnezeu.

Pavel a auzit limbajul Paradisului si a inteles ce s-a spus acolo, dar nu a avut voie sa reproduca nimic din toate acestea, cand a revenit pe
pamant. Cuvintele au fost inexprimabile in sensul ca au fost prea sacre pentru a putea fi rostite si, prin urmare, nu puteau fi publicate, cum
arata si G. Campbell Morgan:



,Sunt unii care par foarte dornici sa relateze. vedeniile si revelatiile pe care le-au avut. Intrebarea se pune dacd nu cumva tocmai ravna cu
care doresc sa relateze aceste vedenii si revelatii este in sine o dovada a faptului ca aceste vedenii si revelatii ,nu sunt de la Domnul" Cand
sunt daruite (si, negresit, ele sunt daruite slujitorilor lui Dumnezeu, Tn anumite imprejurari), acestea produc o reticenta plina de cucernicie.
Caci sunt prea solemne, prea coplesitoare pentru a fi descrise sau discutate cu atata usurinta, dar efectul lor se va vadi in viata si slujirea
celor care au avut parte de ele.”

Cand se lauda cu slabiciunea sa, apostolului nu-i este greu sa se ia pe sine ca exemplu. Dar cand se lauda cu vedeniile si revelatiile primite
de la Domnul, el nu le aplica direct la el insusi, ci le descrie intr-o maniera impersonala, ca si cand i s-ar fi intdmplat unei cunostinte de-a sa.
El nu neaga ca el insusi este cel ce a avut aceasta experienta, ci pur si simplu refuza sa se implice direct si personal.

Mai sunt multe alte experiente Tnaltatoare cu care apostolul s-ar putea lauda. Daca ar dori sa se angajeze in atari laude, nu ar fi nebun daca
ar proceda astfel, caci tot ce ar spune ar fi adevarul. Dar nu o va face, pentru ca nu doreste ca cineva sa aiba despre el o parere mai inalta
decat aceea pe care si-o face vazandu-l in persoana sau afland de la altii despre el.

Tot segmentul acesta este o descriere a vietii unui slujitor al lui Cristos, cu clipele sale de adanca umilire, cum a fost intamplarea de pe
drumul Damascului, urmate de momente inaltatoare, ca cele din extraordinara revelatie pe care a avut-o Pavel. Dar, in mod normal, dupa ce
un slujitor al Domnului s-a bucurat de una din aceste experiente, Domnul i ingaduie sa sufere cate un tepus in carne - caci de acesta ne vom
ocupa in cele ce urmeaza.

Multe lectii de nepretuit invatam din acest verset. Mai intai, este o dovada ca pana si revelatiile divine din partea Domnului nu indreapta
carnea (sau ,firea veche") din noi. Chiar si dupa ce apostolul Pavel a ascultat limbajul Paradisului, nu a scapat de firea veche, fiind in
primejdie de a cadea in ,cursa mandriei”, cum arata R. J. Reid:

,Un om in Cristos" este la addpost, in prezenta lui Dumnezeu, ascultand lucrurile de netalmacit rostite in paradis, dar acelasi om are nevoie
de ,un tepus in carne" la revenirea sa pe pamant, caci carnea (,firea veche" din el) ar fi altfel inclinata sa se laude cu experienta sa
paradisiaca.”

Ce era acest tepus din carnea lui Pavel? Tot ce putem spune sigur este ca era o incercare trupeasca de vreun fel, careia Dumnezeu i-a
ingaduit sa vina n viata lui. Fara indoiala Domnul in mod intentionat nu a precizat ce anume a fost acest tepus, pentru ca sfintii incercati si
testati de-a lungul veacurilor sa poata simti comuniunea si apropierea lor de Pavel, atunci cand si ei suferd. Poate ca a fost vreo boala de
ochi, poate o durere de urechi, poate malaria, poate dureri de cap, poate vreun impediment legat de vorbirea sa. Moorehead spune: ,Natura
exacta a tepusului a fost ascunsa, poate pentru ca toti cei afectati si ei sa se poata simti incurajati si ajutati de aceasta experienta
neprecizata, dar dureroasa pe care a avut-o Pavel." Incercarile noastre s-ar putea s3 difere foarte mult de cele ale lui Pavel, dar ele ar trebui
sa produca in noi acelasi exercitiu si aceleasi roade.

Apostolul descrie tepusul in carne ca pe un sol al Satanei, ca s&-1 palmuiasca. Intr-o anumita privinta, el a reprezentat efortul Satanei de a
pune piedici in calea lucrarii savarsite de Pavel pentru Domnul. Dar Dumnezeu este mai mare decéat Satan si S-a folosit de tepus pentru a
face sa propaseasca lucrarea Domnului, pastrandu-l pe Pavel intr-o stare de smerenie. Pentru ca slujirea lui Cristos sa dea roade, trebuie ca
slujitorul sa fie slab. Cu cat este mai slab, cu atat mai mare va fi puterea lui Cristos, ce va insoti propovaduirea sa.

De trei ori Pavel L-a rugat fierbinte pe Domnul sa departeze de la el tepusul din carnea lui.

Rugaciunea lui Pavel a fost ascultatd, dar raspunsul nu a fost cel asteptat de apostol. in fapt, Dumnezeu i-a spus lui Pavel: ,Nu voi elimina
tepusul, ci voi face un lucru si mai bun: iti voi da harul de a-l suporta. Si nu uita, Pavel, ca desi nu ti-am dat ce-ai cerut, iti dau insa ceea ce iti
lipseste mai mult. Tu vrei sa ai puterea si taria Mea, care sa insoteasca propovaduirea ta, nu-i asa? Ei bine, cel mai bun mod in care se poate
realiza aceasta este ca tu sa fii mentinut intr-o stare de slabiciune."

Acesta a fost raspunsul repetat dat de Dumnezeu lui Pavel, cand apostolul s-a rugat de trei ori sa i se ia tepusul. Si acesta continua sa fie
raspunsul lui Dumnezeu la copiii Lui care sufera in toata lumea. Mult mai bine decat sa ni se ia incercarile si suferintele din lumea aceasta
este sa avem partasia Fiului lui Dumnezeu in noi si asigurarea ca suntem inconjurati de taria si de harul Lui, care ne invredniceste sa-L slujim
cu scumpatate.

Observati ce spune Dumnezeu: Harul Meu iti ESTE de ajuns. Nu e nevoie sa-l1 cerem ca harul Lui sa fie de ajuns, caci deja ESTE!

Apostolul este pe deplin multumit de raspunsul primit de la Domnul. Prin urmare, el spune: ,De aceea, ma voi lduda mult mai bucuros in
slabiciunile mele, pentru ca puterea lui Cristos sa ramana peste mine." Cand Domnul a explicat intelepciunea actiunilor Sale, Pavel a afirmat,
de fapt, cd numai asa vrea sa fie. Deci, in loc sa se vaiete si s& murmure din pricina tepusului, mai degraba era gata sa se laude in
slabiciunile sale. El se pleca pe genunchi si-l multumea Domnului pentru ele. indura bucuros aceste neputinte, pentru ca puterea lui Cristos
sa se odihneasca peste el, cum spune si J. Oswald Sanders atat de frumos:

,Filozofia prevalenta a lumii este urmatoarea: ,Ce nu poate fi vindecat trebuie indurat." Dar Pavel exclama plin de bucurie: ,Ce nu poate fi
vindecat poate fi primit cu bucurie. Eu ma bucur astfel in slabiciuni, suferinte, privatiuni si greutati." Atat de minunat s-a dovedit a fi harul lui
Dumnezeu, incat el a salutat chiar ocaziile in care i s-a dat din nou prilejul de a se adapa din plinatatea lui. ,Ma laud bucuros... chiar ma
bucur - de tepusul meu."

Emma Piechynska, sotia unui nobil polonez, a dus o viata plina de frustrari si dezamagiri. Dar biograful ei i-a adus un omagiu remarcabil,
pentru credinta ei triumfatoare: ,Ea a facut buchete minunate de flori din refuzurile lui Dumnezeu!"

Omeneste vorbind, ne este cu neputinta sa simtim placere in genul de experiente prezentate aici. Dar cheia intelegerii versetului o gasim in
sintagma: pentru Cristos (sau ,de dragul lui Cristos", n.tr.). Ar trebui sa fim dispusi sa induram pentru cauza Lui si pentru propasirea
evangheliei Sale lucruri pe care in mod obisnuit nu le-am suporta pentru noi insine sau pentru vreunul din cei dragi noua.



Tocmai atunci cand suntem constienti de slabiciunea si nimitnicia noastra, ne bizuim mai mult pe puterea lui Dumnezeu. Si tocmai in
asemenea situatii, cand ne aruncam mai mult asupra Lui, cu totala bizuire pe El, se aratd mai frumos puterea Lui in noi, iar noi suntem cu
adevarat tari.

William Wilberforce, de al carui nume se leaga lupta de abolire a sclaviei in imperiul britanic, era din fire un om slab si firav, dar patruns de o
credinta puternica in Dumnezeu. Boswell a spus despre el: ,Am vazut cum ceea ce-mi parea un vierme a devenit o balena."

in versetul acesta Pavel ascultd de cuvantul Domnului de la Matei 5:11,12. El se bucurd atunci cAnd oamenii 1l batjocoresc si-l prigonesc.

In acest punct, Pavel pare sa oboseasca in acest exercitiu de aparenta laudarosenie. El simte c& a ajuns nebun, tot Idudandu-se asa. El n-ar fi
dorit s-o faca, dar corintenii I-au fortat sa se laude. Ei trebuiau sa fie aceia care sa-l apere, atunci cand criticii I-au incoltit cu criticile lor
usturatoare la adresa sa. Desi nu era nimic in el Tnsusi, negresit nu era cu nimic mai prejos decat cei mai eminenti apostoli cu care se faleau
ei.

El le aminteste ca atunci cand a venit la Corint, predicand evanghelia, Dumnezeu a atestat propovaduirea, insotind-o de semnele unui
apostol. Aceste semne au fost puteri miraculoase date apostolilor de Dumnezeu, pentru ca cei ce-i ascultau vorbind sa stie ca au fost trimisi,
intr-adevar, de Domnul.

Cuvintele semne, minuni si fapte pline de putere nu descriu categorii separate de miracole, ci miracole privite sub trei aspecte diferite.
Semnele au fost miracolele ce transmiteau un anumit inteles inteligentei omenesti. Minunile, pe de alta parte, au fost atat de remarcabile
incat au starnit emotiile oamenilor. Au fost savarsite fapte pline de putere, de natura evident supraomeneasca.

Ce minunat este sa observam ca Pavel spune ca semnele unui apostol s-au savarsii printre ei! El recurge aici la diateza pasiva, refuzand sa-si
asume meritele personale pentru acestea, afirmand doar ca Dumnezeu este Cel ce le-a savarsit prin intermediul lui!

Cat priveste etalarea miracolelor, corintenii nu erau cu nimic mai prejos decat celelalte biserici, caci au asistat la multe asemenea minuni
savarsite de apostolul Pavel, ca in alte biserici vizitate de el. In ce privinta ar fi fost ei, atunci, inferiori vreunei alte biserici? Singura diferenta
pe care o vede Pavel este ca el nu a fost o povara pentru corinteni. Adica, nu a pretins asistenta financiara de la ei. Daca prin asta i-a facut
oarecum inferiori, atunci Pavel i roaga sa-l ierte pentru aceasta nedreptate. Acesta a fost singurul ,semn" al unui apostol, asupra caruia el nu
a insistat!

lata, sunt gata sa vin a treia oara la voi. Asta ar putea insemna ca apostolul fusese gata sa viziteze Corintul de trei ori, dar a fost acolo doar o
singura data. El nu s-a dus a doua oara, pentru ca nu a vrut sa ia masuri drastice impotriva credinciosilor. Acum este gata sa mearga a treia
oara si aceasta va fi a doua sa vizita la corinteni.

Sau am putea interpreta versetul in sensul ca era pe punctul de a le face a treia vizita. Prima este consemnata la Fapte 18:1. A doua este
vizita trista de la 2Corinteni 2:1 si 13:1. lar aceasta de aici va fi a treia.

Cand va veni totusi la ei, Pavel este hotarat sa nu le fie o povara, cu alte cuvinte, nu va accepta nici un ajutor financiar din partea lor, ci se va
intretine singur. Motivul: el nu urmarea sa se infrupte din bunastarea lor materiald, ci voia sa-i aiba pe ei alaturi de el. Pe Pavel il interesa mai
mult oamenii, decat lucrurile.

El vrea sa joace rolul de parinte, in privinta corintenilor. Nu copiii sunt datori sa agoniseasca pentru parintii lor, ci parintii pentru copiii lor.
Este o constatare a vietii care ne inconjoara. in cursul obisnuit al evenimentelor vietii, p&rintii sunt cei ce muncesc din greu s&-si vada copiii
asezati, avand cele necesare, la capitolul mancare si imbracaminte. De obicei, copiii nu au grija de parintii lor. Prin urmare, Pavel spune ca ar
dori sa i se ingaduie sa le fie parinte.

Trebuie sa avem grija sa nu citim sensuri inexistente Th acest verset. Nu ni se spune ca parintii au datoria sa adune avere pentru viitorul
copiilor lor. Asta nu are nimic de a face cu nevoile ce se vor ivi in viitor, ci se refera numai la necesitatile actuale. Pavel se gandea doar la
acoperirea nevoilor sale imediate, pe cand il slujea pe Domnul la Corint. El era hot&rat s& nu depinda de sfintii de acolo. in mintea lui nu
exista nici un gand ascuns ca ei sa puna deoparte pentru ca lui sa-i mearga bine la batranete sau, dimpotriva, ca el sa faca asta pentru ei.

Aici avem prilejul sa aruncam o privire in inima plina de iubire vesnic aprinsa a apostolului Pavel pentru copiii lui Dumnezeu de la Corint. El
era gata sa se jertfeasca pe sine, printr-o slujire plind de truda si daruire, pentru bunastarea lor spirituala. Desi el i iubea mai mult decat toti
invatatorii falsi ce se strecurasera in mijlocul lor, el insusi era iubit mai putin de corinteni. Dar asta nu conta. Chiar daca nu se putea astepta
s4 fie iubit si el, la randul lui, de catre ei, el nu inceta s&-i iubeasca. in asta el célca cu adevarat pe urmele Domnului.

Apostolul recurge acum la insasi cuvintele folosite de criticii lui Tmpotriva sa. Ei spuneau, de fapt, cam asa: ,E drept ca Pavel nu a luat bani de
la voi, pe fata. Dar a facut-o totusi prin viclesug! A trimis la voi delegati, care v-au cerut bani."

,Daca nu v-am stors de bani in persoana, oare am trimis eu pe altii s-o faca?" Apostolul i roaga direct pe corinteni sa spuna daca aceste
acuzatii sunt adevarate?

Si apoi raspunde la propria intrebare. Sintagma: L-am rugat pe Tit inseamna probabil: ,L-am indemnat pe Tit sa va viziteze." Dar Pavel nu I-a
trimis pe Tit singur, ci a mai trimis cu el inca un frate, ca nu cumva sa se poata ivi vreo suspiciune cu privire la motivele lui Pavel. Ce s-a
fntdmplat cand a ajuns Tit la Corint? A insistat el sa i se respecte drepturile? Le-a cerut el corintenilor vreun sprijin? A incercat el sa profite de
pe urma lor? Nicidecum, ci cum reiese din acest text, Tit si-a castigat singur existenta, intr-o meserie oarecare, fapt sugerat de intrebarea:
»,N-am umblat noi Tn acelasi duh si n-am calcat noi pe aceleasi urme?" Cu alte cuvinte, atat Tit, cat si Pavel au urmat aceeasi politica, de a
munci pentru intretinerea lor, ca sa nu trebuiasca sa fie intretinuti de corinteni.

Corintenii ar fi poate inclinati sa creada, in urma tuturor celor spuse de Pavel, ca scopul lui a fost doar acela de a se scuza fnaintea lor, ca si
cand ei ar fi judecatorii. Dimpotriva, el le scria aceste lucruri in prezenta lui Dumnezeu, pentru a-i intari. El dorea sa-i intareasca in viata



crestind, prevenindu-i cu privire la primejdiile care-i pasteau. El era mai interesat sa-i ajute, decat sa-si apere propria sa reputatie.

Cuvintele redate cu litere cursive (in editia engleza, n.tr.) din sintagma: noi facem toate lucrurile, ar putea fi redata mai corect: noi scriem
toate aceste lucruri (cf. 2Corinteni 13:10).

Pavel dorea ca atunci cand va veni la Corint sa-i gaseasca pe corinteni intr-o stare de armonie, intelegandu-se unii cu altii, ca unii care au
renuntat deja la invatatorii falsi, recunoscand autoritatea apostolilor.

De asemenea cand i va vizita, el va voi sa vina la ei cu bucurie, nu cu inima apdasata. El se va simti foarte intristat daca va gasi printre ei
certuri, gelozii, manii, intrigi, vorbiri de rau, barfeli, ingamfari, tulburari si alte forme de conflicte cauzate de firea veche.

La urma urmelor, acesti corinteni erau bucuria si cununa de bucurie a lui Pavel. Ei erau motivul pentru care se putea lauda el. Negresit el nu
voia sa-i fie rusine de ei cand va veni la ei. Dupa cum nu dorea sa planga din pricina multora care au pacatuit si nu s-au pocait de necuratia
lor, de desfranarea si lascivitatea lor.

La cine se refera Pavel ca fiind cei multi, ce practicau aceste pacate? E normal sa presupunem ca faceau parte din biserica din Corint, pentru
c& altminteri nu i-ar fi adus Pavel in discutie Tn aceastd scrisoare. Dar nu se potea presupune c ar fi fost credinciosi adevarati. in mod
concret se spune ca ei practicau aceste pacate si Pavel arata clar ca viata oricarei persoane ce este caracterizata de un atare comportament
nu poate mosteni imparatia lui Dumnezeu (1Corinteni 6:9,10). Apostolul era gata sa planga pentru ei, datorita faptului ca nu s-au pocait si, ca
atare, trebuiau sa fie exclusi din biserica.

Darby scoate in evidenta faptul ca acest capitol Tncepe cu cerul al treilea, dar se incheie cu unele din cele mai grele pacate comise pe
padmant. intre aceste doud extreme, el subliniazi ca se afld remediul - puterea lui Cristos, ce se odihneste peste apostolul Pavel.

Pavel era pe punctul de a vizita Corintul. Cand va sosi acolo, se vor cerceta cazurile de pacatuire din randul credinciosilor. Asemenea
cercetari se vor desfasura dupa principiul divin, expus la Deuteronom 19:15: ,Orice cuvant sa fie sprijinit pe marturia a doi sau trei martori."
Pavel nu a vrut sa se inteleaga ca va organiza un proces pe aceasta tema. Judecata o va tine biserica locald, el urmand sa fie doar consilier in
aceasta privinta.

Cu ocazia acestei a doua vizite, neconsemnate altundeva, Pavel ii prevenise ca se va purta aspru cu cei vinovati. Acum, desi este absent
dintre ei cu trupul, el le spune dinainte ca atunci cand va veni din nou nu-i va cruta pe cei ce au pacatuit.

Corintenii fusesera amagiti de invatatorii falsi sa se indoiasca de faptul ca Pavel este un apostol adevarat. De fapt, |-au provocat sa le dea o
dovada tangibila ca este un autentic purtator de cuvant al lui Dumnezeu. Care erau acreditarile prin care putea el dovedi ca Cristos vorbea cu
adevarat prin el? Apostolul isi incepe raspunsul, mentionand cererea lor impertinenta: ,intrucat voi cautati o dovada ca in mine vorbeste
Cristos..."

Apoi, in cadrul unei paranteze, el le aminteste ca Cristos |i se descoperise, de fapt, prin el, intr-un chip maret. Nu era nimic slab in revolutia
extraordinara ce se produsese in vietile lor, cand au crezut mesajul evangheliei.

Mentionarea termenilor ,slab" si ,maret" (puternic) a avut darul sa-i aminteasca lui Pavel de paradoxul tariei ce se naste din slabiciunea ce se
vedea la prima vedere in viata Mantuitorului si ce se poate observa in vietile slujitorilor Sai. Domnul nostru a fost rastignit in slabiciune, dar
traieste prin puterea lui Dumnezeu. Tot asa si cei ce pasesc pe urmele Lui sunt slabi in ei Tnsisi, dar Domnul isi demonstreaza puterea prin ei.
Cand spune Pavel ca noi vom trai cu El prin puterea lui Dumnezeu fata de noi, el nu se refera la inviere, ci la faptul ca atunci cand ii va vizita,
va demonstra puterea mareata a lui Dumnezeu de a se ocupa de cei ce au pacatuit. Ei au afirmat ca el este slab si vrednic de dispretuit, dar
el le va arata ca poate fi puternic, in exercitarea disciplinei!

Versetul acesta are legatura cu prima parte a versetului 3, astfel: ,intrucat voi cautati o dovada a faptului ca Cristos vorbeste in mine...
cercetati-va pe voi insiva, pentru a vedea daca sunteti in credinta." Ei insisi erau dovada apostoliei lui. Prin el au fost condusi ei la
Mantuitorul. Daca voiau sa-i vada acreditarile, nu aveau decat sa se uite la ei insisi.

Versetul 5 e explicat adesea gresit, de unii, in sensul ca ar trebui sa privim inauntrul nostru, pentru a gasi siguranta mantuirii, dar o atare
atitudine poate duce la descurajare si indoiald. Siguranta mantuirii o primim, in primul si in ultimul rand, prin cuvantul lui Dumnezeu. in clipa
in care ne punem increderea in Cristos, putem sti, pe baza autoritatii Bibliei, cad am fost nascuti din nou. Dupa un timp, vom incepe sa vedem
si dovezi palpabile ale nasterii din nou in viata noastra - faptul ca am inceput sa iubim sfintenia, ca acum uram pacatul, ca-i iubim pe frati, ca
iubim neprihanirea practica, ascultarea si despartirea de lume.

Dar Pavel nu le spune corintenilor sa se angajeze intr-un proces de auto-examinare, ca sa-si demonstreze lor insisi ca sunt mantuiti. Mai
degraba, el i roaga sa vada in mantuirea lor dovada apostoliei lui.

Nu existau decat doua posibilitati: fie Isus Cristos era in ei, fie ei erau descalificati, adica falsi. Cuvantul tradus prin descalificati (in editia
engleza, n.tr.) era folosit pentru a descrie metalele ce se dovedeau false, in urma testarii. Tot asa si corintenii erau fie credinciosi adevarati,
fie erau descalificati, in urma esecului de a trece examenul.

Daca ajungeau la concluzia ca au fost cu adevarat mantuiti, atunci trebuiau sa conchida si faptul ca apostolul Pavel era autentic, iar nu
descalificat. Minunata transformare care a avut loc in viata corintenilor nu putea surveni prin nici un invatator fals.

Pavel continua acum tema disciplinarii acelor membri ai bisericii din Corint care traiau in pacat. El afirma ca se roaga lui Dumnezeu ca
corintenii sa nu faca nimic rau prin tolerarea pacatului in mijlocul lor, ci sa lupte fara preget pentru disciplinarea si restaurarea celor ce au
pacatuit. El nu se roaga pentru ca el insusi sa apara aprobat, sau sa fie privit intr-o lumina mai favorabila. El nu vrea ca ei sa faca aceasta
doar pentru ca el sa poata evidentia apoi ascultarea lor, ca o dovada a autoritatii sale. Nu la asta se gandeste apostolul, ci doreste ca ei sa
faca acest lucru pentru ca este drept si cinstit. Si prefera ca ei sa faca asta, chiar daca ar insemna ca el ar putea parea descalificat.



Aici din nou avem dovada altruismului lui Pavel. In viata sa de rugaciune gandurile i se indreptau mereu spre binele altora, si nu spre
recunoasterea sa proprie. Daca Pavel se ducea la Corint cu nuiaua, afirmandu-si autoritatea si reusind sa castige din partea lor respectarea
indrumarilor date cu privire la disciplind, atunci va putea folosi asta ca un argument impotriva invatatorilor falsi. El va putea spune ca este o
dovada a autoritatii legitime. Dar el ar prefera ca corintenii sa ia ei insisi masurile necesare, in absenta lui, chiar daca asta |-ar putea pune
intr-o lumina nefavorabila, in privinta legalistilor.

Pronumele personal noi din acest verset se refera, probabil, la apostoli. Pavel spune ca tot ce fac ei trebuie sa fie facut avand in vedere
propdsirea adevarului lui Dumnezeu, si nu din motive egoiste. Chiar in chestiunea disciplinei, nici un gand de razbunare personala nu trebuie
sa se strecoare. Totul trebuie facut avandu-se in vedere slava lui Dumnezeu si binele semenilor crestini.

Aici din nou apostolul isi exprima altruismul total fata de corinteni. Daca slabiciunea, umilirea si ocara de care a avut el parte, va duce la
intarirea lor in lucrurile lui Dumnezeu, atunci el se va bucura. Bucuréndu-se astfel, el s-a rugat de asemenea ca ei sa fie intregiti (desavarsiti).
in ce priveste subiectul disciplinarii celor din mijlocul lor care au pacatuit, Pavel s-a rugat ca ei sa fie intregiti. Ca toatd voia lui Dumnezeu s&
se faca in viata, lor - asta dorea Pavel cu ardoare. Sau, cum se exprima Hodge: ,Pavel s-a rugat ca ei sa fie pe deplin refacuti din starea de
confuzie, cearta si rautate in care cazusera."

Tocmai pentru ca a avut in vedere desavarsirea lor le-a scris el aceasta epistola. Mai degraba ar vrea sa le scrie pe cand este absent din
mijlocul lor, si aceste probleme sa fie rezolvate, pentru ca sa nu fie nevoie, ca la venirea lui la ei, sa recurga la asprime, asa cum il autoriza
Domnul sa procedeze. Dar si daca ar fi prezent, purtandu-se aspru cu ei, tot pentru edificarea lor ar fi acest lucru, nu pentru nimicirea lor.

Apostolul incheie oarecum brusc aceasta furtunoasa epistola. Dupa ce-si ia ramas bun de la ei (de fapt, in originalul grec termenul inseamna
Jbucurati-va"), el rosteste patru indemnuri. Mai intai, ei trebuie sa fie impliniti (sau intregiti). Este acelasi verb folosit pentru dregerea
mrejelor de pescuit la Matei 4:21, sau cum am spune noi: ,sa te indrepti". Corintenii trebuiau sa inceteze cu certurile si cu pacatele, traind in
armonie unii cu altii.

Fiti Tmbarbatati sau fiti indemnati! Ei primisera indemnuri tari din partea apostolului Pavel. Aici el le spune sa primeasca aceste indemnuri in
duhul care se cuvine si sa le puna in aplicare.

Fiti cu un singur gand! Singurul mod in care pot fi crestinii intr-un singur gand este sa aiba in ei gandul sau mintea lui Cristos. Sa gandeasca
cum gandeste El si sa aduca toate gandurile si rationamentele lor la supunerea de El insusi.

Traiti in pace. Reiese clar de la 12:20 ca intre ei existasera disensiuni si framantari. Asa se intampla totdeauna cand intre credinciosi este
lasat sa patrunda legalismul. Prin urmare apostolul Pavel le spune aici sa-i disciplineze mai intai pe cei ce s-au facut vinovati de pacate, si sa
traiasca in pace cu fratii si surorile lor de credinta.

Daca vor proceda asa, Dumnezeul pacii va fi cu ei. Desigur, intr-o privinta Domnul este intotdeauna cu copiii Sai. Dar asta inseamna ca El Se
va manifesta fata de ei intr-o stare de apropiere si tandrete deosebita, daca vor fi ascultatori in aceste privinte.

Sarutarea sfanta era salutul caracteristic al credinciosilor din vremea apostolilor. Este desemnat ca o sarutare sfantd, adica nu doar ca un
simbol al unei afectiuni artificiale, ci ca un gest sincer si curat. Desigur, acest salut continua sa fie practicat de multi crestini, din multe parti
ale lumii. Dar Tn unele tari sarutul ar putea fi interpretat gresit ca un semn al homosexualitatii. Practicarea acestei traditii nu ar fi obligatorie,
n cazul in care ar putea aduce ocard asupra marturiei crestine. in atari cazuri, o strangere sfantd de mana ar fi de preferat, cum spune si
Hodge:

.Nu este o porunca, ce trebuie respectata obligatoriu, in toate timpurile, cum este, in schimb, porunca privitoare la faptul ca crestinii trebuie
sa-si exprime dragostea reciproca, in modalitatea sanctionata de epoca si de comunitatea in care traim.”

Salutarile de la toti sfintii le vor aminti corintenilor despre caracterul cuprinzator al partasiei in care au fost adusi, instiintandu-i totodata cu
privire la faptul ca si alte biserici urmaresc progresul si ascultarea lor fata de Domnul.

Aici avem una din cele mai frumoase benedictii din Noul Testament si singura care fi cuprinde pe toti cei trei membri ai Sfintei Treimi, cum
arata si Lenski:

,Cu imaginea marelui apostol, intinzandu-si bratele peste corinteni, cu profunda benedictie a Noului Testament, vocea sa se stinge. Dar
benedictia continua sa rasune in inimile noastre."

clickbible.org


https://www.clickbible.org/post/2-corinteni-1313-w-mcdonald/

	2 Corinteni - Comentarii W. McDonald

