clickbible.org

Evrei - Comentarii W. McDonald

Are epistola catre Evrei un mesaj, pentru noi, cei din veacul al douazecilea?

Desi iudaismul nu este religia dominanta a zilelor noastre in mdsura in care fusese el pentru biserica primara, totusi spiritul legalist a patruns
n crestinism. In binecunoscuta sa brosura: impartind drept cuvantul adevarului (Rightly Dividing the Word of Truth), Dr. C. |. Scofield scrie:

»Nu cred ca gresim daca afirmam ca procesul de iudaizare a Bisericii a facut mai mult pentru a impiedica progresul ei, a-i perverti misiunea si
a o distruge spiritual decat oricare din celelalte cauze la un loc. in loc s&-si urmeze calea randuitd de despartire de lume si mergere pe
urmele Domnului, raspunzand chemarii ei ceresti, ea a recurs la Scripturile ludaice pentru a-si justifica actiunea de scadere a telului ei,
acomodandu-se la normele civilizatiei lumii, pretandu-se la acumularea de averi, la impunerea unui ritual, indltarea unor biserici somptuoase
si dezbinarea unei fratietati, in care toti sunt egali, in cele doua categorii: ,clerul" si ,laicii".

Scrisoarea catre Evrei ne cheama la detasare si delimitare de toate sistemele religioase in care Cristos nu este onorat ca singurul Domn si
Mantuitor si in care lucrarea Lui nu este recunoscuta ca fiind jertfa adusa de El, odatad pentru totdeauna, pentru pacat.

Evrei ne Tnvata ca tipurile si umbrele sistemului Vechiului Testament si-au gasit implinirea Tn Domnul nostru. El este maretul nostru Mare
Preot. El este Jertfa noastra. El este Altarul nostru. El slujeste in sanctuarul ceresc si preotia Lui nu se va sfarsi niciodata.

Apoi epistola ne mai invata ca toti credinciosii sunt preoti si ca ei au acces instantaneu in prezenta lui Dumnezeu prin credinta, in orice clipa.
Ei aduc jertfe alcatuite din: persoana lor, lauda lor si bunurile lor, cum scrie si David Baron:

.A adopta modelul preotiei levitice n biserica crestind, cum incearca sa faca acest curent al ritualismului, nu este altceva decat incercarea de
a coase la loc, cu maini necurate, perdeaua pe care binecuvantatul si impacatul Dumnezeu a sfasiat-o El insusi in doua! Este ca si cand ai
spune: ,Dati-va la o parte! Nu va apropiati de Dumnezeu" celor care ,sunt apropiati prin sangele lui Cristos."

Cartea Evrei ne invata ca noi avem un legamant mai bun, fagaduinte mai bune, o patrie mai buna, o preotie mai buna si posesiuni mai bune
- mai bune decat tot ce are mai bun iudaismul sa ne ofere. Epistola ne asigura cd avem rascumpararea eternd, mantuirea eterna, legamantul
etern si mostenirea eterna.

Ea ne avertizeaza solemn cu privire la pacatul apostaziei. Daca cineva marturiseste ca este crestin, se alipeste de o biserica crestina, dar apoi
se Indeparteaza de Cristos si se uneste cu vrajmasii Domnului, este cu neputinta sa-l mai aduci pe un astfel de om sa fie refnnoit prin
pocainta.

Epistola catre Evrei i incurajeaza pe crestinii adevarati sa umble prin credinta, si nu prin vedere, pentru ca aceasta este viata placuta lui
Cristos. De asemenea ne indeamna sa rabdam cu staruinta cand trecem prin suferinte, incercari si prigoane, pentru ca sa primim rasplata
promisa.

Evrei ne invata ca, datorita numeroaselor lor privilegii, crestinii au o mare raspundere. Superioritatile lui Cristos le confera statutul de cei mai
privilegiati oameni din lume. Or, daca aceste privilegii sunt neglijate, ei vor suferi pierdere pe masura acestei neglijari, la Scaunul de Judecata
al lui Cristos. De la ei se cere mai mult decat de la cei ce traiau sub lege; si inca si mai mult li se va cere in acea zi care va veni.

,Sa mergem, prin urmare, la El, afara din tabara, purtand ocara Lui"

Profetiile periodice, partiale si diferentiate ale Vechiului Testament au fost intre timp umbrite, peste ele suprapunandu-se revelatia
pre-eminenta si finala facuta de Dumnezeu in persoana Fiului Sau. Profetii nu au fost decat canale prin care s-a transmis cuvantul divin.
Domnul Isus Cristos este El insusi revelatia finala a lui Dumnezeu catre oameni. Dupa cum a spus loan: ,Nimeni nu L-a vazut niciodata pe
Dumnezeu. Singurul Fiu nascut, care este in sanul Tatalui, El este Cel care ni L-a facut cunoscut" (loan 1:18). Domnul Isus a spus cu privire la
El insusi: ,Cine M-a vazut pe Mine L-a vazut pe Tatal" (loan 14:9). Cristos vorbeste nu doar pentru Dumnezeu, ci si ca Dumnezeu.

Pentru a sublinia infinita superioritate a Fiului lui Dumnezeu fata de profeti, scriitorul il prezinta mai intai ca mostenitor al tuturor lucrurilor.
Asta inseamna ca universul 1i apartine prin desemnare divina si ca in curand va domni peste el.

Prin El a facut Dumnezeu lumile. Isus Cristos a fost Agentul activ din cadrul creatiei. El a adus la fiinta cerurile in care sunt asezate astrele
ceresti, cerurile atmosferice, pamantul, omenirea si planul divin al veacurilor. Toate lucrurile create, si fizice, si spirituale, au fost create de El.

El este stralucirea slavei lui Dumnezeu, adica toate perfectiunile care se gasesc in Dumnezeu Tatal se regasesc si in El. El este radierea slavei
Lui. Toate gloriile morale si spirituale ale lui Dumnezeu se pot vedea in El.

Mai mult, Domnul Isus este reprezentarea exacta a fiintei esentiale a lui Dumnezeu. Desigur asta nu poate fi o referire la asemanarea fizica a
lui Dumnezeu, intrucat, in esenta, El este Duh. Dar asta inseamna ca in toate caile posibile Cristos il reprezinta exact pe Tatal. Nici o alta
asemanare mai mare nu ar fi posibila. Fiul, fiind Dumnezeu, ii descopera omului prin cuvintele si caile Sale imaginea exacta a lui Dumnezeu.

Apoi El sustine universul prin cuvantul puterii Sale. La inceput, El a creat lumile prin Cuvantul Sau (prin rostire) (Evrei 11:3). El vorbeste in
continuare si cuvantul Sau puternic sustine viata, incheaga materia si intretine universul, in starea de functionare corespunzatoare. Prin El
sunt sustinute toate lucrurile (Col. 1:17). lata o explicatie simpla a unei profunde probleme stiintifice. Oamenii de stiinta se lupta din rasputeri
sa descopere care este liantul ce leagda moleculele intre ele. Dar aici aflam ca Isus Cristos este Marele Sustinator, care face acest lucru prin
cuvantul Sau puternic.


https://www.clickbible.org/post/evrei-722-w-mcdonald/

Dar urmatoarea glorie a Mantuitorului nostru este cea mai uimitoare dintre toate - cand a facut prin Sine curatirea pacatelor noastre.
Creatorul si Sustinatorul a devenit Purtatorul pacatului. Pentru a crea universul, a fost nevoie doar de rostirea cuvantului. Pentru a intretine si
calduzi universul, El nu trebuie decat sa vorbeasca, Intrucat nu este implicata nici o problema morala, insa pentru a indeparta pacatul nostru
odata pentru totdeauna, El a trebuit sa moara pe crucea Calvarului. Este cutremurator sa ne gandim ca Domnul suveran S-a coborat pana
acolo incat sa devina Mielul de jertfa. , 0 iubire atat de uimitoare, atat de divina reclama sufletul meu, viata mea, tot ce sunt si posed" - cum
se arata in cantarea compusa de Isac Watts.

in fine, avem preamarirea Sa ca Domn intronat: El S-a asezat la dreapta Maririi, in locurile preainalte. El S-a asezat - denot& pozitia de odihna.
Dar nu este odihna ce urmeaza trudei, ci odihna satisfactiei lucrarii ispravite. Pozitia aceasta indica faptul ca lucrarea de rascumparare s-a
incheiat.

Dreapta Maririi Tn locurile prea-inalte este pozitia de onoare si. privilegiu (Evrei 1:13). Datorita glorioasei Sale izbanzi, Dumnezeu L-a
preamarit. Dreapta este in acelasi timp pozitia puterii (Matei 26:24) si desfatarii (Psalmul 16:11). Mana strapunsa de cuie a Mantuitorului tine
sceptrul stapanirii universale (1Petru 3:22).

Urmarind cararea strabatuta de Domnul nostru de la creatie pana la Calvar, si apoi mai departe, la slava, se pare ca i-am pierdut din vedere
pe profeti. Oricat ar fi fost ei de ilustri, acum s-au retras in umbra. Ei au depus marturie despre Mesia cel Care avea sa vina (Fapte 10:43).
Acum, dupa ce El a venit, ei se retrag bucurosi pe planul secund.

in continuarea argumentatiei din aceast3 epistold, se demonstreazé ca Cristos este superior ingerilor - pas necesar, intrucat la evrei exista
tendinta venerarii misiunii ingerilor, ceea ce nu trebuie sa ne mire, daca avem in vedere faptul ca legea fusese transmisa prin intermediul
ingerilor (Fapte 7:53;Galateni 3:19) si de foarte multe ori in istoria poporului stravechi al lui Dumnezeu au aparut fiinte angelice. Poate ca unii
raspandeau ideea potrivit careia, daca cineva parasea iudaismul, imbratisandu-L pe Cristos, se detasa definitiv de aceasta importanta
componenta a zestrei sale nationale si religioase. In realitate insa cel ce il castiga pe Cristos il castiga pe Cel ce este superior ingerilor in cel
putin doua privinte: mai intai ca Fiu al lui Dumnezeu (Evrei 1:4-14) si apoi ca Fiu al Omului (Evrei 2:5-18).

Cristos a luat un loc cu atat mai presus de ingeri, cu cat a mostenit un Nume mult mai minunat decat al lor. Asta ne vorbeste mai intai despre
o superioritate dobandita, apoi despre o superioritate inerenta.

Superioritatea dobandita deriva din invierea Sa, inaltarea Sa la cer si preamarirea Sa ca Domn si Cristos. La incarnare, El a fost facut cu putin
mai prejos de ingeri, pentru a suferi moartea (Evrei 2:9). Dar Dumnezeu L-a inaltat si L-a intronat mai presus de orice slava.

Superioritatea lui inerenta are de a face cu relatia Sa eterna de Fiu al lui Dumnezeu. Numele mai minunat este numele de Fiu.

Acum sunt citate doud versete din Vechiul Testament in care Mesia este identificat ca Fiul lui Dumnezeu. in primul, din Psalmul 2:7,
Dumnezeu | se adreseaza cu termenul de Fiu: , Tu esti Fiul Meu, astazi Te-am nascut." intr-un sens Cristos este fiul etern nascut. in alt sens,
El a fost ndscut la Tncarnare. in al treilea sens, El a fost ndscut in inviere - intaiul nascut dintre cei morti (Coloseni 1:18). Pavel a recurs la
acest verset in sinagoga din Antiohia Pisidiei, aplicandu-I la prima venire a lui Cristos (Fapte 13:33).

Dar ideea principald care se desprinde de aici este c& Dumnezeu nu S-a adresat niciodata vreunui inger cu denumirea de Fiu al S&u. ingerii
sunt numiti colectiv ca fii ai lui Dumnezeu (lov 1:6;Psalmul 89:6), dar acest apelativ inseamna doar ca ingerii sunt fiinte create. Cand Domnul
Isus este descris insa ca Fiul lui Dumnezeu, sintagma semnifica egalitate cu Dumnezeu.

Al doilea verset provine de la 2Samuel 7:14: i voi fi Tata iar El imi va fi Fiu." Desi cuvintele ar putea parea ca se refera la Solomon, Duhul
Sfant le identifica aici ca pe o referire la Fiul mai mare al lui David. Si aici argumentul este ca Dumnezeu niciodata nu S-a adresat astfel unui
inger.

Un al treilea mod in care Cristos este mai mare decat ingerii este prin faptul ca El trebuie sa fie obiectul inchinarii lor, pe cand ei insisi sunt
doar solii sau slujitorii Lui. Pentru a demonstra acest punct, autorul citeaza din Deuteronom 32:43 (LXX si DSS) si din Psalmul 97:7 (vezi textul
marginal din versiunea NKJV).

Versetul acesta din Deuteronom anticipeaza vremea cand din nou Dumnezeu va aduce in lume pe intaiul ndscut. Este evident o referire la a

doua venire a lui Cristos, cand Tngerii | se vor inchina public. Or, asta nu poate insemna decat ca El este Dumnezeu, intrucat este idolatrie sa
te Tnchini altcuiva decat Dumnezeului Celui adevarat. Totusi aici gasim scris ca Dumnezeu porunceste ca ingerii sa | se inchine Domnului Isus
Cristos.

Intaiul n&scut ar putea insemna punctul primar din firul timpului (Luca 2:7) sau locul de prim rang sau onoare (Psalmul 89:27). Aici si la
Romani 8:29, precum si la Coloseni 1:15, 18 se are in vedere sensul din urma.

in chip de contrast cu Fiul S&u preeminent, Dumnezeu face ingerii S&i duhuri (sau ,vanturi") si slujitorii S&i o flacara de foc. El este Creatorul
si Carmuitorul ingerilor. Ei se supun voii Sale cu viteza vantului si cu fervoarea focului.

1:8 Acum urmeaza o galaxie de glorii in care Fiul este vazut ca fiind fard seaméan. Mai intai insusi Dumnezeu il numeste Dumnezeu. in Psalmul
45:6 Dumnezeu Tatal 1l aclama pe Mesia cu cuvintele: ,Tronul Tau, o, Dumnezeule este pe veci de veci." Aici din nou Dumnezeirea lui Cristos
este fara echivoc exprimata si argumentul deriva din textul ebraic traditional, (in cartea Evrei gasim cel putin un citat din Vechiul Testament
in fiecare din cele 13 capitole ale sale.)

Apoi El este Suveranul etern; tronul Sau dainuie in vecii vecilor. impé&ratia Lui intr-adevar ,,se va intinde de la un tarm la altul, pAna cand
planetele vor pali si nu vor mai fi" (traducere dupa un binecunoscut imn crestin in limba engleza, n.tr.).

El este Regele neprihanit. Psalmistul spune ca tine in mana un sceptru al neprihanirii, prin acest mod poetic exprimandu-se faptul ca Regele
acesta domneste cu absoluta onestitate si integritate.



Neprihdnirea Sa personala reiese din faptul ca fara nici o abatere El a iubit neprihanirea si a urat nelegiuirea. Evident aceasta se refera, in
primul rand, la cei treizeci de ani petrecuti pe pamant, cand ochiul lui Dumnezeu n-a putut gasi nici un defect in caracterul Sau, nici o
scadinta in purtarea Sa. El Si-a dovedit vrednicia de a domni.

Datorita acestei excelente pe plan personal, Dumnezeu L-a uns cu untdelemnul bucuriei mai presus de insotitorii Lui.
Asta inseamna ca El I-a dat lui Cristos pozitia de suprematie mai presus de toate celelalte fiinte.
Untdelemnul semnifica aici Duhul Sfant; Cristos a fost inzestrat cu Duhul mai presus de toti ceilalti (loan 3:34).

Prin Tnsotitorii Lui se intelege toti cei cu care S-au asociat El, dar sintagma nu inseamna ca acestia au fost egali cu El. Poate ca aici sunt
inclusi si ingerii, dar cel mai probabil este ca se refera la fratii Lui iudei.

Domnul Isus Cristos este Creatorul cerului si al pAmantului - fapt demonstrat si de Psalmul 102:25-27. In acel psalm Mesia Se roaga: ,,0,
Dumnezeul meu nu ma lua la jumatatea zilelor mele" (versetul 24). Acestei rugaciuni, rostita (de Dumnezeu Fiul) in gradina Ghetimani si la
Calvar, Dumnezeu fi raspunde: ,,Din vechime Tu ai asezat temelia pamantului iar cerurile sunt lucrarea mainilor Tale."

Trebuie observat ca Dumnezeu | se adreseaza aici Fiului Sau cu apelativul DOMNUL, adica lehova. Concluzia care se desprinde de aici nu
poate fi decat una singura: Isus al Noului Testament este lehova al Vechiului Testament.

in versetele 11 si 12 caracterul efemer al creatiei este contrastat cu eternitatea Creatorului. Lucrarile Sale vor pieri dar El insusi va d&inui.
Desi soarele, luna, stelele, muntii, oceanele si raurile par sa dainuie, adevarul este ca au inscrise in ele capacitatea de a se invechi. Psalmistul
le aseamana cu o haina, care mai intai se uzeaza, apoi este impaturita si pusa deoparte, ca ne-utilizabila, dupa care este schimbata cu ceva
mai bun.

Priviti varfurile Tnzapezite ale muntilor sau apusul de soare in toata gloria sa sau bolta cereasca, presarata cu stele si apoi ascultati aceste
cuvinte: Ca o haina le vei face sul ca pe un vesmant si vor fi schimbate. Dar Tu esti Acelasi si anii Tai nu se vor sfarsi.

inca un citat, din Psalmul 110:1, dovedeste superioritatea Fiului. In acest psalm, Dumnezeu fi face lui Mesia urmatoarea invitatie: ,Stai la
dreapta Mea pana i voi face pe vrajmasii Tai asternutul picioarelor Tale." Apoi se pune intrebarea: , Caruia dintre ingeri i-a spus El vreodata
asa ceva?" Intrebare al carei raspuns este, evident: ,Nici unuia!"

A sta la dreapta lui Dumnezeu semnifica o pozitie de onoare suprema si putere nemarginita. A-i avea pe toti vrajmasii asternut al picioarelor
fnseamna o subjugare universala si stapanire integrala.

Misiunea ingerilor este de a sluji, nu de a domni. Ei sunt fiinte-duh pe care Dumnezeu i-a creat ca sa-i slujeasca pe cei ce vor mosteni
mantuirea. Ei pot fi intelesi in doua moduri: mai intai, ingerii ii slujesc pe cei care n-au fost convertiti inca; sau, in al doilea rand, ei i slujesc
pe cei ce sunt mantuiti de pedeapsa si puterea pacatului, dar nu sunt inca salvati de prezenta pacatului, adica acei credinciosi care se mai
afla pe pamant.

Asta inseamna ca exista ,ingeri pazitori". Trebuie sa ne mire oare acest fapt? Cand stim precis ca exista duhuri rele, care se lupta neincetat
impotriva alesilor lui Dumnezeu (Efeseni 6:12). Mai trebuie atunci sa fim surprinsi ca exista ingeri care vegheaza asupra celor care sunt
chemati la mantuire?

Dar sa revenim la ideea principala a pasajului, care nu este existenta ingerilor pazitori, ci faptul ca ingerii sunt inferiori Fiului lui Dumnezeu,
dupa cum slujitorii sunt inferiori Suveranului Universal.

Scriitorul tocmai si-a incheiat argumentatia privitoare la faptul ca Cristos este infinit superior ingerilor, deoarece El este Fiul lui Dumnezeu.
inainte de a arata ca El este superior si ca Fiu al Omului, autorul insereaza aici unul dintr-o seama de avertismente solemne gasite in aceasta
epistold. Este avertismentul ca nu cumva sa ne indepartam de la mesajul evangheliei.

intrucat D&tatorul este atat de Mare si darul S&u este de asemenea atat de mare, cei care aud evanghelia trebuie s&-1 acorde mai multa
atentie. Exista intotdeauna pericolul de a te indeparta de la Persoana Domnului Isus si a aluneca intr-o religie a imaginilor. Adica de a cadea
in apostazie - pacat pentru care nu exista pocainta.

Am aratat deja ca iudeii acordau o mare importanta misiunii ingerilor in istoria lor. Poate ca exemplul cel mai proeminent in aceasta privinta a
fost darea legii, cand miliarde de fiinte ingeresti au fost de fata (Deuteronom 33:2;Psalmul 68:17). Este adevarat ca legea a fost vestita
(rostitd) prin ingeri. Este adevarat ca ea a fost valabila. Este adevarat ca orice infractiune se pedepsea in mod corespunzator. Lucrurile
acestea sunt recunoscute fara fnconjur.

Dar acum argumentatia trece de la elementul minor la cel major. Daca cei ce calcau legea erau pedepsiti, care va fi soarta celor care
neglijeaza evanghelia? Legea le spune oamenilor ce trebuie sa faca; evanghelia le spune ce a facut Dumnezeu. Prin lege vine cunostinta
pacatului; prin evanghelie cunostinta mantuirii.

A neglija 0 mantuire atat de mare este un act mai grav decat acela de a calca legea. Legea a fost data de Dumnezeu prin ingeri mai intai lui
Moise, iar apoi poporului. Dar evanghelia a fost, vestita nemijlocit, chiar de Domnul Isus insusi. Nu numai atat, dar ea a fost confirmata
primilor crestini prin apostoli si prin altii care L-au auzit pe Mantuitorul.

Dumnezeu insusi a autentificat mesajul prin semne si minuni, cu diverse miracole, si daruri ale Duhului Sfant.

Semnele au fost acele miracole savarsite de Domnul si de apostoli, care semnificau adevaruri spirituale. De pilda, hranirea celor cinci mii
(loan 6:1-14) a format baza discursului care a urmat, privitor la Painea Vietii (loan 6:25-29).



Minunile au fost miracole al caror scop a fost de a trezi uimirea spectatorilor; vindecarea lui Lazar se incadreaza in aceasta categorie (loan
11:1-44).

Miracolele au fost manifestari ale puterii supranaturale care au contrazis legile naturii.

Darurile Duhului Sfant au fost inzestrari speciale cu putere din partea Duhului Sfant, date oamenilor ca sa vorbeasca si sa actioneze intr-o
maniera ce depasea cu totul capacitatile lor naturale.

Scopul tuturor acestor miracole a fost de a atesta adevarul evangheliei, in special fata de iudei, care din totdeauna cerusera un semn inainte
de a crede. Exista probe conform carora necesitatea acestor miracole de confirmare a incetat de indata ce Noul Testament a devenit
disponibil sub forma scrisa. Dar este imposibil sa demonstram concludent ca Duhul Sfant niciodata nu repeta aceste miracole si in alte epoci.

Cuvintele potrivit cu voia Sa ne arata ca aceste puteri miraculoase sunt daruite de Duhul Sfant dupa cum gaseste El de cuviinta. Ele sunt
daruri suverane ale lui Dumnezeu. Ele nu pot fi cerute de oameni sau revendicate ca raspuns la rugaciune, pentru ca Dumnezeu niciodata n-a
promis ca le va da tuturor.

in primul capitol am vazut cd Cristos este superior ingerilor ca Fiul lui Dumnezeu. Acum ni se va ardta ca El este Superior si ca Fiul Omului. Ne
va fi mai usor sa urmarim firul argumentatiei dacad ne vom aminti ca pentru mintea unui iudeu, ideea incarnarii lui Cristos era de necrezut iar
faptul ca El ar putea fi umilit era considerat rusinos. Pentru iudei, Isus nu era decat un om si, prin urmare, apartinea unui ordin inferior
ingerilor. Urmatoarele versete arata ca chiar si ca om Isus era superior ingerilor.

Mai intai se arata ca Dumnezeu nu a decretat ca lumea locuita din viitor sa se afle sub controlul Tngerilor.

Prin lumea viitoare se intelege aici acea epoca de aur la care s-au referit de atatea ori profetii, in care vor domni pacea si prosperitatea, si pe
care noi 0 numim Mileniul sau Mia de ani.

Psalmul 8:4-6 este citat pentru a se arata ca in final omului i se va acorda stapanire asupra pamantului, iar nu ingerilor, intr-o privinta, omul
este nefnsemnat, si totusi Dumnezeu il ia in seama. intr-o privintd, omul este neimportant, si totusi Dumnezeu are grija de el.

Raportat la scara creatiei, omului i s-a repartizat un loc mai prejos decat ingerii. El este marginit in cunoasterea sa, mobilitatea si puterea sa.
Si, In plus, este supus mortii. Totusi in planurile lui Dumnezeu, omul este destinat sa fie fncununat cu slava si onoare. Limitarile impuse
asupra trupului si mintii sale vor fi, in cea mai mare parte, inlaturate, omul fiind in viitor inaltat pe pamant.

Toate vor fi puse sub autoritatea omului in acea zi din viitor - ostile ingeresti, regnul animal, pasarile si pestii, sistemul planetar - de fapt,
toate partile universului creat vor fi asezate sub controlul sau.

Aceasta a fost intentia initiald a lui Dumnezeu pentru om. De pilda, Dumnezeu i-a spus omului ,,sa umple pamantul si sa-I supuna; sa aiba
stapanire asupra pestilor marii, asupra pasarilor vazduhului si asupra oricarei fiinte vii ce se misca pe pamant" (Geneza 1:28).

Atunci de ce nu vedem toate lucrurile supuse lui? Raspunsul consta in faptul ca omul si-a pierdut stapanirea din pricina pacatului. Pacatul lui
Adam a fost cel care a adus blestemul asupra creatiei. Animalele blande au devenit feroce. Solul a inceput sa dea spini si palamida. Controlul
omului asupra naturii a fost contestat si limitat.

Dar cand se va intoarce Fiul Omului ca sa domneasca peste pamant, omului i se va reda stapanirea asupra lui. Isus, ca Om, va restaura ceea
ce a pierdut Adam si chiar mai mult. Asadar, desi in prezent nu vedem ca toate lucrurile s-ar afla sub controlul omului, il vedem totusi pe Isus
si in El gasim cheia repunerii finale a omului in pozitia de stapanitor asupra intregului pamant.

Pentru putina vreme, El a fost facut mai prejos decat ingerii, concret, timp de treizeci si trei de ani cat Si-a desfasurat lucrarea pe pamant.
Coborarea sa din cer la Betleem, la Ghetimani, la Gabata, la Golgota si la mormant marcheaza etapele umilirii Sale.

Dar acum El este incununat cu slava si cu cinste. Preamarirea Sa este urmarea suferintelor si mortii Sale; crucea a condus la incununare.

in bunatatea Sa, Dumnezeu a randuit ca Cristos s guste moartea pentru toti. Mantuitorul a murit ca Reprezentant si inlocuitor al nostru;
adica, El a murit ca om si a murit pentru om. El a purtat in trupul Sau pe cruce toata judecata lui Dumnezeu impotriva pacatului, pentru ca cei
care cred in El sa nu mai trebuiasca s-o poarte niciodata.

A fost in deplina concordanta cu caracterul drept al lui Dumnezeu ca stapanirea omului sa fie restaurata prin umilirea Mantuitorului. Pacatul
perturbase ordinea lasatd de Dumnezeu. inainte ca din haos s& poata fi adusa ordinea, trebuia tratatd cu dreptate chestiunea pacatului. A
fost in deplind concordanta cu caracterul sfant al lui Dumnezeu ca Cristos sa sufere, sa-Si verse sangele si sa moara; pentru a indeparta
pacatul.

Inteleptul Planificator este descris aici ca Cel pentru care sunt toate lucrurile si prin care sunt toate lucrurile. Mai intai El este obiectivul sau
tinta Tntregii creatii; toate lucrurile au fost facute pentru slava si placerea Sa. Dar El mai este si Sursa sau Originatorul intregii creatii; nimic
nu a fost facut fara El.

Scopul Lui maret a fost acela de a aduce multi fii la slava. Cand luam in considerare slabiciunile noastre, ne cutremuram doar la gandul ca S-a
fncurcat cu noi, dar tocmai pentru ca este Dumnezeul oricarui har ne-a chemat El la slava Lui vesnica.

Care a fost costul glorificarii noastre? Capitanul mantuirii noastre a trebuit sa fie facut desavarsit prin suferinte. Cat priveste caracterul Sau
moral, Domnul Isus a fost intotdeauna desavarsit si fara pacat. Dar a trebuit sa fie facut desavarsit ca Mantuitor al nostru. Pentru ca sa ne
cumpere rascumpararea eterna, El a trebuit sa sufere toata pedeapsa pe care o meritau pacatele noastre. Noi nu puteam fi mantuiti prin
viata Lui fara pata; a fost absolut nevoie de moartea Sa inlocuitoare.



Dumnezeu a gasit o cale de a ne mantui care sa fie vrednica de El, trimitandu-L pe singurul Lui Fiu ndscut sa moara in locul nostru.

Urmatoarele trei versete subliniaza perfectiunea umanitatii lui Isus. Daca trebuia recastigata stapanirea pe care o pierduse Adam, atunci
trebuia neaparat demonstrat ca El este Omul adevarat.

Mai intai, se enunta faptul: Caci atat Cel care sfinteste, cat ci cei care sunt sfintiti sunt dintr-unul, adica cu totii sunt detinatorii naturii umane.
Sau: ,...toti au o singura origine" (RSV), prin asta intelegandu-se ca in umanitatea lor, toti au un singur Dumnezeu si Tata.

Cristos este Cel care sfinteste, adica El separa oameni din lumea aceasta, punandu-i deoparte pentru Dumnezeu. Binecuvantati sunt toti cei
pe care ii pune El deoparte!

O persoana sfintita sau un lucru sfintit este o persoana sau un lucru scos din uzul obisnuit si pus deoparte pentru uzul lui Dumnezeu, ca
posesiune si desfatare a Sa. Antonimul sfintirii este profanarea.

Exista patru tipuri de sfintire in Biblie: sfintirea prealabild convertirii, sfintirea pozitionala, sfintirea practica si sfintirea desavarsita. Aceste
tipuri de sfintire sunt expuse pe larg in excursul de la 1Tesaloniceni 5:23, ele trebuind sa fie studiate cu toata atentia.

Cititorul trebuie sa fie atent pentru a descoperi in Evrei diversele pasaje in care este mentionata sfintirea, cautand sa stabileasca la care din
categoriile de mai sus se incadreaza.

Tocmai pentru ca a devenit un Om adevarat Lui nu-i este rusine sa-Si numeasca urmasii frati. Este oare cu putinta ca Suveranul Etern al
universului sa devina om si sa Se identifice atat de mult cu creaturile Sale incat sa le numeasca frati?

Raspunsul il gasim in Psalmul 22:22, unde il auzim spunand: ,Voi vesti numele Tau fratilor Mei." Acelasi verset il infatiseaza identificat cu
poporul Sau la inchinarea comuna: ,,in mijlocul adunarii iti voi canta laude." in agonia Sa pe cruce, El anticipa cu bucurie ziua cand va aduce
laude lui Dumnezeu Tatal, in fruntea multimii de rascumparati.

Sunt citate alte doud versete din Scriptura iudaica, pentru a se dovedi umanitatea lui Cristos. In Isaia 8:17 (LXX), El spune c3 isi pune
increderea in Dumnezeu, increderea implicita in lehova este unul din semnele cele mai evidente ale adevaratei umanitati. Apoi la Isaia 8:18
sunt citate cuvintele Domnului: ,lata-Ma si copiii pe care Mi i-a dat Domnul!" Aici se subliniaza ideea apartenentei la o familie comuna,
recunoscand un singur Tata.

Cei care considera umilirea Fiului Omului rusinoasa sunt rugati acum sa considere patru binecuvantari importante ce decurg din patimile
Domnului.

Prima este distrugerea lui Satan. Cum s-a intamplat aceasta? intr-un anumit sens Dumnezeu i-a dat pe copiii Sai lui Cristos, s&-i sfinteasca,
sa-i mantuiasca si sa-i emancipeze, intrucat copiii acestia aveau naturi umane, Domnul Isus si-a luat un trup de carne si sange. El a renuntat
la manifestarea exterioara a Dumnezeirii Sale si Si-a invaluit Dumnezeirea Sa intr-o ,manta de lut". Dar El nu S-a oprit la Betleem, ci ,pana
sus la Calvar S-a dus pentru mine, pentru ca m-a iubit atat de mult."

Prin moartea Sa, El I-a nimicit pe cei care are puterea mortii, adica pe diavolul. Nimicire inseamna aici pierderea bunastarii, mai degraba
decat pierderea fiintei, inseamna reducere la nimic. Satan continud sa se opuna vartos planurilor lui Dumnezeu in lume, dar el a primit o
loviturd de moarte la cruce. Timpul lui s-a scurtat iar pierzarea lui este asigurata. El este un dusman infrant. In ce sens are diavolul puterea
mortii?

Probabil in primul rand prin faptul ca poate cere moartea. Prin Satan a intrat pacatul in lume. Sfintenia lui Dumnezeu a decretat moartea
pentru toti cei care au pacatuit. Astfel, prin rolul sdu de adversar, diavolul poate cere sa fie achitata penalizarea.

in tarile pdgane puterea lui se vede si prin capacitatea agentilor sai, a vrjitorilor si vracilor, de a rosti un blestem asupra unei persoane, dupa
care persoana respectiva moare fara sa fi existat cauze naturale pentru acel deces.

Nicaieri in Biblie nu se sugereaza ca diavolul poate aduce moartea peste credincios, fara permisiunea lui Dumnezeu (lov 2:6) si, prin urmare,
el nu poate stabili cand va avea loc moartea credinciosului. Prin intermediul unor oameni rai, i se ingaduie uneori sa-l omoare pe credincios.
Dar Isus si-a prevenit ucenicii sa nu se teama de cei care pot ucide trupul, ci sa se teama de Dumnezeu, Care poate ucide si sufletul, si trupul
in iad (Matei 10:28).

in Vechiul Testament, Enoh si llie s-au dus in cer firé sa treacd prin moarte. Fara indoial3 acest lucru s-a intAmplat deoarece, ca credinciosi,
ei au fost socotiti ca unii care au murit in moartea - la acea data, inca viitoare - a lui Cristos.

Cand va veni Cristos la Rapire, toti credinciosii aflati in viata se vor duce in cer, fara sa mai moara. Dar si ei vor scapa de moarte pentru ca
sfintenia lui Dumnezeu a fost Tndeplinita pentru ei prin moartea lui Cristos. Cristosul inviat detine acum ,,cheile Hadesului si ale Mortii"
(Apocalipsa 1:18), adica El are autoritate deplina asupra lor.

A doua binecuvéantare ce decurge din umilirea lui Cristos este emanciparea de frica. inainte de a fi fost crucea, frica mortii Ti tinea pe oameni
toata viata in robie. Desi gasim uneori (in Vechiul Testament mici strafulgerari de lumina cu privire la viata de dupa moarte, impresia
generala care se degaja este una de nesigurantd, groaza si apasare. Ceea ce era odinioara invaluit n ceata este acum deslusit, intrucat
Cristos a adus viata si nemurirea la lumina prin evanghelie (2Timotei 1:10).

A treia binecuvéantare extraordinara este ispasirea pacatului. Cand S-a coborat pe pamant, nu in ajutorul ingerilor a venit Domnul, ci in
ajutorul semintei lui Avraam. ,in ajutorul" este traducerea lui epilambano, ,a apuca" (de unde rezultd si modul in care a tradus editia KV
aceste cuvinte: , he took not on (him the nature of) angels; but he took on (him) the seed of Abraham"). Daca verbul in sine nu transmite
ideea unei apucari violente, pe care o are in alte locuri, ideile de ajutor si izbavire razbat din modul in care este intrebuintat acest verb aici.



Samanta lui Avraam ar putea Tnsemna descendentii fizici ai lui Avraam, evreii, sau samanta spirituala a lui Avraam - credinciosii din toate
veacurile. Important este ca ei sunt fiinte umane, nu ingeresti.

Asa stand lucrurile, a fost necesar ca El sa fie facut ca fratii Sai, in toate privintele. El a luat asupra Sa o umanitate adevarata si desavarsita.
El a devenit supus dorintelor, gandurilor, sentimentelor, emotiilor si afectiunilor omenesti - cu o singura importanta distinctie: El a fost fara
pacat. Umanitatea Lui a fost ideala; a noastra a fost invadata de elementul strain: pacatul.

Umanitatea Lui desavarsita concorda cu natura Lui de Mare Preot indurator si credincios in lucrurile privitoare la Dumnezeu. El poate fi
indurator fata de om si credincios fata de Dumnezeu. Functia Lui principala de Mare Preot este de a face ispasire (satisfacere) pentru
pacatele oamenilor. Pentru a realiza acest lucru, El a facut ceea ce nici un alt Mare Preot nu a facut si nu putea face niciodata: El S-a oferit pe
Sine ca jertfa fara pacat. De buna voie El a murit in locul nostru.

A patra binecuvantare este ajutorul dat celor ispititi. Pentru ca El insusi a suferit si a fost ispitit, El este Tn stare sa-i ajute pe cei care trec prin
ispita. El poate sa-i ajute pe altii care trec prin ispita pentru ca si El insusi a trecut pe acolo.

Aici din nou trebuie sa facem o diferentiere. Domnul Isus a fost ispitit din afara, dar niciodata din launtrul Lui. Ispita din pustiu ni-L infatiseaza
fiind ispitit din exterior. Satan | s-a aratat si a cautat sa-L ademeneasca prin stimuli exteriori. Dar Mantuitorul nu putea nicicand sa fie ispitit a
comite pacat prin pofte si patimi lduntrice, intrucat acestea nu existau; in El nu era nici un pacat, nici un lucru care sa raspunda la pacat. El a
suferit, fiind ispitit. intrucat ne doare cand ne impotrivim ispitei, si pe El L-a durut cand a fost ispitit.

Moise a fost unul din cei mai mari eroi nationali ai Israelului. Prin urmare, al treilea mare pas din strategia autorului este de a demonstra
infinita superioritate a lui Cristos fata de Moise.

Mesajul este adresat sfintilor frati, partasi ai chemarii ceresti. Toti credinciosii adevarati sunt sfinti in ce priveste pozitia, si trebuie sa fie sfinti
si In ce priveste practica lor. in Cristos ei sunt sfinti; in ei insisi ar trebui s& fie de asemenea sfinti.

Chemarea lor cereasca contrasteaza cu chemarea pamanteasca a lui Israel. Sfintii din Vechiul Testament au fost chemati la binecuvantari
materiale in tara fagaduintei (desi ei aveau si o chemare cereasca). In Epoca Bisericii, credinciosii sunt chemati la binecuvantari spirituale in
locurile ceresti acum si la 0 mostenire cereasca in viitor.

indreptati-va privirile spre Isus. El este eminamente vrednic de toatd consideratia noastra ca Apostol si Mare Preot al mérturisirii noastre.
Marturisindu-L pe El ca Apostol, noi spunem prin aceasta ca El il reprezinta pe Dumnezeu pentru noi.
Marturisindu-L pe El ca Mare Preot, noi spunem ca El ne reprezinta pe noi inaintea lui Dumnezeu.

Exista un aspect in care se poate spune ca El S-a asemanat cu Moise. El a fost credincios fata de Dumnezeu, dupa cum si Moise a fost
credincios Tn toata casa lui Dumnezeu. ,Casa" de aici nu inseamna doar tabernacolul, ci intreaga sfera in care Moise a reprezentat interesele
lui Dumnezeu. Este casa lui Israel, poporul stravechi al lui Dumnezeu pe pamant.

Dar aseménarile se termina in acest punct. in toate celelalte privinte este o superioritate indiscutabild. Mai intai, Domnul Isus este vrednic de
mai multa slava decat Moise, pentru ca ziditorul unei case are mai multa cinste decat casa insasi. Domnul Isus a fost Ziditorul casei lui
Dumnezeu; Moise a fost doar o parte a acelei case.

in al doilea rand, Isus este mai mare pentru c& El este Dumnezeu. Fiecare casa trebuie sa-si aiba ziditorul. Cel care a zidit toate lucrurile este
Dumnezeu. De la loan 1:3;Coloseni 1:16 si Evrei 1:2, 10 aflam ca Domnul Isus a fost Agentul activ in cadrul creatiei. Concluzia este
inevitabila: Isus Cristos este Dumnezeu.

Al treilea punct este ca Cristos este mai mare ca Fiu. Moise a fost un slujitor credincios in toata casa lui Dumnezeu (Numeri 12:7), indreptand
privirile oamenilor catre Mesia Cel care avea sa vina. El a marturisit despre acele lucruri care aveau sa fie vestite dupa aceea, adica, vestea
buna a mantuirii in Cristos. De aceea Isus a spus odata: ,Daca ati crede in Moise, ati crede si in Mine; caci el a scris despre Mine" (loan 5:46).
in discutia Lui cu ucenicii pe drumul spre Emaus, Isus a inceput de la Moise si toti profetii si ,le-a expus din toate Scripturile lucrurile
privitoare la El insusi" (Luca 24:27).

Dar Cristos a fost credincios peste casa lui Dumnezeu ca Fiu, nu ca slujitor, si in cazul Lui, calitatea de fiu inseamna egalitate cu Dumnezeu.
Casa lui Dumnezeu este casa Lui.

Aici scriitorul explica ce se intelege astazi prin casa lui Dumnezeu. Ea este alcatuita din toti credinciosii adevarati in Domnul Isus: Si casa Lui
suntem noi, daca pastram pana la sfarsit increderea neclintita si nadejdea cu care ne laudam (textul critic omite: ,neclintita pana la sfarsit").

La inceput acest lucru s-ar pérea sd ne spund c& mantuirea noastra depinde de cat de strans ne tinem noi. in cazul acesta, mantuirea s-ar
face prin capacitatea noastra de a rezista, iar nu prin lucrarea ispravita a lui Cristos pe cruce. Sensul adevarat este ca noi dovedim ca suntem
casa lui Dumnezeu daca ne tinem tare. Cei care isi pierd increderea in Cristos si in fagaduintele Sale, revenind la ritualuri si ceremonii,
demonstreaza ca niciodata nu au fost nascuti din nou. Tocmai Tmpotriva unei asemenea apostazii este indreptat avertismentul urmator.

in acest punct scriitorul introduce al doilea avertisment al epistolei: acela de a nu ne impietri inimile. Inimile israelitilor s-au impietrit in pustie
si acest lucru s-ar putea intampla din nou. Astfel Duhul Sfant vorbeste din nou prin Psalmul 95:7-11, cum a facut atunci cand a inspirat aceste
cuvinte: , Astazi, daca auziti glasul Lui."

Ori de cate ori Dumnezeu vorbeste, noi trebuie sa fim grabnici sa ascultam. A ne indoi de cuvantul Sau inseamna a-L face mincinos si a ne
atrage mania Lui.



Dar tocmai acest lucru a facut Israel in pustie. A fost o istorie plind de nemultumiri, pofte, idolatrie, necredinta si razvratire. La Refidim, de
pilda, ei s-au plans ca nu aveau apa si s-au indoit de prezenta lui Dumnezeu in mijlocul lor (Exod 17:1-17). in pustiul Paran, cand iscoadele
necredincioase s-au intors cu vestile rele, pline de descurajare si indoiala (Numeri 13:25-29), oamenii au hotarat ca se vor intoarce in Egipt, in
tara robiei lor (Numeri 14:4).

Dumnezeu S-a maniat atat de tare, incat a decretat ca oamenii aceia vor rataci prin pustie patruzeci de ani (Numeri 14:33-34). Dintre toti
ostasii care au iesit din Egipt avand peste doudzeci de ani numai doi au intrat in Canaan: Caleb si losua (Numeri 14:28-30).

Este semnificativ ca dupa cum Israel a petrecut patruzeci de ani in pustie, tot asa Duhul lui Dumnezeu s-a ocupat de natiunea Israel
aproximativ patruzeci de ani dupa moartea lui Cristos. Natiunea si-a impietrit inima impotriva mesajului lui Cristos. in anul 70 d.Cr.,
lerusalimul a fost distrus iar oamenii imprastiati printre natiunile ne-evreiesti.

Neplacerea acuta resimtitd de Dumnezeu fata de Israel in pustie a prilejuit aceasta aspra condamnare. El i-a acuzat de tendinta permanenta
de a se departa de El si de ignorarea cu stiinta a cailor Sale.

In mania Sa, El a jurat ca nu vor intra in odihna Sa, adica in Canaan.

Versetele 12-15 ne ofera aplicatia pe care o face Duhul Sfant pornind de la experienta Israelului. Ca in alte locuri din Evrei, cititorilor li se
spune frati. Asta nu Tnseamna ca toti erau crestini adevarati. Tot asa si astazi. toti cei care isi spun credinciosi trebuie sa fie mereu cu bagare
de seama sa nu aiba acea rea inima a necredintei care i-ar putea face sa se departeze de la Dumnezeul Cel viu, caci acesta e un pericol
constant.

Un antidot este indemnul reciproc, in special in zilele grele de stramtorare in care traim, copiii lui Dumnezeu trebuie sa se indemne unii pe
altii zilnic sa nu-L paraseasca pe Cristos in schimbul unor religii care nu pot sa se ocupe de pacat cu eficienta.

Observati ca acest indemn nu se limiteaza la categoria pastorilor sau a slujitorilor amvonului, ci este datoria tuturor fratilor. Ea trebuie sa aiba
loc atata timp cat se spune ,Astazi", adica atata timp cat Dumnezeu ofera mantuirea prin har, prin credinta. ,Astazi" este vremea
acceptabild; astazi este ziua mantuirii.

Indepéartarea inseamna impietrirea prin inselaciunea p&catului. Pacatul adesea pare atragator, cand este anticipat. Aici el oferd scapare de
ocara lui Cristos, norme scazute de sfintenie, ritualuri care atrag simtul estetic si promisiunea unui castig omenesc. Dar privit in
retrospectiva, pacatul este hidos, caci il lasa pe om fara iertarea pacatelor, fara nici o nadejde pentru ceea ce urmeaza dupa moarte si fara
posibilitate de pocainta.

Din nou ni se aminteste ca am devenit insotitori ai lui Cristos daca ne tinem tare de increderea noastra dintai pana la sfarsit. Pornind de la
versete ca acestea unii propaga invatatura potrivit careia cineva se poate pierde din nou, dupa ce a fost mantuit. Dar o atare interpretare
este imposibild, datorita marturiei coplesitoare a Bibliei conform careia mantuirea este daruita fara plata prin harul lui Dumnezeu, cumparata
cu sangele lui Cristos, primita de om prin credinta si apoi evidentiata prin faptele bune pe care le face acesta. Credinta adevarata
intotdeauna are calitatea de permanentd. Noi nu ne tinem tari pentru a nu pierde mantuirea, ci, ca o dovada ca. Am fost mantuiti cu
adevarat. Credinta este radacina mantuirii; iar rezistenta sau ramanerea in credinta este roada. Cine sunt insotitorii lui Cristos? Raspunsul
este: ,Cei care, prin statornicia lor in credinta, dovedesc ca sunt cu adevarat ai Lui."

Acum scriitorul incheie aplicatia practica derivata din experienta trista a lui Israel, repetand cuvintele Psalmului 95:7, 8: , Astazi, daca auziti
glasul Lui, nu va impietriti inimile ca in razvratire." Acest indemn acut, adresat odinioara Israelului, este adresat acum tuturor celor care ar
putea fi ispititi sa dea uitarii vestea buna si sa revina la lege.

Capitolul se incheie cu o interpretare istorica a apostaziei Israelului. Printr-o serie de trei intrebari si rdspunsuri, scriitorul urmareste
razvratirea Israelului, provocarea si retributia pe care a primit-o. Apoi enunta concluzia.

Razvratirea. Rebelii sunt toti cei ce au iesit din Egipt, condusi de Moise. Caleb si losua au fost singurele exceptii.

Provocarea. Aceiasi rebeli L-au provocat pe lehova patruzeci de ani. La inceput au fost circa 600.000 iar dupa patruzeci de ani, desertul era
presarat cu 600.000 de morminte.

Retributie. Au fost aceiasi care au fost exclusi din tara Canaan datorita neascultarii lor.

Simpla recitire a acestor intrebari si raspunsuri ar trebui sa aiba o influenta profunda asupra tuturor celor care ar fi ispititi sa intoarca spatele
micii minoritati de crestini, revenind in marea majoritate a oamenilor cu o forma, exterioara de religie, dar tagaduindu-i puterea evlaviei. Are
majoritatea intotdeauna dreptate? in acest capitol din istoria Israelului, numai doi au avut dreptate si peste o jumatate de milion au gresit! A.
T. Pierson subliniaza gravitatea pacatului lui Israel, Tn termenii urmatori:

Necredinta lor a constituit o provocare cvadrupla:
1. A fost un atac la adresa adevarului lui Dumnezeu, facandu-L mincinos.
2. A fost un atac la adresa puterii Lui, caci 1l socoteau slab si neputincios de a-i duce in tara Canaan.

3. A fost un atac la adresa imuabilitatii Sale, caci desi ei nu au spus lucrul acesta cu cuvinte, au lasat sa se inteleaga ca, in opinia lor, El era
un Dumnezeu schimbator, care nu ar mai fi fost in stare sa faca minunile ce le facuse odinioara.

4. A fost si un atac la adresa credinciosiei Sale de parinte, ca si cand i-ar fi incurajat sa se astepte la un lucru pe care nu ar fi intentionat sa-
aduca la indeplinire.



Dimpotriva, Caleb si losua L-au onorat pe Dumnezeu, socotind cuvantul Sau absolut adevarat, puterea Lui infinita, dispozitia Lui de o
neschimbatoare gratie, iar credinciosia Lui de asa natura incat El niciodata nu ar fi trezit in oameni vreo speranta pe care nu intentiona s-o
aduca la indeplinire.

Concluzia. Necredinta a fost aceea care i-a impiedicat pe copiii razvratiti sa intre in tara fagaduintei si necredinta este aceea care il impiedica
pe un om sa aiba parte de mostenirea, de zestrea lui Dumnezeu in toate dispensatiile. Morala care se desprinde de aici este limpede: sa ne
ferim de o inima rea a necredintei.

Urmatoarele versete formeaza unul din cele mai dificile pasaje din intreaga epistola. Putine puncte comune de vedere exista in randul
comentatorilor cu privire la cursul exact al argumentatiei, desi sensul global al invataturii ce se desprinde din pasaj este destul de clar.

Tema versetelor 4:1-13 este odihna lui Dumnezeu si nevoia straduintei de a intra Tn aceasta odihna. Ne va fi de ajutor de la inceput daca vom
observa ca in Biblie sunt pomenite mai multe feluri de odihna:

1. Dumnezeu S-a odihnit dupa sase zile de creatie (Geneza 2:2). Aceasta odihna nu a presupus oboseala, in urma unei trude, ci satisfactia in
urma muncii incheiate de El. A fost odihna multumirii (Geneza 1:31). Odihna lui Dumnezeu a fost intrerupta de patrunderea pacatului in lume.
De atunci El lucreaza fara incetare, dupa cum a spus si Isus: , Tatal meu lucreaza pana acum, si Eu de asemenea lucrez" (loan 5:17).

2. Canaan fusese randuit ca tara a odihnei pentru copiii lui Israel. Cei mai multi dintre ei n-au intrat in aceasta tara iar cei care au intrat totusi
nu au gasit odihna pe care le-o randuise Dumnezeu. Canaan apare aici ca un tip sau o intruchipare a odihnei finale, eterne a lui Dumnezeu.
Multi dintre cei care nu au intrat in Canaan (Core, Datan si Abiram, de exemplu) intruchipeaza pe apostatii din zilele noastre, care nu intra in
odihna lui Dumnezeu din pricina necredintei lor.

3. Credinciosii din vremea noastra beneficiaza de odihna constiintei, stiind ca pedeapsa pentru pacatele lor a fost platita integral prin lucrarea

incheiata a Domnului Isus. Aceasta este odihna pe care a fagaduit-o Mantuitorul, cand a spus: ,Veniti la Mine... si va voi da odihna" (Matei
11:28).

4. Credinciosul mai beneficiaza de o odihna slujindu-L pe Domnul. Pe cand cea dinainte este o odihna a mantuirii, aceasta este o odihna a
slujirii. ,,Luati jugul meu si invatati de la Mine si veti gasi odihna pentru sufletele voastre" (Matei 11:29).

5. In fine mai este odihna etern& care il asteapta pe credincios in casa Tat&lui din cer. Aceastd odihn viitoare, numita si odihna Sabatului
(Evrei 4:9), este odihna finala, pentru care celelalte tipuri de odihna reprezinta tipuri sau intruchipari. Aceasta odihna este subiectul principal
(Evrei 4:1-13).

Sa nu creada nimeni ca fagaduinta odihnei nu mai este valabild, pentru ca ea nu a cunoscut niciodata o implinire deplina si finala in trecut;
prin urmare, oferta este inca in vigoare.

Dar toti cei care isi spun credinciosi trebuie sa se asigure ca nu au gresit tinta. Daca marturisirea lor este lipsita de continut, exista
intotdeauna pericolul de a se indeparta de la Cristos si a imbratisa vreun sistem religios care nu are puterea de a mantui.

Noua ni s-a vestit vestea buna a vietii vesnice ce se capata prin credinta in Cristos. Israelitilor li s-a predicat de asemenea vestea buna a
odihnei in tara Canaanului. Dar ei nu au beneficiat de evanghelia odihnei.

Doua ar putea fi explicatiile esecului lor, in functie de varianta pe care o da manuscrisul consultat de noi versetului 2. Conform traducerii
NKJV, motivul esecului lor |-a constituit faptul ca mesajul nu a fost tratat cu credinta de cei care l-au auzit. Cu alte cuvinte, ei nu au crezut
cand l-au auzit sau nu l-au transpus in practica.

Cealalta interpretare, data de textul marginal al editiei NKJV, este ca ,ei nu au fost uniti prin credinta cu cei care au ascultat de el." Sensul
aici este ca majoritatea israelitiior nu au fost uniti prin credinta cu Caleb si losua, cele doua iscoade care au crezut in fagaduinta lui
Dumnezeu.

Si intr-un caz, si in celdlalt, ideea de baza care se desprinde este ca necredinta i-a exclus de la odihna pe care Dumnezeu le-a pregatit-o in
tara fagaduintei.

in acest verset e greu de urmarit firul gandirii intrucat se pare cd avem de a face cu propozitii disparate, fard legatura intre ele. Totusi
observam ca in fiecare din propozitiile frazei exista un fir comun: acela al odihnei lui Dumnezeu.

Mai intai, aflam ca noi, cei care am crezut, suntem cei care intram in odihna lui Dumnezeu. Credinta este cheia ce deschide usa. Cum s-a
aratat deja, credinciosii de azi se bucura de odihna constiintei, pentru ca ei stiu ca nu vor mai fi adusi niciodata la judecata pentru pacatele
lor (loan 5:24). Dar tot atat de adevarat este ca cei care cred sunt singurii care vor intra vreodata in odihna finalad a lui Dumnezeu in slava.
Probabil aceasta odihna viitoare este avuta in vedere, mai cu seama, in acest verset.

Urmatoarea propozitie intareste ideea reformuland-o sub forma negativa: dupa cum a zis El: ,Am jurat in mania Mea: «Nu vor intra in odihna
Mea»" (citat din Psalmul 95:11, tradus dupa versiunea engleza a comentariului, n.tr.). Dupa cum credinta admite, necredinta exclude. Noi, cei
care ne incredem n Cristos, suntem siguri de odihna lui Dumnezeu; israelitii necredinciosi nu puteau fi siguri de ea, pentru ca nu credeau in
Cuvantul lui Dumnezeu.

A treia propozitie prezinta cele mai multe dificultati, afirmand: desi lucrarile Lui fusesera terminate inca de la intemeierea lumii. Poate ca cea
mai simpla explicatie o vom gasi in conectarea acestei propozitii la cea anterioara. Acolo, referindu-se la odihna Sa, Dumnezeu folosise timpul
viitor: Nu vor intra in odihna Mea. Timpul viitor presupune ca odihna lui Dumnezeu continua sa fie o optiune viabild, chiar daca unii s-au
vaduvit de ea, prin neascultare; si aceastad odihna continua sa fie disponibild, in pofida faptului ca lucrdrile lui Dumnezeu fusesera terminate
de la Intemeierea lumii.



Versetul acesta are menirea de a dovedi din Scripturd ca Dumnezeu S-a odihnit dupa ce s-a incheiat lucrarea de creatie. Imprecizia autorului
in identificarea pasajului citat nu e un indiciu al ignorantei sale, ci, pur si simplu, un artificiu literar, constand in citarea unui verset dintr-o
carte ce nu fusese la acea data Impartita pe capitole si versete. Versetul este o adaptare a textului de la Geneza 2:2, unde se spune: ,,Si
Dumnezeu S-a odihnit in ziua a saptea de toate lucrarile Sale."

Aici se foloseste timpul trecut, creandu-le unora impresia ca odihna lui Dumnezeu apartine doar istoriei, nu si profetiei, prin urmare, ca nu are
nici o relevanta pentru noi, cei de azi. Dar lucrurile nu stau deloc asa.

Pentru a intari ideea potrivit careia referirea la odihna lui Dumnezeu dupa creatie nu inseamna ca este o chestiune incheiata, scriitorul
citeaza din nou, cu mici modificari, din Psalmul 95:11, unde se foloseste timpul viitor. ,Nu vor intra in odihna Mea." Aici el spune, de fapt: ,in
gandirea voastra, nu marginiti odihna lui Dumnezeu la ceea ce s-a intamplat cu mult timp in urma, la Geneza 2; nu uitati ca Dumnezeu S-a
referit ulterior la odihna Sa ca un lucru inca disponibil."

Pana in acest punct din cadrul argumentatiei am vazut ca, de la creatie incoace, Dumnezeu ofera omenirii odihna. Poarta recunoasterii a fost
deschisa.

Israelitii din pustie nu au reusit sa intre din pricina neascultarii lor. Dar asta nu a insemnat ca fagaduinta nu mai era in vigoare!

Pasul urmatorul este de a demonstra ca pana si in cazul lui David, adica la vreo 500 de ani dupa ce israelitii au fost exclusi din Canaan,
Dumnezeu continua sa faca uz de cuvantul , Astazi" ca o zi a oportunitatii. Scriitorul citase deja Psalmul 95:7,8 la Evrei 3:7,8,15. Acum el il
citeaza din nou, pentru a demonstra ca fagaduinta lui Dumnezeu prin care ofera odihna nu a incetat odata cu israelitii in pustie. Astfel si pe
vremea lui David El continua sa-i roage pe oameni sa se increada in El si sa nu-si impietreasca inimile.

Desigur unii israeliti au intrat in Canaan, impreuna cu losua. Dar nici macar acestia nu s-au bucurat de odihna finala pe care a pregatit-o
Dumnezeu pentru cei care il iubesc, deoarece in Canaan au fost confruntati cu pacate, boala, intristare, suferinta si moarte. Daca ei ar fi
epuizat fagaduinta de odihna pe care a facut-o Dumnezeu, atunci El n-ar mai oferit-o din nou pe vremea lui David.

Versetele precedente au creat terenul propice, culminat cu urmatoarea concluzie: Ramane deci o odihna (ca cea de Sabat) pentru poporul lui
Dumnezeu. Aici scriitorul recurge la un alt termen din limba greaca pentru a reda cuvantul odihna (sabbatismos), care este inrudit cu
termenul Sabbath. E o referire la odihna eterna de care vor beneficia toti cei ce au fost rascumparati prin sangele scump al lui Cristos.
Aceasta tinere a ,Sabatului" nu va inceta niciodata.

Oricine intra in odihna lui Dumnezeu se bucura de o incetare a lucrului, dupa cum a procedat si Dumnezeu in ziua a saptea.

Inainte de a fi fost mantuiti, poate ca noi incercaseram s& ne mantuim singuri. Cand ne-am dat seama c& Cristos a savarsit in intregime
lucrarea de mantuire la Calvar, am renuntat la eforturile noastre nevrednice, punandu-ne increderea in Rascumparatorul inviat.

Acum, dupa ce ara fost mantuiti, ne mistuim prin truda noastra izvorata din dragoste pentru Cel ce ne-a iubit si S-a dat pe Sine pentru noi.
Faptele bune pe care le savarsim sunt roada Duhului Sfant, Care locuieste in noi. Adesea obosim in slujirea noastra pentru El, dar nu ne
saturam niciodata de a-L sluji pe El.

in odihna etern& a lui Dumnezeu, vom inceta de a mai face muncile noastre de aici de pe pdmant. Asta nu inseamna ca vom fi inactivi in cer.
Dimpotriva, noi ne vom inchina si-L vom sluji si acolo, dar nu o vom mai face in conditii de truda sau epuizare, de stramtorare, prigoana sau
suferinta.

Versetele precedente demonstreaza ca odihna lui Dumnezeu ne sta in continuare la dispozitie. Versetul acesta afirma ca este nevoie de
straduinta pentru a intra in acea odihna. Noi trebuie sa ne dam silinta sa ne asiguram ca singura noastra nadejde este Cristos Domnul. Noi
trebuie sa ne impotrivim cu staruinta oricarei ispite de a marturisi doar cu buzele credinta noastra in El, pentru ca apoi, cand vine parjolul
suferintelor si prigoanelor, sa ne lepadam de El.

Israelitii erau nepasatori, tratand cu usurinta fagaduintele lui Dumnezeu, intrucat ténjeau in continuare de dor dupa Egipt, tara robiei lor. Ei
nu se straduiau sa-si insuseasca fagaduintele lui Dumnezeu prin credinti. in consecinta, ei n-au ajuns niciodat in Canaan. Pilda lor trebuie s&
ne fie un prilej de avertisment.

Urmatoarele doua versete contin un avertisment solemn asupra faptului ca necredinta nu ramane niciodata ascunsa; ca intotdeauna va fi
depistata de cuvantul lui Dumnezeu. (Termenul folosit aici in original pentru cuvant este logos, cu care suntem familiarizati din prologul
evangheliei dupa loan. Dar versetul acesta se refera nu la Cuvantul Viu, Isus, ci la cuvantul scris, Biblia.) Acest cuvant al lui Dumnezeu este:
viu - mereu activ, actionand in permanenta.

puternic - energizant.

taietor - mai ascutit decat o sabie cu doua taisuri.

divizand - patrunde pana acolo incat desparte sufletul si duhul, cele doua componente invizibile ale omului.

desparte incheieturile si maduva - incheieturile permitand miscarea exterioara iar maduva fiind viata ascunsa, dar vitala a oaselor.

judeca (discerne) - discrimineaza si cumpaneste cu privire la gandurile si intentiile inimii.

Cuvantul este cel care ne judecd, nu noi cei care judecam cuvantul.



in al doilea rand, necredinta este depistatd de Domnul Cel viu. Aici pronumele trece de la impersonal la personal: Nici o fapturd nu este
ascunsa de El. Nimic nu scapa neobservat de El. El este in mod absolut a toate stiutor. El este in permanenta constient de tot ce se petrece in
univers. Desigur, in contextul nostru ceea ce este cu adevarat important este faptul ca El stie unde se gaseste credinta adevarata si,
dimpotriva, unde exista doar o recunoastere mentala a starii de fapt.

Versetele acestea reiau puternicul fir ideatic introdus de scriitor la 3:1: Cristos, ca stralucit Mare Preot al poporului Sau. Ele ni-L infatiseaza ca
resursa inepuizabild a poporului sdu nevoias, in stare sa-i pazeasca de cadere. De asemenea ele opereaza o schimbare de accent ,de la
functia de cernere a cuvantului la rolul Domnului de identificare cu copiii Sai, simtind alaturi de ei". Dupa ce cuvantul ne-a cercetat cu
de-amanuntul, scotandu-ne deplin la lumina (versetele 12,13), acum putem sa alergam la El, pentru a capata indurare si har.

Observati calitatile excelente ale Domnului nostru minunat, maiestria Sa:
1. El este un stralucit Mare Preot. Au existat multi mari preoti in economia mozaica, dar despre nici unul nu s-a spus ca este ,stralucit".

2. El a strabatut cerul atmosferic si cerul in care se afla astrii ceresti, pana la cerul al treilea, unde locuieste Dumnezeu. Desigur, asta se
refera la Tndltarea Sa la cer si glorificarea Sa la dreapta Tatalui.

3. El este uman. Isus este numele ce | s-a dat cand S-a nascut, acest nume fiind cu precadere legat de umanitatea Sa.

4. El este divin. Fiul lui Dumnezeu, cand se refera la Cristos, ne releva absoluta Sa egalitate cu Dumnezeu Tatal. Umanitatea Sa L-a calificat
din punctul nostru de vedere; Dumnezeirea Sa - din punctul de vedere al lui Dumnezeu. Asadar, nici nu e de mirare ca este numit: Stralucit
Mare Preot.

Apoi trebuie sa luam in considerare si experienta Sa. Nimeni nu poate spune ca impartaseste suferinta cuiva daca nu a trecut el insusi
printr-o experienta similara. Ca Om, Domnul nostru a impartasit experientele noastre si, prin urmare, poate intelege incercarile pe care le
induram. (El nu poate impartasi insa greselile noastre, intrucat acestea n-au facut niciodata parte din experienta Sa.)

in orice junghi ce sfasie inima, Omul Durerilor a luat parte.

El a fost ispitit in toate aspectele cum suntem noi, dar fara pacat. Scripturile apara cu toata grija si cu deosebita gelozie perfectiunea fara
pacat a Domnului Isus, drept care si noi trebuie sa procedam la fel. El nu a cunoscut nici un pacat (2Corinteni 5:21), n-a savarsit nici un pacat
(1Petru 2:22) si nu s-a gasit nici un pacat in El (1loan 3:5).

Lui I-a fost cu neputinta sa pacatuiasca, fie ca Dumnezeu, fie ca Om. Ca Om desavarsit, El nu putea face nimic, de la Sine, caci asculta cu
desavarsire de Tatal (loan 5:19). Or, se intelege ca Tatal nu L-ar fi condus niciodata la pacat.

Este eronat sa incercam sa argumentam ca ispitirea Lui a fost lipsita de sens, daca El nu putea pacatui. Unul din scopurile urmarite prin
ispitirea Sa a fost de a demonstra concludent ca El nu putea pacatui (teologii rezuma doctrina la faptul daca Cristos putea sau nu sa
pacatuiasca in doua sintagme latinesti: ,non posse peccare" - cu neputinta de a pacatui si ,posse non peccare" - posibil de a nu pacatui.
Adevarata invatatura este: non posse peccare: El nu putea pacatui).

Daca pui aurul la incercare, incercarea nu este cu nimic mai valabila doar pentru ca aurul este curat, intrucat daca ar exista impuritati, testul
respectiv le-ar scoate la iveald. Tot asa este gresit sa argumentam ca, prin faptul ca nu putea pacatui, El nu a fost uman in sensul cel mai
desavarsit al cuvantului. Pacatul nu este un element esential definitoriu al umanitatii, ci, mai degraba, este un intrus. Umanitatea noastra a
fost umbrita de pacat. Doar umanitatea Lui ramane perfecta, desavarsita, cum ar trebui sa fie si a noastra.

Daca Isus ar fi putut pacatui, ca Om pe pamant, ce L-ar impiedica sa pacatuiasca si acum, ca Om in cer? El nu S-a lepadat de umanitatea Sa
cand S-a suit la dreapta Tatalui. El a fost impecabil pe pamant, si impecabil este acum in cer.

Acum se lanseaza o invitatie plind de caldura: apropiati-va cu incredere de tronul harului. Increderea noastra se bazeaza pe cunostinta
faptului ca El a murit ca sa ne salveze si ca traieste ca sa ne tina in viata. Noi suntem asigurati ca vom fi primiti cu toata caldura, pentru ca El
este Cel care ne-a invitat sa venim.

Oamenii din timpul Vechiului Testament nu se puteau apropia de El. Numai marele preot se putea apropia de El, si chiar si el doar o singura zi
pe an. Noi putem patrunde in prezenta Sa in orice clipa din zi sau noapte, capatand indurare si gasind harul care sa ne ajute la timpul potrivit,
indurarea Lui acopera lucrurile pe care nu se cuvenea sa le facem iar harul Lui ne da puterea sa facem lucrurile pe care se cuvine sa le
facem, dar nu avem puterea sa le infaptuim, cum arata si Morgan:

»Nu voi obosi nicicand aratéand ca sintagma din greaca tradusa prin ,in time of need" (textual: - o vreme de nevoie, n.tr.) este o expresie
idiomatica ce ar echivala astazi cu ,,in the nick of time"' (adica ,la tanc", ,la momentul oportun"). ,,Ca sa capatam indurare si sa gasim har
care sa ne ajute la timpul potrivit - adica har exact atunci cAnd am nevoie de el si unde am nevoie de el. Esti atacat de ispita. In clipa aceea,
privesti catre El si harul iti sta la dispozitie, iTn momentul cand ai nevoie de el. Nu este nici o amanare a cererii tale, pana la ceasul de seara al
rugaciunii. Mai degraba, acolo unde te afli, pe strazile orasului, confruntat cu flacara ispitei, indreapta-ti inima spre Cristos, strigand dupa
ajutor, si harul iti va fi pus la dispozitie, la tanc.”

Pana in acest punct, s-a demonstrat superioritatea lui Isus fata de profeti, ingeri si Moise. Acum ne vom ocupa de importanta tema a preotiei,
pentru a vedea ca marea preotie a lui Cristos este de un ordin superior marii preotii a lui Aaron.

Céand Dumnezeu i-a dat lui Moise legea pe Muntele Sinai, El a instituit o preotie umana, prin care oamenii sa se poata apropia de El. El a
decretat ca preotii vor fi descendenti ai semintiei lui Levi si ai familiei lui Aaron din aceasta semintie. Ordinul acesta e cunoscut sub
denumirea de preotia levitica sau aaronica.



In Vechiul Testament se aminteste de o alta preotie randuita divin: aceea a patriarhului Melhisedec. Omul acesta a tréait in zilele lui Avraam,
cu mult nainte ca legea sa fi fost data, si a slujit un rol dublu: si de rege, si de preot. in pasajul aflat inaintea noastra autorul va demonstra ca
Domnul Isus Cristos este preot dupa ordinul lui Melhisedec, si ca ordinul acesta este superior preotiei aaronice.

in primele patru versete avem descrierea preotului aaronic. Apoi in versetele 5-10 se descrie in am&nunt vrednicia de preot a lui Cristos, in
principal prin metoda contrastului.

Prima calitate pe care trebuia s-o indeplineasca preotul aaronic era aceea ca trebuia sa fie ales dintre oameni. Cu alte cuvinte, trebuia sa fie
el tnsusi om.

El era desemnat sa actioneze in numele oamenilor in relatie cu Dumnezeu. El apartinea unei caste speciale de oameni care slujeau ca
intermediari intre oameni si Dumnezeu. Una din functiile principale pe care le indeplinea el era sa aduca daruri si jertfe pentru pacate.

Darurile se refera la toate ofrandele ce erau aduse lui Dumnezeu.
Jertfele se refera la acele ofrande speciale care presupuneau varsarea de sange ca ispasire pentru pacate.

El trebuia sa aiba compasiune pentru slabiciunile umane si sa se ocupe cu delicatete de cei nestiutori si rataciti. Propria sa natura supusa
greselilor ii oferea dotarea necesara pentru a intelege problemele cu care erau confruntati oamenii peste care era mare preot.

Referirea din acest verset la cei nestiutori si rataciti are darul de a ne reaminti ca jertfele din Vechiul Testament erau pentru pacate ce nu
fusesera comise cu voia. Nu se dadeau nici un fel de asigurari in lege cu privire la pacatul savarsit cu voia.

Daca faptul ca si marele preot era uman constituia un avantaj, in sensul ca-l ajuta sa se identifice cu poporul, umanitatea sa pacatoasa era un
dezavantaj. Caci el trebuia sa aduca jertfe si pentru el insusi, si pentru pacatele oamenilor.

Functia de preot nu era o profesie sau o ocupatie pe care oamenii sa si-o poata alege. Ei trebuiau sa fie chemati la aceasta lucrare de catre
Dumnezeu, exact asa cum fusese chemat Aaron. Chemarea lui Dumnezeu se limita la Aaron si descendentii acestuia. Nici un om din afara
acestei familii nu putea sluji in tabernacol sau in templu.

Scriitorul 1si indreapta acum atentia spre Cristos, demonstrand vrednicia Sa de preot datorita numirii Sale divine, evidentei Sale umanitati si
calitatilor dobandite.

Cat priveste numirea divind, sursa acesteia a fost chiar Dumnezeu insusi. A fost o chemare suverana, ce nu a avut nimic de a face cu
genealogia umana. Ea a presupus o relatie mai buna decat oricare pe care ar fi avut-o vreun preot uman vreodata.

Preotul nostru este Fiul unic al lui Dumnezeu, nascut etern, nascut la intrupare si nascut la fnviere.

Apoi preotia lui Cristos este de un ordin superior intrucat in Psalmul 110:4 Dumnezeu L-a declarat preot in veci dupa ordinul lui Melhisedec.
Superioritatea aceasta va fi explicata mai pe larg in capitolul 7. Gandul principal care se desprinde de aici este ca, spre deosebire de preotia
aaronica, aceasta este in veci.

Cristos nu este doar Fiul fara pacat al lui Dumnezeu, ci mai este si Omul adevarat. Scriitorul se refera la varietatea de experiente umane prin
care a trecut El in zilele vietii Sale pamantesti pentru a demonstra acest fapt. Observati cuvintele la care se recurge pentru a descrie viata Sa
si in special experienta Sa in Gradina Ghetimani: rugaciuni si cereri cu strigdte mari si cu lacrimi. Toate acestea ne atrag atentia asupra liniei
constante a vietii Sale: de om care S-a bizuit total pe Dumnezeu, intru totul dependent de El, trdind in ascultare deplind de Dumnezeu si
impartasind toata gama de emotii ale unei fiinte omenesti, cu exceptia celor legate de pacat.

Rugaciunea lui Cristos nu a fost ca El sa poata fi salvat de la moarte, caci, la urma urmelor, insusi scopul venirii Sale pe pamant a fost sa
moara pentru pacatosi (loan 12:27). Rugaciunea Sa a fost, mai degraba, ca El sa poata fi izbavit din moarte (JND), ca sufletul Lui sa nu fie
lasat in Hades. Acestei rugaciuni i s-a dat raspuns cand Dumnezeu L-a inviat din morti. El a fost ascultat din pricina evlaviei Lui (sau ,fricii Lui
evlavioase", in engleza, n.tr.).

Acum suntem din nou confruntati cu profunda taina a intruparii - cum a putut Dumnezeu sa devind om, pentru ca sa moara pentru oameni.

Mé&car c& era Fiu sau, si mai bine, desi a fost Fiu - El nu a fost un Fiu dintre mai multii ci singurul Fiu n&scut al lui Dumnezeu. in pofida acestui
fapt extraordinar, El a invatat ascultarea prin lucrurile pe care le-a suferit. Intrarea Lui in aceasta lume ca Om L-a angrenat in experiente pe
care niciodatd nu le-ar fi cunoscut daca ar fi rimas in cer. in fiecare dimineata urechea Lui era deschisa pentru a primi instructiuni de la Tat3l
Sau pentru ziua respectiva (Isaia 50:4).

El a invatat ascultarea pe cale experimentald, ca Fiul care era totdeauna supus voii Tatalui Sau.

Si fiind facut desavarsit. Asta nu poate sa se refere la caracterul Sau personal, pentru ca Domnul Isus era absolut perfect. Cuvintele Sale,
faptele Sale si caile Sale au fost absolut ireprosabile. In ce sens se spune atunci ca a fost facut desavarsit? Raspunsul: in functia Sa de
Mantuitor al nostru. El n-ar fi putut deveni niciodata Mantuitorul nostru desavarsit daca ar fi ramas in cer. Dar prin incarnarea Sa, prin
moartea, ingroparea, invierea si inaltarea Sa la cer, El a incheiat lucrarea ce se cerea pentru a ne mantui de pacatele noastre iar acum El
detine gloria dobandita de a fi Mantuitorul desavarsit al lumii.

Dupa ce S-a intors in cer, El a devenit autorul mantuirii eterne pentru toti cei ce asculta de El. El este Sursa mantuirii pentru toti, dar numai
cei care asculta de El sunt mantuiti.



Aici méantuirea este conditionata de ascultarea de El. in multe alte pasaje méantuirea este conditionata de credinta. Cum vom reconcilia
aceasta aparenta contradictie? Mai intai de toate, este vorba despre ascultarea credintei (Romani 1:5;Romani 16:25-27): ,ascultarea pe care
o cere Dumnezeu este credinta in cuvantul Sau." Dar tot atat de adevarat este ca credinta mantuitoare este aceea care are ca urmare
ascultarea. Este cu neputinta sa crezi, in sensul adevarat al Noului Testament, fara sa si asculti.

Dupa ce a Infaptuit atat de glorios lucrarea fundamentala a preotiei, Domnului Isus | s-a adresat Dumnezeu cu termenul de Mare Preot , dupa
randuiala (sau ordinul) lui Melhisedec."

Trebuie sa amintim aici ca desi preotia lui Cristos este dupa ordinul lui Melhisedec, functiile Sale preotesti sunt similare celor desfasurate de
preotii aaronici. De fapt, slujba preotilor iudaici a fost o umbra sau o intruchipare a lucrarii pe care avea s-o realizeze Cristos.

in acest punct, autorul trebuie s faca o digresiune. El ar dori s& continue tema preotiei melhisedeniene a lui Cristos, dar nu poate, cici se
simte sub Tnraurirea divina sa-i mustre pe cititorii sai pentru lipsa lor de maturitate si, in acelasi timp, sa-i avertizeze cu toata gravitatea
asupra pericolului de a se indeparta.

Ce trist e sa constatam ca dobéandirea de catre noi a adevarului divin e limitata de conditia noastra spirituala. Urechile cu auzul ingreunat nu
pot primi adevarurile profunde! De cate ori nu se poate spune acelasi lucru si despre noi, ca despre ucenici, ca Domnul are multe lucruri sa
ne spuna, dar noi nu le putem suporta (loan 16:12).

Scriitorul le aminteste evreilor ca au tot primit invataturi si ca, de acum, e timpul ca ei insisi sa-i invete pe altii. Dar tragedia este ca ei inca
aveau nevoie sa-i invete cineva lucrurile incepatoare - abecedarul - cuvantului lui Dumnezeu.

Voi ar trebui sa fiti invatatori. Dumnezeu a randuit ca fiecare credincios sa fie matur pana acolo incat sa poata sa-i invete pe altii. Fiecare sa-I
invete pe altul! Desi este adevarat ca unii sunt inzestrati cu un dar special de a-i invata pe altii, tot atat de adevarat este ca fiecare credincios
trebuie sa se angajeze intr-o anumita slujba de invatare. Niciodata Dumnezeu nu a randuit ca lucrarea aceasta sa se limiteze doar la cativa.

Ati ajuns sa aveti nevoie de lapte, nu de hrani solida. In domeniul fizic, un copil care nu trece niciodatd de faza laptelui, pentru a se hrani cu
solide, este incapacitat. Dar si in domeniul spiritual exista o forma de ramanere in urma a dezvoltarii (1Corinteni 3:2).

Credinciosii marturisiti care rdman la un regim alimentar bazat pe lapte sunt nedestoinici in cuvantul neprihanirii. Ei sunt ascultatori ai
cuvantului, dar nu si implinitori. Ei pierd tot ceea ce nu pun in practica si raman intr-o stare de permanenta infantilitate.

Ei nu sunt patrunsi de acel simt acut al discernamantului in chestiunile spirituale, ,fiind purtati incolo si-ncoace de orice vant de invatatura,
prin viclenia oamenilor si prin siretenia lor in uneltirea ratacirii" (Efeseni 4:14).

Hrana solida este pentru cei adulti, pentru aceia ale caror simturi s-au deprins, prin exercitiu, sa deosebeasca binele si raul. Prin ascultarea
de lumina pe care o primesc din cuvantul lui Dumnezeu, oamenii acestia sunt in stare sa-si formeze judecati spirituale si sa se salveze de
pericole morale si doctrinare.

in contextul actual, sensul anumit in care cititorii sunt indemnati s& faca distinctie intre bine si rdu este raportat la deosebirile dintre
crestinism si iudaism. Nu ca iudaismul ar fi fost rau in sine, intrucat sistemul levitic a fost introdus chiar de Dumnezeu insusi. Dar el a avut
menirea sa indrepte privirile oamenilor spre Cristos. El este implinirea tipurilor si umbrelor ceremoniale. Acum Tnsa, dupa ce a venit Cristos,
este un pacat sa ne intoarcem la imaginile prin care era reprezentat El. Tot ce tinde sa acapareze afectiunea noastra si loialiatea noastra in
detrimentul lui Cristos este rau de la sine. Credinciosii maturi duhovniceste sunt in stare sa discerna intre inferioritatea preotiei aaronice si
superioritatea preotiei lui Cristos.

Avertismentul inceput la 5:11 este continuat pe parcursul acestui capitol. Este unul din cele mai controversate capitole din intreg Noul
Testament. intrucat atatia credinciosi evlaviosi s-au diferentiat in privinta opiniilor avute pe aceastd tema, trebuie s& avem grija sa nu cddem
in dogmatism. Prin urmare, vom prezenta explicatia care ni se pare cea mai consecventa cu contextul si cu restul Noului Testament.

Mai intéi de toate, cititorii sunt iIndemnati sa paraseasca principiile elementare ale lui Cristos, textual: , cuvantul inceputului lui Cristos"
(FWG), sau ,cuvantul incepator al lui Cristos" (KSW). Noi intelegem ca aceste cuvinte se refera la doctrinele de baza ale religiei, asa cum sunt
ele predate in Vechiul Testament, care au avut menirea de a pregati Israelul pentru venirea lui Mesia. Aceste doctrine sunt fnsirate Tn ultima
parte a versetului 1 si Tn versetul 2. Cum vom cduta sa aratam, ele nu sunt doctrinele fundamentale ale crestinismului, ci invataturi de natura
elementard care au format temelia cladirii ulterioare. Ele nu s-au ridicat la nivelul lui Cristos Cel inviat si proslavit. indemnul de a p&rési
aceste elemente de baza, nu in sensul de a le abandona, ca si cand ar fi netrebnice, ci de a promova, trecand de la acestea la maturitate.
Ideea care se desprinde de aici este ca perioada iudaismului a fost caracterizata prin copilarie sau infantilitate pe plan spiritual. Crestinismul
reprezinta insa perioada adulta, de maturizare.

Odata ce a fost pusa temelia, urmatorul pas va fi sa incepem sa construim pe aceasta temelie. O temelie doctrinarad a fost pusa in Vechiul
Testament, cuprinzand cele sase invataturi de baza enumerate mai jos. Acestea reprezinta punctul de plecare. Marile adevaruri ale Noului
Testament privitoare la Cristos, la Persoana si la lucrarea Sa reprezinta slujba maturitatii.

Prima doctrina din Vechiul Testament este pocainta de faptele moarte. Aceasta a format obiectul predicilor neincetate ale profetilor, precum
si ale precursorului lui Mesia. In ele oamenii erau chemati s& se intoarca de la fapte care erau moarte in sensul ca erau lipsite de credint3.

Faptele moarte ar putea insemna aici si fapte ce erau bune odinioard, dar care acum sunt moarte, dupa ce a venit Cristos. De exemplu, toate
serviciile legate de inchinarea la templu devin demodate prin lucrarea incheiata a lui Cristos.

in al doilea rand, scriitorul aminteste credinta fatd de Dumnezeu. Din nou aceasta e o subliniere pe care o gasim in Vechiul Testament. in
Noul Testament, Cristos este infatisat aproape invariabil ca obiectul credintei. Nu ca aceasta ar inlocui credinta in Dumnezeu; dar o credinta
in Dumnezeu care 1l lasa afara pe Cristos este inadecvata.



Instructiunile despre botezuri se refera nu la botezul crestin (cuvintele din original nu sunt la fel: termenul uzual pentru ,botez" este
baptisma; aici cuvantul este baptismoi, ,spalari rituale"), ci la spalarile ceremoniale ce ocupau un loc atat de proeminent in viata religioasa a
preotilor si a poporului Israel (vezi si 9:10).

Ritualul punerii mainilor este descris in Levitic 1:4;Levitic 3:2;Levitic 16:21. Ofertantul sau preotul isi punea mainile pe capul animalului ca act
de identificare. in mod figurat, animalul purta pacatele oamenilor asociati cu el, indep&rtandu-le. Ceremonia simboliza ispasirea substitutiva.
Noi nu credem ca aceasta se refera la punerea mainilor in sensul practicat de apostoli si de altii in biserica primara (Fapte 8:17;Fapte
13:3;Fapte 19:6).

invierea mortilor este predat la lov 19:25-27, Psalmul 17:15, fiind subinteleas3 la Isaia 53:10-12. Ceea ce se vedea anevoie in Vechiul
Testament este revelat in toata splendoarea in Noul Testament (2Timotei 1:10).

Ultimul adevar elementar al VT este judecata vesnica (Psalmul 9:17;lsaia 66:24).

Aceste principii primare reprezentau iudaismul, avand un caracter pregatitor pentru venirea lui Cristos. Crestinii nu trebuie sa se
multumeasca in continuare cu acestea, ci trebuie sa mearga mai departe, insusindu-si revelatia deplina pe care o au acum in Cristos. Cititorii
sunt Tndemnati sa treaca ,de la umbra la substanta, de la tip la anti-tip, de la coaja la sambure, de la formele moarte ale religiei strabunilor la
realitatile vii ale lui Cristos."

Autorul isi exprima dorinta de a-i ajuta sa faca lucrul acesta (in textul majoritar: ,Si sa facem lucrul acesta"), dacd Dumnezeu va permite. Dar
factorul limitator le apartine in exclusivitate lor, nu si lui Dumnezeu. Dumnezeu ii va invrednici sa inainteze spre deplina maturitate spirituala,
insa ei sunt cei care trebuie sa raspunda pozitiv la cuvant, exercitdndu-si credinta adevarata si rabdarea.

Am ajuns acum la miezul avertismentului impotriva apostaziei, care se aplica unei categorii de cameni pe care este cu neputinta sa-i
restaurezi si s&-i aduci din nou la pocaint3. in aparentd oamenii acestia s-au pocait cAndva (desi nu se pomeneste nimic despre credinta lor in
Cristos). Acum se afirma limpede ca este cu neputinta sa se reinnoiasca pocainta.

Cine sunt acesti oameni? Raspunsul ni-i dau versetele 4 si 5. Analizand maretele privilegii de care s-au bucurat ei candva, trebuie sa
observam ca toate aceste lucruri ar putea fi valabile in cazul celor nemantuiti. Nicdieri nu se spune explicit ca oamenii acestia ar fi fost
vreodata nascuti din nou. Dupa cum nu se pomeneste nimic despre lucruri esentiale cum ar fi credinta mantuitoare, rascumpararea prin
sangele Lui sau viata vesnica.

Ei fusesera candva luminati. Ei auzisera evanghelia harului lui Dumnezeu. Ei nu au fost in necunostinta de cauza despre calea mantuirii. luda
Iscarioteanul fusese luminat, dar a respins lumina.

Ei au gustat darul ceresc. Domnul Isus este darul ceresc. Ei gustasera din El, dar niciodatd nu L-au primit printr-un act hotarat al credintei.
Este posibil sa gusti fara sa mananci sau sa bei. Cand oamenii l-au oferit lui Isus pe cruce vin amestecat cu fiere amara, El I-a gustat, darnu a
baut din aceasta bautura (Matei 27:34). Nu este de ajuns sa-L gusti pe Cristos; daca nu si mancam trupul Fiului Omului si nu bem sangele
Sau, adica daca nu-L primim cu adevarat ca Domn si Mantuitor, nu avem viata in noi insine (loan 6:53).

Ei au fost facuti partasi ai Duhului Sfant. inainte de a ne pripi, trdgand concluzia gresitd, cum ca aici ar fi vorba de convertire, s ne aducem
aminte ca Duhul Sfant efectueaza in viata oamenilor o lucrare anterioara convertirii (1Corinteni 7:14), punandu-i intr-o pozitie de privilegiu
exterior. El i convinge pe necredinciosi de pacat, de neprihanire si de judecata (loan 16:8). El i conduce pe oameni la pocainta si-i indreapta
spre Cristos, ca singura lor nadejde. Oamenii pot sa se impartaseasca astfel din binefacerile Duhului Sfant chiar daca Duhul nu locuieste
fnauntrul lor.

Ei au gustat cuvantul cel bun al lui Dumnezeu. Ascultédnd evanghelia care li s-a predicat, au fost in mod ciudat miscati si atrasi de ea. Ei au
fost ca samanta cazuta pe teren stancos; ei au auzit cuvantul si I-au primit imediat, cu bucurie, dar n-au avut radacina in ei insisi. Ei au
indurat o vreme, dar cand s-au ivit stramtorarile sau prigoanele din pricina cuvantului, ei s-au departat numaidecat (Matei 13:20,21).

Ei au gustat puterile veacului viitor.
Prin puteri aici se intelege ,, miracole".

Veacul viitor este Mileniul, acea era a pacii si prosperitatii, cand Cristos va domni peste pamant timp de o mie de ani. Miracolele care au
fnsotit propovaduirea evangheliei in zilele de la inceputul bisericii (Evrei 2:4) au fost o anticipare, o arvuna a semnelor si minunilor care se vor
savarsi in imparatia lui Cristos. Oamenii acestia fusesera martorii acestor miracole in primul veac. De fapt se prea poate ca ei sa fi participat
la aceste minuni. Sa luam, de pilda, miracolele inmultirii painilor si pestilor. Dupa ce Isus a hranit cinci mii, oamenii L-au urmat de cealalta
parte a marii. Mantuitorul si-a dat seama ca, desi ei au gustat un miracol, tot nu credeau in El. El le-a spus: ,,Adevarat, adevarat va spun ca
Ma cautati nu pentru ca ati vazut semne, ci pentru ca ati mancat painile acelea si v-ati saturat" (loan 6:26).

Daca ei cad (textul marginal din versiunea NKJV este o traducere mai buna (intrucat forma si contextul sunt identice cu cele din propozitiile
anterioare: ,and have fallen away" - si au cazut), dupa ce au beneficiat de privilegiile enumerate, este cu neputinta sa fie reinnoiti spre
pocainta. Ei au comis pacatul apostaziei. Au ajuns in acel loc in care luminile se sting pe calea spre iad.

Enorma vinovatie a apostaziatilor este indicata prin cuvintele: caci ei rastignesc pentru ei insisi pe Fiul lui Dumnezeu, facandu-L sa fie
batjocorit (versetul 6b). Asta semnifica o respingere deliberata, malitioasa a lui Cristos, nu doar o nesocotire neatenta a Sa. Indica o tradare
pe fata a Lui, o solidarizare cu fortele inamice Lui si o ridiculizare a Persoanei si lucrarii Sale.

Acum scriitorul se indreapta spre lumea naturii pentru a gasi un corespondent al credinciosului adevarat (versetul 7) si al apostatului
(versetul 8). in ambele cazuri persoana este asemanata cu pamantul. Privilegiile enumerate in versetele 4 si 5 sunt comparate cu ploaia care
invioreaza.



Recolta de vegetatie ne arata raspunsul ultim pe care il da cineva la privilegiile acordate. La randul ei aceasta stabileste daca pamantul este
binecuvantat sau blestemat.

Adevaratul credincios este ca pamantul care este adapat de ploaie, dand rodul vegetatiei folositoare si fiind binecuvantat de Dumnezeu.

Apostatul este ca pamantul care este de asemenea udat, dar nu da alt rod decat spini si palamida - roada pacatului. El primeste, dar nu
produce plante folositoare. Un asemenea pamant nu este bun de nimic. Si este deja condamnat. Destinul sdu este sa i se puna foc.

Exista doua indicii puternice n versetele 9 si 10 potrivit carora apostatii descrisi in versetele precedente sunt necredinciosi. Mai intai, avem
schimbarea brusca de pronume. In discutia privitoare la apostati, scriitorul se refera la ei cu pronumele ,.ei". Acum, cand li se adreseaza
credinciosilor adevarati, el foloseste pronumele voi si ale voastre.

Al doilea indiciu este si mai clar. Vorbindu-le credinciosilor, el spune: ,,Chiar daca vorbim astfel, preaiubitilor, totusi despre voi suntem
incredintati de lucruri mai bune si care insotesc mantuirea.”

Concluzia care se deduce de aici este ca lucrurile pe care le-a descris in versetele 4-6 si 8 nu insotesc mantuirea.

Doua dintre lucrurile care insotesc mantuirea se manifestau in viata sfintilor: Lucrarea lor si dragostea (sau truda dragostei) lor. Credinta lor
s-a manifestat printr-o viata de fapte bune, iar ei aveau semnul distinctiv al adevaratului crestinism - dragoste activa pentru casa credintei. Ei
au continuat sa-i slujeasca pe copiii Domnului, de dragul Lui.

Urmatoarele doua versete par sa fi fost adresate la doua categorii diferite de oameni, anume celor de care scriitorul nu era sigur. Existau unii
care pareau a fi in pericol de a aluneca inapoi in iudaism.

Mai intai, el doreste ca ei sa dea dovada de aceeasi ravna pe care au manifestat-o credinciosii adevarati in dobandirea asigurarii depline a
nadejdii pana la sfarsit. El vrea ca ei sa mearga inainte, cu statornicie pentru Cristos, pana se va fi implinit nadejdea finald a crestinului, in
cer. Aceasta este dovada realitatii.

Ei nu trebuie sa leneveasca, permitand picioarelor lor sa se tarai iar duhului lor sa lancezeasca. Dimpotriva, ei trebuie sa mearga cu ravna
inainte, imitandu-i pe toti credinciosii adevarati care prin credinta si rabdare mostenesc fagaduintele.

Sectiunea de incheiere a capitolului 6 este pusa in legatura cu indemnul din versetul 12, de a merge inainte cu incredere si rabdare. Este
data pilda lui Avraam ca stimulent si certitudine ca nadejdea credinciosului se va implini.

intr-o privinta, crestinul poate p&rea dezavantajat. El a renuntat la toate pentru Cristos dar nu are nici un castig material in schimbul acestei
renuntari. Ci totul este in viitor. Cum poate sti el cu certitudine ca nadejdea lui nu este in zadar?

Raspunsul il gasim in fagaduinta pe care i-a facut-o Dumnezeu lui Avraam, fagaduinta care cuprindea in germene tot ceea ce avea sa
daruiasca El mai tarziu prin Persoana lui Cristos. Cand Dumnezeu a facut acea fagaduinta, El S-a jurat pe Sine Tnsusi intrucat nu putea sa jure
pe unul mai mare decat El.

Fagaduinta se gaseste in Geneza 22:16,17: ,,Pe Mine insumi jur zice Domnul... binecuvantand te voi binecuvanta si inmultind iti voi inmulti
descendentii...." Dumnezeu S-a angajat sa implineasca aceasta fagaduinta si prin urmare implinirea ei este asigurata.

Avraam a crezut in Dumnezeu; el a asteptat cu rabdare; si a primit implinirea fagaduintei. De fapt Avraam nu a riscat crezand in Dumnezeu.
Cuvantul lui Dumnezeu este cel mai sigur lucru din univers. Orice fagaduinta a lui Dumnezeu este la fel de sigura ca se va implini ca si cand
ar fi avut deja loc.

in afacerile acestei lumi, oamenii jura pe cineva mai mare decét ei insisi. La tribunale, de pilda, ei promit ca vor spune adevéarul, dupa care
adauga cuvintele: ,asa sa-mi ajute Dumnezeu." Ei apeleaza la Dumnezeu pentru confirmarea ca ceea ce vor spune este adevarat.

Cand oamenii jura pentru a confirma o promisiune, de obicei asta pune capat oricarei neintelegeri. Se intelege prin asta ca promisiunea va fi
respectata.

Dumnezeu a vrut ca poporul Sau credincios sa fie absolut asigurat ca ceea ce a promis El se va intampla intocmai. De fapt simpla Lui
promisiune ar fi fost de ajuns, dar El a voit s-o arate intr-o masura si mai mare decat printr-o fagaduinta. Prin urmare, a adaugat la
promisiune un juramant.

Mostenitorii fagaduintei sunt toti cei care prin credinta sunt copiii credinciosului Avraam.

Fagaduinta despre care este vorba aici este promisiunea vietii vesnice catre toti cei care cred in El. Cand Dumnezeu a facut o promisiune
semintei lui Avraam, promisiunea si-a gasit implinirea deplina si finala in Cristos si toate binecuvantarile care decurg din unirea cu Cristos au
fost, prin urmare, incluse in promisiune.

Credinciosul are acum doua lucruri neschimbatoare pe care se poate bizui: cuvantul Sau si juramantul Sau. Este imposibil sa ne imaginam un
lucru mai sigur sau mai cert (in manuscrisele majoritare: ,,gasim o puternica incurajare" (deci modul indicativ), iar nu ,sa gasim o

puternica incurajare" (subjonctiv). Prima varianta este chiar mai sigura). Dumnezeu promite ca-i va mantui pe toti cei care cred in Cristos;
apoi El confirma aceastd promisiune cu un juramant. Concluzia este inevitabila: credinciosul este pe veci sigur. in restul capitolului 6 scriitorul
foloseste patru alegorii pentru a sublinia totala fiabilitate si probitate a nadejdii crestine:

(1) o cetate de refugiu;

(2) o ancora;



(3) un premergator;
(4) un Mare Preot.

Mai intai, cei care sunt credinciosi adevarati sunt infatisati ca fugind de aceasta lume osandita spre cetatea cereasca de refugiu. Pentru a-i
incuraja in fuga lor, Dumnezeu le-a dat nadejdea bazata pe cuvantul Sau si pe juramantul Sau.

Cand trecem prin furtunile si incercarile vietii, nadejdea aceasta ne este ca o ancora a sufletului. Cunostinta faptului ca proslavirea noastra
este la fel de certa ca si cand ar fi avut deja loc ne pazeste ca sa nu ne lasam cuprinsi de valurile indoielilor si disperarii.

Ancora nu e aruncata in nisipurile miscatoare ale acestei lumi, ci este infiptd in sanctuarul ceresc. intrucat nddejdea noastra este ancora,
intelesul versetului este ca nadejdea noastra se bizuie pe insasi Prezenta lui Dumnezeu dincolo de perdeaua dinauntru. Pe cat de sigur este
faptul ca ancora se afla acolo, pe atat de sigur este ca si noi vom fi acolo.

Isus a intrat in sanctuarul dinduntru ca premergator al nostru. Prezenta Lui acolo ne asigura ca toti cei ce-l apartin vor intra si ei acolo, in cele
din urma. Nu este nici o exagerare sa afirmam ca pana si cel mai simplu credincios de pe pamant poseda aceeasi siguranta de a merge in cer
ca si sfintii care se afla deja acolo, cum se exprima si D. Anderson-Berry:

»Cuvantul tradus prin ,premergator" nu se gaseste n nici un alt loc din Noul Testament. Aceasta exprima o idee ce nu mai fusese
contemplata in economia Levica, caci marele preot intra in Sfanta Sfintelor doar ca reprezentant. Si el intra acolo unde nu mai putea fi urmat
de nimeni. Dar Premergatorul nostru este garantia faptului ca acolo unde se afla El, acolo vom fi si noi. Ca Premergator El

(1) a anuntat sosirea noastra acolo;
(2) a luat in stapanire, in numele nostru, gloriile cerului;
(3) S-a dus pentru ca sa poata sa-i intampine pe preaiubitii Sai, cand vor veni si ei acolo, si sa-i infatiseze inaintea Maiestatii cerului.”

A patra alegorie este aceea a Marelui Preot. Domnul nostru a devenit Mare Preot pe veci, dupa ordinul lui Melhisedec. Preotia Sa eterna
garanteaza pastrarea noastra, conservarea noastra vesnica. Pe cat de cert este faptul ca noi am fost impacati cu Dumnezeu prin moartea Sa,
pe atat de cert este ca vom fi mantuiti prin viata Sa, ca Preot al nostru la dreapta lui Dumnezeu (Romani 5:10).

Aceasta mentionare a lui Isus ca Mare Preot dupa randuiala lui Melhisedec ne aminteste ca subiectul acesta a fost intrerupt la 5:10, cand
autorul a facut o digresiune, tratand pe larg avertismentul impotriva apostaziei. Acum el este gata sa reia tema potrivit careia marea preotie
a lui Cristos este superioard marii preotii a lui Aaron. in felul acesta, scriitorul a reluat cu méiestrie firul argumentatiei.

Melhisedec a fost un personaj enigmatic, care a aparut pentru scurt timp pe arena istoriei umane (Geneza 14:18-20), dupa care a disparut.
Dupa veacuri si veacuri, David 1i pomeneste numele (Psalmul 110:4). Apoi, dupa alte secole, el reapare in cartea Evrei. Un lucru pare clar:
Dumnezeu a aranjat in asa fel detaliile vietii sale, incat el sa fie un excelent tip al Domnului Isus Cristos.

in aceste trei versete din capitolul 7 avem cateva fapte istorice privitoare la el. Ni se aminteste c& in el se imbinau doua functii: de rege si
preot. Astfel el a fost regele Salemului (numit ulterior lerusalim) si preot al Dumnezeului Celui Preainalt. El a fost liderul politic si spiritual al
poporului sau. Desigur, acesta este formula ideald, preferatéa de Dumnezeu, respectiv sa nu existe nici o separatie intre secular si sacru. Cand
omul pacatos se afla la carma, este necesar sa se traga o linie de demarcatie intre biserica si stat. Numai cand Cristos va domni in
neprihanire se vor putea uni cele doua (lsaia 32:1,17).

Melhisedec s-a intalnit cu Avraam pe cand acesta se intorcea de pe campul de luptd, unde obtinuse o victorie rasunatoare, si I-a
binecuvantat. Semnificatia acestui act este rezervata pentru versetul 7. Daca n-am avea decat Scripturile Vechiului Testament, nu ne-am da
seama de profunda semnificatie a acestor detalii aparent lipsite de relevanta.

Avraam a dat a zecea parte din prada de razboi acestui misterios rege-preot. Din nou, trebuie sa asteptam pana in versetele 4,6,8-10 ca sa
aflam sensul ascuns al zeciuielii lui Avraam.

in Scripturd numele unui om reprezinté ceea ce este acel om in realitate. Astfel aflam c& numele si titlul lui Melhisedec inseamna: ,rege al
neprihanirii" iar titlul sau - rege al Salemului inseamna ,rege al pacii".

Nu este lipsit de semnificatie faptul ca mai intai apare termenul neprihanire si apoi pace. Nu poate fi pace daca mai intai nu este neprihanire.

Vedem clar lucrul acesta in lucrarea lui Cristos. La cruce, ,indurarea si adevarul s-au intalnit; neprihanirea si pacea... s-au sarutat" (Psalmul
85:10). intrucat Mantuitorul a intrunit toate cerintele neprihdnite ale lui Dumnezeu cu privire la pacatele noastre, noi putem avea pace cu
Dumnezeu.

Misterul Tn care este invaluit Melhisedec se adanceste cand citim ca n-a avut nici tata, nici mama, nici genealogie, nici nastere, nici moarte.
Daca scoatem aceste afirmatii din contextul lor, vom fi nevoiti sa conchidem ca el a fost un oaspete din cer sau de pe alta planeta sau ca a
fost o creatie speciala a lui Dumnezeu.

Dar cheia intelegerii acestui subiect sta in analizarea acestor afirmatii in contextul lor. Subiectul este preotia. Scriitorul face distinctie intre
preotia melhisedeniana si cea aaronica. Pentru a se califica pentru preotia aaronica, un om trebuia sa se nasca din semintia lui Levi si din
familia lui Aaron. Deci genealogia era de importanta primordiala. De asemenea, calitatea sa de preot incepea la nasterea sa si se incheia
odata cu moartea lui.



Preotia lui Melhisedec a fost total diferita. EI nu a mostenit preotia prin nasterea sa intr-o familie de preoti. Ci Dumnezeu pur si simplu |-a ales
si I-a desemnat ca preot. Cat priveste preotia sa nu se consemneaza niciieri existenta tatalui sau mamei sau genealogiei sale. In cazul
acesta, faptul respectiv nu a contat, si in ce priveste consemnarea istorica, nu se mentioneaza nasterea sau moartea sa; prin urmare preotia
sa continua.

Nu trebuie sa conchidem ca Melhisedec nu a avut parinti, ca nu s-ar fi nascut niciodata sau ca nu ar fi murit niciodata. Nu aceasta conteaza,
ci ideea subliniata aici este ca, in ce priveste preotia sa, nu exista nici o consemnare scrisa, nici o cronica a acestor statistici vitale, pe motiv
ca slujba sa de preot nu a depins de acestea.

El nu a fost Fiul lui Dumnezeu, cum au conchis unii eronat, dar a fost facut ca Fiul lui Dumnezeu in aceasta privinta, in sensul ca preotia sa a
continuat fara intrerupere.

Acum autorul va demonstra ca preotia lui Melhisedec este superioara preotiei lui Aaron. Demonstratia este alcatuita din trei argumente: cel al
zeciuielilor si binecuvantarii; argumentul privitor la o schimbare care a avut loc, inlocuind preotia aaronica; si argumentul privitor la
continuitatea, perpetuitatea preotiei lui Melhisedec.

in versetele 4-10 avem primul argument, care incepe cu o interjectie neobisnuitd, in cadrul careia cititorii sunt rugati s& ia in considerare
maretia lui Melhisedec. Chiar si patriarhul Avraam i-a dat o zecime din prada de r&zboi. intrucat Avraam a fost una din cele mai stralucitoare
stele de pe firmamentul evreiesc, rezultd ca Melhisedec trebuie sa fi fost o stea si mai mare decat el.

Cat priveste preotii levitici, acestia au fost autorizati de lege sa colecteze zeciuielile de la concetatenii lor evrei. Atat preotii, cat si oamenii de
rand descind din Avraam, tatal celor credinciosi.

Dar cand Melhisedec a primit zeciuiala de la Avraam, aceasta a fost o tranzactie neobisnuita si contrara conventiilor. Avraam, chemat sa fie
tatal natiunii din care avea sa vina in cele din urma Mesia, a acordat respect unuia care nu avea legatura cu poporul ales. Preotia lui
Melhisedec a traversat barierele rasiale.

Un alt fapt semnificativ este acela ca Melhisedec I-a binecuvantat pe Avraam, spunand: ,Binecuvantat sa fie Avram al Dumnezeului Celui
Preainalt, Posesorul cerului si al pamantului" (Geneza 14:19,20).

Cand un om il binecuvanteaza pe altul, se intelege ca cel superior il binecuvanteaza pe cel inferior. Desigur, asta nu presupune nici o
inferioritate personala sau morala, ci pur si simplu o inferioritate de pozitie.

Citind aceste argumente bazate pe Vechiul Testament, sa incercam sa ne imaginam reactiile pe care le vor fi avut cititorii evrei, care, pe
buna dreptate, intotdeauna il respectasera pe Avraam ca pe unul dintre cei mai mari eroi nationali. Dar acum ei afld ca Avraam a recunoscut
un preot ,ne-evreu" ca superior al sau! Ganditi-va numai! Faptul acesta fusese prezent din totdeauna in Biblia lor, dar nu fusese observat de
ei.

in cadrul preotiei aaronice, zeciuielile erau primite de oameni care erau supusi mortii. Apoi exista o succesiune permanents de preoti, fiecare
din ei servindu-si generatia si apoi iesind din scena, fiind urmat de altul. in cazul lui Melhisedec, nu se aminteste deloc ca el ar fi murit. Prin
urmare, el poate reprezenta o preotie unica, prin faptul ca este perpetua.

Primind zeciuial& de la Avraam, Melhisedec a primit-o, practic, din partea lui Levi. intrucat Levi a fost capul acestei semintii de preoti, putem
afirma ca preotia aaronica i-a platit zeciuiala lui Melhisedec, recunoscand astfel superioritatea acestuia din urma.

Prin ce fel de inl&ntuire de rationamente se poate afirma ca Levi i-a platit zeciuiala lui Melhisedec? Tn primul rand, prin faptul c& Avraam a fost
cel care a platit zeciuiala. El a fost strabunicul lui Levi. Desi Levi inca nu se nascuse, el era prezent in coapsele lui Avraam, adica era destinat
sa descinda din venerabilul patriarh. Avraam a procedat, in realitate, ca reprezentant al intregii sale posteritati, cand a dat zeciuiala lui
Melhisedec. Prin urmare, Levi si preotia care a descins din el au ocupat locul secund fata de Melhisedec si preotia acestuia.

In versetele 11-20 g&sim al doilea argument prin care se demonstreaza ca preotia lui Melhisedec este superioara preotiei lui Aaron, anume
faptul ca s-a produs o schimbare in cadrul preotiei. Preotia lui Cristos a trecut pe linie moarta preotia levitica. Lucrul acesta n-ar fi fost
necesar, daca preotia levitica si-ar fi indeplinit scopul, deplin si pana la capat.

Realitatea este ca prin sistemul levitic nu se putea atinge perfectiunea. Pacatele nu au fost niciodata indepartate iar inchinatorii nu au obtinut
niciodata odihna constiintei. Astfel, preotia infiintatéa pe vremea lui Moise nu a fost cea definitiva.

Un alt fel de preotie este acum in vigoare, dupa ce a sosit Preotul cel desavarsit. lar preotia Lui nu este socotita dupa randuiala lui Aaron, ci
dupa randuiala lui Melhisedec.

Faptul ca preotia s-a schimbat ne obliga sa conchidem ca intreaga structura egala pe care se intemeia preotia s-a schimbat si ea. Este un
anunt revolutionar! Ca un clopot, el vesteste incheierea vechiului sistem, inaugurandu-l pe cel nou. Acum nu mai suntem sub lege.

Ca s-a produs o schimbare in lege rezulta si din faptul ca Domnul Isus apartine unei semintii careia i se interzicea sa indeplineasca functia de
preot in legea levitica.

Domnul Isus descindea din semintia lui luda. Or, conform legislatiei mozaice, nici o persoana din acest trib nu era autorizata sa indeplineasca
functia de preot. Si totusi Isus este Preot. Cum se explica acest lucru? Explicatia consta in faptul ca s-a produs o modificare a legii.

Preotii levitici deveneau eligibili prin intrunirea criteriilor cerute de lege, conform descendentei lor fizice. Ei trebuiau sa se nasca din semintia
lui Levi si din familia lui Aaron.



Dar ceea ce-i confera Domnului calitatea de Preot ca Melhisedec este viata Sa fara sfarsit. Nu se pune aici problema unei spite, ci puterea
personala, inerenta. El traieste in veac.

Lucrul acesta e confirmat de cuvintele Psalmului 110:4, unde David anticipeaza preotia lui Mesia: ,Tu esti un preot pe veci, dupa randuiala lui
Melhisedec." Aici accentul cade pe cuvintele: pe veci. Slujba Lui nu va inceta niciodata, pentru ca viata Lui nu va inceta niciodata.

Legea care a pus bazele preotiei aaronice a fost contramandata datorita neputintei si zadarniciei ei. Ea a fost abrogata prin venirea lui
Cristos.

In ce sens a fost legea neputincioasa si zadarnici? Oare nu Dumnezeu este Cel care a dat-0? Putea Dumnezeu s& dea un lucru neputincios si
inutil? Raspunsul este ca Dumnezeu niciodata nu a intentionat ca aceasta lege sa fie legea definitiva a preotiei. Ea a avut mai degraba un
caracter preparator pentru preotia ideala a lui Dumnezeu, ce avea sa vina. A fost o imagine temporara si partiala a realitatii perfecte si
definitive ce avea sa vina.

Ea a fost neputincioasa si inutild Tn sensul ca n-a facut nimic desavarsit. Oamenii nu puteau merge nicicand in prezenta lui Dumnezeu in
Sfanta Sfintelor. Aceasta distantare obligatorie dintre Dumnezeu si om avea menirea sa le aminteasca in permanenta ca chestiunea pacatului
nu fusese inca rezolvata, odata pentru totdeauna.

Dar acum a fost introdusa o nadejde mai buna, prin care ne apropiem de Dumnezeu. Acea nadejde mai buna este Domnul Isus insusi; cei
care 1l au pe El ca singura lor nadejde au acces desavarsit la Dumnezeu in orice clipa.

Nu numai ca s-a produs o modificare Tn randuiala preotiei si in legea preotiei, ci, asa cum vom vedea indata, s-a produs o schimbare si in
metoda inductiei. Rationamentul graviteaza aici in jurul folosirii juramantului lui Dumnezeu in legatura cu preotia lui Cristos. Juramantul
semnifica introducerea a ceea ce este neschimbator si vesnic. Rainsbury spune:

»Nimic mai prejos decat insusi juramantul Dumnezeului Celui Atotputernic este cel care garanteaza eficacitatea si caracterul etern al preotiei
binecuvantatului nostru Domn Isus."

Preotii aaronici au fost numiti in functie fara juramant. Prin urmare, implicatia care se deduce de aici este ca preotia lor a avut scopul de a fi
provizorie si nicidecum definitiva.

Dar Dumnezeu S-a adresat lui Cristos printr-un juramant, cand L-a desemnat ca preot. Forma juramantului o gasim in Psalmul 110:4:
»,Domnul a jurat si nu-l va parea rau: «Tu esti preot in veac, dupa randuiala lui Melhisedec. Henderson spune:

,Dumnezeu aseaza in spatele imputernicirii lui Cristos realitatile eterne ale tronului Sau si atributele imuabile ale naturii Sale. Daca acestea
ar putea suferi modificari, atunci si noua preotie s-ar putea schimba. Altminteri nu poate exista nici o schimbare."

Rezulta de aici ca Isus este certitudinea (garantul) unui legamant mai bun.

Preotia aaronica facea parte din Vechiul Legamant. Preotia lui Cristos este legata de noul legamant. Legamantul si preotia stau in picioare sau
cad impreuna.

Noul Legamant este acordul neconditionat de har pe care Dumnezeu il va incheia cu casa lui Israel si cu casa lui luda, cand Domnul Isus isi va
intemeia Tmparatia pe pamant (leremia 31:33,34). Credinciosii de azi se bucura de unele din binecuvantarile Noului Legamant, dar deplina sa
implinire nu se va realiza decat atunci cand Israel va fi redresat si rascumparat pe plan national.

Isus este certitudinea noului legamant in sensul ca El insusi este Garantul. Prin moartea, ingroparea si invierea Lui, El a asigurat baza
neprihdnitad de pe care Dumnezeu putea mplini termenii legamantului.

Preotia Sa fara de sfarsit este de asemenea vital legata de implinirea fara gres a termenilor legamantului.
Am ajuns acum la al treilea si ultimul legamant privitor la superioritatea preotiei melhisedeniene.

Preotii Israelului au fost multi la numar. Se spune ca au fost optzeci si patru de mari preoti in istoria natiunii si, desigur, au existat nenumarat;i
alti preoti mai mici. Functia de mare preot era ocupata mereu de alta persoana, datorita mortii celui ce fusese mare preot inainte. Slujba
suferea astfel de pe urma acestor intreruperi inevitabile.

in cazul preotiei lui Cristos, nu existd nici un neajuns similar, intrucat El traieste in veac. Preotia Lui nu se transmite niciodat& altcuiva si nu
exista nici o intrerupere a eficacitatii sale. Este neschimbatoare si ne-transmisibila.

Pentru c& El traieste in veac, poate sa-i mantuiasca in chip desavarsit pe cei care se apropie prin El de Dumnezeu. in general prin asta
intelegem lucrarea Sa de a-i mantui pe pacatosi de pedeapsa pacatului, dar, in realitate, scriitorul se refera la lucrarea lui Cristos de a-i izbavi
pe sfinti de puterea pacatului. Asadar aici nu este avut in vedere atat de mult rolul sdu de Mantuitor, cat aceia de Mare Preot. Nu exista nici
un pericol ca vreunul din credinciosi se va pierde. Siguranta lor eterna depinde de mijlocirea Lui perpetua in favoarea lor. El poate sa-i
mantuiasca tot timpul pentru ca actuala Sa slujba la dreapta lui Dumnezeu nu va mai putea fi niciodata intrerupta prin moarte.

Preotia lui Cristos este superioara preotiei lui Aaron si datorita excelentei Persoanei Domnului Isus.
El este sfant in pozitia Sa fhaintea lui Dumnezeu.
El este nevinovat sau fara viclesug in relatiile Sale cu oamenii.

El este neintinat in caracterul Sau personal.



El este despartit de pacatosi in viata pe care o trdieste la dreapta lui Dumnezeu.
El a fost inaltat mai presus de ceruri in actuala si eterna Sa splendoare.
Si tocmai un astfel de Mare Preot ne trebuia.

Spre deosebire de preotii levitici, Marele nostru Preot n-are nevoie sa aduca jertfe in fiecare zi... caci lucrul acesta I-a facut pentru noi odata
pentru totdeauna. El n-are nevoie sa aduca jertfe pentru pacatele Sale, pentru ca El este absolut total lipsit de pacat. El se deosebeste
printr-un al treilea mod uimitor de fostii preoti prin faptul ca S-a adus jertfa pe Sine insusi pentru pacatele oamenilor. Preotul S-a dat pe El
fnsusi ca jertfa. Nespus de minunat si de adanc este harul lui Isus!

Legea pune preoti care sunt ne-desavarsiti pe plan personal, ei fiind supusi slabiciunii si greselilor; ei sunt sfinti doar din punct de vedere
ritualistic.

Juramantul lui Dumnezeu, dat dupa ce a venit legea, il numeste pe Fiul ca Preot care a fost desavarsit pentru vesnicie. La acest juramant s-a
referit versetul 21 din acest capitol, citand din Psalmul 110:4.

Exista extraordinare implicatii in materialul pe care tocmai l-am parcurs. Preotia umana a fost inlocuita cu o preotie divina si eterna. Prin
urmare, de cata nepricepere dau dovada oamenii cand stabilesc sisteme preotesti, dupa tiparul Vechiului Testament, uzurpand functiile
stralucitului nostru Mare Preot!

in versetele urmatoare, se arata c& slujba lui Cristos este superioara slujbei lui Aaron, pentru c& El oficiaz& intr-un sanctuar superior
(versetele 1-5) si in legatura cu un legamant superior (versetele 7-13).

Acum scriitorul a ajuns la punctul principal al argumentatiei sale. El nu rezuma aici cele spuse anterior, ci enunta teza de baza spre care
converg toate elementele din aceasta epistola.

Avem un astfel de Mare Preot. Cuvantul avem transmite o nota de triumf, acesta fiind raspunsul dat iudeilor care fi tachinau pe crestinii de la
inceput cu cuvintele: ,,Noi avem tabernacolul; noi avem preotia; noi avem minunatele vesminte preotesti." La care credinciosul raspunde plin
de incredere: ,Da, dar voi nu aveti decat umbrele acestor realitati, pe cand noi avem implinirea lor. Voi aveti ceremoniile, dar noi Il avem pe
Cristos. Voi aveti imaginile, dar noi avem Persoana. Si Marele nostru Preot este asezat la dreapta tronului Maiestatii Tn ceruri. Nici un alt mare
preot nu s-a asezat vreodata, considerandu-si lucrarea incheiata, dupa cum nici unul nu a ocupat nicicand un loc de asemenea onoare si
putere."

El slujeste poporul in Locul preasfant din cer. Acesta este adevaratul cort (tabernacol) ridicat de Domnul, nu de om, cum s-a intamplat cu
cortul pamantesc.

Intrucat una din functiile principale indeplinite de marele preot a fost de a aduce atat daruri, cat si jertfe, rezultd ca si Marele nostru Preot
trebuie sa procedeze la fel.

Prin daruri se intelege 0 gama cuprinzatoare de ofrande aduse lui Dumnezeu. lar jertfele erau darurile in care era ucis un animal. Ce ofera
Cristos? Acestei intrebari nu i se da raspuns direct decat in capitolul 9.

Versetul acesta trece peste intrebarea referitoare la ce ofera Cristos, amintindu-ne ca pe pamant El n-ar fi eligibil sa ofere daruri in cort sau in
templu. Domnul nostru descindea din semintia lui luda, iar nu din aceea a lui Levi si din familia lui Aaron. Din aceasta pricina El nu era
calificat sa slujeasca n templul pamantesc. Cand citim in evanghelii ca Isus S-a dus la templu (vezi Luca 19:45), trebuie sa intelegem ca S-a
dus doar in zona din jurul templului, iar nu in Locul Sfant sau in Sfanta Sfintelor.

Desigur cu asta se ridica intrebarea daca Cristos a indeplinit vreo functie de mare preot cand S-a aflat pe pamant, sau daca Si-a inceput
lucrarea preoteasca doar dupa ce S-a suit la Cer? Ideea centrala a versetului 4 este ca El nu a fost calificat pe pamant sa actioneze ca preot
levitic si nu putea sluji in templul de la lerusalim. Dar asta nu inseamna ca El nu putea indeplini functiile unui preot dupa randuiala lui
Melhisedec. La urma urmelor, rugaciunea Lui de la loan 17 este o rugaciune de mare preot si, desigur, aducerea Sa pe Sine insusi ca unica
jertfa desavarsita la Calvar a fost negresit un act preotesc (vezi 2:17).

Tabernacolul (cortul) de pe pamant a fost copia sanctuarului ceresc. Conformatia sa a descris maniera in care poporul legamantului lui
Dumnezeu se putea apropia de El ca sa | se inchine. Mai intai, era usa curtii exterioare, apoi altarul jertfei arderii de tot, apoi ligheanul. Dupa
aceea preotii intrau in Locul Sfant iar marele preot intra in Sfanta Sfintelor, unde Se manifesta insusi Dumnezeu.

Cortul (tabernacolul) nu a avut niciodata menirea de a fi sanctuarul definitiv, ci doar o copie si 0 umbra. Cand Dumnezeu l-a chemat pe Moise
sa se suie pe Muntele Sinai si i-a spus sa construiasca cortul, El i-a dat un proiect bine alcatuit, un plan tehnic dupa care sa se ghideze. Acest
model a fost tipul unei realitati superioare, ceresti.

De ce subliniaza scriitorul acest lucru cu atata pregnanta? Pentru a imprima in mintile unora care ar fi ispititi sa revina la iudaism ca,
procedand astfel, ar schimba substanta pe niste umbre, cand, in realitate, se cuvine ca ei sa treaca de la umbre la realitatea propriu-zisa.

Versetul 5 ne invata fara echivoc ca institutiile din Vechiul Testament au fost tipuri ale realitatilor ceresti; prin urmare, justifica invatatura
tipologiei, atunci cand aceasta este predata in consonanta cu Scriptura si fara sa dam frau liber fanteziei.

Versetul acesta este tranzitia de la tema sanctuarului superior la discutia despre legamantul mai bun.

Mai intai, avem o comparatie. Slujba lui Cristos este tot atat de superioara slujbei preotilor aaronici, pe cat legamantul mediat de El este
superior celui vechi.



in al doilea rand, ni se oferd un motiv: legdmantul este mai bun pentru c& este legiferat pe fagaduinte mai bune.

Slujba lui Cristos este infinit mai buna. El nu a adus un animal ca jertfa, ci S-a adus pe Sine jertfa. El a infatisat valoarea propriului Sau sange,
nu sangele taurilor si al caprelor. El a indepartat pacatele, spre deosebire de preotii din vechiul legamant, care doar le acopereau. El le-a dat
credinciosilor o constiinta desavarsita, nu doar o amintire facuta odata la un an asupra pacatelor. El ne-a deschis calea ca sa patrundem in
prezenta lui Dumnezeu, nu sa stam afara, la distanta.

El este Mediatorul unui legamant mai bun. Ca Mediator El sta intre Dumnezeu si om, aruncand o punte peste prapastia ce-i despartea. Griffith
Thomas face o comparatie succinta a legamintelor:

,Legamantul este ,mai bun" pentru ca este absolut, iar nu conditionat; spiritual, iar nu carnal; universal, iar nu local; etern, iar nu vremelnic;
individual, iar nu national; si intern, iar nu extern.”

Este un legamant mai bun pentru ca se intemeiaza pe fagaduinte mai bune. Legamantul legii promitea binecuvantarea in schimbul ascultarii,
dar ameninta cu moartea pe cei ce erau neascultatori. El reclama neprihanirea, dar nu conferea si putinta de a indeplini aceasta neprihanire.

Noul Legamant este un legdmant neconditionat al harului. El atribuie neprihdnirea acolo unde aceasta lipseste cu desavarsire. Noul Legamant
fi invata pe oameni cum sa traiasca neprihanit, dandu-le si puterea sa faca acest lucru si rasplatindu-i arunci cand procedeaza astfel.

Primul legamant nu era perfect, adica nu reusea sa realizeze o relatie ideala intre om si Dumnezeu. El n-a avut nicicand menirea de a fi
legamantul definitiv, ci a indeplinit doar rolul de pregatitor al venirii lui Cristos. Faptul ca se mentioneaza ulterior al doilea legamant arata ca
primul nu a fost ideal.

In realitate neajunsul nu rezida in primul legdmant: ,legea este sfanta si porunca sfanta si dreapta si bund" (Romani 7:12). Mai degraba,
problema era la oamenii carora le-a fost dat legamantul dintai, intrucat materialul brut cu care trebuia sa opereze legea nu era de calitate.
Caci, ca o mustrare, El le-a spus.... El nu a mustrat legamantul, ci oamenii legamantului Sau. Primul legamant se baza pe promisiunea omului
ca va asculta (Exod 19:8;Exod 24:7) si, prin urmare, nu era destinat sa dainuie multa vreme. Noul Legamant este o recitare, de la inceput
pana la sfarsit, a ceea ce Dumnezeu Se invoieste sa facd; in asta consta taria sa.

Scriitorul citeaz& acum din leremia 31:31-34, pentru a demonstra ca in Scripturile ebraice Dumnezeu promisese un Legdmant Nou. intreaga
argumentatie graviteaza in jurul cuvantului nou. Daca vechiul ar fi fost suficient si satisfacator, ce nevoie ar mai fi fost sa se introduca unul
nou?

Si totusi Dumnezeu a promis in mod special ca va incheia un nou legamant cu casa lui Israel si cu casa lui luda. Cum s-a aratat mai sus, noul
legamant are de a face, in principal, cu natiunea Israel, nu cu biserica. El isi va gasi implinirea deplind cand va reveni Cristos sa domneasca
peste Israel ca natiune pocaité si riscumparata. intre timp, credinciosii se infrupta din unele binecuvantari ale acestui legdmant. Astfel cand
Mantuitorul a dat ucenicilor cupa cu vin, spunand: ,Acesta este noul legamant in sangele Meu. Faceti acest lucru, ori de cate ori beti din ea, in
amintirea Mea" (1Corinteni 11:25). Henderson citeaza urmatoarele:

,Si astfel facem distinctie intre interpretarea primaré referitoare la Israel si aplicatia secundara, spiritual&, la biserica de ast&zi. in prezent ne
bucuram, in puterea Duhului Sfant, de binecuvantarile noului legamant; si totusi, vor mai exista in viitor alte manifestari fata de Israel, dupa
fagaduinta lui Dumnezeu.”

Dumnezeu a fagdduit concret c& Noul Legdmant nu va fi ca legdmantul pe care I-a incheiat cu ei cand i-a scos, de man4, din Egipt. in ce fel se
va deosebi? El nu ne spune, dar poate ca raspunsul poate fi dedus din restul versetului, Pentru ca n-au staruit in legamantul Meu, nici Mie nu
Mi-a pasat de ei, zice Domnul. Legamantul legii a dat gres pentru ca a fost conditionat, reclamand ascultare de la un popor care nu era in
stare de ascultare. Facand Noul Legamant, un legamant neconditionat al harului, Dumnezeu evita orice posibilitate de esec, intrucat
implinirea depinde numai si numai de El insusi. Or, El nu poate da gres!

Citatul din leremia contine o schimbare radicald. Cuvintele din textul ebraic al citatului din leremia 31:32 suna astfel: ,desi le-am fost sot".
Unele traduceri de la inceput ale acestui text din leremia sunau astfel: ,prin urmare i-am desconsiderat (sau: M-am departat de ei)." Duhul
Sfant, Care a inspirat cuvintele rostite de leremia si a supravegheat conservarea Bibliei, I-a calauzit pe scriitorul cartii Evrei sa selecteze
aceasta versiune alternativa.

Observati repetarea cuvintelor: Eu voi. Vechiul Legamant ii spune omului ce trebuie sa faca; Noul Legamant ne spune ce va face Dumnezeu.
Dupa ce au trecut zilele neascultarii lui Israel, El va pune legile Lui in mintea lor pentru ca sa le cunoasca, si in inima lor, pentru ca sa le
iubeasca. Ei vor dori sa asculte, nu de teama pedepsei, ci din iubire pentru El. Legile nu vor mai fi scrise in piatra, ci pe tabliile de came ale
inimii.

Eu voi fi Dumnezeul lor iar ei vor fi poporul Meu. Asta denota apropiere. Vechiul Testament Ti spunea omului sa stea departe; harul 1i spune sa
se apropie. De asemenea ii vorbeste despre o legatura neintrerupta si o siguranta neconditionata. Nimic nu va intrerupe aceasta legatura
cumparata cu pretul sangelui.

Noul Legdmant include si cunostinta universald a Domnului. in timpul Glorioasei Domnii a lui Cristos, nu va mai fi nevoie ca un om s&-si invete
aproapele sau fratele sa-L cunoasca pe DOMNUL. Caci toti vor avea constientizarea launtrica a lui, de la cel mai mic pana la cel mai mare:
»,Pamantul va fi plin de cunostinta DOMNULUI cum sunt apele care acopera marea" (Isaia 11:9).

Dar bucuria cea mai mare va consta in faptul ca Noul Legamant promite indurare pentru cei nelegiuiti si uitare pe veci a pacatelor lor. Legea
era inflexibila si nemiloasa in aceasta privinta: ,Orice abatere si orice neascultare primea o dreapta rasplata" (Evrei 2:2).

Mai mult, legea nu putea sa se ocupe efectiv de pacate. Ea asigura ispasire de pacate, dar nu si indepartarea acestora. (Termenul ebraic
pentru ispasire provine de la verbul a acoperi) Jertfele prescrise de lege il faceau pe om curat din punct de vedere ceremonial, adica il



calificau sa se angajeze in viata religioasa a natiunii. Dar aceasta curatire ritualistica era externa si nu se atingea de viata launtrica a omului.
Nu asigura curatirea morala, dupa cum nu-i dadea un cuget curat.

Faptul c& Dumnezeu introduce un Nou Legdmant inseamné c& primul este invechit. intrucat asa stau lucrurile, nici nu mai trebuie s& se puna
problema revenirii la lege. Si totusi, exact asta erau ispititi unii dintre cei ce-si spuneau credinciosi sa faca. Autorul le atrage atentia ca
legdmantul legii este demodat; ca a fost introdus un legdmant mai bun. Prin urmare, trebuie sa se puna de acord cu Dumnezeu.

La 8:3 scriitorul a amintit in treacat faptul ca fiecare mare preot trebuie sa aiba ce oferi. Acum el este gata sa discute ofranda adusa de
minunatul nostru Mare Preot, contrastand-o cu ofrandele din Vechiul Testament. Pentru a introduce tema de care se va ocupa, el face o
trecere rapida in revista a conformatiei cortului si a regulilor ce guvernau inchinarea.

Tabernacolul a fost o constructie asemanatoare unui cort, in care Dumnezeu a locuit in mijlocul israelitilor incepand din perioada incartiruirii
lor la Muntele Sinai si pana la zidirea templului. Zona din jurul tabernacolului se numea curtea exterioara, ce era imprejmuita cu un gard
alcatuit dintr-o serie de stalpi de bronz intre care era intinsa o panza de in. Cand israelitul intra in curtea cortului prin poarta de rasarit, el se
apropia de altarul arderii de tot, unde erau taiate si arse animalele de jertfa. Apoi ajungea la ligheanul asezat pe un stativ mare de bronz, in a
carui apa preotii isi spalau mainile si picioarele.

Tabernacolul propriu-zis avea 45 de picioare lungime, 15 picioare latime si 15 picioare naltime (13 m, 4,5 m si 4,5 m). Era impartit in doua
compartimente. Primul, Locul Sfant, avea 30 de picioare (circa 9 m) lungime iar al doilea, Locul Preasfant, avea 15 picioare lungime (4,5m).

Cortul era alcatuit dintr-un cadru de lemn acoperit cu perdele din par de capra si pentru protectie impotriva ploii avea deasupra piei de
animale. Aceste acoperamanturi formau partea de deasupra, spatele si laturile cortului. Partea din fata a tabernacolului era un val brodat.

Locul Sfant continea trei obiecte de mobilier:

1. Masa cu painile punerii Tnainte, pe care se aflau douasprezece turte de paine, reprezentand cele douasprezece semintii ale lui Israel.
Aceste turte se numeau , painea Prezentei" pentru ca erau asezate inaintea fetei sau prezentei lui Dumnezeu.

2. Sfesnicul de aur cu sapte brate indreptate in sus si purtand lampi care ardeau cu untdelemn.
3. Altarul aurit al tamaierii, pe care se ardea tamaie sfanta dimineata si seara.

Dupa perdeaua a doua se afla Locul Preasfant sau Sfanta Sfintelor. Aici Dumnezeu Se manifesta printr-un nor luminos si stralucitor. Era
singurul loc de pe pamant unde i se permitea omului sa se apropie de El cu sangele ispasirii.

Acest al doilea compartiment al tabernacolului initial continea chivotul legamantului, un scrin mare de lemn acoperit peste tot cu aur.
fnauntrul lui erau: vasul de aur continand mana, toiagul lui Aaron care infrunzise, si cele doua table ale legii. (Mai tarziu cand a fost inaltat
templul, n-a mai fost nimic in chivot, decat tablele legii - vezi 1imparati 8:9).

Versetul 4 spune ca in Locul Preasfant se mai afla cadelnita de aur. Cuvantul grec tradus prin cadelnita (cuvantul thumiaterion este un lucru
sau loc in care se arde tamaie) poate insemna fie altarul de tamaiere (mentionat la Exod 30:6 ca fiind in Locul Sfant), fie cadelnita in care
marele preot purta tdmaia. Explicatia cea mai satisfacitoare este aceasta din urma. in opinia scriitorului, cadelnita fsi avea locul in Locul
Preasfant, intrucat marele preot o purta de la altarul tamaierii in Locul Preasfant in Ziua Ispasirii.

Capacul de aur al chivotului legamantului era cunoscut sub denumirea de scaunul indurarii. Deasupra lui erau doua figurine cunoscute sub
denumirea de heruvimi, care se priveau fata n fata, cu aripile intinse si cu capetele aplecate peste capacul chivotului.

Scriitorul se margineste la aceasta succinta descriere, intrucat nu a avut intentia de a vorbi cu de-amanuntul despre aceste lucruri, ci doar a
dorit sa schiteze continutul tabernacolului si modul de apropiere de Dumnezeu pe care il intruchipa.

intrucat scriitorul s-a decis s& contrasteze ofranda lui Cristos cu ofrandele aduse in cadrul iudaismului, el va trebui, mai intai de toate, sa le
prezinte pe cele prescrise de lege. La aceasta categorie ar putea alege multe, dar el se opreste asupra celor mai importante din cadrul
intregului sistem al legii, anume: jertfa care se aducea in marea Zi a Ispasirii (Levitic 16). Daca va putea dovedi ca lucrarea lui Cristos este
superioara aceleia savarsite de marele preot in aceasta zi aparte din calendarul religios al Israelului, Tsi va fi sustinut cu succes punctul de
vedere.

Preotii aveau acces la cortul exterior, adica Locul Sfant, unde intrau in permanenta, aducandu-si la indeplinire obligatiile ritualistice. Oamenii
de rand nu aveau voie sa patrunda in aceasta incapere, fiind obligati sa ramana afara.

Numai un singur om din lume putea intra in Sfanta Sfintelor: marele preot al Israelului. Si chiar si acest unic om, dintr-o rasa unica, dintr-un
trib unic si dintr-o familie unica putea intra doar intr-o singura zi din an: Ziua Ispasirii. Dar cand intra, avea obligatia de a duce un lighean cu
sange, pe care il aducea pentru sine insusi si pentru pacatele comise din nestiinta de oameni.

Aceasta actiune semnifica profunde adevaruri spirituale. Duhul Sfant ii invata pe oameni ca pacatul a creat o distanta intre om si Dumnezeu
si ca, prin urmare, omul trebuie sa se apropie de Dumnezeu printr-un mediator. lar mediatorul se putea apropia de Dumnezeu numai prin
intermediul sangelui victimei sacrificate. Era o lectie practica menita sa-i invete pe oameni ca drumul care ducea in prezenta lui Dumnezeu
nu le fusese inca deschis inchinatorilor.

Accesul imperfect a continuat atata timp cat a rdmas in picioare cortul dintai. in acest punct e preferabila traducerea lui Darby: , Atata timp
cat primul tabernacol isi avea locul sau". Tabernacolul a fost inlocuit cu templul ridicat in timpul domniei lui Solomon, dar a continuat sa-si
aiba locul pana la moartea, ingroparea si invierea lui Cristos. Principiile pe care le vestea referitor la apropierea de Dumnezeu au fost inca
valabile pana cand s-a rupt perdeaua, din templu in doua, de sus pana jos.



Sistemul cortului dintai a fost simbolic pentru vremea de acum. Ca imagine a unei realitati superioare ce avea sa vina, el reprezenta in mod
ne-desavarsit lucrarea desavarsita a lui Cristos.

Darurile si jertfele nu puteau sa-i faca niciodata pe inchinatori desavarsiti in ce priveste constiinta. Daca s-ar fi dobandit o totala izbavire de
pacat, atunci constiinta celui care aducea jertfa ar fi fost eliberata de vinovatia pacatului. Dar lucrul acesta nu s-a intamplat niciodata.

De fapt, jertfele levitice se ocupau doar de intinarile ritualistice. Ele se refereau la chestiuni exterioare, cum ar fi alimentele si bauturile
curate si necurate si spalarile ceremoniale care ii eliberau pe oameni de impuritatea rituald, neocupandu-se de necuratia morala.

Jertfele priveau un popor care se afla intr-o relatie de legdméant cu Dumnezeu. Ele aveau menirea de a mentine poporul intr-o pozitie de
puritate rituald, pentru ca sa se poata inchina. Ele nu aveau insa nimic de a face cu mantuirea sau cu curatirea de pacat. Oamenii erau salvati
prin credinta in Domnul, pe baza lucrarii lui Cristos aflata inca in viitor.

in fine, jertfele aveau un caracter vremelnic, fiind impuse pana la vremea reformarii. Ele anticipau venirea lui Cristos si jertfa Sa desavarsita.
Prin vremea reformarii se are in vedere aici epoca crestina.

Cristos S-a aratat ca mare Preot al bunurilor viitoare (in textul critic: ,,care au venit"), adica al extraordinarelor binecuvantari pe care le
revarsa El peste cei ce il primesc.

Sanctuarul Sau este un cort mai mare si mai desavarsit, care nu e facut de maini omenesti in sensul ca nu e construit din materiale de
constructie. Ci este sanctuarul din cer, locuinta lui Dumnezeu.

Locul Lui de slujire nu e un templu facut de maini omenesti; Ci El slujeste chiar in cer.
Preotia Lui fiind cereascad; in El umbrele legii

Toate s-au Implinit, acum retragandu-se

Thomas Kelly

Domnul nostru a intrat, odata pentru totdeauna, in Locul Preasfant.

Cand S-a naltat la Cer, El a intrat in prezenta lui Dumnezeu, dupa ce a incheiat lucrarea de rascumparare de la Calvar. Cuvintele: odata
pentru totdeauna trebuie sa produca o bucurie necurmata in inimile noastre. Da, lucrarea e savarsita. Domnul sa fie laudat!

El a oferit propriul Sau sange, nu sangele taurilor si al tapilor. Sdngele animalelor nu avea puterea de a indeparta pacatele. El avea eficacitate
doar in cazul ofenselor de ordin tehnic, respectiv al incalcarii regulilor ritualistice. Dar sangele lui Cristos are o valoare nemarginita, caci
puterea sa este suficienta pentru a curati toate pacatele tuturor oamenilor care au trait vreodata, care trdiesc in prezent si care vor trai
vreodata. Desigur, puterea sa e aplicabila doar in cazul celor care vin la El prin credinta. Dar potentialul sau de curatire este nelimitat.

Prin jertfa Sa El a obtinut rascumpararea eterna. Preotii de odinioara obtineau doar o ispasire anuala. Prin urmare, intre cele doua jertfe este
o diferenta uriasa.

Pentru a ilustra diferenta dintre jertfa lui Cristos si ceremoniile legii, scriitorul isi indreapta acum atentia spre ritualul vacii stropite. Potrivit
legii, daca un israelit se atingea de un cadavru, devenea necurat din punct de vedere ceremonial timp de sapte zile. Remediul consta in
amestecarea cenusii unei vaci cu apa curata de izvor, persoana intinata fiind stropita in ziua a treia si a saptea, dupa care devenea curata.
Mantie precizeaza:

»,Cenusa era considerata o concentrare a proprietatilor esentiale ale ofrandei de pacat, la acest element putandu-se apela oricand, in conditii
de minim deranj si fara pierdere de timp, O vaca rosie avea efect pentru veacuri de-a randul. Se consemneaza ca a fost nevoie doar de sase
n toata istoria evreilor, pentru ca o cantitate cat de mica de cenusa avea un extraordinar de mare efect de curatire cand era amestecata cu
apa curata de izvor (Numeri 19:17).”

Daca cenusa unei vaci avea o putere atat de mare de a curati una din cele mai grave forme de intinaciune exterioara, cu cat mai puternic
este sangele lui Cristos pentru a curati de pacatele launtrice cele mai murdare!

Ofranda Sa S-a facut prin Duhul Cel vesnic. Exista oarecari deosebiri de vederi cu privire la sensul acestei sintagme. Dupa unii, sensul ei ar fi:
Lprintr-un duh vesnic", adicd duhul binevoitor cu care a depus El jertfa Sa, in contrast cu caracterul involuntar al jertfelor animale. in schimb,

altii cred ca sensul ei corect este: ,prin duhul Sau vesnic." Noi insa credem ca aici este vorba despre Duhul Sfant; Domnul a depus jertfa Sa in
puterea Duhului Sfant.

Jertfa a fost adusa lui Dumnezeu. El a fost Mielul lui Dumnezeu, fara pata si fara pacat, a carui perfectiune morala L-a calificat sa fie
purtatorul pacatelor noastre. Jertfele animale trebuiau sa fie de o perfectiune fizica. El a fost de o perfectiune morala.

Sangele Lui curateste constiinta de faptele moarte, ca sa slujeasca Dumnezeul Cel viu.

Versetele anterioare au subliniat superioritatea sangelui Noului Legamant fata de sangele Vechiului Legamant. Asta ne conduce la concluzia
din versetul 15: anume ca Cristos este Mediatorul Noului Legamant, dupa cum explica Wuest:

»,Cuvantul ,mediator" este traducerea termenului mesites, care se refera la o persoana ce intervine intre alte doua persoane, pentru a reface
pacea sau prietenia dintre acestea, pentru a incheia un contract sau a ratifica un legamant. Aici Mesia joaca rolul de intermediar sau
mediator intre un Dumnezeu sfant si omul pacatos, Prin moartea Sa pe cruce, El indeparteaza obstacolul (pacatul) care a provocat
instrainarea dintre om si Dumnezeu. Cand pacatosul accepta meritele jertfei lui Mesia, vina si pedeapsa pacatului sau dispar, puterea



pacatului in viata lui este franta iar el devine receptorul naturii divine. instrainarea dintre el si Dumnezeu, atat pe plan juridic, cat si personal,
dispare.”

Acum cei care sunt chemati pot primi mostenirea vesnica fagaduita. Prin lucrarea lui Cristos sfintii din Vechiul Testament precum si cei din
Noul Testament se bucura de mantuire vesnica si de rascumparare vesnica.

Ceea ce-i califica pe credinciosii din era pre-crestina sa aiba parte de mostenire este faptul ca moartea - adica moartea lui Cristos - a avut loc.
Moartea Lui ii rdscumpara de abaterile faptuite sub lege.

Intr-o anumita privintd am putea spune cd Dumnezeu i-a salvat pe cei din Vechiul Testament ,pe credit". Ei au fost indreptatiti prin credinta,
asa cum erau. Dar Cristos Thca nu murise. Atunci cum a putut Dumnezeu sa-i mantuiasca? Raspunsul e ca i-a mantuit pe baza a ceea ce stia
ca va Infaptui Cristos. Ei nu stiau aproape nimic despre ceea ce avea sa infaptuiasca Cristos la Calvar. Dar Dumnezeu stia si a trecut valoarea
acelei lucrari in contul lor, atunci cand au crezut relevatia care le-a daruit-o El despre Sine.

intr-o privinta, o mare datorie, rezultatd in urma abaterilor, s-a acumulat sub Vechiul Legdmant. Prin moartea Sa, Cristos i-a riscumparat pe
credinciosii din prima dispensatie de aceste abateri.

Maniera in care Dumnezeu i-a salvat prin lucrarea inca viitoare a lui Cristos este cunoscuta (in engleza, n.tr.) sub denumirea de
Lpretermission" (adica ispasire sau iertare anticipatd) a pacatelor. O discutie pe tema aceasta o gasim la Romani 3:25,26.

Aducand vorba despre mostenire in versetul 15, autorul isi aminteste ca inainte ca ultima vointa sau testamentul cuiva sa poata fi omologat,
trebuie sa se dovedeasca moartea testatorului. De obicei un certificat de deces este o proba suficienta in acest sens.

Se poate ca testatorul sa-si fi alcatuit testamentul cu multi ani inainte si sa-i fi pastrat in siguranta, dar el nu intra in vigoare decat dupa
moartea sa. Atata timp cat este in viata, averea lui nu poate fi distribuita la cei pe care i-a numit in testament.

Acum discutia se deplaseaza de la tema testamentului cuiva la aceea a Vechiului Legdmant dat de Dumnezeu prin intermediul lui Moise.
(Termenii din engleza: ,,covenant" (legamant) si ,testament" sunt traducerea unuia si aceluiasi termen din greaca, diatheke.) Si aici a fost
necesar sa aiba loc un deces, care a fost ratificat prin varsarea de sange.

in vremurile de demult fiecare legdmant era validat prin moartea jertfitoare a unui animal. Sangele constituia garantia ca se vor implini
termenii legamantului.

Dupa ce Moise a recitit legile in auzul Israelului, a luat sange de vitei si de tapi, cu apa, lana stacojie si isop, stropind atéat cartea insasi, cat si
tot poporul. In felul acesta Moise a efectuat ceremonia pentru pecetluirea solemna a legdmantului.

La Exod 24:1-11 citim ca Moise a stropit altarul si poporul; nu se aminteste insa ca s-ar fi stropit si cartea, dupa cum nu se pomeneste nimic
despre apa, lana stacojie sau isopul. Este mai bine sa consideram aceste texte ca relatari separate, dar complementare.

Cele doua parti intre care s-a incheiat contractul au fost: Dumnezeu, reprezentat prin altar, si poporul, legamantul propriu-zis fiind cartea.

Sangele stropit obliga ambele parti sa respecte clauzele legamantului. Poporul a promis ca va asculta iar DOMNUL a promis ca i va
binecuvanta pe israelitii daca vor face ce au promis.

in timp ce stropea, Moise a spus: Acesta este sangele legdmantului pe care vi 1-a poruncit Dumnezeu." Aceastd actiune punea in joc viata
poporului, daca nu pazea legea.

in mod similar, Moise a stropit cu sdnge cortul si toate vasele folosite in cadrul inchinarii. Ritualul acesta nu se giseste in Vechiul Testament.
Sangele nu figureaza in pasajul de la Exod 40 referitor la consacrarea cortului. Totusi simbolismul este clar. Tot ce intra in contact cu omul
pacatos este intinat si, prin urmare, trebuie curatit.

Aproape tot ce se afla sub lege era curatit cu sénge. Existau nsa si exceptii. De pilda, cand un om era numarat in cadrul recensamantului,
fiind inclus Tn randul copiilor lui Israel, el putea aduce o jumatate de siclu de argint ca , bani pentru ispasire", in locul unei jertfe de sange
(Exod 30:11-16). Moneda era un semn ce simboliza ispasirea pentru sufletul omului, ca el sa poata fi socotit ca facand parte din poporul lui
Dumnezeu. O alta exceptie o gasim la Levitic 5:11, unde anumite forme de necuratie ritualistica se puteau rezolva prin aducerea unei
ofrande de faina fina.

Aceste exceptii tratau ispasirea sau acoperirea pacatului, desi, in general vorbind, pentru ispasire era nevoie de o jertfa de sange. Dar in ce
priveste curatirea de pacat, aici nu mai exista exceptii, ci trebuie neaparat sa aiba loc o varsare de sange.

Restul capitolului 9 compara si contrasteaza cele doua legaminte. Mai intai, cortul pamantesc trebuia sa fie curatit cu sangele taurilor si al
tapilor. Dupa cum s-a aratat aceasta era o purificare ceremoniala. Era o sfintire simbolica a unui sanctuar simbolic.

Sanctuarul ceresc era realitatea reprezentata printr-o copie: cortul de pe pamant, care trebuia curatit cu jertfe mai bune decat acestea, adica
cu jertfele lui Cristos. Folosirea pluralului pentru a descrie ofranda unica adusa de Cristos este o figura de stil, cunoscuta sub denumirea de
Lpluralul majestatii".

S-ar putea s& ne surprinda faptul c& si locurile ceresti trebuiesc curétite. in sensul acesta textul de la lov 15:15 ne-ar putea oferi un indiciu.
Acolo citim ca ,cerurile nu sunt curate inaintea Lui". Asta se datoreaza negresit faptului ca Satan a comis primul act de pacatuire in cer (Isaia
14:12-14) si faptului ca el inca are acces in prezenta lui Dumnezeu, ca paras al fratilor (Apocalipsa 12:10).



Cristos n-a intrat in sanctuarul facut de maini omenesti, care era o intruchipare a celui adevarat, ci a intrat chiar in cer, unde se infatiseaza
acum pentru noi, inaintea lui Dumnezeu.

Este greu sa intelegem cum poate cineva dori sa se lase de realitate si sa revina la copia acesteia. E de neinteles cum cineva poate sa-L
paraseasca pe Marele Preot care slujeste in sanctuarul ceresc, pentru a reveni la preotii Israelului, cei ce slujeau in cortul simbolic.

Domnul Isus nu a adus jertfe repetate, cum proceda marele preot aaronic. Acesta din urma intra in Locul Preasfant o data pe an - adica, in
Ziua Ispasirii, si nu aducea propriul sau sange ca jertfa, ci sangele animalelor de jertfa.

Daca Cristos ar fi adus jertfe repetate, asta ar fi presupus si suferinte repetate, intrucat jertfa a constat din insasi viata Sa. Este de
neconceput ca El s3 fi suferit agoniile Calvarului din timp in timp, de la intemeierea lumii! in plus, asta ar fi fost si inutil!

Sub Nou! Legamant exista:
1. O finalitate pozitiva - El S-a aratat odata pentru totdeauna. Lucrarea nu mai trebuie repetata.
2. Un timp potrivit - El S-a aratat la sfarsitul veacurilor, adica dupa ce Vechiul Legamant a demonstrat concludent esecul si neputinta omului.

3. O lucrare desavarsita - El S-a aratat ca sa inlature pacatul. Accentul cade pe cuvantul a inlatura. Cu alte cuvinte, nu se mai punea
problema unei ispasiri anuale, ci acum a intervenit iertarea vesnica.

4. O jertfa personala - El a indepartat pacatul prin jertfa Sa, adica jertfindu-Se pe Sine, caci in propriul Sau trup a purtat El pedeapsa pe care o
meritau pacatele noastre.

Purtand rusinea si sfidand ocara,

in locul Meu osandit El a stat,
Pecetluindu-mi iertarea cu sangele Lui.
Aleluia! Ce Mantuitor maret!

Philip P. Bliss

Versetele 27 si 28 par sa prezinte un alt contrast intre Vechiul si Noul Legamant. Legea ii condamna pe pacatosi sa moara o singura data, iar
dupa aceea vine judecata. Legea a fost data unor oameni care erau deja pacatosi si care nu puteau s-o pazeasca in mod desavarsit. Prin
urmare, ea a devenit un mijloc de osandire a tuturor celor care se aflau sub ea.

Noul Legamant introduce jertfa infinita a lui Cristos; El S-a adus jertfa o singura data ca sa poarte pacatele multora. Noul Legamant ne
prezinta binecuvantata nadejde a iminentei Sale Reveniri; celor care il asteapta cu nerabdare El se va arata a doua oara. Dar cand va veni El
din nou, nu va veni pentru a Se ocupa de problema pacatului, intrucat lucrarea aceea a savarsit-o deja pe cruce. El va veni pentru a-i duce pe
ai Sai acasa, in cer. Aceasta va fi culminarea mantuirii lor; ei vor primi trupurile lor proslavite si vor fi pe veci feriti de orice atingere a
pacatului.

Sintagma: cei care il asteapta cu nerabdare este o descriere a adevaratilor credinciosi. Toti copiii Domnului asteapta revenirea Lui, desi s-ar
putea sa nu fie intru totul de acord cu privire la succesiunea exacta in care se vor desfasura evenimentele la a doua Sa venire.

Biblia nu ne invata nicaieri ca doar un anumit grup de crestini duhovnicesti vor fi luati in cer cu prilejul Rapirii. Mai degraba, participantii sunt
descrisi ca apartinand la doua categorii: ,mortii in Cristos" si ,,noi cei vii, care ramanem" (1Tesaloniceni 4:16,17). Asta inseamna ca toti
credinciosii, si morti, si vii, vor fi rapiti la cer. La 1Corinteni 15:23 participantii sunt definiti drept: ,,cei care sunt ai lui Cristos".

Adesea s-a scos in evidenta ca avem trei aratari ale lui Cristos in versetele 24-28, care pot fi rezumate in felul urmator:

Versetul 26: El S-a aratat. Asta se refera la prima Sa venire, cand a venit pe pamant ca sa ne salveze de pedeapsa pacatului (timpul trecut al
mantuirii).

Versetul 24: El Se arata acum. Este o referire la slujba (lucrarea) Sa actuala, desfasurata in prezenta lui Dumnezeu, pentru a ne salva de
puterea pacatului (timpul prezent al mantuirii).

Versetul 28: El Se va arata. Asta se refera la iminenta Sa intoarcere, cand ne va salva de prezenta pacatului (timpul viitor al mantuirii).

Legea era doar umbra bunurilor viitoare ce aveau sa vina. Ea avea darul de a indrepta privirile oamenilor in viitor, spre Persoana si lucrarea
lui Cristos, dar era un palid inlocuitor al realitatii. A prefera legea in schimbul lui Cristos este totuna cu a prefera fotografia cuiva, in locul
persoanei pe care o reprezinta. Este o insultd adusa Majestatii Sale!

Slabiciunea sistemului legii reiese si din faptul ca jertfele sale trebuiau aduse mereu, fiind repetabile. Aceasta repetitie demonstra totala lor
incapacitate de a intruni cerintele pe care le reclama un Dumnezeu sfant.

Observati sintagmele folosite pentru a capta ideea repetivitatii: aceleasi jertfe; se aduc neincetat; an de an.

Jertfele erau total neputincioase de a-i desavarsi pe inchinatori, adica ele nu le acordau oamenilor niciodata o constiintd desavarsita in ce
priveste pacatul. Israelitii nu s-au bucurat niciodata de constienta eliberarii depline si vesnice de vinovatia pacatului. Ei nu aveau niciodata o
totala odihna a constiintei.



Daca ofrandele ar fi adus o absolvire totala si definitiva de pacat, atunci n-ar fi incetat ei oare sa faca an de an drumul lor la cort sau la
templu? Or, tocmai faptul ca aceste jertfe se repetau le facea sa fie ineficiente. Nu poti spune ca cineva este vindecat, daca din ora in ora
trebuie sa ia medicamente pentru ca sa ramana in viata.

in loc s& pacifice constiinta, sistemul levitic il intepa, aducandu-l la realitate in fiecare an. in spatele frumosului ritual din Ziua Isp3sirii se
ascundea amintirea anuala ca pacatele nu erau decat acoperite, iar nu indepartate.

Sangele taurilor si al tapilor pur si simplu nu avea puterea de a indeparta pacatele. Cum s-a aratat deja, jertfele acestea se ocupau doar de
abateri de la ritual, oferind o anumita curatire ceremoniala, dar fiind total neputincioase in a le oferi oamenilor scapare de natura lor stricata
sau de faptele lor rele.

in contrast cu sl&biciunea ofrandelor levitice, s& ne ocupam acum de t&ria jertfei superlative a lui Cristos. in chip de introducere, ni se permite
sa auzim monologul rostit de Cristos cu prilejul incarnarii Sale. Citand din Psalmul 40, El remarca insatisfactia lui Dumnezeu fata de jertfele si
ofrandele din cadrul Vechiului Legamant. Dumnezeu este Cel care a instituit aceste jertfe, dar ele nu au fost randuite de El sa aiba un
caracter permanent. Ele nu au avut menirea de a indeparta pacatele, ci de a indrepta privirile oamenilor spre Mielul lui Dumnezeu, care avea
sa ia pacatul lumii. Putea oare Dumnezeu sa-Si gaseasca placerea in rauri de sange animal sau in mormanele de hoituri ale acestor animale?

Un alt motiv pentru care Dumnezeu nu este multumit este faptul ca oamenii credeau ca-I fac placere cand indeplineau ceremoniile, traind
insa n particular o viata launtrica de pacat si de stricaciune. Multi din ei indeplineau nesfarsitul ciclu de jertfe fara nici un dram de pocainta
sau mahnire launtrica. Ei credeau ca pot sa-L imbuneze pe Dumnezeu prin jertfirea animalelor, pe cand El cauta jertfa venita dintr-o inima
zdrobita. Ei nu-si dddeau seama ca Dumnezeu nu este un ritualist!

Nemultumit de jertfele de odinioara. Dumnezeu I-a pregatit Fiului Sau un trup omenesc, care a fost o parte integranta din viata si natura Sa
umana. Desigur asta se refera la minunatia si taina de nepatruns a incarnarii, cand Trupul etern S-a intrupat, pentru ca El, Om fiind, sa poata
muri pentru oameni.

Este interesant sa observam c& sintagma: un trup Mi-ai pregétit, adaptata din Psalmul 40:6, este capabil de inca alte doua intelesuri. in
Psalmul 40 se spune asa: ,Urechile Mi le-ai deschis” (in versiunea romana: ,,mi-ai strapuns urechile") iar pe margine sta scris: ,urechile Mi
le-ai strapuns" Desigur urechea deschisa semnifica faptul ca Mesia a fost intotdeauna gata sa primeasca instructiuni din partea lui Dumnezeu
si sa asculte imediat de acestea. lar urechea strapunsa ar putea fi o referire la sclavul evreu (Exod 21:1-6), a carui ureche era strapunsa ca
semn al faptului ca se supunea de buna voie sa fie rob al stapanului sau pe veci. La incarnarea Sa, Mantuitorul a spus, de fapt: ,imi iubesc
Stapanul... de aceea, nu ma voi prevala de libertate."

Continuand citatul din Psalmul 40, Mesia a repetat ca Dumnezeu nu a gasit placere nici in arderi de tot, nici in jertfe pentru pacat. Animalele
erau victime ne-dispuse sa fie jertfite, al cdror sdnge nu avea puterea de a curati. In plus, ele nu au reprezentat niciodata dorinta definitiva a
lui Dumnezeu. Ele au fost mai degraba tipare si umbre care indreptau privirile oamenilor spre jertfa pe care avea s-o aduca Cristos. Dar ca
scop in sine, ele erau total lipsite de valoare.

Ceea ce l-a facut insa placere lui Dumnezeu a fost dispozitia lui Mesia de a face voia lui Dumnezeu, indiferent cat L-ar fi costat! El Si-a dovedit
ascultarea si dispozitia de a asculta de voia lui Dumnezeu prin faptul ca S-a adus pe Sine jertfa pe altar. Rostind aceste cuvinte, Domnul Si-a
amintit de marturia adusa, de la un capat la altul al sau, de catre Vechiul Testament cu privire la El si la faptul ca Si-a gasit toata placerea in
a Tmplini voia lui Dumnezeu.

In versetele 8-10 scriitorul oferd semnificatia spirituald a monologului, vazand in el semnalul apunerii vechiului sistem de jertfe si inaugurarea
jertfei unice - desavarsita, completa si definitiva - a lui Isus Cristos.

El repeta citatul din Psalmul 40 in forma condensata, pentru a sublinia cd Dumnezeu nu Si-a gasit placerea in jertfele care au fost aduse dupa
lege.

Apoi scriitorul vede semnificatia faptului ca imediat dupa ce a declarat insatisfactia lui Dumnezeu fata de cel vechi, Mesia a pasit Thainte, ca
sa spunem asa, facand exact ceea ce i aduce placere inimii Tatalui Sau.

Concluzia: El indeparteaza astfel pe cele dintai, ca sa puna in loc pe a doua. Adica El aboleste sistemul vechi al jertfelor cerute de lege,
introducand propria Sa jertfa mareata pentru pacat. Legamantul legii se retrage astfel de pe scena, in centrul acesteia patrunzand Noul
Legamant.

Prin voia lui Dumnezeu, de care Isus a ascultat totdeauna, noi am fost sfintiti prin jertfirea trupului lui Isus Cristos, odata pentru totdeauna.
George Landis comenteaza:

+Aceasta este sfintirea pozitionala, ce este prezentata pe tot cuprinsul cartii Evrei, cu exceptia textului de la 12:14, si se aplica la toti
credinciosii (1Corinteni 6:11), nu doar la o elité de ,crestini avansati". Ea este infaptuita prin voia lui Dumnezeu si prin jertfa lui Cristos. Noi
suntem pusi deoparte de Dumnezeu, catre Dumnezeu si pentru Dumnezeu. Ea nu trebuie confundata cu lucrarea progresiva a Duhului Sfant
in viata credinciosului, prin intermediul Cuvantului (loan 17:17-19;1Tesaloniceni 5:23).”

in acest punct se arata contrastul frapant dintre slujba fiecarui preot aaronic si aceea a lui Cristos. Preotul dintai isi indeplinea zilnic
indatoririle sale, stand in picioare, caci nici in cort, nici in templu nu existau scaune. Cu alte cuvinte, nu putea exista odihna pentru ca
lucrarea nu se incheia niciodata. Ei aduceau de repetate ori aceleasi jertfe. Era o rutind nesfarsita care lasa pacatele neatinse si constiinta
ne-eliberata.

Aceste jertfe nu putea lua nicicand pacatele. ,Aaron", scrie A. B. Bruce, ,desi era un personaj important din sistemul levitic, nu era totusi
decat un fel de robot sacerdotal, care efectua mereu aceleasi ceremonii lipsite de valoare reala."



Binecuvantatul nostru Domn a adus o singura jertfa pentru pacate. Si niciodata nu va mai trebui adusa vreo jertfa!
Gata cu sangele, gata cu altarul!

Jertfa s-a terminat!

Nici flacara, nici fumul nu se mai inalta spre cer,

Caci mielul nu mai e ucis.

Dar din vine a curs

Un sange mult mai nobil,

Ca sa curete sufletul de vina

si sa indeparteze pana si cele mai inrosite dintre pete.

Horarius Bonar

Dupa ce a ispravit lucrarea de rascumparare, El ,S-a asezat in perpetuitate la dreapta lui Dumnezeu" (JND). Versetul acesta poate fi redat cu
punctuatia corecta, din care ar rezulta fie varianta: ,a adus o jertfa pentru pacate pe veci, fie varianta ca El ,pe veci S-a asezat". Ambele
variante sunt adevarate, dar noi inclinam sa credem ca talmacirea corecta este cea din urma. El este asezat fara intrerupere pentru ca
extraordinara reclamatie si cerere a pacatului a fost pe veci satisfacuta. El este asezat la dreapta lui Dumnezeu, adica in locul de onoare,

putere si afectiune.

Cineva ar putea ridica obiectia ca El nu poate fi asezat pe veci intrucat intr-o zi Se va scula sa judece. Totusi nu avem aici nici o contradictie.
in ce priveste aducerea jertfei pentru pacat, El S-a asezat in perpetuitate. in ce priveste judecata, El nu este asezat pe veci.

El asteapta pana cand vrajmasii Lui i vor fi facuti asternut al picioarelor Sale, adica pana in ziua cand orice genunchi | se va pleca si orice
limba il va marturisi ca Domn spre slava lui Dumnezeu Tatal (Filip 2:10,11). Aceasta se va intampla cand va avea loc razbunarea Sa publica
pe pamant.

Valoarea surprinzatoare a jertfei Sale reiese si din faptul ca prin ea El i-a desavarsit pe veci (sau in perpetuitate) pe cei ce sunt in curs de a fi
sfintiti. Cei ce sunt in curs de a fi sfintiti inseamna aici toti cei ce au fost rezervati din lumea aceasta, fiind pusi deoparte pentru Dumnezeu,
adica toti credinciosii adevarati. Ei au fost desavarsiti in sens dublu. Mai intai, ei au o pozitie desavarsita inaintea lui Dumnezeu; ei stau
fnaintea Tat3lui cu acelasi statut de acceptabilitate pe care il are Preaiubitul Sau Fiu. in al doilea rand, ei au o constiintd desavarsita in ce
priveste vina si pedeapsa pacatului, stiind ca pretul a fost platit integral si ca Dumnezeu nu va mai pretinde plata a doua oara.

Si Duhul Sfant marturiseste asupra faptului ca sub Noul Legamant pacatele aveau sa fie tratate in mod eficient, odata pentru totdeauna. El
depune marturie asupra acestui fapt de la un capat la altul al Scripturilor Vechiului Testament.

La leremia 31:31 DOMNUL a fagaduit ca va incheia un nou legamant cu poporul sau ales de pe acest pamant.
Apoi, in acelasi pasaj, El adauga: ,,nu-Mi voi aduce aminte de pacatele lor, nici de faradelegile lor." Este izbitor faptul ca leremia 31:34
continea aceasta fagaduinta a deplinei si definitivei iertari de pacate, si totusi unii din cei ce traiau pe vremea cand a inceput sa se

implineasca aceasta fagaduinta erau dispusi sa revina la jertfele fara sfarsit ale iudaismului!

Fagaduinta iertarii sub Noul Legamant inseamna ca nu mai este jertfa pentru pacate. Cu aceste cuvinte: nu mai este jertfa pentru pacate,
autorul incheie ceea ce am putea numi partea doctrinara a epistolei. El doreste ca aceste cuvinte sa rasune in inimile si mintile noastre, cand
ne va prezenta, in continuare, obligatiile practice ce decurg din aceasta invatatura.

in vremurile Vechiului Testament oamenii erau tinuti la distanta; acum, in Cristos, noi suntem apropiati prin sangele crucii Sale. De aceea,
suntem indemnati sa ne apropiem.

Acest indemn presupune ca toti credinciosii sunt acum preoti, caci ni se spune sa avem indrazneala de a patrunde in Sfanta Sfintelor, prin
sangele lui Isus. in economia iudaicad oamenilor de rand nu li se ing&duia s& intre in Locul Sfant si in Locul Preasfant. Doar preotii aveau voie
sa intre in prima incapere iar in a doua doar marele preot putea intra. Acum insa toate acestea s-au schimbat. Dumnezeu nu are nici un
asemenea loc, in care doar o casta speciala de oameni sa se poata apropia de El. Dimpotriva, toti credinciosii pot patrunde in prezenta Lui
prin credinta, in orice clipa si din orice loc de pe pamant.

Prin perdea Dumnezeu ma imbie sa patrund
Pasind pe calea noua si vie;

Nu cu teama si cutremur ma apropii.

Ci plin de Tmbarbatare de al Sau glas ascult;
Acolo, cu Cristos Dumnezeul meu,

ma intalnesc Cu Dumnezeu pe capacul indurarii!



Toatd vrednicia mea fnaintea Lui Consta n valoarea sangelui:
Cand plin de adoratie 'naintea Lui ma-nfatisez,

Pe Cristos, roadele dintai, 1l aduc lui Dumnezeu.

Caci pe El cu bucurie il priveste Dumnezeu;

Si asa sunt eu primit naintea lui Dumnezeu!

Autor anonim

Noi ne apropiem de Dumnezeu printr-o cale noua si vie. Prin noua aici se intelege, probabil, ,nou ucis" sau ,,nou facut". lar termenul vie pare
sa se refere la Isus in invierea Sa, deci la un Mantuitor viu.

Aceasta cale a fost deschisa prin perdeaua dinauntru, adica prin trupul Sau. Asta ne invata foarte limpede ca perdeaua ce despartea cele
doua compartimente ale tabernacolului a fost un simbol, un tip, reprezentand trupul Domnului nostru. Pentru ca noi sa dobandim acces in
prezenta lui Dumnezeu, perdeaua trebuia sfasiata, adica trupul Sau trebuia zdrobit prin moarte. Asta ne aminteste ca nu ne putem apropia
prin viata fara de pacat a lui Cristos, ci numai prin moartea Sa in locul nostru. Numai prin ranile mortale suferite de Miel putem patrunde in
prezenta lui Dumnezeu. De fiecare data cand patrundem in prezenta lui Dumnezeu prin rugaciune sau inchinare, sa nu uitam ca privilegiul
acesta ne-a fost cumparat cu un pret extraordinar de mare!

Nu numai ca avem o mare incredere cand pasim in prezenta lui Dumnezeu, ci, in plus, avem un stralucit Mare Preot peste casa lui Dumnezeu.
Desi suntem preoti (1Petru 2:9;Apocalipsa 1:6), avem la randul nostru nevoie de un Preot. Cristos este maretul nostru Mare Preot si actuala
Sa slujba pentru noi ne asigura ca vom fi primiti in continuare in fata lui Dumnezeu.

Sa ne apropiem. Acesta este privilegiul credinciosului, ce a fost cumparat cu pretul sangelui varsat de Mantuitorul nostru. Ce inexprimabil de
mare si de minunata este bucuria noastra cand citim ca suntem invitati la o audienta, nu cu vreuna din celebritatile acestei lumi, ci cu insusi
Suveranul universului! Cat de mult pretuim aceasta invitatie se va vedea din raspunsul pe care i-l vom da.

in continuare ni se prezintd patru laturi ale pregatirii duhovnicesti la care trebuie s& ne supunem cand intrdm in sala tronului:

1. Cu o inima adevarata, Israelitii se apropiau de Dumnezeu cu gura si-L cinsteau cu buzele, dar inima lor era adesea departe de El (Matei
15:8). Noi trebuie sa ne apropiem cu toata sinceritatea.

2. Cu deplina siguranta a credintei. Ne apropiem cu incredere deplina in fagaduintele lui Dumnezeu si cu convingerea ferma ca vom fi bine
primiti in prezenta Lui.

3. Cu inimile stropite si curatite de o constiinta rea. Asta se poate realiza doar prin nasterea din nou. Cand ne punem increderea in Cristos, ne
insusim valoarea sangelui Lui. La figurat vorbind, ne stropim inimile cu acest sange, dupa cum israelitii stropeau usile cu sangele mielului
pascal. Asta ne izbaveste de o constiinta rea. Marturia noastra este:

Constiinta nu ne mai osandeste,

intrucat sangele Lui prea scump odata pentru totdeauna

ne-a spalat si ne-a curatit;

Da, in ochii lui Dumnezeu ne-a curatit.

Frances Bevan

4. Si trupurile noastre spalate cu apa curata. Din nou aici avem un limbaj simbolic.
Trupurile noastre reprezinta vietile noastre.

Apa curata se refera fie la cuvant (Efeseni 5:25,26), fie la Duhul Sfant (loan 7:37-39), fie la Duhul Sfant cand El se foloseste de Cuvant pentru
a ne curati viata de intinarile zilnice. Noi suntem curatiti odata pentru totdeauna de vinovatia pacatului prin moartea lui Cristos, dar apoi
suntem curatiti de repetate ori de intindciunea pacatului de catre Duhul, prin intermediul cuvantului (vezi loan 13:10).

Astfel, rezumand, am putea spune ca cele patru cerinte ce trebuiesc indeplinite la intrarea in prezenta lui Dumnezeu sunt: sinceritatea,
siguranta, mantuirea si sfintirea.

Al doilea indemn este sa tinem fara sovaire la marturia nadejdii noastre. Nu trebuie sa permitem nici unui lucru si nici unei persoane sa ne
abata de la marturisirea fara sovaire a adevarului ca singura noastra nadejde este in Cristos.

Celor care erau ispititi sa renunte la binecuvantarile nevazute si viitoare ale crestinismului, de dragul lucrurilor imediate si vizibile ale
iudaismului, li se aminteste ca Cel care a facut fagaduinta este credincios. Fagaduintele Sale nu vor da gres niciodata; nici unul care se
increde in El nu va fi dezamagit niciodata. Mantuitorul va veni, asa cum a promis, si ai Sai vor fi cu El si ca El pe veci.

Noi trebuie sa descoperim modalitati prin care am putea sa-i incurajam pe fratii nostri de credinta sa manifeste dragoste si sa se angajeze in
facerea de fapte bune. in intelesul pe care il are in Noul Testament, dragostea nu este o emotie, ci un act al vointei. Noua ni se porunceste sa
iubim, ceea ce inseamna ca putem si trebuie sa facem acest lucru. Dragostea este radacina; faptele bune sunt roada. Prin pilda pe care o



dam si prin invatatura pe care o raspandim, noi trebuie sa-i starnim pe alti credinciosi la acest fel de viata.
Inimile iubitoare sunt gradini;

Gandurile iubitoare sunt radacini;

Cuvintele iubitoare sunt flori;

lar faptele bune sunt roade.

Apoi trebuie sa continuam sa ne strangem laolalta, si sa nu parasim adunarea noastra locala, cum au unii obiceiul. Aceste cuvinte ar putea fi
considerate un indemn general pentru toti credinciosii s& mearga la biserica cu regularitate. Fara nici o ndoiald, noi gasim tarie, mangaiere,
hrana duhovniceasca si bucurie la serviciul de inchinaciune si slujire colectiva.

Dar indemnul mai poate fi considerat o imbarbatare pentru crestinii care trec prin vremuri de prigoana. Exista intotdeauna ispita sa ne izolam
pentru a evita arestarea, ocara si suferinta, devenind in schimb ucenici secreti.

Dar in principal versetul este un avertisment impotriva apostaziei. A parasi adunarea locala inseamna aici a intoarce spatele crestinismului si
a reveni la iudaism. Unii faceau exact asa la data cand a fost redactata aceasta scrisoare. Prin urmare, crestinii aveau nevoie sa se indemne
unii pe altii avandu-se in vedere mai cu seama faptul ca intoarcerea lui Cristos este atat de apropiatd. Cand va reveni El, se va vedea ca
credinciosii persecutati, ostracizati si dispretuiti au fost, de fapt, in tabara victorioasa. Dar pana atunci este nevoie de statornicie.

Acum scriitorul introduce al patrulea avertisment grav. Ca in cazurile celorlalte trei, este un avertisment impotriva apostaziei, descrisa aici ca
un pacat deliberat.

Dupa cum s-a aratat, exista multe puncte de vedere divergente intre crestini cu privire la natura exacta a acestui pacat. Pe scurt, problema
se pune daca el se refera la:

1. Crestinii adevarati, care ulterior se indeparteaza de la Cristos, pierzandu-se.
2. Crestinii adevarati, care aluneca de la credinta, dar care sunt totusi mantuiti.

3. Cei care marturisesc ca sunt crestini, un timp, se identifica cu o biserica locala, dar apoi se indeparteaza deliberat de la Cristos. Ei nu au
fost niciodata nascuti din nou si acum nu mai pot fi niciodata.

Indiferent la care din opinii subscriem, trebuie sa recunoastem ca textul prezinta unele dificultati. Noi credem ca a treia opinie este cea
corectd, Intrucat este cea mai consecventa cu tonul general al invataturilor din cartea Evrei si cu intregul Nou Testament.

Aici in versetul 26 definitia data apostaziei este pacatuirea cu voia dupa ce cineva a primit cunostinta deplina a adevarului. Asemenea lui
luda, persoana in cauza a auzit evanghelia. Omul acesta cunoaste calea mantuirii; el chiar a pretins ca a primit-o; dar apoi el o respinge
deliberat.

Pentru un astfel de om nu mai rémane nici o jertfa pentru pacate. El a respins decisiv si definitiv jertfa adusa odata pentru totdeauna de
Cristos. Prin urmare, Dumnezeu nu mai are alta cale a mantuirii care sa i-o ofere.

intr-o anumita privinta, orice pacat este deliberat, dar autorul se refer aici la apostazie, ca un pacat facut cu voia, de o extraordinara
gravitate.

Faptul ca autorul se exprimé la persoana intai plural nu inseamn& neapérat ca se include pe sine in aceasta categorie. in versetul 39 el se
exclude in mod hotarat, pe sine si pe ceilalti frati de credinta din categoria celor care dau inapoi, spre pierzare.

Numai ramane decat o asteptare sigura si infricosata a judecatii; nu mai este nadejde de scapare. Este cu neputinta sa-l readuci pe un
apostat la pocainta (6:4). Caci el s-a despartit cu buna stiinta si cu voia de harul lui Dumnezeu in Cristos. Soarta lui este vapaia unui foc care
fi va mistui pe adversari. Este inutil s polemizam pentru a afla daca aici se are in vedere un foc adevarat, in sens fizic. Evident limbajul
folosit se refera la o pedeapsa care este groaznic de severa.

Observati ca Dumnezeu i catalogheaza pe apostati drept adversari (sau ,potrivnici"), prin asta indicandu-se faptul ca acestia manifesta o
opozitie fatisa, nu doar o stare de neutralitate blanda.

Pierzarea calcatorului de lege din Vechiul Testament este introdusa acum ca fond pe care se prefigureaza contrastul pierzarii si mai mari a
apostatului. Un om care cdlca legea lui Moise, devenind un idolatru, murea fara mila atunci cand aceasta vina era dovedita prin marturia a
doi sau trei martori (Deuteronom 17:2-6).

Apostatul va fi socotit vrednic de o pedeapsa mult mai aspra, intrucat el a avut parte de un privilegiu mult mai mare. Enormitatea pacatului
sau reiese din cele trei acuze ce i se aduc:

1. El a calcat in picioare pe Fiul lui Dumnezeu. Dupa ce s-a declarat urmas al lui Isus, acum afirma cu nerusinare ca nu mai vrea sa aiba nimic
de a face cu El, afirmand ca nu are nici o nevoie de Cristos ca Mantuitor, respingandu-L pe fata ca Domn.

in Japonia existd un crucifix care a fost folosit de autoritati in vremurile de prigoana. Acesta era asezat pe pamant si toti trebuiau s& calce in
picioare fata Celui rastignit. Necrestinii nu au sovait deloc in a cdlca in picioare fata Lui. Adevaratii credinciosi au refuzat Tnsa si au fost ucisi.
Se spune ca chipul lui Isus de pe acest crucifix a fost sters si deteriorat de picioarele care au calcat pe el.



2. El a nesocotit sangele legdmantului cu care a fost sfintit. Adica apostatul nu pune nici un pret pe sangele lui Cristos, prin care s-a ratificat
Noul Legamant, refuzand sa-l considere sfant. Dar el a fost pus deoparte prin acest sange, acordandu-i-se un loc de privilegiu extern. Prin
asocierea cu crestinii, el a fost sfintit, dupa cum sotul necredincios este sfintit prin sotia sa credincioasa (1Corinteni 7:14). Dar asta nu
fnseamna ca a fost mantuit.

3. El a insultat Duhul harului. Duhul lui Dumnezeu I-a iluminat cu privire la vestea buna, I-a convins de pacat si l-a indreptat spre Cristos, ca
unic Loc de refugiu al sufletului sdu. Dar el a insultat pe Duhul care S-a purtat cu atata tandrete cu el, dispretuindu-L pe El si mantuirea ce i-a
oferit-o.

Respingerea cu voia a Preaiubitului Fiu al lui Dumnezeu este un pacat de o imensa gravitate. Dumnezeu ii va judeca pe toti cei care se fac
vinovati de acest pacat, caci El a spus: ,A mea este razbunarea; Eu voi rasplati" (vezi Deuteronom 32:25).

Razbunarea in acest context inseamna justitia deplind. Cand Dumnezeu recurge la ea, nu cuprinde nici un sentiment de razbunare, nici o
incercare de a-i intoarce cuiva cu varf si indesat. Ci inseamna pur si simplu a da unei persoane exact ceea ce merita. Cunoscand caracterul
lui Dumnezeu, noi putem fi siguri ca El va proceda exact asa cum a spus ca va proceda, dandu-i apostatului ceea ce merita.

Si in alta parte: ,,DOMNUL va judeca pe poporul Sau". Dumnezeu ii va razbuna pe cei ce sunt ai Lui cu adevarat, dar aici in versetul 30 este o
referire evidenta la judecata celor rai.

Daca ne vine greu sa acceptam afirmatia prin care apostatii sunt numiti poporul Sau, sa nu uitam ca ei sunt ai Sai in virtutea creatiei si
pentru un timp, atata cat sustin marturisirea de credinta. El este Creatorul lor, desi nu si Rascumparatorul lor; apoi candva ei au marturisit ca
sunt ai Lui, chiar daca nu L-au cunoscut niciodata in chip personal.

Lectia de mare importanta care se desprinde din toate acestea este: sa nu va numarati printre cei care cad in mainile lui Dumnezeu, fiind
judecati de El, caci acesta e un lucru groaznic.

Nici un element din acest pasaj al Scripturii nu a avut menirea de a tulbura mintile celor care apartin cu adevarat lui Cristos. Pasajul a fost
scris Tn mod intentionat pe un ton apasat, de cercetare si confruntare, pentru ca toti cei care rostesc numele lui Cristos sa fie preveniti cu
privire la groaznicele consecinte ale indepartarii de El.

in versetele care au mai ramas din capitolul 10, scriitorul enumera trei motive puternice pentru care primii crestini evrei aveau datoria s&
ramana statornici si fideli fata de Cristos.

1. Experientele pe care le-au avut la inceput ar trebui sa constituie un stimulent.
2. Apoi apropiata rasplata de care vor avea parte ar trebui sa-i intareasca.
3. Frica de a nu-i displace lui Dumnezeu ar trebui sa-i impiedice de a mai dori sa se intoarca de unde au plecat.

Mai intai de toate, experientele lor anterioare trebuie sa fie pentru ei un imbold. Dupa ce au marturisit credinta in Cristos, ei au devenit tinta
unor aspre prigoane: familiile lor i-au dezmostenit, prietenii i-au parasit iar vrajmasii s-au napustit asupra lor. Dar in loc sa produca in ei
lasitate si frica, aceste suferinte i-au intarit in credinta lor. Negresit ei au simtit ceva din bucuria nespusa de a fi socotiti vrednici de a suferi
ocara pentru numele Lui (Fapte 5:41).

Uneori suferinta lor a fost individuala; ei au fost scosi in fata in mod individual si supusi la tot felul de injosiri si suferinte. Alteori ei au suferit
impreuna cu alti crestini.

Lor nu le-a fost teama sa-i viziteze pe cei care erau intemnitati pentru Cristos, chiar daca riscau sa fie invinuiti prin asociere cu acestia.

Cand li s-au confiscat averile de catre autoritati, ei au primit cu bucurie acest lucru. Ei au preferat sa fie fideli fata de Isus, mai degraba decat
sa tina la bunurile lor materiale. Ei stiau ca au o mostenire neputrezicioasa si neintinata, care nu se vestejeste" (1Petru 1:4). A fost cu
adevarat un miracol al harului divin care i-a invrednicit sa puna un pret atat de mic pe bunurile acestui pamant.

Al doilea mare factor de care trebuie sa tina seama este ca apropierea timpului rasplatii ar trebui sa fie in masura sa-i intareasca. Dupa ce au
indurat atat de mult in trecut, nu se cade sa capituleze acum. Autorul spune, in fapt: ,,Nu va pierdeti recolta pe care v-o vor aduce lacrimile
voastre" (F. B. Meyer). Ei erau acum mai aproape ca oricand de implinirea fagaduintelor lui Dumnezeu. Hotarat nu era momentul sa dea
fnapoi.

»Nu va parasiti increderea voastra - caci ea aduce cu sine o bogata rasplata in lumea de apoi" (JBP).

Ei aveau nevoie de rabdare, adica de hotararea de a rdmane in continuare in prigoane, mai degraba decat sa scape de acestea prin
tagaduirea lui Cristos. Apoi, dupa ce vor fi facut voia lui Dumnezeu, ei vor primi rasplata fagaduita.

Rasplata viitoare e sincronizata cu Revenirea Domnului Isus; de unde si citatul de la Habacuc 2:3: ,,inca putin, foarte putin timp si Cel care
vine va veni si nu va intarzia." La Habacuc versetul suna astfel: ,Caci este o viziune al carei timp este hotarat, se apropie de implinire si nu va
minti; daca intarzie, asteapt-o, caci va veni si se va implini negresit." lata ce spune Vincent cu privire la asta:

.In cartea Evrei subiectul propozitiei este viziunea exterminarii caldeilor. Dar in textul din Septuaginta fie lehova, fie Mesia trebuie s fie
subiectul. Teologii evrei de mai tarziu au interpretat pasajul ca pe o referire la Mesia, dupa cum este interpretat si de scriitorul nostru.”

A. ). Pollock comenteaza: ,Pasajul din Vechiul Testament si citatul modificat din Noul Testament sunt de aceeasi inspiratie verbala, texte
sacre ale Scripturii. Subiectul din Habacuc este vedenia si se refera la venirea lui Cristos ca sa domneasca. lar la Evrei ceea ce era un



pronume nehotarat devine pronumele personal El, referindu-se la Rapire.” Apoi continua pe un ton mai general: ,Cand un scriitor inspirat
citeaza din Vechiul Testament, el foloseste doar atat din pasajul citat cat ii este de folos intelepciunii Divine, fara ca vreodata textul citat sa
contrazica textul original. Da, modificandu-l pentru a transmite, nu sensul exact din textul original al Vechiului Testament, ci sensul mai
deplin pe care a intentionat Duhul Sfant sa-I transmita in Noul Testament. E limpede Tnsa ca numai Dumnezeu poate trata Scriptura in felul
acesta. Faptul ca se face acest lucru, si inca pe scara larga, este o alta dovada a inspiratiei cuvantului. Dumnezeu este Autorul Bibliei si El
poate s&-Si citeze PROPRIILE Sale cuvinte, modificAndu-le si addugand la ele dup& cum acest lucru corespunde scopului Sau. in schimb, daca
vreunui din noi citeaza Scriptura, trebuie s-o facem cu toata acuratetea si grija. Noi nu avem voie s-o modifica cu nici o iota sau particica de
litera. Dar Autorul Cartii poate face acest lucru. Nu are importanta de a cui pana Se slujeste - fie de a lui Moise, fie de a lui Isaia; fie de a lui
Petru, fie de a lui Pavel, fie de a lui Matei, fie de a lui loan; in realitate toate aceste scrieri sunt scrisul Sau.”

Un ultim stimulent care ar trebui sa ne determine sa ramanem statornici este teama ca nu cumva sa nu-l fim lui Dumnezeu pe plac.
Continuand citatul din Habacuc, autorul arata ca viata care fi face placere lui Dumnezeu este viata de credinta: cel drept (in textul critic:
»dreptul meu") va trai prin credinta. Aceasta este viata care pune pret pe fagaduintele lui Dumnezeu, care vede nevazutul si care
persevereaza pana la sfarsit, ramanand statornica pana la capat.

Pe de alta parte, viata care nu-I este pe plac lui Dumnezeu este viata omului care renunta la Mesia, intorcandu-se la jertfele demodate de la
templu: Dar daca cineva da napoi, sufletul Meu nu gaseste placere in el.

Atat scriitorul, cat si fratii lui de credinta se desolidarizeaza rapid de aceia care dau inapoi spre pierzare. Prin asta se deosebesc apostatii de
crestinii autentici. Apostatii dau Thapoi si se pierd. Credinciosii adevarati cred, pastrandu-si astfel sufletele de pierzarea celor renegati.

Odata cu pomenirea cuvantului credinta (,.a crede" si ,credinta" au aceeasi radacina in greaca), se aseaza temelia pentru discutia mai ampla
referitoare la viata care-l este placuta lui Dumnezeu. in felul acesta, ilustrul capitol al unsprezecelea este o continuare cat se poate de
nimerita si la locul ei.

Capitolul acesta se ocupa de viziunea si rabdarea credintei, facandu-ne cunostinta cu barbati si femei din Vechiul Testament a caror vedere
spirituald a fost perfecta si care au indurat suferinte si ocari de nedescris, fara sa se lase de credinta.

Versetul 1 nu constituie definitia oficiala a credintei, ci este, mai degraba, o descriere a ceea ce face credinta pentru noi. Ea face ca lucrurile
sperate sa fie la fel de reale pentru noi ca si cand le-am poseda deja, asigurand dovezile de nezdruncinat potrivit carora, binecuvantarile
spirituale ale crestinismului sunt absolut certe si reale. Cu alte cuvinte, credinta aduce viitorul in prezent, facand ca nevazutul sa fie vazut.

Credinta este increderea in probitatea lui Dumnezeu. Convingerea ca ceea ce spune Dumnezeu este adevarat si ca ceea ce promite El se va
implini.

Credinta trebuie sa aiba o anumita revelatie de la Dumnezeu, o oarecare fagaduinta din partea lui Dumnezeu ca temelie. Caci ea nu este un
salt in gol. Ea reclama cele mai sigure dovezi din univers si pe acestea le gaseste in cuvantul lui Dumnezeu. Ea nu se margineste la
posibilitati, ci invadeaza domeniul imposibilului. Cineva a afirmat: ,,Credinta incepe acolo unde posibilitatile inceteaza. Daca un lucru este cu
putinta, atunci nu mai e un prilej de slavire a lui Dumnezeu."

Credinta, mareata credinta pe care o vede fagaduinta,
Ce priveste doar la Dumnezeu;

Si rade de imposibilitati,

strigand: ,,Se va face".

Autor anonim

in viata de credinta sunt dificultati si probleme, cdci Dumnezeu ne incearcd credinta in cuptorul de foc, ca sa vada daca este autentica
(1Petru 1:7). Dar, cum spunea George Muller: ,Greutatile sunt hrana cu care se hraneste credinta."

Pentru ca au umblat prin credinta, iar nu prin vedere, vrednicii din Vechiul Testament au primit aprobarea divina. Restul capitolului este o
ilustrare a modului in care Dumnezeu a confirmat marturia lor.

Credinta ne asigura singura relatare faptica a creatiei. Dumnezeu este Singurul care S-a aflat acolo; El este Cel care ne spune ce s-a
intamplat. Noi credem cuvantul Sau si astfel stim. McCue spune: ,,Conceptul despre Dumnezeu, ca pre-existent materiei, chemand-o prin
decret la fiinta, este dincolo de domeniul ratiunii sau al demonstratiei. Este un fapt acceptat printr-un act de credinta, si atat."

Prin credinta intelegem. Lumea spune: ,,Nu cred daca nu vad" dar Dumnezeu spune: ,Crede si vei vedea". Isus i-a spus Martei: ,,Nu ti-am spus
ca daca vei crede vei vedea..." (loan 11:40). Apostolul loan a scris: ,Lucrurile acestea vi le-am scris ca s& credeti... ca s& stiti" (1loan 5:13). in
chestiunile spirituale credinta precede intelegerea.

Lumile au fost intocmite prin cuvantul lui Dumnezeu. Dumnezeu a vorbit si materia a luat fiinta. Lucrul aceste este in deplina concordanta cu
descoperirea facuta de om, ca materia este, in esenta, energie. Cand Dumnezeu a vorbit, s-a produs un curent de energie, sub forma unor
unde sonore. Acestea s-au transformat in materie si astfel lumea a luat fiinta.

Lucrurile care se vad nu au fost facute din lucruri care sunt vizibile. Energia este invizibila; tot asa sunt atomii si moleculele, si gazele care nu
pot fi vazute cu ochiul liber, dar care, in combinatie, devin vizibile.



Faptul creatiei, asa cum este expus aici la Evrei 11:3, este imposibil de combatut. Niciodata el nu a putut si nu va putea fi imbunatatit, forma
exprimarii sale fiind desavarsita.

in lista de onoare a eroilor credintei s-a trecut peste Adam si Eva. Cand Eva a trebuit si decidad dacd Dumnezeu sau Satan spunea adevérul,
ea a decis in favoarea lui Satan. Dar asta nu dovedeste ca mai tarziu ei nu au fost totusi mantuiti prin credinta, asa cum o dovedesc pieile cu
care s-au acoperit.

Abel va fi avut neaparat o revelatie a faptului cad omul pacatos se poate apropia de Dumnezeu numai pe temeiul sangelui varsat. Poate ca a
invatat lucrul acesta de la parintii sai, care au fost repusi in partasie cu Dumnezeu abia dupa ce El i-a imbracat cu piei de animale (Geneza
3:21). in orice caz, el a dat dovad& de credinta prin faptul ca s-a apropiat de Dumnezeu cu sangele unei jertfe. in schimb, jertfa lui Cain a fost
adusa din legume sau fructe, fiind, deci, fara sange. Abel ilustreaza adevarul mantuirii prin har, prin intermediul credintei. Cain infatiseaza
incercarea zadarnica a omului de a se salva singur prin fapte bune.

George Cutting scoate in evidenta faptul ca ,nu excelenta personala a lui Abel a fost aceea care L-a determinat pe Dumnezeu sa-l socoteasca
neprihanit, ci excelenta jertfei aduse de el si credinta pe care o implica." Si tot asa este si cu noi: nu suntem indreptatiti datorita caracterului
nostru sau faptelor noastre bune, ci numai si numai datorita excelentei jertfei lui Cristos si faptului ca L-am primit pe El.

Abel a fost ucis de Cain pentru ca legea uraste harul. Omul cu neprihanire de sine uraste adevarul conform caruia nu se poate mantui singur,
ci trebuie sa ceara dragostea si indurarea lui Dumnezeu.

Dar marturia lui Abel este perpetuata: Prin credinta sa el vorbeste inca. Exista un sens in care credinta invredniceste corzile vocale ale unui
om sa functioneze multa vreme dupa ce trupul lui a fost asezat in mormant.

La un moment dat in viata sa, Enoh trebuie sa fi primit o fagaduinta de la Dumnezeu ca va merge in cer fara sa mai moara. Pana atunci toti
muriserd - mai devreme sau mai tarziu. Nu se consemneaza nicaieri ca cineva ar fi fost luat de pe acest pamant fara sa moara. Dar
Dumnezeu a tagaduit iar Enoh a crezut. A fost actul cel mai rational si mai intelept pe care putea sa-l infaptuiasca Enoh. Caci ce este mai
rezonabil decat ca o creatura sa creada in Creatorul sau?

Si asa s-a intamplat! Enoh a umblat cu Dumnezeul Cel nevazut timp de trei sute de ani (Geneza 5:21-24), dupa care pasii I-au purtat in
eternitate. inainte de mutarea lui, primise marturia cd era placut lui Dumnezeu. Viata de credint intotdeauna fi este placutd lui Dumnezeu.
Lui 7i place sa fie crezut.

Fara credinta este cu neputinta sa-1 fim placuti. Oricate fapte bune am face, nu am putea compensa lipsa de credinta. Dupa ce s-a spus si s-a
facut tot ce se putea, cand un om refuza sa creada in Dumnezeu, il face mincinos. ,,Cel ce nu crede in Dumnezeu L-a facut mincinos" (1loan
5:10). Or, cum fi vor putea oare fi placuti oamenii care il fac pe Dumnezeu mincinos?

Credinta este singurul lucru care-l acorda lui Dumnezeu locul ce | se cuvine, punandu-l, in acelasi timp, si pe om la locul sau.

i aduce nespus de mults slava lui Dumnezeu", scrie C. H. Mackintosh, ,deoarece dovedeste c& avem mai multd in credere in vederea Lui,
decat in a noastra."

Credinta crede nu numai ca Dumnezeu exista, ci se si increde in El, convinsa ca El ii va rasplati pe cei care il cauta cu staruinta. La Dumnezeu
nu este nici un lucru care sa-i puna pe oameni n pozitia de a nu putea crede. Dificultatea rezida in vointa omului.

Credinta lui Noe s-a bazat pe avertismentul emis de Dumnezeu ca va distruge lumea printr-un potop (Geneza 6:17). Omenirea nu mai
cunoscuse pana atunci experienta unui potop. Ba mai mult, exista temeiuri sa credem ca pana atunci nici nu cazuse nici o ploaie (Geneza
2:5,6). Noe L-a crezut pe Dumnezeu si a construit o arca, desi se afla probabil foarte departe de ape navigabile. Negresit el va fi fost tinta
multor glume rautacioase si batjocoritoare. Dar credinta lui Noe a fost rasplatita: casa lui a fost salvata, lumea a fost condamnata prin viata si
marturia sa iar el a devenit mostenitorul neprihanirii care se primeste pe baza credintei.

Poate ca multi dintre crestinii iudei de la inceput carora le este adresata scrisoarea aceasta s-au intrebat de ce - daca ei erau pe calea ce
buna - constituiau totusi o minoritate atat de mica. Noe iese de pe paginile Vechiului Testament, amintindu-le ca pe vremea lui numai opt
oameni erau pe calea cea buna si ca restul lumii a pierit!

Avraam a fost probabil un idolatru, traind in Ur din Caldeea, cand Dumnezeu i s-a aratat si i-a spus sa se mute. Cu ascultarea credintei, el si-a
parasit casa si patria, nestiind care va fi destinatia finala. Negresit prietenii lui vor fi ras de el, pentru ca dadea dovada, in opinia lor, de o
nechibzuinta atat de mare. Dar atitudinea lui a fost:

Merg nainte fara sa stiu -

Chiar de-as vrea, n-as putea afla.

Prefer sa umblu in intuneric, dar cu Dumnezeu,

Decat sa umblu pe lumina, dar singur.

Mai bine umblu prin credinta cu El

Decat singur prin vedere.

Helen Annis Casterline



Umblarea credintei adesea le creeaza altora impresia de imprudenta sau de nechibzuinta, dar omul care il cunoaste pe Dumnezeu e multumit
chiar si cand este dus legat la ochi, necunoscand drumul care fi sta inainte.

Dumnezeu i fdgaduise lui Avraam tara Canaan. intr-un sens foarte real aceasta ii apartinea. Cu toate acestea, singurul petec de pdmant pe
care |-a cumparat vreodata din aceasta tara a fost terenul pentru ingroparea mortilor din familia sa. El s-a multumit sa locuiasca in corturi,
care sunt simbolul pelerinajului, mai degraba decat sa aiba un domiciliu stabil. Pentru moment, a tratat Canaanul ca si cand ar fi fost o tara
straina.

El a fost insotit in pelerinajul sau de fiul si nepotul sau. Pilda lui evlavioasa si-a lasat amprenta asupra lor; desi ei au fost mostenitori impreuna
cu el ai aceleiasi fagaduinte ca tara va fi a lor.

De ce s-a purtat Avraam cu atata dezinvoltura fata de proprietatile imobiliare? Pentru ca astepta cetatea care are temelii, al carei ziditor si
facator este Dumnezeu. El nu si-a |asat inima acaparata de lucrurile materiale actuale, ci de cele vesnice. in original existd un articol hotarat
fnaintea substantivelor cetate si temelii. in socoteala credintei, exist& doar o singurd cetate vrednica de a purta acest nume si doar una cu
temelii sigure.

Dumnezeu este arhitectul acestei cetati ceresti si El este si ziditorul ei. Este un oras model, fara cartiere marginase darapanate, fara aer
poluat, fara nici una din problemele care afecteaza centrele urbane din vremea noastra.

Prin credinta Sara a fost imputernicita miraculos sa conceapa pe cand avea vreo noudzeci de ani. Se consemneaza clar ca ea trecuse de
varsta cand mai putea concepe un copil. Dar ea stia ca Dumnezeu ii promisese un copilas si mai stia ca El nu-Si poate lua inapoi cuvantul. Ea
avea o credinta de nezdruncinat ca El va face exact asa cum promisese.

Avraam avea vreo nouazeci si noua de ani cand s-a nascut Isac. Omeneste vorbind, era aproape imposibil sa devina tata, si totusi Dumnezeu
ii promisese un numar extraordinar de mare de urmasi. Prin urmare, si-a spus el, se va intampla exact asa cum a fagaduit El.

Prin Isac Avraam a devenit tatal familiei pamantesti nenumarate, adica natiunea ebraica. Prin Cristos, el a devenit tatal unei familii spirituale
nenumarate, adica, credinciosii adevarati din toate veacurile care s-au succedat dupa aceea. Nisipul de pe tarmul marii infatiseaza probabil
descendentii pamantesti, in timp ce stelele cerului ilustreaza locuitorii ceresti.

Patriarhii au murit cu totii in credinta. Ei nu au apucat sa vada in viata implinirea fagaduintelor divine. De pilda, Avraam nu si-a vazut
niciodata descendentii sai numerosi. Natiunea ebraica nu a ocupat niciodata intreg teritoriul ce i-a fost promis. Sfintii din Vechiul Testament
n-au vazut niciodata implinirea fagaduintei lui Mesia. Dar viziunea lor telescopica a apropiat de ei fagaduintele atat de mult incat acestea
sunt prezentate ca si cand le-au facut cu mana, intr-un semn de anticipare bucuroasa.

Ei si-au dat seama ca lumea aceasta nu este casa lor definitiva. Ei au fost multumiti sa fie straini si calatori, impotrivindu-se ispitei de a-si
face un cuib cat mai confortabil aici pe pamant. Dorinta lor a fost de a trece prin lume fara sa imprumute vreo trasatura de caracter specifica
acestei lumi. Inimile lor erau atasate de pelerinajul lor (Psalmul 84:5).

Vietile lor au indicat limpede ca ei erau in cautarea unei patrii. Credinta a implantat in ei un instinct asemanator porumbeilor postasi,
facandu-i ca sa nu se multumeasca cu desfatarile Canaanului. Ei tanjeau, in schimb, dupa o tara mai buna, careia sa-i poata spune cu
adevarat patrie.

Spunand ca ei erau in cautarea unei patrii, scriitorul doreste sa arate clar ca el nu se refera la tara lor de bastina. Daca Avraam ar fi dorit sa
revina in Mesopotamia, nimic nu l-ar fi impiedicat s-o faca, dar pentru el acele tinuturi nu mai constituiau patria lui.

Adevarata explicatie consta in faptul cd, desigur, ei cautau o patrie cereasca. Este remarcabil, daca tinem seama de faptul ca majoritatea
fagaduintelor facute poporului Israel au avut de a face cu binecuvantari materiale pe acest pamant. Dar ei aveau si o nadejde cereasca, si
aceasta nadejde i-a invrednicit sa trateze lumea aceasta ca pe o tara straina.

Spiritul de pelerin i este deosebit de placut lui Dumnezeu. ,Lui nu-l este rusine sa fie numit Dumnezeul celor ale caror inima si parte sunt in
cer." El le-a pregatit o cetate, si acolo ei gasesc odihna si satisfactie si pace desavarsita.

Am ajuns acum la cea mai mare incercare a credintei lui Avraam. Dumnezeu i-a spus sa-si aduca fiul, Isac, ca jertfa pe altar. Cu ascultare fara
sovaire, Avraam a pornit la drum, sa-l aduca lui Dumnezeu ca jertfa cea mai scumpa comoara a inimii lui. Va fi fost el inconstient de uriasa
dilema cu care era confruntat? Dumnezeu ii promisese urmasi fara numar de multi. Isac era singurul sau fiu nascut. Avraam avea la acea
data varsta de 117 ani iar Sarah 108!

Fagaduinta unui numar urias de urmasi avea sa fie implinita in Isac. Dilema consta in aceasta: daca Avraam il ucidea pe Isac, cum mai putea
sa se implineasca promisiunea? Isac avea pe atunci vreo saptesprezece ani, fiind necasatorit.

Avraam stia ce fagaduise Dumnezeu. Doar asta conta! El a conchis ca daca Dumnezeu i cere sa-si ucida fiul, Dumnezeu il va invia, chiar din
morti, pentru a implini fagaduinta.

Pana in acest punct nu se consemneaza ca ar fi fost vreo inviere din morti. Experienta umana nu detinea nici o statistica in acest sens. Intr-un
sens cat se poate de real, Avraam a inventat ideea invierii. Credinta sa in fagaduinta lui Dumnezeu I|-a impins la concluzia ca Dumnezeu il va
invia pe Isac.

in sens figurat el I-a primit pe Isac inapoi din morti. El se atasase faptului ca Isac trebuie sa fie ucis. Si Dumnezeu i-a trecut in cont acest gest.
Dar, dupa cum arata Grant cu foarte mult dramatism, Domnul ,I-a crutat pe Avraam de a avea inima strapunsa de durerea de care inima Sa
proprie nu Si-a crutat-o." El i-a pus la dispozitie lui Avraam un berbec, ce a luat locul lui Isac, si singurul fiu nascut a fost repus in inima si casa
tatalui sau.



Inainte de a trece mai departe, 13sand in urméa aceastd pildd exemplara de credinta, trebuie s amintim doua lucruri: Mai intai, Dumnezeu
niciodata nu a intentionat ca Avraam sa-si ucida fiul. Jertfele umane nu au avut niciodata loc in voia lui Dumnezeu pentru poporul Sau. El doar
a pus la incercare credinta lui Avraam si, de indata ce aceasta s-a dovedit autentica, ordinul Sau a fost contramandat.

in al doilea rand, credinta lui Avraam in fagaduinta c& va avea un numéar mare de urmasi a fost pusa la incercare pe parcursul unei perioade
de o sutd de ani. Patriarhul avea saptezeci si cinci de ani cand i s-a promis un fiu. El a asteptat douazeci si cinci de ani pana cand s-a nascut
Isac. lar Isac a avut saptesprezece ani cand Avraam l-a luat cu el pe Muntele Moria, ca sa-l aduca jertfa lui Dumnezeu. Isac a avut patruzeci
de ani cand s-a casatorit, dupa care au mai trecut douazeci de ani pana cand i s-au nascut cei doi copii gemeni. Avraam a murit la varsta de
175 de ani, cand descendentii sdi constau dintr-un fiu (de saptezeci si cinci de ani) si doi nepoti (de cincisprezece ani). Cu toate acestea, in
timpul vietii sale ,El nu s-a indoit de fagaduinta lui Dumnezeu, prin necredinta, ci, intarit prin credintd, a dat slava lui Dumnezeu, deplin
incredintat ca ce a tagaduit El poate sa si implineasca" (Romani 4:20,21).

Noua, occidentalilor, ne este greu sa intelegem de ce credinta lui Isac si a lui lacov sau cea a lui losif, consemnata in urmatoarele trei versete,
a fost neobisnuita.

Isac, de pilda, a dobandit un loc pe lista de onoare a credintei pentru ca a invocat binecuvantari viitoare asupra lui lacov si Esau. Ce este
remarcabil in asta?

inainte de a se naste copiii, Domnul a anuntat prin Rebeca faptul c& din acesti baieti vor iesi doud natiuni si ca cel mai varstnic (Esau) il va
sluji pe cel mai tanar (lacov). Esau era favoritul lui Isac si, in virtutea faptului ca era cel mai mare, ar fi primit in mod normal partea cea mai
buna de la tatal sau. Dar Rebeca si lacov |-au inselat pe Isac, a carui vedere era la acea data mult deteriorata, determinandu-I sa dea
binecuvantarea cea mai aleasa lui lacov. Cand aceasta urzeala a fost data in vileag, Isac a fost cuprins de un tremur violent. Dar el si-a adus
aminte de cuvantul lui Dumnezeu potrivit caruia cel mai mare il va sluji pe cel mai mic si, in pofida predilectiei sale pentru Esau, si-a dat
seama ca interventia lui Dumnezeu, in pofida slabiciunii sale naturale, trebuie sa ramana in picioare.

in viata lui lacov au existat multe episoade lipsite de glorie, si totusi el este onorat ca erou al credintei. Caracterul sdu s-a ameliorat cu
timpul, decesul lui fiind inconjurat de glorie. Cand |-a binecuvantat pe fiul lui losif, Manase, si-a incrucisat bratele, pentru ca binecuvantarea
rezervata de obicei fiului mai mare sa cada in schimb asupra celui mai tanar, Efraim. Cu toate protestele lui losif, lacov a insistat ca
binecuvantarile sa ramana asa, pentru ca aceasta era ordinea precizata de Domnul. Desi vederea lui fizica era slabita, vederea sa spirituala
era agera. in scena de la incheierea vietii sale, il gdsim pe lacov inchinandu-se rezemat de varful toiagului s&u. C. H. Mackintosh rezuma
aceasta scena in frumosul sau stil caracteristic:

»Capitolul de incheiere a vietii lui lacov contrasteaza cat se poate de placut cu toate scenele anterioare din tumultoasa sa istorie,
amintindu-ne de imaginea unei seri linistite ce se asterne dupa o zi furtunoasa: soarele, ce fusese ascuns in timpul zilei de nori si ceata, se
arata acum la asfintitul soarelui in toata splendoarea sa, oferind perspectiva unei zile minunate care va urma. Tot asa este si cu varstnicul
patriarh. Gestul substitutiei, targuiala lui, viclenia, planurile sale, nestatornicia, instabilitatea si temerile rezultate din lipsa de credinta - ei
bine, toti acesti nori intunecati ai firii vechi si ai pamantului s-au risipit intre timp, patriarhul iesind la iveala pe culmile senine ale credintei,
pentru a imparti binecuvantari si distinctii, cu acea destoinicie pe care o poate darui doar comuniunea cu Dumnezeu.”

Credinta lui losif a fost de asemenea puternica cand i sa apropiat sfarsitul.

El a crezut promisiunea lui Dumnezeu ca va izbavi poporul Israel din Egipt. Credinta I-a invrednicit sa-si imagineze deja scena exodului, care
era pentru el atat de certd incat le-a dat fiilor sai instructiuni sa ia cu ei oasele sale pentru a fi ingropate in Canaan. , Astfel", scrie William
Lincoln, , desi era inconjurat de pompa si splendoarea Egiptului, inima lui nu era deloc acolo, ci alaturi de poporul sdu, in gloria si
binecuvantarile de care avea sa aiba parte."

Ceea ce se are in vedere aici este mai mult credinta parintilor sai, decat aceea a lui Moise. Privindu-si copilasul, ei I-au vazut frumos. Dar
frumusetea lui nu era doar de ordin fizic. Ei au vazut ca este un copil destinat sa aiba un viitor maret, el fiind cel pe care Dumnezeu I-a ales
pentru o lucrare speciala. Credinta lor ca planurile lui Dumnezeu vor fi aduse la indeplinire le-a dat curajul de a infrunta porunca regelui si de
al ascunde pe copil timp de trei luni.

Prin credinta Moise Tnsusi a reusit sa renunte cu atata noblete la cateva lucruri insemnate. Desi a fost crescut in luxul ce domnea la curtea
imparatului Egiptului, fiindu-i asigurate toate lucrurile pentru care se lupta oamenii pe lumea aceasta, el a invatat ca ,nu posedarea
bunurilor, ci renuntarea la acestea aduce odihna" (J. Gregory Mantie).

Mai intai, Moise a renuntat la faima Egiptului. El era fiul adoptiv al fiicei lui Faraon si, ca atare, 1i era asigurat un loc de seama in elita tarii,
poate chiar ca succesor al lui Faraon. Dar el se nascuse dintr-o spita mai nobila: aceea de membru al poporului ales al lui Dumnezeu pe acest
pamant. Or, el nu-si putea permite sa coboare de la rangul acesta nobil la cel de membru al familiei regale a Egiptului. Mai tarziu, cand a
ajuns la maturitate, el a ales, hotarandu-se sa nu ascunda adevarata sa nationalitate, doar de dragul catorva ani petrecuti in mijlocul unei
faime pamantesti. Urmarea? in loc s& ocupe un rand sau doua de hieroglife pe vreo piatra funerar3, el a fost imortalizat in Cartea etern& a lui
Dumnezeu. in loc s se regaseascd azi ca mumie egipteana in cine stie ce muzeu din lume, el este faimos ca un om al lui Dumnezeu.

in al doilea rand, el a respins placerile Egiptului. Asocierea plind de smerenie cu poporul lui Dumnezeu aflat in suferintd a insemnat pentru el
mai mult decat satisfacerea vremelnica a apetiturilor sale. Privilegiile de a impartasi tratamentul inuman de care a avut parte neamul sdu a
fost pentru Moise o placere mai mare decat toate desfatarile de la curtea lui Faraon.

in al treilea rand, el a intors spatele comorilor Egiptului. Credinta I-a invrednicit s& vada ca faimoasele case pline cu tezaure ale Egiptului erau
total lipsite de valoare in lumina vesniciei. Prin urmare, el a ales sa sufere aceeasi ocara pe care avea s-o sufere si Mesia. Loialitatea fata de
Dumnezeu si dragostea fata de poporul Sau au avut pentru el un pret mai mare decat toate bogatiile lui Faraon adunate la un loc. El stia ca la
un minut dupa moartea sa doar aceste bunuri spirituale vor conta.



Apoi el a renuntat si la monarhul Egiptului. imb&rbatat de credinta, el a iesit din tara robiei, nep&sandu-i de furia regelui. A fost o delimitare
neta de politicianismul acestei lumi. El s-a temut atat de putin de Faraon tocmai pentru ca s-a temut atat de mult de Dumnezeu. El avea
privirile atintite asupra , binecuvantatului si singurului Stapanitor, Regele regilor si Domnul domnilor, singurul care are nemurirea, care
locuieste intr-o lumina de care nu te poti apropia, pe care nici un om nu L-a vazut, nici nu-L poate vedea; a Lui sa fie cinstea si puterea
vesnica! Amin." (1Timotei6:15,16).

in fine, el a respins religia Egiptului. Instituind Pastele si stropind sangele, el s-a separat net si irevocabil de idolatria egipteana. El a aruncat
manusa, sfidand structurile religioase din vremea lui. Pentru el mantuirea a fost prin sangele mielului, nu prin apele Nilului. Ca urmare,
intaii-nascuti ai Israelului au fost crutati, Tn vreme ce intaii-nascuti ai Egiptului au fost ucisi de nimicitor.

La inceput Marea Rosie li s-a parut refugiatilor evrei pierzarea lor, caci erau urmariti aprig din spate de inamic, fiind, aparent, prinsi ca intr-o
cursa. Dar ascultand de cuvantul lui Dumnezeu, ei au pasit inainte si apele s-au despicat thaintea lor: ,DOMNUL a pus marea in miscare toata
noaptea printr-un vant puternic dinspre rasarit, care a uscat marea si apele s-au despartit in doua" (Exod 14:21). Cand egiptenii au incercat
sa se ia dupa evrei, rotile de la carele lor s-au impotmolit iar apele au revenit la pozitia lor anterioara, ostile lui Faraon inecandu-se in mare.
Astfel Marea Rosie a devenit o punte de izbavire pentru Israel, dar infundatura a pierzarii pentru egipteni.

Cetatea imprejmuita a lerihonului a fost primul obiectiv militar de care s-au lovit israelitii in campania de cucerire a Canaanului. Ratiunea
dicta ca o fortdreata atat de impenetrabila sa poata fi cuceritd numai cu ajutorul unor forte militare superioare. Dar metodele credintei sunt
altele. Pentru a-Si aduce la indeplinire planurile, Dumnezeu recurge la strategii ce li se par oamenilor lipsite de sens. El le-a spus israelitilor sa
inconjoare cetatea timp de sapte zile. lar in ziua a saptea ei au trebuit sa marsaluiasca in jurul ei de sapte ori. Preotilor li s-a spus sa sune
puternic din trambite, oamenilor li s-a indicat sa strige, dupa care zidurile vor cadea. Expertii militari ar respinge numaidecat aceasta metoda,
considerand-o vrednica de dispret. Dar ea a dat rezultate! Armele luptei spirituale nu sunt lumesti, ci au putere divina, pentru a distruge
fortarete (2Corinteni 10:4).

Nu stim cand a devenit prostituata Rahav o inchinatoare la lehova, dar este limpede ca asa s-a intamplat. Ea a abandonat religia falsa a
Canaanului, devenind o prozelita la religia iudaica. Credinta ei a fost pusa la grea incercare cand au vizitat-o spionii evrei. intrebarea care se
punea era daca ea va fi loiala tarii si compatriotilor ei, sau va fi fidela Domnului? Rahav s-a decis insa sa stea de partea Domnului, chiar daca
aceasta a insemnat sa-si tradeze patria. Primindu-i cu caldura pe spioni, atat ea, cat si familia ei au fost crutati, in timp ce vecinii ei
neascultatori au pierit.

In acest punct, scriitorul pune o intrebare retorica: ,Si ce voi mai zice?" Dupa ce a prezentat aceast listd impresionanta de barbati si femei
care au dat dovada de credinta si rabdare in perioada Vechiului Testament, cate alte persoane mai trebuie sa citeze pentru a-si demonstra
argumentul?

Desigur, exemplele suplimentare nu-i lipsesc, dar nu mai are timp, caci i-ar trebui prea mult sa intre in detalii. Prin urmare, se va margini sa
enumere cateva nume si sa catalogheze momentele de triumf si incercarile credintei.

lata, asadar, exemplul lui Ghedeon, a carui ostire a fost redusa de la 32.000 la 300. Mai intai au fost trimisi acasa cei timizi, apoi cei ce tineau
prea mult la confortul lor. Si astfel cu un corp redus de adevarati ucenici, Ghedeon i-a fugarit pe madianiti.

Apoi a fost Barac. Cand a fost chemat sa conduca Israelul, in lupta impotriva canaanitilor, el a acceptat doar cu conditia ca Debora sa mearga
cu el. In pofida acestei trésaturi de lasitate din caracterul sdu, Dumnezeu a vazut ca acest om se increde cu adevérat in El si |-a trecut in lista
barbatilor credintei.

Samson a fost un alt om marcat de evidente slabiciuni. Totusi, in pofida acestui lucru, Dumnezeu a detectat in el o credinta care I-a
invrednicit sa omoare fara nici o arma, doar cu mainile, un leu tanar, apoi sa nimiceasca treizeci de filisteni la Aschelon si sa ucida o mie de
filisteni cu o falca de magar; apoi sa ia in spinare portile orasului Gaza si, in cele din urma, sa darame templul lui Dagon, omorand in clipa
propriului deces mai multi filisteni decat omorase in tot timpul vietii sale.

Desi a fost un copil nelegitim, lefta a devenit in cele din urma izbavitorul poporului Israel de sub asuprirea amonitilor. El ilustreaza adevarul
conform caruia credinta il invredniceste pe un om sa se ridice dincolo de pozitia pe care i-o confera nasterea si mediul in care a trait,
devenind erou al lui Dumnezeu in istorie.

Credinta lui David straluceste in episodul confruntarii cu Goliat, in purtarea sa nobila fata de Saul, in capturarea Sionului si in numeroase alte
episoade. In psalmii s&i, gasim o cristalizare a credintei sale in atitudinea de penitent3, lauda si profetie.

Samuel a fost ultimul dintre judecatorii Israelului si primul sau profet. El a fost omul lui Dumnezeu pentru poporul Israel, intr-o vreme cand
preotia era marcata de un mare faliment pe plan spiritual. El a fost unul dintre cei mai mari lideri din istoria Israelului.

Adaugati la aceasta lista profetii, o ceata nobila de purtatori de cuvant ai lui Dumnezeu, barbati care au intruchipat constiinta lor; oameni
care mai bine ar fi murit, decat sa spuna o minciuna, care au preferat sa mearga in cer cu constiinta curata, decat sa ramana pe pamant cu
cugetul pacat.

Scriitorul 1si indreapta acum atentia spre faptele de vitejie ale eroilor credintei:

Ei au cucerit imparatii - si gandul ne duce imediat la losua, la judecatori (care au fost adevarate capetenii militare ale Israelului), la David si la
altii.

Ei au lucrat neprihanirea. Regi ca Solomon, Asa, losafat, loas, Ezechia si losia s-au inscris in istorie pentru domnia lor, care, desi nu a fost
perfecta, s-a caracterizat prin neprihanire (sau ,dreptate").



Ei au primit lucrurile fagaduite. Asta ar putea insemna cd Dumnezeu a incheiat cu ei legaminte, cum este cazul lui Avraam, al lui Moise, al lui
David si al lui Solomon; sau ar putea insemna ca ei au primit implinirea fagaduintelor, demonstrand astfel adevarul cuvantului lui Dumnezeu.

Au astupat gurile leilor. Daniel este un exemplu concludent in aceasta privinta (Daniel 6:22), dar sa nu-l uitam nici pe Samson (Judecatori
14:5,6), nici pe David (1Samuel 17:34,35).

Au stins puterea focului. Cuptorul incins nu a reusit sa arda decat legaturile cu care erau legati cei trei tineri evrei, in fapt, eliberandu-i
(Daniel 3:25). Astfel focul s-a dovedit a fi, pana la urma, o binecuvantare.

Au scapat de ascutisul sabiei. David a scapat de atacurile rautacioase ale lui Saul (1Samuel 19:9,10); llie a scapat de ura ucigasa a lzabelei
(1imparati 19:1-3) iar Elisei a scapat de regele Siriei (2impéarati 6:15-19).

Din slabi au devenit tari. Multe simboluri ale slabiciunii gasim tn analele credintei.

De pilda Ehud era stangaci; totusi el I-a ucis pe regele Moabului (Judecatori 3:12-22).

lael, membra a , sexului slab", I-a ucis pe Sisera cu un tarus de cort (Judecatori 4:21).
Ghedeon s-a folosit de ulcioare fragile de lut ca sa-i infranga pe madianiti (Judecatori 7:20).
Samson s-a folosit de o falca de magar pentru a ucide o mie de filisteni (Jud. 15:15).

Toti acestia ilustreaza adevarul potrivit caruia Dumnezeu a ales lucrurile slabe ale lumii pentru ca sa le faca de rusine pe cele tari (1Corinteni
1:27).

Ei au fost viteji in razboaie. Credinta i-a inzestrat pe oameni cu o forta ce depasea capacitatea lor naturald, invrednicindu-i sa invinga in
situatii omeneste vorbind absolut insurmontabile.

Ei au pus pe fuga armatele vrajmase. Desi de multe ori erau inferior echipati si dispuneau de efective mult mai mici, ostirile Israelului au
izbandit, lasandu-si vrajmasii nauciti si pe toti ceilalti in mare uimire.

Femeile si-au primit prin tnviere mortii. Vaduva din Sarepta (1imparati 17:22) si femeia din Sunem (2imparati 4:34) sunt doud exemple
concludente in acest sens.

Dar credinta mai are o fatetd. Pe langa cei care au savarsit fapte de mare vitejie, au mai fost si cei ce au indurat suferinte cumplite, pe care
Dumnezeu pune un pret la fel de mare. Datorita credintei lor in Domnul, unii au fost supusi la torturi de neinchipuit. Daca ar fi renuntat la
lehova, ar fi fost pusi in libertate. Dar ei au preferat sd moara si sa invie apoi in slava cereasca, decat sa ramana in aceasta viata ca tradatori
ai lui Dumnezeu, Tn vremea macabeilor, 0 mama si cei sapte fii ai ei au fost dati la moarte, unul dupa altul, Tn fata celorlalti, de catre Antioh
Epifanul. Ei au refuzat sa accepte eliberarea ca sa dobandeasca o inviere mai buna, adica mai buna decat simpla continuare a vietii pe acest
pamant, cum arata si Morrison:

~Asadar si aceasta este urmarea credintei, in sensul ca nu ii aduce cuiva izbavire, ci, uneori, cand i se ofera izbavirea, 1i da curajul de a o
refuza. Existda momente cand credinta se reliefeaza prin gestul primirii, dupa cum alteori ea prinde contur cand cineva refuza ceea ce i se
ofera. Exista o izbavire pe care credinta o Tmbratiseaza si exista o izbavire pe care credinta o respinge. Desi au fost torturati, ei n-au acceptat
izbavirea, acesta constituind semnul si pecetea faptului ca au fost credinciosi. Exista ceasuri cand cea mai puternica dovada a credintei este
respingerea fara sovaire a unui loc mai larg.”

Altii au fost batjocoriti si biciuiti; altii au fost aruncati in temnita. Datorita credinciosiei sale fata de Dumnezeu, leremia a indurat toate aceste
forme de pedepsire (leremia 20:1-6;leremia 37:15).

losif a fost si el intemnitat pentru ca a preferat sa sufere, mai degraba decat sa pacatuiasca (Geneza 39:20).
Au fost ucisi cu pietre. Isus le-a amintit carturarilor si fariseilor ca asa l-au ucis stramosii lor pe Zaharia - intre templu si altar (Matei 23:35).

Au fost tdiati in doua cu fierastraul. Urie profetul a platit acest pret pentru ca a vestit mesajul lui Dumnezeu regelui loiachim (leremia 26:23);
dar sintagma din acest verset se refera la uciderea in masa care a avut loc Tn timpul macabeilor.

Au pribegit Tmbracati in piei de oaie si de capra, lipsiti de toate, prigoniti, primiti rau. Moorehead spune:

,Ei ar fi putut sa se lafaie in matasuri si catifele, la palatele printilor, daca ar fi acceptat sa se lepede de Dumnezeu si sa creada minciuna
lumii. In schimb, ei au ratacit imbracati in piei de oaie si de capra, ei insisi nefiind socotiti mai buni decat caprele sau oile. Dimpotriva, au fost
considerati buni doar de taiat, asemenea animalelor."

Ei au suferit saracie, privatiuni si prigoane.

Lumea i-a tratat ca si cand nu ar fi fost vrednici de a trai. Dar Duhul lui Dumnezeu izbucneste aici cu exclamatia ca lucrurile au stat exact
invers in sensul ca lumea nu era vrednica de ei.

Au ratacit prin deserturi si munti si prin pesteri si prin crapaturile pamantului. Deposedati de casele lor, despartiti de familiile lor, haituiti ca
animalele, exclusi din societate, ei au indurat caldura si frigul, stramtorarile si greutatile, dar nu s-au lepadat cu nici un chip de Domnul lor.

Desi Dumnezeu insusi a depus marturie pentru credinta acestor eroi ai Vechiului Testament, ei au murit fara sa primeasca implinirea
fagaduintei. Ei n-au apucat sa vada in viata de aici venirea mult asteptatului Mesia sau sa se bucure de binecuvantarile ce aveau sa decurga



din slujba Lui.

Dar noua Dumnezeu ne-a rezervat ceva mai bun. El a aranjat ca ei sa nu ajunga la desavarsire fara noi. Ei niciodata nu s-au bucurat de o
constiinta desavarsita in ce priveste pacatul, dupa cum ei nu se vor bucura de deplina desavarsire a trupului proslavit in cer pana cand vom fi
rapiti cu totii pentru a-L intalni pe Domnul in vazduh (1Tesaloniceni 4:13-18). Duhurile sfintilor din Vechiul Testament sunt deja desavarsite in
prezenta Domnului (Evrei 12:23), dar trupurile lor nu vor fi nviate din morti pana cand va veni Domnul sa-i ia pe ai Sai. Atunci ei se vor
bucura de desavarsirea slavei invierii.

Exprimand acest adevar cu alte cuvinte, vom spune ca credinciosii din Vechiul Testament nu au fost la fel de privilegiati cum suntem noi. Cu
toate acestea, ganditi-va la rasunatoarele lor triumfuri si la cumplitele incercari prin care au trecut! Ganditi-va la faptele lor de vitejie si la
rabdarea lor! Ei au trait de cealalta parte a crucii. Si totusi, cum se compara vietile noastre cand sunt puse alaturi de ale lor? Acesta e
fndemnul patrunzator al capitolului 11 din Evrei.

Sa nu uitam ca epistola catre Evrei a fost adresata unor oameni prigoniti, care, datorita faptului ca au parasit iudaismul si L-au imbratisat pe
Cristos, erau confruntati cu o apriga opozitie. Exista pericolul ca ei sa interpreteze suferintele lor ca semn al dezaprobarii lui Dumnezeu fata
de ei, prin urmare, ei devenind descurajati si gata sa renunte la credinta lor. Ceea ce era si mai grav, exista pericolul ca ei sa se intoarca la
templu si la ceremoniile din cadrul acestuia.

Ei nu trebuiau insa sa creada ca suferintele lor erau unice. Multi dintre martorii mentionati in capitolul 11 au suferit cumplit ca urmare a
loialitatii lor fata de Domnul, si totusi ei au rabdat pana la capat. Or, daca ei, care dispuneau de mult mai putine privilegii, au ramas
statornici, cu cat mai statornici si neclintiti trebuie sa fim noi, carora ni s-au dat lucrurile mai bune ale crestinismului!

Ei ne inconjoara ca un nor mare de martori. Asta nu inseamna ca ei asista ca spectatori la ceea ce se intampla pe pamant. Mai degraba, ei ne
sunt martori prin viata de credinta si rabdare ce au tradit-o si prin inaltul standard ce ni |-au lasat, ca noi sa-l urmam.

Versetul acesta ridica invariabil intrebarea: ,Pot sfintii din cer vedea viata trditd de noi pe pamant sau stiu ei ce se intampla aici jos?"
Singurul lucru de care putem fi siguri ca ei il cunosc este atunci cand un pacatos este mantuit: , Tot asa va spun ca va fi mai multa bucurie in
cer pentru un singur pacatos care se pocadieste, decat pentru nouazeci si noua de oameni drepti, care n-au nevoie de pocainta" (Luca 15:7).

Viata crestina este o cursa de alergari, care reclama disciplina si rabdare. Noi trebuie sa ne debarasam de tot ce ne-ar putea ingreuna in
alergarea la aceasta cursa. Lucrurile care ne ingreuneaza pot parea uneori inofensive in ele insele, dar mai apoi se vede ca ne impiedica
fnaintarea. Aici ar putea fi incluse bunurile materiale pe care le posedam, legaturile de familie, atasamentul nostru fata de tihna si confort,
lipsa de mobilitate, etc. Regulamentul olimpic nu-i interzice nici unui alergator sa ia cu el provizii de hrana si bautura, dar care alergator ar
putea castiga intrecerea, daca s-ar impovara cu aceste lucruri?

Noi trebuie sa dam la o parte... pacatul care ne infasoara asa de usor. Prin asta s-ar putea intelege orice pacat, dar mai ales pacatul
necredintei. Noi trebuie sa avem incredere deplina in fagaduintele lui Dumnezeu si incredere totala in faptul ca viata de credinta va triumfa.

Apoi trebuie sa ne pazim de ideea potrivit careia alergarea in care suntem angajati ar fi o simpla plimbare de agrement sau ca viata crestina
ar fi presarata cu flori. Dimpotriva, trebuie sa fim pregatiti sa inaintam cu staruinta, chiar atunci cand suntem confruntati cu incercari si ispite.

Pe tot parcursul acestei alergari, va trebui sa ne dezlipim privirea de la orice alt obiectiv, atintindu-ne-o in schimb in permanenta asupra lui
Isus, Alergatorul cel mai stralucit, cum arata si A. B. Bruce:

»,Deasupra tuturor, iese in evidenta, prin excelenta, Unul cu totul si cu totul deosebit. Omul care a realizat si desavarsit primul ideea trairii
prin credinta, care a indurat fara sa dea inapoi cumplitele suferinte ale crucii, dispretuindu-i rusinea si fiind sustinut de o credinta care a
constientizat atat de viu bucuria si slava ce aveau sa urmeze, incat a estompat constiinta durerii si rusinii prin care trecea in acele momente.”

El este autorul sau pionierul credintei noastre in sensul ca El ne-a asigurat singurul exemplu desavarsit a ceea ce trebuie sa constituie o viata
de credinta.

Totodata El este desavarsitorul credintei noastre. Cu alte cuvinte, nu numai ca El a inceput alergarea, ci a si dus-o pana la capatul ei
triumfator. Traseul alergarii Sale s-a intins de la cer pana in Betleem, continuand apoi pana in Gradina Ghetimani, si crucea Golgotei, apoi
mormantul, dup& care a urmat revenirea in cer. in nici un punct al acestui traseu El nu S-a poticnit si nu a dat thapoi, ci Si-a atintit privirea
asupra slavei viitoare, cand toti rascumparatii vor fi fost adunati laolalta cu El pe vecie. Asta L-a invrednicit sa nu se gandeasca la rusine si sa
indure suferinta si moartea. lar astazi El este asezat la dreapta tronului lui Dumnezeu.

Aici se trece de la tabloul unei curse de alergari la lupta impotriva pacatului. Capitanul nostru neinfricat este Domnul Isus; nimeni altul nu a
suferit din partea pacatosilor o impotrivire atat de mare fata de Sine. Ori de cate ori avem tendinta sa pierdem inima si sa cadem de oboseala
si descurajare, sa ne gandim prin ce a trecut El. Si atunci incercarile noastre ni se vor parea un fleac fata de ale Sale.

Noi suntem angajati intr-o lupta nefncetata impotriva pacatului. Totusi noi nu ne-am mpotrivit pana la sange - adica pana la moarte - in lupta
aceasta. Dar El S-a impotrivit!

Acum ni se prezinta conceptia crestina despre suferinta. De ce viata crestinului este marcata de persecutii, testari, incercari, boli, dureri,
intristari si necazuri? Sa fie oare acestea un indiciu al supararii sau dezaprobarii lui Dumnezeu fata de el? Vin oare toate acestea la
intamplare in viata noastra? Si, in sfarsit, cum trebuie sa reactionam la ele?

Versetele de aici ne invata ca aceste lucruri se inscriu in procesul de formare si educare prin care isi trece Dumnezeu copiii. Desi ele nu vin
de la Dumnezeu, El le ingaduie, dupa care le contramandeaza, spre slava Lui, spre binele nostru si spre binecuvantarea altora.



Nici un lucru nu este intamplator n viata unui crestin. Tragediile ascund in ele binecuvantari, iar dezamagirile sunt lasate de El sa vina in
viata sa. Dumnezeu se foloseste de imprejurarile vitrege ale vietii pentru a ne face sa ne conformam tot mai mult chipului lui Cristos.

Prin urmare, crestinii evrei din epoca primara a bisericii sunt indemnati sa-si aduca aminte de Proverbe 3:11,12, unde Dumnezeu li se
adreseaza cu apelativul: fii, dupa care ii previne sa nu dispretuiasca disciplina Sa si sa nu-si piarda curajul cand sunt mustrati de El. Daca se
vor razvrati sau se vor da batuti, vor pierde privilegiul ca El sa se ocupe de ei, alegandu-se si cu esecul de a-si insusi invatamintele randuite
de El pentru ei.

Cand citim cuvantul disciplinare, avem tendinta sa-l echivalam cu o biciuire. Dar in contextul actual el are sensul de educatie data unui copil,
formarea sa, in care intra indrumarile, disciplina, indreptarea si avertismentul. Toate au menirea de a cultiva virtutile crestine si de a alunga
raul. In pasajul ce ne st& in fata, disciplinarea nu era o pedeapsa pentru faptele rele, ci o pregatire sau formare prin intermediul prigoanelor.

Pasajul de la Proverbe spune clar ca disciplina lui Dumnezeu este o dovada a dragostei Sale si ca nici un fiu nu este scutit de ea.

Ramanand supusi disciplinei pe care ne-o aplica Dumnezeu, noi ii ingaduim sa ne modeleze prin aceasta disciplina dupa chipul Sau. Dar daca
fncercam sa scurcircuitam relatiile Sale cu noi, s-ar putea ca El sa fie nevoit sa prelungeasca termenul disciplinarii noastre, recurgand la
metode mai instructive si, prin urmare, mai dificile. in scoala lui Dumnezeu sunt clase, pe care le promovam abia dupa ce ne-am insusit toate
cunostintele prevazute in cadrul lor.

Prin urmare, cand vin peste noi perioade de incercare, sa nu uitdm cd Dumnezeu ne trateaza ca pe fii. Or, in orice relatie normala tata-fiu,
tatal isi instruieste fiul pentru ca il iubeste si-i doreste numai binele suprem. Dumnezeu ne iubeste prea mult pentru ca sa ne lase sa crestem
de capul nostru (fireste).

in domeniul spiritual, cei care nu au parte de disciplina lui Dumnezeu sunt copii nelegitimi, si nu fii adevérati. La urma urmelor, un gradinar
nu va curati tufele de spini, ci vita de vie. Cum este in domeniul natural, asa este si in cel duhovnicesc.

Cei mai multi dintre noi au avut parte de disciplinare din partea parintilor nostri omenesti. Dar n-am interpretat aceasta disciplina ca semn ca
ne urasc, ci ne-am dat seama ca ei ne vreau binele si le-am dat cinstea cuvenita.

Cu cat mai multa cinste trebuie sa acordam cresterii si formarii de care ne face parte Tatal duhurilor si sa traim! Dumnezeu este Tatal (sau
sursa) tuturor fiintelor inzestrate cu duh. Omul este un duh care traieste imbracat intr-un trup omenesc. Fiind supusi lui Dumnezeu, ne
bucuram de viata in sensul ei cel mai autentic.

Disciplina parintilor pamantesti nu este perfecta. Ea tine doar o vreme, adica cuprinde perioada copilariei si a tineretii. Daca nu a dat
rezultate in aceasts perioada, de aici incolo nu mai poate face nimic. in plus aceasta disciplind a fost: cum credeau ei ca e bine, desi uneori
s-ar putea sa nu fi fost tocmai buna.

Dar disciplina lui Dumnezeu este intotdeauna perfecta. Dragostea Lui este nemarginita iar intelepciunea Sa infailibila. El nu ne disciplineaza
niciodata din vreo pornire sau capriciu, ci intotdeauna o face spre folosul nostru. Obiectivul Sau este ca sa ne faca partasi ai sfinteniei Sale.
Or, evlavia nu poate fi produsa niciodata in afara scolii lui Dumnezeu, cum explica Jowett:

»Scopul disciplinarii pe care ne-o aplica Dumnezeu nu este de natura punitiva, ci creativa. El ne disciplineaza ,pentru ca sa avem parte de
sfintenia Sa". Sintagma: ,pentru ca sa avem parte" presupune o directie iar aceasta directie conduce catre o viata purificata si infrumusetata.
lar focul de aici nu este o vapaie necontrolata, ce mistuie totul in cale, inclusiv lucrurile de pret; ci este focul topitorului, care nu este lasat in
voia sa, ci controlat de Topitor, prin care El scoate, cu mana tare, dar cu rabdare si blandete, sfintenie din nepasare si statornicie din
slabiciune. Dumnezeu este mereu angajat in procesul creatiei, chiar atunci cand recurge la mijloacele mai intunecate ale harului. El produce
roadele si florile Duhului. Dragostea Lui este intr-o permanenta cautare dupa lucrurile frumoase.”

Cand are loc, orice disciplina pare dureroasa. Dar mai pe urma aduce, celor incercati de ea, roada datatoare de pace a neprihanirii. De aceea
intalnim adesea marturii ca cea depusa de Leslie Weatherhead:

,Ca toti oamenii, si mie imi plac mai mult experientele inaltatoare, marcate de sanatate, fericire si succes. Dar am invatat mai mult despre
Dumnezeu, despre viata si despre mine insumi cand am trecut prin Tntunericul fricii si al esecului, decat in toate momentele insorite ale vietii.
Da, exista asa-numitele comori ale intunericului. Caci, slava Domnului, Tntunericul trece. Numai ca ceea ce ai invatat cand ai trecut prin
intuneric n-ai sa uiti niciodata. Lucrurile care ne coplesesc si ne calca pe mandrie ne fac mai mult bine decat tot ceea ce ne incanta si ne
inspira.”

Sau sa luam in considerare marturia data de C. H. Spurgeon:

,Tare mi-e teama ca tot harul pe care I-am dobandit in ceasurile de tihna si confort, in momentele de fericire, aproape ca nu valoreaza cat o
letcaie. Dar bunurile pe care le-am primit in urma intristarilor, durerilor si mahnirilor mele sunt incomensurabil de mari. Posed eu oare vreun

bun de pret pe care sa nu-l datorez ciocanului si nicovalei, focului si pilei prin care am fost slefuit? Necazurile sunt bunurile cele mai de pret
din mobilierul casei mele.”

Credinciosii nu trebuie sa se lase doborati de imprejurarile potrivnice ale vietii, caci orice sovaiala a credintei lor ar putea avea o influenta
negativa asupra altora. Mainile obosite trebuie invigorate, pentru ca sa-L slujeasca pe Cristosul Cel viu. Genunchii slabiti trebuiesc intariti in
vederea staruintei in rugaciune.

Picioarele care schiopateaza trebuie indreptate pe cararile drepte ale uceniciei crestine, cum arata si Williams:

»Toti cei care merg pe urmele Domnului netezesc cararea credintei pentru fratii mai slabi; dar cei care nu-L urmeaza din toata inima creeaza
obstacole pentru picioarele altora, facandu-i niste ologi spirituali”.



G. H. Lang ne ofera o alta ilustratie de toata frumusetea:

,Dupa ce a infruntat vantul si ploaia, strabatand anevoiosul drum, aflat la capatul puterilor fizice si spirituale, calatorul se opreste din mers,
sa-si traga sufletul. Cu umerii aplecati, cu mainile fara vlaga si genunchii indoiti si slabanogiti, el e gata sa se prabuseasca. Este exact
imaginea starii in care poate ajunge la un moment dat orice pelerin al lui Dumnezeu, asa cum ne arata scriitorul.”

Dar iata ca de el se apropie un personaj plin de incredere, ce-i spune cu zambetul pe buze si pe un ton ferm: ,Curaj, frate! Sus! Stai drept!
intareste-ti picioarele si las&-ti inima cuprinsa din nou de har. Céci la capatul drumului te asteaptd o nobild casa. Uite-o, se z&reste drept in
fata. Dar cere-l Marelui Medic vindecare pentru starea ta de slabanogie. Premergatorul tau a strabatut si el acelasi drum anevoios ce duce la
palatul lui Dumnezeu, pe care inainteaza chiar acum si alti pelerini, dupa ce atatia I-au strabatut si ei cu bine. Nu, nu esti singur. Numai nu te
da batut, ci mergi inainte si vei ajunge negresit la tinta, castigand premiul.

Ferice de cel ce stie cum sa-I sustina cu cuvinte de imbarbatare pe cel cu fortele sleite (Isaia 50:4). Ferice de cel ce primeste acest sfat (Evrei
13:22). Si de trei ori ferice de cel a carui credinta e simpla dar puternica, negasind nici o pricina de poticnire in Domnul atunci cand
disciplinarea Lui este aspra.

Crestinii trebuie sa-si dea silinta sa traiasca intotdeauna in relatii de pace cu toti oamenii. Dar acest indemn este deosebit de folositor atunci
cand predomina prigoanele, cand unii se lasa de credinta si cand nervii sunt tociti. In asemenea imprejuréri este foarte usor sa-ti iasa din
gura cuvinte de frustrare si de teama fata de cei din jurul tau, care-ti sunt cei mai apropiati si mai dragi.

De asemenea trebuie sa urmarim cu ardoare sfintenia fara care nimeni nu-L va vedea pe Domnul. Despre ce sfintenie este vorba aici?
Raspunzand la aceasta intrebare sa nu uitam ca sfintenia din acest context se aplica la credinciosii din Noul Testament in cel putin trei
moduri:

Mai intai, credinciosul devine sfant in ce priveste pozitia sa, atunci cand este convertit, fiind pus deoparte pentru Dumnezeu si detasat de
lume (1Corinteni 1:2;1Corinteni 6:11). Prin virtutea unirii sale cu Cristos, el este sfintit pe veci. La asta s-a referit Martin Luther cand a spus:
,Sfintenia mea este in cer." Cristos este sfintenia noastra, adica in ce priveste pozitia noastra fnaintea lui Dumnezeu.

Apoi avem sfintirea practica (1Tesaloniceni 4:3;1Tesaloniceni 5:23). Deci ceea ce ar trebui sa fim in fiecare zi. Noi trebuie sa ne departam de
orice forma de rau. Sfintenia aceasta trebuie sa fie progresiva, adica in permanenta trebuie sa devenim tot mai mult asemenea Domnului
Isus.

in fine, avem sfintirea completd sau desavarsita, care are loc atunci cand un credincios merge in cer. Abia atunci el este pe veci eliberat de
pacat. Firea lui veche este inlaturata si starea lui corespunde intru totul pozitiei sale.

Asadar, care sfintenie trebuie s-o urmarim? Evident, sfintirea practica, caci despre ea este vorba in acest pasaj. Noi nu cautam sa obtinem
sfintirea pozitionald, intrucat aceasta ne apartine in clipa in care ne nastem din nou. Si nu ne luptam dupa sfintirea perfecta, care ne va fi
datd atunci cand 1i vom vedea fata. Dar sfintirea practica sau progresiva este un lucru care presupune ascultare si cooperare din partea
noastra. Or, tocmai aceasta sfintenie trebuie s-o cultivam in permanenta. Faptul ca ni se spune ,,s-0 urmarim" demonstreaza ca aici, in viata
de acum, nu ajungem s-o dobandim pe deplin. (Vezi notele de la 2:11 pentru o descriere mai detaliata a diverselor aspecte ale sfintirii.)
Wuest scrie:

JIndemnul, adresat iudeilor nascuti din nou care iesisera din Templu, le spune s& triiasca o viatd de sfintenie consecventa si sa se tina atat
de strans de noua lor credinta, incat iudeii nemantuiti care iesisera si ei din Templu si, cel putin pe plan extern, imbratisasera adevarul Noului
Testament, sa fie incurajati sa faca pasul urmator, considerandu-L pe Mesia Marele Preot, in loc sa revina la jertfele vechi din sistemul levitic,
ce fusesera deja abrogate. Acesti iudei nascuti cu adevarat din nou sunt preveniti cu privire la faptul ca o viata crestina sovaitoare ar putea
sa-i determine pe iudeii nemantuiti sa se abata din drum.”

Dar mai ramane o dificultate! Sa fie oare adevarat ca nu-L putem vedea pe Domnul fara sfintirea practica? Da, intr-o anumita privinta, acest
lucru este adevarat. Dar sa intelegem ca acest verset nu ne invata ca noi dobandim dreptul de a-L vedea pe Dumnezeu prin trairea unei vieti
de sfintenie. Isus Cristos este singurul nostru garant ca vom merge in cer. Ceea ce ne spune acest verset este ca trebuie sa avem o sfintenie
practica, demonstrand prin aceasta ca in launtrul nostru este o viata noua. Daca cineva nu inainteaza pe calea sfinteniei, inseamna ca nu
este mantuit. Cand Duhul Sfant locuieste in launtrul unei persoane, acea persoana manifesta prezenta Sa printr-o viata detasata. Este o
chestiune de cauza si efect. Daca cineva L-a primit pe Cristos, din inima lui vor curge fluvii de apa vie.

Urmatoarele doua versete par sa prezinte patru pdcate distincte ce trebuie evitate. Dar exista suficiente indicii in context ca ar fi vorba aici
de un alt avertisment Tmpotriva pacatului unic al apostaziei si ca aceste patru pacate au legatura cu el.

Mai intéi, apostazia este esecul de a obtine harul lui Dumnezeu. Persoana in cauza arata ca un crestin, vorbeste ca un crestin si declara ca
este crestin, dar nu s-a nascut niciodata din nou. Acel om s-a apropiat foarte mult de Mantuitorul, dar nu L-a primit niciodata cu adevarat.
Atat de aproape, si totusi atat de departe!

Apostazia este radacina amaraciunii. Persoana respectiva se raceste si .se invenineaza fata de Domnul, respingand credinta crestina. lar
actul sau de tradare este contagios, caci si altii sunt intinati de vaicarelile sale, de nemultumirile, indoielile si tagaduirile sale.

Apostazia este strans inrudita cu imoralitatea. Un om care-si spune crestin poate sa cada in pacate de o grava imoralitate, in loc sa-si
recunoasca vinovatia, el va da vina pe Domnul si se va l&sa de credintd. in urmatoarele texte din Scripturd se stabileste legitura care exista
intre apostazie si pacatul sexual: 2Petru 2:10,14,18 si luda 8,16,18.

in fine, apostazia este o forméa ne-religie (sau ireligiozitate) asa cum o demonstreaza cazul lui Esau, care nu a pretuit dreptul de intai-nascut,
ci lI-a preschimbat cu usurinta in satisfacerea momentana a apetitului sau.



Ulterior, Esau s-a cait, parandu-i rau de pierderea partii ce i se cuvenea ca frate mai mare, dar a fost prea tarziu. Caci tatal sau nu a mai putut
contramanda binecuvantarea ce i-o daduse lui lacov.

Tot asa este si cu apostatul. El nu pune nici un pret pe valorile spirituale, ci de buna voie renunta la Cristos, pentru ca sa scape de ocara, de
suferinte si de martiraj. Un asemenea om nu mai poate fi refnnoit prin pocdinta. S-ar putea sa fie cuprins de remuscare, dar nu de pocainta
adevarata, cu evlavie.

Cei care sunt ispititi sa revina la lege trebuie sa-si aduca aminte de Imprejurarile groaznice care au fnsotit darea legii si sa traga
invatamintele spirituale necesare de aici. Scena s-a petrecut pe Muntele Sinai, un munte real, tangibil ce fusese cuprins de foc. De fapt in
jurul lui era un val ce facea ca totul sa fie nedeslusit, obscur si nebulos. lar imprejurul sau se dezlantuise o furtuna cumplita.

Pe langa aceste perturbatii ale naturii, s-au produs si o seama de fenomene supranaturale, ca sunetul trambitei si glasul care vorbea in asa
fel incat cei ce I-au auzit au cerut sa nu li se mai vorbeasca.

Israelitii au fost complet dezorientati cand au auzit edictul divin conform caruia: ,,Chiar o fiard daca se va atinge de munte, sa fie ucisa cu
pietre." (cuvintele: ,lovita cu o sageata" lipsesc din majoritatea manuscriselor, inclusiv din cele mai vechi, fiind, probabil, un adaus de data
mai recentad) Ei stiau ca daca asta insemna moartea pentru un animal necuvantator si lipsit de pricepere, cu cat mai mult ar fi insemnat
moarte pentru cei ce intelegeau avertismentul.

intreaga scena a fost atat de infricosatoare si de zguduitoare, incat Moise insusi tremura. Toate acestea descriu elocvent natura si slujba legii,
care este o revelatie a cerintelor neprihanite ale lui Dumnezeu si a maniei Sale impotriva pacatului. Scopul legii nu a fost acela de a asigura
cunoasterea mantuirii, ci de a produce cunoasterea pacatului. Ea ne vorbeste despre prapastia creata intre Dumnezeu si om datorita
pacatului. Este slujba osandirii, intunericului si apasarii.

Credinciosii nu s-au apropiat de terorile zguduitoare ale Muntelui Sinai, ci de harul binevoitor:
Muntele cuprins de flacari si valul mistic,

impreuna cu terorile si vinovatia noastra

toate acestea s-au dus;

Constiinta noastra e stapanita acum de o pace ce

nu poate da gres nicicand:

Este Mielul ce sta acum pe scaunul de domnie,

in locurile ceresti.

James G. Deck

Acum fiecare copil al lui Dumnezeu, cumparat cu sangele scump al lui Isus, poate spune:

,Terorile legii si ale lui Dumnezeu Nu mai au nimic de a face cu mine; Ascultarea Mantuitorului meu si sangele Sau varsat Au ascuns toate
faradelegile mele pe veci” A.M. Topiady

,Noi deja am ajuns in principiu la deplina realitate in care vom s&laslui pe veci. Viitorul este deja prezent. in ziua de astazi deja posedam ziua
de maine. Pe pamant suntem deja beneficiarii Cerului"

Noi nu ne apropiem de un munte tangibil aici pe pamant. Privilegiul nostru este de a intra in templul din cer. Prin credinta, noi ne apropiem
de Dumnezeu prin marturisire, lauda si rugaciune. Noi nu suntem limitati doar la o singura zi din an, ci putem intra in Sfanta Sfintelor in orice
clipa, cu deplina incredintare ca suntem bine primiti oricand. Dumnezeu nu mai spune acum: ,Stati la distanta!", ci: ,, Apropiati-va cu
incredere!"

Pentru lege, Muntele Sinai este central, dar pentru credinta Muntele Sion! Acest munte ceresc simbolizeaza toate binecuvantarile harului -
adica tot ce ne-a fost daruit prin lucrarea rascumparatoare a lui Cristos Isus.

Legea isi are lerusalimul ei pamantesc, dar credinta isi are capitala cereasca, acolo sus. Cetatea Dumnezeului Celui viu este in cer, cetatea cu
temelii, al Carei Arhitect si Ziditor este Dumnezeu.

Cand intram in prezenta lui Dumnezeu, suntem inconjurati de o adunare distinsa. Mai intai, sunt miriadele de ingeri, care, desi nu au fost
intinati de pacat, nu pot canta alaturi de noi, pentru ca nu cunosc ,bucuria pe care o aduce mantuirea noastra."

Apoi ne aflam Th adunarea generala a intailor-nascuti, care sunt inscrisi in cer. Acestia sunt membrii bisericii, Trupul si Mireasa lui Cristos,
care au murit de la Rusalii incoace, ce se bucura in acest timp, pe deplin constienti, de prezenta Domnului. Ei asteapta Ziua cand trupurile lor
vor fi inviate din mormant, si imbracate cu forma lor proslavita, fiind reuniti cu duhurile lor.

Prin credinta noi il vedem pe Dumnezeu, Judecatorul tuturor. Acum El nu mai este invaluit de intuneric si nori, ci in viziunea credintei slava Lui
este transcendenta.

Sfintii Vechiului Testament se mai afld acolo, adica duhurile celor drepti ficuti desavarsiti. indreptatiti prin credinta, ei stau in curatia
nepatata, datorita valorii lucrarii lui Cristos ce le-a fost atribuita lor sau trecuta in contul lor. Si acestia asteapta vremea cand mormintele



stravechi fsi vor elibera robii si ei vor primi trupurile proslavite.

Tot acolo se afla si Isus, Mijlocitorul noului legamant. Exista o deosebire intre Moise, mediatorul Vechiului Legamant, si Isus, Mediatorul noului
legamant. Moise a slujit de mediator prin simplul fapt ca a primit legea de la Dumnezeu si a transmis-o israelitilor. El a fost astfel un
intermediar sau reprezentant al poporului, aducand jertfele prin care a fost ratificat legamantul.

Cristos este Mediatorul noului legamant intr-un sens mult superior. inainte ca Dumnezeu sa poata incheia in neprihdnire acest legdmant, a
trebuit ca Domnul Isus sa moara. El a trebuit sa pecetluiasca legdmantul cu propriul Sdu sange si sa Se dea pe Sine ca pret de rascumparare
pentru multi (1Timotei 2:6).

El a asigurat binecuvantarile Noului Legamant pentru poporul Sau prin moartea Sa. lar El le asigura aceste binecuvantari in continuare prin
viata Sa fara de sfarsit. Apoi El ii pastreaza pe ai Sai, ca sa se poatad bucura de binecuvantari intr-o lume ostila, prin slujba Sa actuala la
dreapta lui Dumnezeu. Toate acestea sunt cuprinse in lucrarea Sa de mediere.

Purtand cicatricile Calvarului, Domnul Isus este inaltat la dreapta lui Dumnezeu, ca Print si Mantuitor.
Noua ne place sa privim in sus si sa-L vedem acolo,

Pe Mielul ce pentru ai Sai alesi a fost junghiat;

Siin curand ai Lui sfinti se vor impartasi din

gloriile Sale,

Si Tmpreuna cu Capetenia si Domnul lor domni-vor.

James C. Deck

in fine, avem sangele stropirii, care vorbeste mai bine decat sangele lui Abel.

Cand S-a suit la cer Cristos, El I-a prezentat lui Dumnezeu toata valoarea sangelui varsat la cruce. Nu se sugereaza aici ca el in chip literal
Si-ar fi purtat sangele in cer, ci mai degraba meritele sangelui au fost facute cunoscute in templu. Din nou J. G. Deck a imbracat adevarul in
vesmant poetic:

»,Scumpul Lui sange e stropit acolo,

in fata tronului si chiar pe acest scaun de domnie;

si ranile Sale in Cer vestesc A mantuirii Sale mareata lucrare,
de-acum deplin incheiata.”

Sangele Lui scump este contrastat cu sangele lui Abel. Fie ca prin asta intelegem sangele jertfei lui Abel, fie chiar sangele lui Abel, care a fost
varsat de Cain, adevarul e acelasi ca sangele lui Cristos vorbeste mai elocvent. Mesajul jertfei lui Abel era: ,, Acoperit temporar." Pe cand
sangele lui Cristos spune: ,lertat in veci". SAngele lui Abel striga: ,,R8zbunare!" Sangele lui Cristos striga: ,indurare, mil& si pace."

Versetele cu care se incheie capitolul 12 stabilesc contrastul dintre revelatia lui Dumnezeu de la Sinai si revelatia Sa in si prin Cristos.
Privilegiile si gloriile incomparabile ale credintei crestine nu trebuiesc tratate cu usurinta. Dumnezeu vorbeste, invita si cauta sa cucereasca
prin dragostea Sa. A-l refuza pe El inseamna a pieri.

Cei care nu au ascultat de glasul lui Dumnezeu asa cum a fost acesta facut cunoscut prin lege au fost pedepsiti cum se cuvine. Dar acolo
unde privilegiul acordat este mai mare, si responsabilitatea ce insoteste acest privilegiu este mai mare. in Cristos, Dumnezeu a d&ruit
revelatia suprema si definitiva. Cei care resping glasul Sau, asa cum vorbeste acesta acum din cer, prin evanghelie, poarta o raspundere mai
mare decat cei care au calcat legea odinioara. Scaparea este imposibila.

La Sinai glasul lui Dumnezeu a produs un cutremur de pamant. Dar cand va vorbi El in viitor, glasul Lui va produce ,,un cutremur de cer".
Acest lucru a fost prezis, in esenta, de profetul Hagai (2:6): ,inca o data (peste putina vreme) voi clatina cerurile si pamantul, marea si
uscatul."

Acest cutremur va avea loc in intervalul de la R&pire pana la sfarsitul imparatiei lui Cristos. inainte de venirea lui Cristos pe pdmant ca s&
domneasca se vor produce mari convulsii in natura, atat pe pamant, cat si in ceruri. Planetele vor fi scoase de pe orbitele lor, provocand
miscari uriase ale apelor marilor. Apoi, la sfarsitul Domniei de o Mie de ani a lui Cristos, pe pamant, cerurile stelare si cerurile atmosferice vor
fi distruse de caldura intensa (2Petru 3:10-12).

Cand Dumnezeu a zis: ,inca o data", El a anticipat o completa si finala mutare a cerurilor si pamantului. Acest eveniment va rasturna definitiv
mitul potrivit caruia doar ceea ce vedem si pipaim este real, iar lucrurile nevazute ar fi, chipurile, ne-reale. Cand Dumnezeu va incheia
procesul de cernere si de clatinare, numai ceea ce este real va ramane.

Cei care erau preocupati de ritualismul tangibil si vizibil al iudaismului se agatau de lucruri care pot fi clatinate. Dar adevaratii credinciosi au
o Tmparatie ce nu poate fi clatinata. Asta ar trebui sa ne inspire sa-L adoram si sa ne inchinam Lui cu si mai multa ardoare, laudandu-L
necurmat cu reverenta si frica.



Dumnezeu este un foc mistuitor pentru toti cei ce refuza sa asculte de El. Dar chiar si pentru ai Sai, sfintenia si neprihanirea Sa sunt atat de
mari incat ele ar trebui sa produca in noi cea mai profunda atitudine de omagiu si respect fata de EI.

Sectiunea practica a cartii Evrei continua cu sase indemnuri privitoare la harurile care trebuie sa se dezvolte in credinciosi. Mai intai,
dragostea frateasca (iubirea fratilor). Cu alte cuvinte, trebuie sa existe acel sentiment de apartenenta la o familie comuna. Trebuie sa avem
aceste simtaminte fata de toti crestinii si sa dam recunoastere acestei realitati, prin cuvinte si fapte pline de dragoste (1loan 3:18).

Cititorii sunt indemnati sa manifeste ospitalitate fata de straini. Asta se refera mai intai la credinciosii care fugeau din calea persecutiilor,
fiindu-le greu sa gaseasca de-ale gurii si adapost. Or, a le oferi adapost insemna un pericol pentru gazde. Versetul ar putea fi interpretat si in
sensul unei incurajari generale de a arata ospitalitate fata de orice credincios care are nevoie de un loc de adapost.

Se subliniaza aici ca procedand in felul acesta avem oricand posibilitatea exaltanta de a gazdui, fara sa stim, ingeri in casele noastre! Desigur
aceasta ne aminteste de experienta traita de Avraam cand i-au cdlcat pragul casei cei trei oameni, ce au fost in realitate fiinte ingeresti
(Geneza 18:1-15)(se crede ca unul din acestia trei a fost ingerul DOMNULUI, adica Cristos inainte de incarnarea Sa) Dar chiar daca nu vom
avea harul sa gazduim ingeri adevarati in casele noastre, putem in schimb avea privilegiul de a primi frati si surori a caror prezenta va fi o
binecuvantare pentru noi si a caror influenta evlavioasa asupra familiei noastre va avea o inraurire ce va merge pana in vesnicie.

Al treilea indemn se ocupa de grija pentru credinciosii intemnitati, fiind o referire aproape sigura la cei ce erau inchisi pentru marturia data
despre Cristos. Ei aveau trebuinta de hrana, de imbracaminte calda, de materiale de citit si de imbarbatare. Exista ispita ca unii credinciosi sa
se fereasca de a lua contact cu acesti detinuti, evitand astfel pericolul de a fi pusi in aceeasi oala si gasiti vinovati. Dar acestia sa nu uite ca
atunci cand fi viziteaza pe detinuti il viziteaza chiar pe Cristos.

De asemenea trebuie manifestata compasiune fata de cei maltratati, Din nou, aceasta e, aproape sigur, o referire la crestinii persecutati.
Cititorii sunt sfatuiti sa rezite ispitei de a se feri de pericolul pe care I-ar implica compasiunea demonstrata in acest fel. Pentru noi, cei ce azi,
am putea largi cadrul aplicatiei versetului, incluzand grija pe care ar trebui s-o manifestam fota de toti sfintii, aflati Tn orice suferinte. Sa nu
uitdm ca suntem cu totii in trup si, prin urmare, supusi la necazuri similare.

Casatoria trebuie tinuta in toata cinstea de toti. Sa nu uitam ca ea a fost instituitd de Dumnezeu inainte ca pacatul sa fi patruns in lume si ca
ea constituie voia sfanta a lui Dumnezeu pentru omenire. A o trata ca pe ceva necurat, cum procedeaza ascetii, sau chiar a ne permite sa
facem glume pe seama ei, cum fac unii crestini, sunt actiuni pe care Scriptura le interzice.

Cei care sunt casatoriti trebuie s& fie credinciosi juruintelor pe care le-au ficut, pastrand astfel patul conjugal neintinat. In pofida starii de
libertinism si a lipsei de norme morale a oamenilor in aceasta privinta, realitatea ramane ca orice relatii sexuale in afara cadrului sacru al
casatoriei constituie un pacat. Adulterul nu este o boald, ci un pacat. Si este un pacat pe care Dumnezeu, in mod inevitabil, il va judeca. Nici o
forma de imoralitate nu va ramane nejudecata. El judeca imoralitatea in viata de acum - prin maladii fizice, prin familii destramate, prin
tulburari mentale si nervoase, prin deformari ale personalitatii. lar daca imoralitatea nu va fi iertata prin sangele lui Cristos, El o va judeca
prin focul etern.

Episcopul Latimer, din perioada Reformei, i-a adus aminte imoralului Rege Henric VIII de acest lucru, intr-o maniera pe cat de convingatoare,
pe atat de curajoasa. Astfel i-a dat regelui in dar o Biblie Tnvelitd cu multa grija. Pe invelisul exterior erau inscriptionate cuvintele: ,Pe cei
desfranati si pe cei adulteri Dumnezeu ii va judeca."

A sasea virtute ce trebuie cultivata este multumirea. Sa nu uitam ca aderentii la iudaism spuneau incontinuu: ,Noi avem un tabernacol. Avem
preotia. Avem ofrandele. Avem minunatul ritual. Voi ce aveti?"

Aici scriitorul le spune crestinilor, parca in soapta: Purtarea voastra sa fie fara lacomie. Multumiti-va cu ceea ce aveti. Asa spun si eu! Caci
ceea ce are crestinul este cu nespus mai mult decat tot ce e mai de pret in cadrul iudaismului. Prin urmare, de ce nu ar fi el multumit? El il
are pe Cristos si asta i este de ajuns.

lubirea de bani poate fi o piedicd enorma in calea Tnaintarii credinciosului. Dupa cum o mica moneda de argint cand e asezata inaintea
ochiului sau, va acoperi lumina soarelui, tot asa lacomia intrerupe partasia cu Dumnezeu si impiedica progresul spiritual.

Cele mai mari bogatii pe care le poate avea cineva constau in a-L avea pe Cel care a promis: ,Nicidecum n-am sa te las, cu nici un chip nu te
voi parasi." In greacd, o negatie puternica se exprima prin cumularea a doud sau mai multe negative. (Este exact opusul limbii engleze, in a

carei structurad doud negatii echivaleaza de obicei cu o afirmatie.) in versetul acesta constructia este foarte emfaticd, accentul deosebit fiind
realizat prin prezenta a cinci negative, care indica imposibilitatea ca Cristos sa-i paraseasca pe ai Sai!

Cuvintele Psalmului 118:6 sunt marturisirea plina de incredere a celui care il are pe Cristos: ,Domnul este ajutorul meu; nu ma voi teme. Ce
mi-ar putea face omul?" Fapt este ca in Cristos avem siguranta desavarsita, protectie desavarsita, pace desavarsita.

Cititorii sunt indemnati sa-si aminteasca de liderii lor, de invatatorii crestini care le-au vestit Cuvantul lui Dumnezeu. Care a fost urmarea
purtarii lor? Ei nu s-au intors la sistemul levitic, ci si-au pastrat marturisirea cu statornicie pana la sfarsit. Poate ca unii din ei au fost
martirizati din pricina lui Cristos. Aceasta credinta a lor este cea pe care trebuie s-o imitam - credinta care se tine strans de Cristos si de
doctrina cresting, care il aduce pe Dumnezeu in toate compartimentele vietii. Nu suntem chemati cu totii la aceleasi forme de slujire, dar cu
totii suntem chemati la aceeasi viata de credinta.

Legatura acestui verset cu cel precedent nu este clara. Poate ca cel mai simplu mod de a-l intelege este sub forma unui rezumat al
invataturii, telului si credintei acestor lideri. Esenta invataturii consta in: Isus Cristos este acelasi ieri, azi si in veci. Telul vietii lor era Isus
Cristos - acelasi ieri, azi si in veci. Temelia credintei lor era in faptul ca Isus este Cristosul (Mesia), acelasi ieri, azi si in veci.

Apoi urmeaza un avertisment Tmpotriva invatatorilor falsi ce propovaduiau legalismul. ludaizatorii insistau ca sfintenia depinde de lucruri
exterioare, cum ar fi inchinarea ceremoniala si alimentele curate, de pilda. Adevarul este ca sfintenia se produce prin har, nu prin lege.



Legislatia privitoare la alimentele curate si necurate a avut menirea de a produce o curatie rituala. Dar aceasta nu e totuna cu sfintenia
launtrica. Un om ar putea fi curat din punct de vedere ceremonial, si totusi sa fie in launtrul sau plin de ura si ipocrizie. Numai harul lui
Dumnezeu poate sa-i inspire si sa-i invredniceasca pe credinciosi sa traiasca o viata sfanta. Dragostea fata de Mantuitorul care a murit din
pricina pacatelor noastre ne motiveaza ,sa traim in veacul de acum, cu cumpatare, dreptate si evlavie" (Tit 2:12). La urma urmelor,
nesfarsitele reguli privitoare la alimente si bauturi nu le-au adus nici un folos celor care le-au practicat.

Sa nu ne scape nota triumfatoare ce se ascunde in cuvintele: ,Noi avem un altar." Ele sunt raspunsul plin de incredere al crestinului la
repetatele intepaturi venite din partea iudaizatorilor. Altarul nostru este Cristos si, prin urmare, cuprinde toate binecuvantarile ce se gasesc in
El. Cei care sunt in legatura cu sistemul levitic n-au dreptul de a se Impartasi din lucrurile mai bune ale crestinismului. Mai intai, ei trebuie sa
se pocaiasca de pacatele lor si sa creada in Isus Cristos ca singurul Domn si Mantuitor.

Sub vechiul sistem de jertfe, anumite animale erau junghiate iar sangele lor era adus in Locul Preasfant de catre marele preot, ca jertfa
pentru pacat. Trupurile acelor animale erau transportate departe de cort si arse. Afara din tabara inseamna in afara gardului exterior ce
inconjura curtea cortului.

Animalele arse in afara taberei constituiau tipul; Domnul Isus este anti-tipul. El a fost réstignit in afara zidurilor lerusalimului. in afara taberei
judaismului organizat a sfintit EI poporul cu insusi sangele Lui.

Aplicatia pentru cei carora le-a fost adresata prima oara aceasta epistola a fost urmatoarea: ei aveau datoria sa o rupa definitiv cu iudaismul.
Odata pentru totdeauna ei trebuiau sa intoarca spatele jertfelor de la templu, Tnsusindu-si, in schimb, lucrarea terminata a lui Cristos ca jertfa
a lor suficienta.

Aplicatia la noi, cei de azi, este similara: tabara de azi o constituie intregul sistem religios care propovaduieste ca mantuirea vine prin fapte,
prin caracter, prin ritual sau prin randuieli. Este sistemul bisericesc din epoca moderna, cu preotia sa de origine si randuialda omeneasca, cu
elementele materiale ajutatoare din cadrul slujbei de inchinaciune si cu toate adausurile ceremoniale. Este un crestinism corupt, o biserica
rard Cristos. Domnul Isus Se afla in afara sa si noi, la randul nostru, trebuie sa iesim afara din el, mergand in schimb la El, purtand ocara Lui.

lerusalimul era scump inimilor celor care slujeau in templu. Era centrul geografic al ,taberei" lor. Crestinul nu are aici pe pamant o cetate de
acest fel. Cu inima el este ancorat in cetatea cereasca, noul lerusalim, a carui unica slava este cea a Mielului.

in Noul Testament toti credinciosii sunt preoti. Ei sunt preoti sfinti, care se duc in templul lui Dumnezeu sa se inchine (1Petru 2:5); si sunt
preoti regali ce ies in lume ca sa marturiseasca (1Petru 2:9). Cel putin trei sunt jertfele pe care le aduce un credincios-preot.

Mai intai, este jertfa persoanei sale (Romani 12:1).

Apoi, aici In versetul 15 este a doua jertfa: jertfa de lauda, pe care o aduce lui Dumnezeu prin Domnul Isus. Toatd lauda si toate rugaciunile
noastre trec prin El ihainte de a ajunge la Dumnezeu Tatal; maretul nostru Mare Preot elimina toate impuritatile si imperfectiunile din aceasta
jertfa, adaugandu-i propria Sa virtute.

.Peste toate rugaciunile si laudele noastre Cristos toarna al Sau parfum de mare pret; Apoi dragostea inalta cadelnita, Savurand aceste
miresme alese.”

Mary B. Peters

Jertfa de lauda este rodul buzelor care recunosc Numele Lui. Singura inchinare pe care o accepta Dumnezeu este aceea care izvoraste de pe
buzele celor rascumparati.

A treia jertfa este ofranda bunurilor noastre. Avem datoria de a folosi resursele materiale pentru a face bine si pentru a imparti cu cei ce trec
prin nevoi. Lui Dumnezeu jertfe ca acestea fi plac. O astfel de traire jertfitoare este exact opusul acumularii de bunuri si averi pentru sine.

Cursa alergarii preotilor unsi ai lui Dumnezeu nicicand nu va pieri; Thaintea slavitei Sale Fete ei stau, Slujindu-L zi si noapte.
Desi ratiunea face ravagii,

iar suvoiul necredintei Curge parca nestavilit,

Sunt acum si fi-vor pana la sfarsit preotii tainici ai lui Dumnezeu.
Sufletele Sale alese,

de a caror zgura Ele se dezbara in focul Lui sacru,

Spre insdsi inima tui Dumnezeu se inalta inimile lor,

Cuprinse de flacara profundei iubiri;

Tamaia Inchinarii lor Umple Sfanta Sfintelor din Cer;

Uimite raman Cerurile de-a lor cantare,

De noua si invioratoarea cantare a harului.

Gerhard Tersteegen



In versetele 7 si 8 cititorii au fost sfatuiti s&-si aduca aminte de liderii lor din trecut. Acum ei sunt indrumati sa asculte de liderii lor actuali -
prin asta intelegandu-se, in principal, presbiterii din biserica locala. Oamenii acestia indeplinesc rolul de reprezentanti ai lui Dumnezeu in
adunare, ca unii carora Dumnezeu le-a incredintat autoritate. Credinciosii trebuie sa fie supusi acestei autoritati. Ca pastori asistenti,
presbiterii vegheaza asupra sufletelor oitelor din cadrul turmei si vor da socoteala lui Dumnezeu candva pentru felul cum s-au achitat de
aceasta sarcina. Ei vor face acest lucru fie cu bucurie, fie cu tristete, in functie de progresul spiritual al celor aflati in grija lor. Daca vor fi
intristati, asta va Tnhsemna pierderea rasplatii pentru sfintii in cauza. Prin urmare, este in folosul tuturor sa respecte nivelele de autoritate
stabilite de Dumnezeu.

Apropiindu-se de incheierea Scrisorii Sale, autorul adauga un indemn personal la rugaciune. Restul versetului lasa sa se inteleaga ca el s-a
aflat in centrul unui atac venit din partea criticilor. Nu e greu sa ne dam seama cine erau acesti critici: chiar cei care incercau sa-i forteze pe
oameni sa revina la inchinarea din cadrul Vechiului Legamant. Scriitorul se apara, aratand ca, in pofida tuturor invinuirilor ce i s-au adus,
constiinta lui este curata si dorinta inimii sale nepatata.

Un motiv in plus pentru care trebuiau sa se roage era nevoia ca el sa le fie Tnapoiat cat mai curand. Poate ca aceste cuvinte se refera la
eliberarea din inchisoare, desi nu este sigur. Nu putem preciza intelesul acestor cuvinte.

Apoi el introduce una din cele mai frumoase benedictii din Biblie, alaturi de cele de la Numeri 6:24-26;2Corinteni 13:1.4 si luda 24, 25.
Benedictia este adresata Dumnezeului pacii. Dupa cum s-a aratat, sfintii din Vechiul Testament nu au dispus niciodata de o pace deplina a
constiintei. Dar sub Noul Legamant noi avem pace cu Dumnezeu (Romani 5:1) si pacea lui Dumnezeu (Filipeni 4:7). Versetul explica apoi ca
aceastad pace este rodul lucrarii lui Cristos. Dumnezeu L-a adus Tnapoi dintre cei morti pe Domnul nostru Isus, ca semn al faptului ca lucrarea
Sa de la cruce a rezolvat odata pentru totdeauna problema pacatului.

Cristos, Bunul Pastor, Si-a dat viata pentru oile Sale (loan 10:11). Ca marele Pastor, El a inviat din morti, dupa ce a savarsit rascumpararea
(Evrei 13:20). Ca Pastor al pastorilor, El va veni din nou sa-Si rasplateasca slujitorii (1Petru 5:4). Noi il vedem ca Bunul Pastor in Psalmul 22,
ca Marele Pastor in Psalmul 23 iar ca Pastorul Pastorilor in Psalmul 24.

El a fost adus Thapoi dintre cei morti potrivit cu legdmantul vesnic. Wuest comenteaza pe marginea acestei sintagme:

».Noul Testament se numeste cel vesnic, in contrast cu Primul Testament, care avea o naturd vremelnica. Or, tocmai in sfera legamantului
etern Mesia, dupa ce a murit pentru omul pacatos, a fost inviat dintre cei morti. El nu putea fi mare preot dupa randuiala lui Melhisedec daca
nu era inviat din morti. Omul pacatos are nevoie de un Preot viu care sa dea viata pacatosului credincios, iar nu de un preot mort, care doar
sa plateasca pentru pacatele sale. Astfel s-a asigurat prin Noul Testament ca preotul care S-a adus pe Sine ca jertfa sa fie inviat din morti.”

Rugaciunea inceputa in versetul 20 este ca sfintii sa fie echipati cu orice lucrare buna sa faca voia lui Dumnezeu. Gasim aici o curioasa
contopire a elementului divin cu cel uman. Dumnezeu ne echipeaza cu tot ce este bun. Dumnezeu lucreaza in noi ceea ce este placut in ochii
Lui. Si face acest lucru prin Isus Cristos. Apoi noi facem voia Lui. Cu alte cuvinte, El pune in noi dorinta. El este Cel care ne da si puterea sa
ducem la indeplinire acest lucru. Apoi noi facem acest lucru si El ne rasplateste.

Rugaciunea se termina cu recunoasterea ca Isus Cristos este vrednic de slava in vecii vecilor.
Vrednic de omagiu si de lauda,

Vrednic de toti a fi adorat;

Nesfarsit va rasuna in ceruri toata vesnicia

Refrenul: Vrednic, Doamne, vrednic esti Isuse Doamne!

Frances Ridley Havergal

Scriitorul Tsi indeamna acum cititorii sa ia aminte la indemnul intregii epistole: adica sa renunte la religia bazata pe ritualuri si sa se alipeasca
de Cristos cu toata hotararea inimii lor.

El spune ca le-a scris pe scurt si intr-adevar Epistola este scurtd, daca avem in vedere cate alte lucruri ar fi putut spune despre sistemul
levitic si implinirea acestuia in Cristos.

Cuvintele: Sa stiti ca fratele nostru Timotei a fost pus in libertate constituie, dupa multi, confirmarea faptului ca Pavel a fost cel care a scris
aceasta scrisoare. Apoi scriitorul aminteste ca intentioneaza sa calatoreasca impreuna cu el, ceea ce, din nou, pare sa-l indice pe Pavel. Dar
nu putem fi totusi siguri si cel mai bine este sa lasam chestiunea deschisa.

Acum sunt transmise salutari tuturor liderilor crestini si tuturor sfintilor. Nu trebuie sa trecem cu vederea numeroasele accente de curtoazie
crestina intalnite pe paginile Epistolelor, care ar trebui sa ne indemne sa procedam la fel in epoca actuala.

Unii credinciosi din Italia erau in prezenta scriitorului, drept care si-au exprimat dorinta de a transmite propriile lor salutari. Aceasta
sugereaza ca scrisoarea ori a fost redactata in Italia, ori catre cei din Italia.

Este deosebit de nimerit ca aceasta epistola a Noului Legamant se incheie pe o notad a harului: Harul sa fie cu voi toti. Noul Legamant este un
legamant neconditionat al harului gratuit, ce ne vorbeste despre bunavointa nemarginita a lui Dumnezeu catre pacatosii lipsiti de orice
merite, prin lucrarea jertfitoare a Domnului Isus Cristos. Amin.

clickbible.org


https://www.clickbible.org/post/evrei-722-w-mcdonald/

	Evrei - Comentarii W. McDonald

