clickbible.org

Filipeni - Comentarii W. McDonald

Chiar de la Tnceputul epistolei se stabileste legatura dintre Pavel si Timotei. Asta nu inseamna ca Timotei |-a ajutat pe Pavel sa redacteze
Scrisoarea. El fusese alaturi de Pavel cand el vizitase orasul Filipi prima oara, deci era cunoscut de sfintii de acolo. Acum Timotei se afla cu
Pavel apostolul, la inceputul acestei scrisori.

Pavel era acum fnaintat Tn varsta (vezi Filimon 9), in timp ce Timotei era inca destul de tanar. Astfel ii vedem pe reprezentantul senectutii si
pe cel al tineretii injugati impreuna in slujba Celui mai bun dintre stapani sau, cum se exprima Jowett: ,,E o contopire a primaverii cu toamna;
0 armonizare a entuziasmului cu experienta; a impulsului cu intelepciunea; a nadejdii si seninatatii cu asigurarea deplina.”

Ambii sunt descrisi ca robi ai lui Isus Cristos. Ambii il iubeau pe Stapanul lor. Legaturile Calvarului i-au atasat pe veci slujirii lor fata de
Mantuitorul.

Scrisoarea este adresata tuturor sfintilor in Cristos Isus care sunt in Filipi, impreuna cu episcopii si diaconii. Termenul toti apare destul de
frecvent in aceasta epistold, caci Pavel era plin de dragoste si preocupare pentru toti copiii Domnului.

Sfintii in Cristos Isus care sunt in Filipi descrie pozitia dubla detinuta de credinciosi: Cat priveste statutul lor spiritual, ei au fost pusi deoparte
de Dumnezeu in Cristos Isus. Dar in ce priveste pozitia lor geografica, ei se aflau la Filipi. Cu alte cuvinte, se aflau inh doua locuri simultan!

Apoi apostolul mentioneaza cuvintele episcopi si diaconi. Episcopii erau presbiterii sau supraveghetorii din adunare - cei care aveau in grija
lor pastorala turma lui Dumnezeu, conducand-o, prin pilda lor evlavioasa. Pe de alta parte, diaconii erau slujitorii bisericii care se ocupau mai
cu seama de problemele materiale, cum ar fi finantele, etc.

Nu existau decat aceste trei grupuri in cadrul bisericii: sfintii, episcopii si diaconii! Caci daca ar fi existat si un ,cleric" peste credinciosii din
Filipi, Pavel l-ar fi amintit. Dar iata ca el se refera doar la episcopi (deci, plural) si la diaconi (de asemenea la plural).

Aici avem o remarcabila imagine a simplitatii vietii bisericii, in epoca ei primara. Sfintii sunt mentionati primii, apoi calauzele lor spirituale iar
la urma slujitorii lor vremelnici. Si atat!

in cadrul salutului sdu caracteristic, Pavel le doreste sfintilor har... si pace. Primul termen nu reprezintd atat de mult harul daruit unui pacatos
la convertirea sa, cat harul pe care trebuie sa-l obtina in permanenta de la tronul de har, care sa-l ajute ori de cate ori are nevoie de el (Evrei
4:16). Tot asa, pacea care le-o doreste Pavel nu este atat de mult pacea cu Dumnezeu, pe care oricum ei 0 aveau deja, cat pacea lui
Dumnezeu, care se obtine prin rugaciune si multumire (Filipeni 4:6,7).

Ambele binecuvantari se capata de la Dumnezeu Tatal nostru si Domnul Isus Cristos. Apostolul il onoreaza pe Fiul in egala masura cu Tatal
(loan 5:23). Pentru Pavel nu exista nici o indoiala ca Isus Cristos este Dumnezeu.

Acum Pavel izbucneste intr-o cantare de multumire. Dar asta nu e o noutate pentru apostol. Zidurile inchisorii din Filipi rasunau de cantarile
intonate de Pavel si Sila, cu ocazia primei lor vizite in acel oras. Cand Pavel asterne in scris aceste cuvinte, el se afla probabil la Roma - unde
continua sa cante ,cantece de seara”. Nefnvinsul Pavel! Toatd amintirea privitoare la filipeni i-a umplut inima de un val de multumire,
intrucat nu numai ca acesti credinciosi erau copiii lui in credinta, ci, in multe privinte, se dovedisera o biserica model.

in toate rug&ciunile, el a ficut cereri pentru filipeni, cu bucurie. Pentru el era o adevarata desfatare si se roage pentru ei, acest lucru
nefiindu-i o povara. Din acest pasaj si din multe alte scrieri ale lui Pavel aflam ca el era un om al rugaciunii - ceea ce ne face sa incetam de a
mai caduta motive suplimentare menite sa explice de ce s-a folosit Dumnezeu de el intr-o masura atat de mare. Daca tinem seama de
amploarea calatoriilor sale si de sumedenia de crestini cu care a facut cunostinta pe parcurs, ramanem uimiti sa constatam ce legaturi
stranse si personale a pastrat apostolul cu ei, interesandu-se de soarta fiecaruia in parte.

Motivul concret al multumirilor lui Pavel din acest verset |-a constituit partasia lor in raspandirea evangheliei din prima zi si pana acum. Prin
partasie s-ar putea intelege si asistenta financiara, dar negresit si ajutor in rugaciune si devotamentul loial pentru raspandirea ,vestii bune".
Cand Pavel spune prima zi, e normal sa ne gandim daca temnicerul in cauza mai traia, cand a fost citita scrisoarea aceasta in auzul adunarii
de la Filipi. Daca raspunsul e afirmativ, amintirea acestor clipe de la inceput, cand Pavel |-a prezentat pe noul convertit credinciosilor din
Filipi, va fi atins in mod special coarda inimii sale.

Gandindu-se la startul bun pe care l-au facut credinciosii in viata lor de credinta, Pavel este increzator ca Dumnezeu va duce la bun sfarsit
buna lucrare inceputa n ei.

,Lucrarea inceputa de El, in bunatatea Sa, Bratul tariei Sale o va duce la bun sfarsit; Fagaduinta Lui este Da si Amin, Ce nu va da gres
niciodata.”

Augustus M. Toplady
Buna lucrare se refera probabil la mantuirea lor sau la participarea lor activa la raspandirea evangheliei.

Ziua lui Isus Cristos se refera la vremea revenirii Sale, pentru a-i duce cu El, acasa in cer, pe copiii Lui, aici fiind cuprins probabil si Scaunul de
Judecata al lui Cristos, cand va fi trecuta in revista slujirea noastra pentru El si ni se vor imparti rasplatile.

Pavel se simte indreptatit s& multumeascé pentru filipeni. in inima lui el pastreazd amintiri scumpe despre atasamentul lor fatd de el, si cand
a fost la proces, si cand a stat in inchisoare sau a calatorit intru apararea si confirmarea evangheliei. Apdrarea evangheliei se refera la slujba


https://www.clickbible.org/post/filipeni-212-w-mcdonald/

de a raspunde criticilor, in timp ce confirmarea evangheliei inseamna consolidarea mesajului in inimile celor care sunt deja credinciosi. W. E.
Vine spune: ,Pe de o parte, evanghelia are darul de a-i rasturna pe dusmani, iar pe de alta de a-i intari pe amicii ei.”

Harul de aici inseamna tarie nemeritata, pe care Dumnezeu ne-o daruieste pentru a putea duce la capat lucrarea Domnului, chiar atunci cand
suntem confruntati cu impotriviri inversunate.

Amintirea colaborarii lor fidele il face pe apostol sa doreasca sa fie din nou cu ei. El il ia pe Dumnezeu ca martor al dorului fierbinte ce-l
mistuie pe apostol dupa ei, cu o dragoste nespusa in Cristos Isus. Expresia de dragoste a apostolului Pavel este cu atat mai remarcabila cu
cat ne amintim ca el se ndscuse evreu, dar acum se adresa unor ne-evrei. Harul lui Dumnezeu surpase zidul de vrajmasie straveche - si unii,
si altii fiind acum una in Cristos.

Multumirile fac acum loc rugaciunii. Va cere oare Pavel ca lor sa li se daruiasca bogatii, mangaieri sau scutirea de necazuri? Nicidecum, ci el
se roaga ca dragostea lor sa creasca incontinuu, in cunoasterea deplina si in orice pricepere. Scopul principal al vietii crestine este sa-L iubim
pe Dumnezeu si s& ne iubim aproapele. Dar dragostea nu este doar o chestiune de emotii. in slujirea eficientd pentru Domnul, noi trebuie s3
recurgem la inteligenta noastra, facand uz de pricepere (discernamant). Altfel eforturile noastre s-ar putea dovedi zadarnice. Prin urmare,
Pavel se roaga acum nu numai ca filipenii sa continue sa manifeste dragostea crestina, ci si ca dragostea lor sa se exprime in deplina
cunostinta si pricepere.

Dragostea astfel iluminata i va invrednici sa discerna toate lucrurile care sunt mai alese. in toate domeniile vietii, unele lucruri sunt bune, in
vreme ce altele sunt ,,si mai bune". Cele bune sunt adesea dusmanele celor mai bune. Pentru a sluji cu eficienta, trebuie facuta aceasta
importanta distinctie.

Dragostea astfel luminata ii va invrednici si sa evite lucrurile discutabile sau cele de-a dreptul gresite. Pavel vrea ca ei sa fie sinceri (prin
derivare, termenul tradus prin ,sincer" (eilikrines) inseamna ,,neamestecat" sau poate , protejat de soare". Daca se acceptad sensul acesta,
atunci are acelasi sens ca termenul englez: ,sincere" (adica ,fara ceara"). Un sculptor cinstit va daltui pana cand va reusi sa indeparteze
cusurul din statuia de marmura, pe cand unul ,nesincer" va acoperi imperfectiunea cu ceara. Dar prin expunerea la soare, ceara din acea
statuie s-ar topi, scotand la ivealad incercare de musamalizare a sculptorului) adica curati, total transparenti si fara vina, avand in vedere ziua
lui Cristos. A fi fara vina nu inseamna a fi fara pacat, caci cu totii savarsim pacate. Dar o persoana fara vina este cea care isi marturiseste
pacatul, se lasa de el si isi cere iertare de la cei carora le-a gresit, restituind, ori de cate ori posibil, lucrul luat sau indreptand raul pricinuit.

Ziua lui Cristos, cum este cea din versetul 6, se refera ia Rapire si la judecata faptelor credinciosului ce va urma dupa aceea.

Ultima cerere din rugaciunea apostolului i vrea pe crestini sa fie umpluti cu roadele neprihanirii, adica cu roadele produse de neprihanire sau
cu toate virtutile crestine care alcatuiesc o viata neprihanita. Sursa acestor virtuti este Isus Cristos iar obiectul lor este slava si lauda lui
Dumnezeu. Aceasta cerere a lui Pavel constituie o paralela fidela a cuvintelor de la Isaia 61:3: ,,ca sa fie numiti pomi ai neprihanirii (fiind
umpluti cu roada neprihanirii), un rasad al Domnului (care este prin Isus Cristos), ca El sa fie slavit (spre slava si lauda lui Dumnezeu.)"

»Cuvantul «roada»" scrie Lehman Strauss, ,...este strans asociat cu relatia noastra cu Cristos si ceea ce asteapta El de la noi. Ramurile unei
vite de vie sunt randuite sa dea rod.”

Rugaciunea s-a incheiat in continuare, Pavel repeta binecuvantarile sau binefacerile, ce decurg din intemnitarea sa. Jowett numeste acest
fragment: ,The Fortune of Misfortune" (aproximativ: ,fericirea nefericirii", n.tr.).

Apostolul vrea ca fratii sa stie ca lucrurile care i s-au intamplat, adica procesul si intemnitarea sa, au dus la inaintarea evangheliei, mai
degraba decat la impiedicarea ei, cum ar fi fost poate de asteptat. Este un alt exemplu minunat al modului in care Dumnezeu rastoarna
planurile rele ale demonilor si ale oamenilor, facand sa triumfeze chiar aparenta tragedie, din cenusa rasarind o frumusete de mare pret.
,Omul cu rautatea lui, dar peste toate triumfa calea lui Dumnezeu!"

Mai intai de toate, lanturile lui Pavel s-au aratat ca sunt in Cristos, adica multi au ajuns sa cunoasca ca el a fost intemnitat ca urmare a
marturiei sale pentru Cristos, iar nu ca raufacator sau infractor.

Motivul real al lanturilor sale a ajuns sa fie cunoscut in tot pretoriul si in alte locuri.
Prin pretoriu se intelege fie:
(1) intreaga garda pretoriana, unde locuia imparatul, fie

(2) intregul pretoriu propriu-zis. Pretoriul era palatul, cuprinzand, in acceptiunea de aici, si locuitorii s&i. in orice caz, Pavel spune c&
intemnitarea lui a slujit de marturie reprezentantilor puterii romane imperiale, unde se afla el, cum arata si T. W. Drury:

JInsusi lantul, pe care reprezentantul Romei il nituia acum pe bratul distinsului detinut, ii asigura apostolului un auditoriu, putandu-i vorbi
acestui om despre suferinta dusa pana la capat a lui Cristos, urmand ca acesta sa poata, poate chiar a doua zi, sa duca mai departe mesaijul,
ajungand chiar thaintea Tmparatului Nero.”

Un al doilea rezultat favorabil al intemnitarii lui Pavel |-a constituit faptul ca alti crestini au fost imbarbatati sa-L marturiseasca cu si mai mare
neinfricare pe Domnul Isus. Persecutiile au adesea efectul de a transforma credinciosi molcomi si timizi in martori neinfricati.

Motivul din inima unora era gelozia si rivalitatea. Ei il predicau pe Cristos din invidie si spirit de cearta. Altii insa erau animati de motive
sincere si curate, predicandu-L pe Cristos din bunavointd, in efortul sincer de a-l ajuta pe apostol.

Predicatorii gelosi credeau ca daca procedau astfel puteau sa ingreuneze si mai mult soarta apostolului la puscarie. Mesajul lor era bun, nu
insa si temperamentul. E trist sa constatam ca slujirea crestina se poate face uneori cu energia firii vechi, din motive care tin de l[acomie,



ceartd, mandrie si invidie. Asta ne invata ca trebuie sa veghem asupra motivelor care ne determina sa-L slujim pe Domnul. Nu avem voie sa-L
vestim pe Cristos din dorinta de a ne afisa pe noi insine, de a promova interesele unei secte religioase sau din dorinta de a-i invinge pe alti
crestini.

lata un bun exemplu al necesitatii de a exercita dragostea, in cunostinta de cauza si cu pricepere.

Altii predicau evanghelia din dragoste sincera si curatd, stiind ca Pavel era hot&rat s& apere evanghelia. in slujirea lor nu era nici un lucru
egoist, sectar sau neomenos. Ei stiau foarte bine ca Pavel fusese intemnitat datorita pozitiei ferme luate de el in favoarea evangheliei. Si
astfel ei erau hotdrati sa continue lucrarea, in timpul detentiei sale.

Pavel refuza sa se lase doborat de motivele gresite care-i anima pe unii. Cristos este vestit de ambele grupuri; or, asta i provoaca apostolului
o0 mare bucurie. Este demn de notat ca, in asemenea imprejurari dificile, Pavel nu da semne de auto-compatimire, nici nu cauta sa fie oblojit
de altii, ci este plin de bucuria Domnului, incurajandu-i pe cititori sa se bucure si ei.

Perspectivele sunt, intr-adevar, incurajatoare. Apostolul stie ca intreg cursul evenimentelor va conduce la izbavirea lui. Izbavire (in K|V
»mantuire") nu inseamna aici mantuirea sufletului lui Pavel, ci eliberarea din inchisoare. Mijlocul de care se va folosi Dumnezeu pentru a-I
elibera din inchisoare va fi rugaciunea filipenilor si slujba sau ajutorul Duhului lui Isus Cristos. Ce remarcabila este importanta pe care o
acorda Pavel rugaciunilor unei mici cete de credinciosi! El ii vede suficient de puternici pentru a putea zadarnici planurile si forta
infricosatoare a Romei. Si asa si este: crestinii pot influenta destinul unor natiuni, schimband cursul istoriei, prin rugaciune.

Prin ajutorul Duhului lui Isus Cristos - adica prin puterea Duhului Sfant, manifestata in interesul lor, prin acea tarie pe care Duhul i-o va pune
la dispozitie. in general, sintagma se refera la ,nemarginitele resurse pe care le asigurd Duhul, ca s&-i invredniceasca pe credinciosi s&
ramana statornici, indiferent de imprejurarile prin care trec.”

Gandindu-se la rugaciunile crestinilor si la ajutorul Duhului Sfant, apostolul si-a exprimat dorinta fierbinte si nadejdea ca niciodata nu va fi dat
de rusine, ci ca intotdeauna va avea o marturie energica si neinfricata pentru Cristos.

Si, indiferent de rezultatul procesului - fie ca va fi eliberat, fie ca va fi dat la moarte - dorinta lui arzatoare era ca Cristos sa fie preamarit in
trupul lui. A preamari nu inseamna a-L face pe Cristos mai mare, caci El este deja mare si nimic nu L-ar putea face mai mare. Ci ,,a preamari"
inseamna a face ca Cristos sa fie stimat sau laudat de altii. Guy King arata cum poate fi preamarit Cristos de trupurile noastre, in viata de
acum:

....preamarit de buze care li aduc o marturie fericita; preamarit de maini angajate in slujirea Sa, cu scumpatate: preamarit de picioare gata
oricand sa-l faca comisioane; preamarit de genunchi incovoiati de bunavoie in rugaciune, pentru imparatia Lui; preamarit de umeri gata sa
poarte poverile altora, cum si ale lor sunt purtate de altii.”

Cristos poate fi preamarit in trupurile noastre si prin moarte - adica prin trupuri istovite, mistuite sau consumate in slujba Sa; prin trupuri
strapunse de sulite cumplite; prin trupuri sfasiate de pietre sau arse pe rug.

lata, asadar, esenta filozofiei de viata a lui Pavel: El nu traia pentru bani, faima sau placeri. Telul vietii lui era sa-L iubeasca, sa | se inchine si
sa-L slujeasca pe Domnul Isus. El dorea ca viata lui sa fie aidoma vietii lui Cristos. El dorea ca Mantuitorul sa-Si traiasca viata prin el.

A muri este un castig, pentru c& a muri inseamna a fi cu Cristos si ,,ca EI" pe veci. inseamné a-L sluji pe El cu 0 inimd ce nu mai pacatuieste,
cu picioare ce nu se mai abat de la calea cea dreapta. in mod obisnuit, nu consideram moartea un castig. Trist e ca azi pare s ne domine
conceptia: ,a trai e un mare castig pe acest pamant iar a muri inseamna a pierde acest castig.” Dar, arata Jowett: ,Pentru apostolul Pavel,
moartea nu era o trecere sumbra, in care tot ce avem noi mai de pret putrezeste si se strica dintr-odata, ci un loc de dulce tranzitie, «o cale
acoperita, ce conduce spre lumina»”

Daca voia lui Dumnezeu este ca Pavel sa mai traiasca o vreme in trup, atunci asta va insemna pentru el posibilitatea de a lucra cu roade.
Caci el va putea sa-i ajute in continuare pe copiii Domnului. El era confruntat insa cu o alternativa dificila, trebuind sa decida daca trebuie sa
mearga la Mantuitorul, pe care il iubea atat de mult, sau sa mai ramana pe pamant, in slujba Domnului - varianta care il interesa in egala
masura. Deci nu stia ce trebuie sa aleaga.

A fi strans din doua parti inseamna a fi obligat sa decida intre doua alternative foarte dificile - una, de a merge acasa, in patria cereasca, iar a
doua de a mai zabovi pe pamant, ca apostol al lui Isus Cristos.

Pavel ardea de nerabdare sa se mute in cer, pentru a fi cu Cristos, aceasta alternativa fiind mult mai de dorit. Daca s-ar fi gandit doar la
interesele lui, atunci negresit pe asta ar fi ales-o.

Observati ca Pavel nu credea in teoria somnului sufletului, ci era convins ca atunci cand are loc decesul, crestinul e dus in prezenta lui
Cristos, bucurandu-se in mod constient de El. Ce ridicol ar fi ca apostolul sa spuna: , A trai este Cristos; a dormi este un castig” Sau: , A pleca
si a dormi este cu mult mai bine”! Termenul ,,somn” e folosit in Noul Testament cu referire la trupul credinciosului cand intervine moartea
(1Tesaloniceni 4:14), si niciodata cu referire la sufletul lui. Ideea adormirii sufletului este o pura nascocire.

Observati si faptul cd moartea nu trebuie confundata cu venirea Mantuitorului. Cand are loc moartea noi mergem la El, pe cand la Rapire, El
va veni la noi.

Pentru filipeni, era mai de folos ca Pavel sa mai ramana pe pamant un timp. Nu putem sa nu ramanem impresionati de altruismul acestui om,
cu o inima atat de mare, care nu se gandeste la tihna sau la confortul sau, ci doar la tot ce ar putea face sa inainteze cauza lui Cristos si
bunastarea copiilor Sai.



Fiind incredintat de faptul ca inca era nevoie de el pentru a-i indruma pe sfinti, a-i mangaia si a-i imbarbata, Pavel stia ca nu va fi omorat, de
data aceasta. De unde stia? Noi credem ca el traia atat de aproape de Domnul, incat Duhul Sfant putea sa-i transmita aceste cunostinte.
»Secretul Domnului este cu cei ce se tem de EI” (Ps. 25:14, traducere dupa versiunea engleza, n.tr). Cei ce sunt ancorati adanc in Dumnezeu,
petrecand timp indelung in meditatie si in citirea cuvantului Lui, aud secrete care pentru altii sunt acoperite de zgomotele lumii, de agitatia si
trepidatia vietii. Ca sa auzi, trebuie sa fii aproape de El. Pavel era aproape.

Ramanand in trup, Pavel putea urmari in continuare propasirea lor duhovniceasca, sporindu-le bucuria de care aveau parte, punandu-si
increderea in Domnul.

Prin faptul ca Pavel era lasat sa traiasca si sa slujeasca in continuare pe pamant, filipenii aveau motive suplimentare de a se bucura in
Domnul, atunci cand apostolul avea sa-i viziteze din nou. Ne imaginam cum il vor fi imbratisat si sarutat credinciosii pe Pavel la revenirea sa
la Filipi, ldaudand si slavind pe Dumnezeu! Poate ca i vor fi spus: ,Frate Pavel, ne-am rugat pentru tine, dar nu ne-am asteptat sa te mai
vedem in viata de aici. Acum insa il slavim pe Domnul ca ni te-a adus inapoi, teafar!”

Aici Pavel adauga un cuvant de atentionare: ,,Numai purtati-va intr-un chip vrednic de evanghelia lui Cristos” Crestinii trebuie sa fie ,Cristiani!
- adica asemenea lui Cristos! Cetatenii cerului trebuie sa se poarte pe masura tnaltei chemari si calitati ce o detin. Cu alte cuvinte, noi trebuie
sa traim conformandu-ne in practica realitatii de care beneficiem deja in ce priveste pozitia noastra inaintea lui Dumnezeu, in Cristos.

Pe langa acest Indemn la consecventa, apostolul face apel la statornicie. Concret, el doreste ca, fie ca va veni la ei personal, fie ca va lipsi
dintre ei, fie ca va primi vesti despre ei, sa stie ca ei raman tari, uniti in acelasi duh, muncind cu ravna pentru credinta evangheliei, adica
credinta crestina. Crestinii sunt confruntati cu un vrajmas comun. Prin urmare, ei nu trebuie sa se lupte intre ei, ci sa-si uneasca fortele in
lupta impotriva acestui dusman.

De asemenea, ei nu trebuie sa se lase Tnspaimantati de vrajmasii evangheliei. Atitudinea neinfricata in fata prigoanelor are un sens dublu.
Mai iIntai, acest curaj este un semn prevestitor al nimicirii pentru cei ce luptd impotriva lui Dumnezeu. in al doilea rand, este un semn de
mantuire pentru cei ce Infruntd mania vrajmasului. Mantuirea din acest verset e folosita probabil la timpul viitor, referindu-se la izbavirea
finala a sfantului, cu ocazia procesului sau, si la rascumpararea trupului, dar si a duhului si sufletului sau.

Filipenii nu trebuie sa uite ca este un privilegiu a suferi pentru Cristos si a crede in El. Dr. Griffith John scrie ca odata, cand a fost inconjurat de
o gloata de pagani, fiind batut, a dus mana la fata, constatand ca este scaldata in sange. ,.El a fost cuprins de un sentiment de exaltare
extraordinara, bucurandu-se ca a fost socotit vrednic sa sufere pentru Numele Lui" Nu este oare remarcabil sa observam ca pana si suferinta
este ridicata de crestinism la un rang atat de inalt? Cu adevarat, pana si ,ceea ce pare un fleac este cuprins de flacarile nemuritoare cand
intra Tn comuniune cu Nemarginirea." Crucea confera demnitate si innobileaza.

Legatura acestui verset cu cel anterior va fi inteleasa mai bine daca adaugam cuvintele complementare: ,intrucat sunteti angrenati in". Vi s-a
dat privilegiul de a suferi pentru Cristos, intrucat sunteti angrenati in acelasi gen de conflict pe care I-ati vazut la mine, cand eram la Filipi si
pe care aud ca il duceti mai departe.

Daca din acest verset nu exprima indoiala, ci e un instrument retoric. Versetul enumera patru mari considerente care ar trebui sa-i faca pe
credinciosi s& se uneascé, traind intr-o stare de armonie si cooperare. Apostolul spune, de fapt: intrucat existd atata imbarbatare in Cristos,
intrucat dragostea Lui are o putere de convingere atat de mare, intrucat Duhul Sfant ne strange la o partasie atat de minunata si intrucat
exista atata duiosie si indurare Tn crestinism, noi ar trebui sa fim in stare sa ne intelegem unii cu altii, traind in armonie si fericire." F. B.
Meyer descrie aceste patru motive majore:

1. Puterea de convingere a lui Cristos.

2. Grija si duiosia pe care le transmite dragostea.
3. impartasirea Duhului.

4. Omenie si compasiune.

Este clar ca apostolul lanseaza aici un apel la unitate bazat pe devotamentul comun fata de Cristos si pe posedarea comuna a Duhului Sfant.
Avand in vedere toate lucrurile pe care le au in comun in Cristos,

madularele trupului Sau ar trebui sa aiba o unitate de scop, afectiune, acord si compasiune.

Daca aceste argumente expuse de Pavel au gasit intelegere intre filipeni, atunci apostolul ii roaga staruitor, ca pe baza lor, ei sa-i implineasca
bucuria. Pana in acest punct, filipenii i facusera multe bucurii apostolului. El nu neaga nici o clipa acest lucru, dar acum fi roagd sa umple
paharul bucuriei sale pana la refuz. Acest lucru il pot realiza avand aceeasi simtire, dragoste, suflet si gand.

Sa Tnsemne asta ca toti crestinii trebuie sa gandeasca si sa actioneze la fel? Cuvantul lui Dumnezeu nu face niciodata o asemenea afirmatie.
Desi se cuvine sa fim de acord in privinta marilor principii de baza ale credintei crestine, este evident ca in multe chestiuni minore va exista
un spectru larg de opinii diferite. Uniformitatea si unitatea nu sunt unul si acelasi lucru, caci putem avea unitate, fara uniformitate. Desi s-ar
putea sa fim de acord in chestiuni minore, putem renunta la propriile noastre opinii, atunci cand nu este implicat nici un principiu major, in
favoarea binelui altora.

A avea aceeasi simtire (in engleza: aceeasi minte) inseamna a avea gandul sau mintea lui Cristos, a vedea lucrurile cum le-ar vedea El si a
raspunde cum ar raspunde El. A avea aceeasi dragoste Tnseamna a demonstra aceeasi dragoste pe care ne-a aratat-o si Domnul, o dragoste
ce nu s-a uitat la pret. A avea acelasi suflet (in engleza: a fi de acelasi acord) inseamna a lucra impreuna in armonie in scopul atingerii unui
tel comun. in fine, a avea acelasi gand thseamna a actiona unit, pentru a demonstra c& mintea sau gandirea lui Cristos este cea care ne
calauzeste actiunile.



Absolut nimic nu trebuie facut din ambitie egoista sau din slava desarta, intrucat acestia sunt doi dintre dusmanii cei mai mari ai unitatii in
randurile copiilor lui Dumnezeu. Ambitia egoista este dorinta de a fi numarul unu, indiferent de cost. lar slava desarta se refera la mandrie
sau la afisaj, la orgoliu si aroganta. Ori de cate ori veti intalni oameni interesati in a-si aduna n jurul lor o clica sau in a-si promova propriile
lor interese, acolo se afla negresit germenii disensiunilor si dezbinarilor. Remediul se gaseste in ultima parte a versetului: in smerenie fiecare
sa priveasca pe altul mai presus de el insusi. Asta nu inseamna ca trebuie sa consideram ca niste criminali au caracter moral mai bun decat
al nostru, ci, mai degraba, ca trebuie sa traim pentru altii in mod altruist, punand interesele lor mai presus de ale noastre. Este usor sa citim
un indemn ca acesta in cuvantul lui Dumnezeu, dar cu totul altul sa apreciem semnificatia sa adevarata si punerea sa in practica. A-i stima pe
altii si a-i considera mai buni decat pe noi insine este un concept cu totul strain mintii omenesti. Prin urmare, nu vom reusi sa aplicam acest
principiu divin cu propriile noastre forte. Numai atunci cand suntem umpluti si imputerniciti de Duhul Sfant vom putea sa-I aplicam in
practica.

Leacul pentru necazurile si certurile existente intre copiii lui Dumnezeu este de a te preocupa mai mult de interesele altora, decat de lucrurile
din propria ta viata. In sens foarte real, termenul altii formeaza cheia acestui capitol. Doar in masura in care ne daruim viata in slujirea
devotata pentru altii, ne vom ridica deasupra framantarilor egoiste ale oamenilor.

LAltii, Doamne, da, altii, Acesta sa-mi fie motoul! Ajuta-ma pentru altii sa traiesc, Ca astfel sa pot trai ca Tine.”
Charles D. Meigs

Sa aveti in voi gandul acesta, care era si in Cristos Isus. Pavel le va prezenta, in continuare, filipenilor pilda lui Isus Cristos. Ce fel de atitudine
a manifestat EI? Ce a caracterizat comportarea Sa fata de altii? Guy King a descris foarte bine gandul - sau mintea - Domnului Isus, dupa cum
urmeaza:

(1) mintea altruista;

(2) mintea jertfitoare;

(3) mintea slujitoare.

»,Domnul Isus S-a gandit mereu la altii. El n-a varsat nici o lacrima pentru propriile intristari, ci a sangerat doar de dragul meu.”
Charles H. Gabriel

Cand citim ca Cristos Isus avea chipul lui Dumnezeu, aflam ca El a existat din vesnicia vesniciilor ca Dumnezeu. Asta nu inseamna doar faptul
ca S-a asemanat cu Dumnezeu, ci ca El este Dumnezeu, in cel mai adevarat sens al cuvantului.

Totusi n-a socotit ca un lucru de apucat sa fie deopotriva cu Dumnezeu. Aici este extraordinar de important sa facem distinctie intre
egalitatea personala si pozitionala cu Dumnezeu. Cat priveste Persoana Sa, Cristos intotdeauna a fost, este si va fi egal cu Dumnezeu, caci
Lui I-ar fi imposibil sa renunte la aceasta. Dar El nu a considerat aceasta pozitie drept un lucru la care sa tina mortis. Cand o lume pierduta a
trebuit sa fie rascumparata, El a fost gata sa renunte la egalitatea Sa pozitionala cu Dumnezeu - la toate bucuriile si desfatarile cerului. El nu
le-a considerat ca pe ceva de apucat si retinut, indiferent de imprejurari.

Astfel El a fost dispus s& indure impotrivirea pacatosilor fatd de El. Dumnezeu Tatal nu a fost niciodats scuipat si batut sau rastignit. in acest
sens, Tatal a fost mai mare decat Fiul - nu mai mare decat Persoana Sa, ci, mai degraba, cu referire la pozitia Sa si maniera in care a trait.
Isus a exprimat acest gand la loan 14:28: ,Daca M-ati iubi, v-ati bucura ca v-am spus: «Ma duc la Tatal», pentru ca Tatal Meu este mai mare
decat Mine.” Cu alte cuvinte, ucenicii trebuiau sa se fi bucurat cand au aflat ca El se duce acasa, in cer. Cat timp a fost pe pamant, El a fost
maltratat si lepadat, aflandu-se astfel in imprejurari mai umile decat Tatal Sau. In acest sens, Tatal Lui a fost mai mare. Dar cand S-a intors in
cer, El a fost egal cu Tatal, atat in imprejurarile Sale, cat si in Persoana Sa, dupa cum explica si Gifford:

LAstfel, nu natura sau esenta ci modul existentei este descris in a doua propozitie a frazei (,,nu a considerat ca un lucru de apucat sa fie egal
cu Dumnezeu”); si un mod de existenta poate fi schimbat cu altul, desi natura esentiald ramane neschimbata. Sa luam chiar exemplul oferit
de Sfantul Pavel la 2Corinteni 8:9: ,Desi a fost bogat, totusi de dragul vostru El S-a facut sarac, pentru ca voi, prin saracia Lui, sa deveniti
bogati.” Aici, in fiecare caz exista o schimbare a modului de existentd, dar nu si a naturii. Cand un om sarac devine bogat, modul lui de
existenta se schimba, dar nu si natura lui ca om. Tot asa este si cu Fiul lui Dumnezeu: de la modul Sau de existenta bogata si slavita, ce era o
manifestare adecvata a naturii Sale divine, El a coborat, de dragul nostru, in ce priveste viata omeneasca, la modul de existenta, infinit mai
de jos si mai sarac pe care si I-a asumat odata cu natura de om.”

Ci S-a dezbracat de Sine. Imediat se ridica, in acest punct, intrebarea: ,,De ce S-a dezbracat Domnul Isus?”

Cand raspundem la aceasta intrebare, trebuie sa fim cu mare bagare de seama, intrucat incercarile oamenilor de a defini aceasta
,dezbracare” sau, mai precis, ,golire de Sine”, au sfarsit adesea prin a-L deposeda pe Cristos de atributele Dumnezeirii Sale. Asa, de pilda,
unii spun ca atunci cand Domnul Isus S-a aflat pe pamant, nu a mai dispus de a tot-stiinta si atotputernicia Sa. Ca nu Se mai afla n toate
locurile Tn orice clipa. Ei sustin ca Domnul ar fi renuntat de bunavoie la aceste atribute ale Dumnezeirii, cand a luat chip de Om, venind in
lume. Unii merg pana acolo incat spun ca El a fost supus limitarilor proprii fiintei umane, ca ar fi devenit supus greselilor si ca ar fi acceptat
opiniile si miturile care circulau in vremea Sa!

Noi respingem categoric asemenea opinii. Domnul Isus nu a renuntat la nici unul din atributele Dumnezeirii Sale, cand a venit in lume.
Ci El a fost si atunci a tot-stiutor.

A fost si atunci omniprezent si



A fost si atunci omnipotent.

Ceea ce a facut El insa a fost sa Se dezbrace de egalitatea pozitionala cu Dumnezeu, invaluindu-si Dumnezeirea in trupul de carne umana.
Desi ascunsa, gloria era in continuare prezenta si de cateva ori a iesit la iveala, ca in cazul Schimbarii la Fata. Nu a existat insa nici o clipa din
viata Sa pamanteasca in care El sa nu fi posedat toate atributele Dumnezeirii.

El a pus deoparte divina Lui stralucire, Dumnezeirea ascunzand-o cu un val de lut. Si in acea imbracaminte, Minunata Sa iubire Si-a etalat-o,
Refdacand ce, de altfel, niciodata nu pierduse.

Dupa cum am aratat, trebuie sa fim cu mare bagare de seamad cand explicam cuvintele: ,S-a dezbracat (s-a golit) de Sine." Metoda cea mai
putin riscanta este sa lasam insesi cuvintele din verset sa ne dea explicatia. Ei S-a dezbracat de Sine, luand chip de rob si facandu-se
asemenea oamenilor. Cu alte cuvinte, S-a golit pe Sine, imbrécandu-se cu ceea ce nu avusese in prealabil: umanitatea Sa. El nu S-a
dezbracat de Dumnezeirea Sa, ci doar S-a detasat de locul pe care il ocupa in cer - dar si de acesta doar pentru un timp.

Daca ar fi fost doar un om, nu ar fi fost vorba de nici o golire. Caci noi nu ne golim de faptul ca ne-am nascut pe lumea aceasta. Dar pentru ca
Dumnezeu sa poata deveni Om, a fost nevoie de aceasta detasare sau golire de Sine, pe care numai Dumnezeu o putea realiza.

Luand chip de rob. intruparea si viata Mantuitorului ar putea fi rezumate in cuvintele minunate de la loan 13:4: ,Isus... S-a dezbracat de
hainele Lui, a luat un stergar si S-a incins cu el.” Stergarul sau sortul este simbolul slujirii, ce-i caracteriza pe sclavi. Tot asa Domnul nostru
binecuvantat S-a folosit de el, pentru ca Isus nu a venit sa | se slujeasca, ci El insusi sa slujeasca si sa-Si dea viata ca pret de rascumparare
pentru multi" (Matei 20:28). Dar sa ne oprim putin asupra acestor cuvinte, pentru a relua firul gandurilor din acest pasaj. intre sfintii de la
Filipi existau disensiuni. Pavel i indeamna sa-si insuseasca modul de a gandi al lui Cristos. Argumentarea in acest punct ar consta, pe scurt,
din faptul ca daca crestinii sunt dispusi sa ocupe locul umil, de slujire a altora, de daruire a vietii in slujba altora, atunci nu vor mai fi certuri.
Oamenii care sunt dispusi sa moara pentru altii in general nu se vor certa cu acestia.

Cristos a existat din totdeauna, dar a venit in lume asemenea oamenilor, respectiv ,ca Omul adevarat." Umanitatea Domnului este la fel de
reald ca Dumnezeirea Sa. El este Dumnezeul cel adevarat si Omul cel adevarat. Ce taina se ascunde in aceste cuvinte - taina pe care nici o
minte creata nu va putea s-o inteleaga vreodata pe deplin!

Fiecare sectiune din acest pasaj descrie profunzimea tot mai mare a umilirii preaiubitului Fiu al lui Dumnezeu. Astfel, nu numai ca El a fost
dispus sa lase slava cerului, nu numai ca S-a dezbracat de Sine, luand chip de rob si devenind Om, ci, dupa cum citim aici, S-a smerit! Cu alte
cuvinte, nu a fost adancime la care sa nu Se coboare El, pentru a putea mantui sufletele vinovate. Binecuvantat fie slavitul Sdu nume, in veci
vecilor!

S-a smerit prin faptul ca S-a facut ascultator pana la moarte. Asta e minunat in ochii nostri, ca El a ascultat, chiar atunci cand aceasta
ascultare L-a costat insasi viata Sa. Ascultator pana la moarte inseamna ca a ascultat pana la capat. Cu adevarat El a fost Negutatorul care
s-a dus si a vandut tot ce avea, pentru a cumpara margaritarul de mare pret (Matei 13:46).

Si Tnca moarte de cruce. Moartea prin rastignire a fost cea mai rusinoasa forma de executie - comparabild, intr-o anumita masura, desi mult
mai grava si mai dureroasa decat spanzuratoarea, scaunul electric sau camera de gazare, pedepse rezervate azi numai in cazul celor gasiti
vinovati de omor. Ei bine, aceasta a fost moartea rezervata Celui care reprezenta intruchiparea perfecta a Cerului, cand a venit pe lume. Lui
nu | s-a permis sa moara de moarte naturala, in pat. Dupa cum nu a murit in mod accidental, ci a trebuit sa moara o moarte rusinoasa, pe
cruce.

In acest punct intervine o schimbare brusca. Versetele anterioare descriu ceea ce a facut Domnul Isus. El a urmat calea renuntarii de Sine. El
nu a umblat dupa faima, ci S-a smerit.

Dar acum atentia ne este indreptata spre ceea ce a facut Dumnezeu. Daca Mantuitorul S-a smerit pe Sine, si Dumnezeu L-a inaltat foarte sus
si I-a dat Numele care este mai presus de orice nume. Daca Si-a plecat genunchii, slujindu-i pe altii, Dumnezeu a decretat ca orice genunchi
sa se plece in fata Lui.

Ce invataminte se desprind pentru filipeni si pentru noi din acest pasaj? intai, faptul cd drumul citre cele de sus pare a fi indreptat aici pe
pamant in jos, adica spre slujire. Nu suntem chemati sa ne tnaltdm pe noi insine, ci sa-i slujim pe altii, pentru ca Dumnezeu sa ne poata
inalta, la vremea cuvenita.

Dumnezeu L-a inaltat pe Cristos, inviindu-L din morti si deschizand cerurile ca sa-L primeasca napoi, pentru Ca El sa Se aseze la dreapta Sa -
Dumnezeu I-a dat Numele care este mai presus de orice nume.

Cercetatorii Scripturilor sunt impartiti in privinta identitatii acestui nume. Unii spun ca este numele (sus, care contine si numele lehova. La
Isaia 45:22,23 gasim decretul potrivit caruia orice genunchi se va pleca in fata numelui lui lehova (Dumnezeu).

Altii sunt de parere ca numele care este mai presus de orice nume ar fi doar o exprimare la figurat a locului de maxima suprematie si
stapanire din univers. Evident, ambele interpretari sunt valabile.

Dumnezeu a fost atat de multumit de lucrarea rascumparatoare a lui Cristos, incat a hotarat ca orice genunchi sa se plece in fata Lui - si al
fiintelor din ceruri, si al celor de pe pamant si de sub pamant. Asta nu inseamna ca toate fiintele vor fi mantuite. Cei care nu-si pleaca
genunchiul de buna voie in fata Lui, acum, vor fi fortati sa si-I plece intr-o zi. Cei care nu vor sa fie impacati in ziua harului Sau vor fi subjugati
in ziua judecatii.

in harul S&u nespus de mare, Domnul a strab&tut drumul ce duce la de la Betleem la Ghetimani si apoi la Golgota. La randul Lui, Dumnezeu il
va onora cu omagiu universal si cu recunoasterea universald a domniei Sale. Cei care au respins pretentiile Sale vor recunoaste intr-o zi ca au
fost nechibzuiti, ca au gresit cumplit si ca Isus din Nazaret este, intr-adevar, Domnul slavei.



Inainte de a ne desparti de acest pasaj minunat privitor la Persoana si lucrarea Domnului Isus, trebuie s& o spunem din nou ca a fost prilejuit
de o problema minora ce s-a ivit la biserica din Filipi. Pavel nu isi propusese in acest punct sa compuna un tratat despre Domnul, incercand
doar sa corecteze duhul de egoism si de partida ce se manifestase la sfinti. Gandul lui Cristos era ca starea lor sa se indrepte. Si astfel
observam cum Pavel in orice situatie il aduce pe Cristos. ,Chiar atunci cand se ocupa de chestiuni cat se poate de delicate, de dureroase sau
de neplacute,” scrie Erdman, ,el stie sa prezinte adevarul in termeni atat de minunati incat acesta sa para un giuvaer de pret intr-un bulgar
de tarana.”

Dupa ce a prezentat pilda lui Cristos in culori atat de vii, apostolul este gata acum sa ofere cititorilor indemnul ce decurge din aceasta.

Filipenii totdeauna au fost ascultatori, cand Pavel era de fata. Acum cand nu mai era intre ei, cu atat mai mult se impunea ca ei sa duca pana
la capat mantuirea lor, cu frica si cutremur. Din nou, am ajuns la un text din Scriptura asupra caruia exista multe incertitudini. De la bun
fnceput insa trebuie s& precizam ca Pavel nu propagé deloc ideea potrivit careia mantuirea s-ar putea castiga prin fapte. In toate scrierile
sale, el a subliniat de repetate ori ca mantuirea nu se capata prin fapte, ci prin credinta in Domnul Isus Cristos. Atunci care este sensul
acestui verset?

1. O talmacire a versetului ar fi aceea ca noi avem datoria de a duce pana la capat mantuirea pe care Dumnezeu a asezat-o in noi. Dumnezeu
ne-a dat viata vesnica in dar, dar noi trebuie s-o transpunem in practica, printr-o traire sfanta.

2. Mantuirea din acest verset ar putea insemna rezolvarea problemei cu care se confruntau cei de la Filipi, adica certurile si dezbinarile ce
faceau ravagii intre ei. Apostolul le ofera aici remediul. Acum ei aveau datoria sa aplice remediul, Tnarmandu-se cu gandirea lui Cristos. Si
astfel ei vor duce pana la capat mantuirea lor, respectiv, solutia de rezolvare a dificultatilor lor.

Mantuirea din acest verset nu este mantuirea sufletului, ci izbavirea de cursele care 7l impiedica pe crestin s& fac voia lui Dumnezeu. In mod
similar, E. W. Vine descrie aceasta mantuire ca fiind actuala experienta totald de izbavire de rau.

Mantuirea are multe sensuri in Noul Testament. Am remarcat deja ca la 1:19 ea are sensul de izbavire din inchisoare. lar la 1:28 se refera la
mantuirea finala a trupurilor noastre de ins&si prezenta pacatului. In orice situatie, sensul trebuie cautat, cel putin partial, in functie de
context. Noi credem ca in pasajul acesta mantuirea inseamna rezolvarea problemei care ii tulbura pe filipeni, adica certurile din mijlocul lor.

Acum Pavel le aminteste ca este posibil ca ei sa duca pana la capat mantuirea lor, pentru ca Dumnezeu este Cel care lucreaza in ei si vointa,
si infaptuirea. Adica Dumnezeu este Cel care, de la bun inceput, pune in noi dorinta de a face voia Lui. Apoi El ne daruieste si puterea de a o
duce la indeplinire.

Din nou, avem aici minunata ingem&nare a elementului divin cu cel uman. intr-un sens, noi suntem chemati s& ne ducem la bun sfarsit
mantuirea noastra. in alt sens, numai Dumnezeu este Cel care ne poate invrednici s facem acest lucru. Noi trebuie s& ne facem partea, in
timp ce Dumnezeu negresit isi va face partea. (Dar asta nu se aplica la iertarea pacatelor sau la nasterea din nou. Rascumpararea este in
intregime lucrarea lui Dumnezeu. Noi doar credem si ne insusim aceasta rascumparare.)

implinirea voii Sale, dupa buna Lui placere, trebuie sa se faca fara cartire si fara sovaieli - ,nu oricum, ci in mod triumfator." Asta pentru ca
atitudinea de cartire si sovaiala duce la pacate si mai grave.

Abtinandu-ne de la carteli si ciorovaieli, noi putem fi fara prihana si curati (adica sinceri si fara viclesug). A fi fara prihana inseamna a nu ti se
putea aduce nici un repros (vezi Daniel 6:4). O persoana fara prihana poate pacatui, dar acea persoana va cere iertare, va marturisi si va
indrepta raul comis, ori de cate ori este posibil. A fi fara prihana inseamna aici a fi sincer si fara dedesubturi.

Copiii lui Dumnezeu trebuie sa fie fara vina in mijlocul unei generatii stricate si perverse. Prin trairea unei vieti neprihanite, copiii lui
Dumnezeu stralucesc, iesind in evidenta cu cat este mai mare intunericul din jurul lor.

Asta 1l determina pe Pavel sa-i compare cu lumini aprinse in bezna noptii. Cu cat este mai intunecata noaptea, cu atat mai stralucitoare va fi
lumina. Crestinii sunt lumini sau purtatori de lumina. Ei nu pot crea lumina, dar pot reflecta slava Domnului, pentru ca altii sa-L vada pe
Domnul in ei.

Tinand sus Cuvantul vietii. Ca lumini, noi stralucim, dar asta nu ne scuteste de datoria de a marturisi si prin viu grai. Trebuie sa existe o
marturie dubla: a vietii si apoi a buzelor noastre.

Daca filipenii vor aduce la indeplinire aceste indatoriri, apostolul stie ca va avea motive sa se mandreasca cu ei n ziua lui Cristos. Cu alte
cuvinte, el se simte raspunzator nu numai sa se asigure ca sufletele lor vor fi mantuite, ci si ca fiecare om sa fie infatisat Thaintea lui Cristos
desavarsit (Coloseni 1:28).

Ziua lui Cristos se refera la perioada revenirii Sale si la judecarea slujirii credinciosului (Filipeni 1:6,10). Daca filipenii vor fi credinciosi in
trudirea lor pentru Domnul, atunci lucrul acesta se va vedea in ziua aceea, demonstrand ca slujirea lui Pavel nu a fost in zadar.

Apostolul recurge la o ilustratie minunata pentru a descrie slujirea filipenilor si a lui Thsusi, imprumutand o imagine din practica atat de
comuna la evreii si chiar la paganii din vremea aceea, respectiv turnarea unei ofrande de bautura peste jertfa adusa.

Filipenii sunt cei ce aduc jertfa - spune Pavel. lar jertfa este insasi credinta tor. Pavel insusi este ofranda de bautura. Cu alte cuvinte, el ar fi
fericit sa fie turnat, prin martiraj, ca ofranda de bautura peste jertfa si slujirea credintei lor, cum arata si Williams:

LApostolul compara jertfirea de sine si energia filipenilor cu propria sa jertfire si energie, preamarindu-le pe ale lor si minimalizandu-le pe ale
sale. Si filipenii, si Pavel isi jertfeau viata intru propasirea evangheliei, dar apostolul considera actiunea lor drept jertfa cea mare, iar a lui doar
o ofranda de bautura, turnata peste aceasta jertfa. Astfel, prin intermediul acestui limbaj figurat, de toata frumusetea, apostolul abordeaza
tema posibilei sale treceri in vesnicii, prin moartea de martir.”



Daca acesta-i va fi sfarsitul pe acest pamant, apostolul nu are nici un regret, ci numai bucurie.

Din aceeasi pricina, filipenii trebuie sa se bucure impreuna cu Pavel. Ei nu trebuie sa priveasca posibilitatea martiriului lui Pavet ca pe o
nenorocire, ci trebuie sa-I felicite pentru ca are parte de o intrare atat de triumfatoare in patria cereasca.

Pana in acest punct, Pavel a citat doua pilde de iubire jertfitoare - a Domnului si a lui. Ambii au fost gata sa se jertfeasca pana la moarte. Mai
raman doua pilde de altruism: a lui Timotei si a lui Epafrodit. Apostolul sperad sa-l poata trimite pe Timotei la Filipi, Tn viitorul apropiat, pentru
ca acesta sa fie Imbarbatat de vestile privitoare la ei.

Printre Tnsotitorii lui Pavel, Timotei ocupa un loc unic datorita grijii sale altruiste pentru starea spirituala a filipenilor. Pe nimeni altul nu-l putea
trimite Pavel cu aceeasi incredere. Ce recomandare inaltd, pentru o persoana atat de tanara ca Timotei!

Ceilalti se angrenasera in oceanul propriilor interese, fiind coplesiti de grijile acestei vieti, ne mai avand timp pentru lucrurile lui Isus Cristos.
Oare nu este acesta un mesaj foarte nimerit pentru noi, cei de azi, care traim atat de robiti de casele noastre, de frigiderele, de televizoarele
si de celelalte lucruri ale noastre? (vezi Luca 8:14).

Timotei este copilul apostolului in credinta, cel care si-a indeplinit rolul cu adevarata credinciosie. Ei i cunosteau caracterul dovedit -
adevarata lui valoare, faptul ca, dupa cum un fiu isi slujeste tatal, tot asa si Timotei |-a slujit pe Pavel in lucrarea de propovaduire a
evangheliei.

Pentru ca Timotei s-a dovedit pe sine in asa manierd, Pavel a sperat sa-l poata trimite la filipeni de indata ce va fi aflat rezultatul apelului
inaintat de el Cezarului. Negresit acesta e sensul sintagmei folosite de apostol: de ndata ce voi vedea ce intorsatura vor lua lucrurile cu mine.
El spera ca apelul lui va avea castig de cauza si, prim urmare, va fi eliberat, pentru a-i putea vizita din nou pe filipeni.

In continuare vedem gandirea lui Cristos in Epafrodit. Nu putem sti daca este vorba de aceeasi persoana ca Epafras din Coloseni 4:12. Un
lucru stim, ca Epafras locuia la Filipi si era solul adunarii de acolo.

Pavel il defineste in urmatorii termeni:
(1) fratele meu

(2) tovarasul meu de lucru

(3) si de lupta.

Primul titlu se refera la afectiune, al doilea la munca grea iar al treilea la conflict. Epafras era un om care era capabil sa lucreze cu altii,
aceasta fiind neindoios o trasatura esentiala din viata si slujirea crestind. Una este ca un credincios sa lucreze independent, dirijand singur
cursul tuturor lucrarilor, si alta este ca un credincios sa adopte lucrarea mult mai dificila, de conlucrare cu altii, de a fi ,vioara a doua”, de a
nu se Tmpotrivi deosebirilor individuale, de a-si subordona propriile dorinte si opinii binelui colectiv. Sa fim, prim urmare, conlucratori si
co-ostasi!

in plus, Pavel il defineste drept: trimisul si slujitorul vostru pentru nevoile mele - oferindu-ne prilejul de a cunoaste alta fatetd a personalitatii
sale, anume disponibilitatea de a se angaja in munca asa-zisa , de jos”. Multi oameni din vremea noastra vor sa execute doar munci placute,
ocupand doar functii publice, cu mare vaza. Ce recunostinta trebuie sa manifestam fata de cei ce-si fac insa datoria, cuminti si linistiti, de
cele mai multe ori in obscuritate! Efectuand aceastda munca grea, Epafrodit s-a smerit pe sine. Dar Dumnezeu l-a inaltat, consemnandu-i
slujirea plina de credinciosie la Filipeni capitolul 2, pentru ca toate generatiile viitoare sa poata lua cunostinta de ea.

Sfintii il trimisesera pe Epafrodit sa-i fie de ajutor lui Pavel - ceea ce a insemnat efectuarea unui drum de 126 km. In consecint3, solul
credincios s-a bolnavit foarte tare, fiind pe moarte. El s-a ingrijorat foarte mult, nu atat pentru el insusi, cat la gandul ca sfintii ar putea afla,
reprosandu-si astfel ca l-au trimis intr-o calatorie atat de primejdioasa. Negresit in Epafrodit vedem ,,0 inima altruista prin excelenta."

Multi crestini au obiceiul neinspirat de a discuta la nesfarsit despre bolile si operatiile prin care au trecut. De cele mai multe ori acest lucru e
un simptom al a unor pacate ce tin de manifestarile eului: compatimire de sine, preocupare de sine si afisare de sine!

Epafrodit fusese bolnav, si foarte aproape de moarte, dar Dumnezeu a avut mila de el. Acest pasaj ne este de mare folos prin faptul ca
arunca lumina asupra temei vindecarii divine:

1. Mai intai de toate, boala nu este intotdeauna rezultatul pacatului. Avem aici un om care s-a imbolnavit in cursul indeplinirii cu credinciosie
a indatoririlor sale (vezi versetul 30), ,Caci pentru lucrul lui Cristos a fost el aproape de moarte."

2. in al doilea rand, aflam ca nu este intotdeauna voia lui Dumnezeu s3 vindece instantaneu si miraculos. Se pare c& boala lui Epafrodit a fost
de lunga durata iar refacerea sa treptata (vezi si 2Timotei 4:20;3loan 2).

3. 1n al treilea rand, aflam ca vindecarea este un gest de indurare din partea lui Dumnezeu, iar nu un lucru pe care si-1 putem pretinde
automat de la El, ca pe un drept.

Pavel adauga ca Dumnezeu a avut mila nu doar de Epafrodit, ci si de el insusi, ca sa nu aiba intristare peste intristare. Apostolul avusese
parte de destula intristare in legatura cu intemnitarea sa. Daca Epafrodit ar fi murit, intristarea lui ar fi sporit si mai mult.

Acum, dupa ce Epafrodit s-a insanatosit atat de frumos, Pavel I-a trimis inapoi cu si mai multa bucurie, stiind ca filipenii se vor bucura sa-|
aiba din nou printre ei pe preaiubitul lor frate. Asta avea darul sa micsoreze intristarea lui Pavel.



Nu numai ca filipenii il vor primi pe Epafrodit cu bucurie, dar il vor si stima pe acest om scump al lui Dumnezeu. Este o mare demnitate si un
privilegiu deosebit sa fii angajat in slujirea Domnului. Sfintii trebuie sa acorde pretuire celor angajati in aceasta slujba, chiar atunci cand
acestia sunt oameni din anturajul lor, cu care se cunosc foarte bine.

Asa cum s-a aratat Tnhainte, boala lui Epafrodit a fost legata direct de slujirea lui neobosita pentru Cristos. Acest lucru pretuieste foarte mult in
ochii Domnului. Este mai bine sa te consumi pentru Cristos, decéat sa ruginesti pentru El. Mai bine sa mori in slujba lui Isus, decat sa fii trecut
in randul statisticilor celor care mor rapusi de diverse boli sau accidente.

Sugereaza oare sintagma: ,ca sa implineasca ce lipsea slujbei voastre pentru mine" faptul ca filipenii I-ar fi neglijat pe Pavel si ca, prin
urmare, Epafrodit, ar fi facut ceea ce trebuia sa faca ei insisi? Nu pare verosimila aceasta explicatie, intrucat tocmai sfintii de la Filipi au fost
aceia care l-au trimis, din capul locului, pe Epafrodit la Pavel.

Noi credem ca ,ceea ce lipsea slujbei" se referd la incapacitatea lor de a-l vizita pe Pavel in persoand, datorita distantei mari care ii despartea
de Roma. in loc s&-i mustre, apostolul se multumeste doar s& afirme c& Epafrodit a facut, in calitatea de reprezentant al lor, ceea ce nu
putusera face ei in persoana.

Spunand: incolo, fratii mei (in engleza: ,in fine...) nu inseamna ca Pavel e pe punctul de a-si incheia epistola. Sensul literal al termenului, care
apare din nou la Filipeni 4:8, este: , Cat priveste celelalte...”

El i indeamna sa se bucure in Domnul. Crestinul poate gasi intotdeauna bucurie adevarata in Domnul, indiferent in ce imprejurari s-ar afla.
»Sursa tuturor cantarilor sale se afla sus in cer." Nimic nu poate afecta bucuria lui, decat daca mai intai I-ar putea deposeda de Mantuitorul
sau. Or, acest lucru este imposibil. Fericirea naturala e afectata de durere, de intristare, de boli, de saracie si de tragedii. Dar bucuria crestina
se ridica cu mult peste toate talazurile vietii. Dovada acesteia o gasim in acest indemn lansat de Pavel din inchisoare. Putem primi fara
rezerve sfaturi de la un asemenea om!

Lui nu-i este greu sa se repete fata de filipeni, intrucat stie ca este spre binele lor. Dar cum se repeta? Revine el la sintagma anterioara, in
care fi Indemna s& se bucure in Domnul? Sau repetitia se referd la versetele urmatoare, in care fi previne cu privire la pericolul iudaizatorilor?
Noi credem ca varianta din urma este cea valabila. De trei ori in versetul 2 el foloseste termenul ,Pazitiva". Lui nu-i este greu sa recurga la
aceasta repetitie, ce pentru ei este o pavaza buna.

Ei trebuie sa se pazeasca de caini... de lucratorii rai si de mutilare. Toate trei sintagmele se refera probabil la acelasi grup de oameni: la
invatatorii falsi, care cautau sa-i supuna pe crestini legilor iudaismului, propovaduind ca neprihanirea se poate obtine prin pazirea legii si prin
datini.

Mai intai, ei erau caini. in Biblie cainii sunt animale necurate. Termenul era folosit de evrei cand se refereau la ne-evrei! in tarile din rasarit
cainii erau fiinte lipsite de adapost, care umblau liberi pe strazi, culegand hrana din gunoaiele pe care le puteau gasi. Aici Pavel rastoarna
imaginea, aplicand-o la acei nvatatori iudei falsi care cdutau sa corupa biserica. Ei erau cei ce traiau in afara, incercand sa-si intemeieze
existenta pe ritualuri si ceremonii. Ei ,,culegeau firimiturile, cand, de fapt, ar fi putut sa se aseze la un ospat."

in al doilea rand, ei erau lucrétori rai. Sustindnd c& erau credinciosi adevérati, ei au fost primiti in randurile crestinilor, la p&rtésia lor, dupa
care au inceput sa raspandeasca fnvataturi gresite. Rezultatele lucrarii lor nu puteau fi decat rele.

Apoi Pavel ii numeste mutilarea. Este un termen sarcastic, prin care este descrisa atitudinea lor fata de circumcizie. Negresit acesti invatatori
falsi insistau ca o persoana sa fie circumcisa, pentru a putea fi mantuita. Dar ei nu se refereau decat la actul fizic al circumciziei, nefiind
preocupati cu intelesul ei spiritual. Circumcizia simbolizeazi moartea fata de firea veche. inseamné c& pretentiile naturii carnii nu mai au voie
sa domneasca in viata noastra. Insistand asupra actului circumciziei, acesti invatatori dadeau frau liber firii vechi, nerecunoscand ca aceasta
fusese rastignita pe cruce. Pavel i numeste mutilatori ai carnii, care nu faceau distinctie intre ceremonie si sensul ascuns pe care il exprima.

in contrast cu acestia, Pavel afirm& c& noi (credinciosii adevarati) suntem circumcizia - nu cei ce s-au intdmplat sa se nasca din parinti evrei si
nu cei ce au fost circumcisi in mod fizic, ci cei ce isi dau seama ca firea veche (carnea) nu este de nici un folos, ca omul nu poate face nimic,
prin eforturile proprii, pentru a castiga aprobarea lui Dumnezeu. Apoi Pavel enumera trei elemente care 1i caracterizeaza pe cei din categoria
adevaratei circumcizii:

1. Ei se inchina lui Dumnezeu prin Duhul. Adica inchinarea lor este duhovniceasca, iar nu una bazata pe ceremonii. Adevaratul inchinator
patrunde in prezenta lui Dumnezeu prin credinta, varsandu-si toata iubirea, lauda, adorarea si omagiul inimii sale naintea Lui. Pe de alta
parte, inchinatorul sufletesc este preocupat de cladiri frumoase, de mobilierul ecleziastic, de ceremoniile fastuoase, de odajdiile preotesti si
de tot ce anima emotiile.

2. Cei ce apartin adevaratei circumcizii se bucura (sau se lauda) in Cristos Isus. Numai El este temelia laudei lor. Ei nu se lauda cu ei insisi sau
cu realizarile for, nici cu fondul cultural din care provin si, desigur, nu se lauda cu credinciosia Indeplinirii sacramentelor.

3. Ei nu se incred in firea veche. De la bun inceput, ei nu cred ca pot fi mantuiti prin eforturile firesti, nici ca firea veche ar putea in vreun fel
sa le pastreze mantuirea. Ei nu asteapta nimic bun de la firea lor adamica si, prin urmare, nu sunt dezamagiti cand constata ca aceasta nu
are nimic bun sa le ofere!

Negresit un zambet va fi aparut pe buzele lui Pavel cand s-a gandit cum oamenii acestia se lauda cu avantajele si realizarile lor pamantesti.
Dacé ei au gésit cu cale s3 se laude, atunci Pavel are si mai multe motive s3 se laude! in urméatoarele dou versete, el araté ca si din acest
punct de vedere el poseda acele inzestrari naturale cu care oamenii se lauda de obicei. ,El pare sa fi apartinut oricarei aristocratii care anima
visurile si aspiratiile oamenilor."

Referitor la aceste doua versete, Arnot are urmatoarele de spus: ,Aici se face inventarul tuturor bunurilor cu care se lauda fariseul
auto-neprihanit, caruia ii place sa-si etaleze zdrentele sale murdare, expunandu-le privirilor tuturor.”



Observati ca Pavel evidentiaza aici: orgoliul ortodoxiei (versetul 5b); orgoliul activitatii (versetul 6a); orgoliul moralei (versetul 6b).
lata, dar, lista avantajelor naturale si firesti pe care le poseda Pavel:

circumcis a opta zi - era iudeu din nastere, nu ismaelit sau convertit la iudaism.

din neamul lui Israel - membru al poporului ales al lui Dumnezeu.

din semintia lui Beniamin - semintie considerata fruntasa si aristocratica (Judecatori 5:14), care a daruit Israelului primul sau rege.
evreu dintre evrei - el apartinea acelui segment al natiunii care si-a pastrat limba, traditiile si datinile.

in ce priveste legea, fariseu - fariseii ramasesera ortodocsi in convingerile lor, pe cand saducheii renuntasera la doctrina invierii.

in ce priveste ravna, prigonitor al Bisericii - Pavel crezuse sincer ca face o slujba pentru Dumnezeu cand a incercat sa elimine ,secta"
crestinilor. Caci el vedea in aceasta o amenintare la adresa propriei sale religii, prin urmare, considerand ca este nevoie s-0 extermine.

cu privire la dreptatea care este prin lege, fara vina - asta nu poate insemna ca Pavel pazise legea cu desavarsire, caci el marturiseste la
Romani 7:9,10 ca nu a reusit sa faca acest lucru. El afirma doar ca a fost fara vina, nu fara pacat. Nu putem conchide decat ca atunci cand
Pavel a incalcat vreo parte din lege, el a avut grija sa aduca jertfa ceruta. Cu alte cuvinte, a fost minutios in respectarea , literei" regulilor
proprii iudaismului.

Astfel, cat priveste nasterea sa, mostenirea, descendenta, ortodoxia convingerilor, ravna si neprihanirea personald, Saul din Tars era un om
remarcabil.

Dar acum citim despre actul de extraordinara renuntare la care a recurs apostolul. Avem aici ceea ce s-ar putea numi bilantul activelor si
pasivelor lui Pavel. Pe de o parte, el enumera elementele mentionate mai sus, lucrurile care ii fusesera un castig. lar in categoria castiguri a
trecut un singur cuvant: Cristos. Cu alte cuvinte, toate avantajele aparente nu sunt decat pierderi, cand sunt puse aldturi de comoara pe care
o gasise in Cristos. El le-a considerat pe toate o pierdere pentru Cristos. Guy King spune: , Toate castigurile financiare, intelectuale, morale si
religioase - toate acestea nu sunt castiguri daca le punem alaturi de Marele Castig.”

Atata timp cat el se incredea in aceste lucruri, nu putea fi mantuit. Dar de indata ce a fost mantuit, ele nu au mai avut nici o insemnatate
pentru el, intrucat acum a vazut gloria Domnului, fata de care toate celelalte glorii erau jalnice si palide.

Venind la Cristos ca sa fie mantuit, Pavel a renuntat la toate lucrurile si le-a socotit fara valoare cand sunt puse alaturi de excelenta
cunoasterii lui Cristos Isus, Domnul lui. Excelenta cunoasterii este modul in care se exprima in limba ebraica ideea de cunoastere suprema
sau cunoasterea care intrece orice cunoastere.

Fondul etnic, nationalitatea, cultura, prestigiul, educatia, religia, realizarile personale - la toate acestea apostolul a renuntat definitiv, ne mai
laudandu-se cu ele. Ba mai mult, le-a socotit gunoaie, pentru ca sa-L poata castiga pe Cristos.

Desi in versetul de fata si in cel urmator, Pavel foloseste timpul prezent, el face o privire retrospectiva, examinand convertirea sa. Pentru a-L
castiga pe Cristos, el a trebuit sa intoarca spatele lucrurilor pe care fusese invatat din frageda pruncie sa le pretuiasca. Daca dorea sa-L
castige pe Cristos, atunci trebuia sa-si ia ramas bun de la religia mamei sale, de la mostenirea tatalui sau si de la propriile sale realizari, cum
a si procedat, de altfel, Pavel, renuntand complet la legaturile sale cu iudaismul, ca nadejde a mantuirii. Procedand astfel, apostolul a fost
dezmostenit de rudele sale, repudiat de fostii lui prieteni si prigonit de concetatenii sai. El literalmente a suferit pierderea tuturor lucrurilor
cand a devenit crestin.

Intrucat in versetul 8 se foloseste timpul prezent, s-ar putea intelege c& Pavel inca ciuta sa-L castige pe Cristos. in realitate, el il castigase pe
Cristos cand L-a recunoscut prima oara ca Domn si Mantuitor al sau. Dar timpul prezent indica faptul ca aceasta continua sa fie atitudinea sa
- anume ca inca socoteste toate celelalte lucruri un gunoi, cand le pune alaturi de valoarea cunoasterii Domnului Isus. Marea dorinta a inimii

lui este ca Cristos sa-i fie castigul lui. Nu aurul, nici argintul, nici reputatia religioasa, ci numai Cristos!

Si sa fiu gasit in El. lardsi s-ar putea deduce de aici ca Pavel cauta mai departe sa fie gasit in Cristos. Dar el nu face altceva decat sa
priveasca in trecut la extraordinara decizie cu care a fost confruntat inainte de a fi mantuit. Era el dispus sa renunte la propriile sale eforturi
de a dobandi mantuirea, punandu-si, in schimb, increderea in Cristos? El facuse aceasta optiune. Renuntase la toate celelalte cu scopul de a
fi gasit in Cristos. in clipa in care a crezut in Domnul Isus, s-a situat pe o pozitie total diferitd inaintea lui Dumnezeu. Nu mai era vazut acum
ca un copil al pacatosului Adam, ci era privit ca fiind in Cristos, bucurandu-se de toata favoarea de care se bucura Domnul Isus fnhaintea lui
Dumnezeu Tatal.

Tot asa el a renuntat la zdrentele murdare ale propriei safe neprihaniri, pe care cautase s-o obtina prin respectarea legii, alegand in schimb
neprihdnirea lui Dumnezeu, care este daruita tuturor celor ce-L primesc pe Mantuitorul.

Neprihanirea de aici este descrisa in termenii unei haine sau acoperamant. Omul are nevoie de neprihanire pentru a putea sta fnaintea lui
Dumnezeu, beneficiind de bunavointa Sa. Dar omul nu poate produce aceasta neprihanire. Prin urmare, Dumnezeu daruieste propria Sa
neprihanire celor care 1l primesc pe Fiul Lui ca Domn si Mantuitor. ,El (Dumnezeu) L-a facut pe El (pe Cristos) care n-a cunoscut nici un pacat
sa fie pacat pentru noi, pentru ca noi sa putem deveni neprihanirea lui Dumnezeu in EI" (2Corinteni 5:21).

Din nou am dori sa subliniem ca versetele 8 si 9 nu sugereaza deloc faptul ca Pavel nu ar fi primit deja neprihanirea lui Dumnezeu.
Dimpotriva, ea a devenit comoara lui, atunci cand a fost nascut din nou pe drumul Damascului. Se foloseste timpul prezent doar pentru a
sublinia ca rezultatele acestui eveniment crucial au continuat sa se manifeste pana in momentul cand Pavel scria aceste cuvinte, cand Pavel
desigur continua sa creada ca Cristos este cu mult mai de pret decat orice lucru la care a renuntat el.



Citind acest verset, ajungem la emotia suprema din viata apostolului, pe care F. B. Meyer o numeste , Cautarea sufletului dupa Cristosul
personal.”

De cele mai multe ori pasajul acesta este tratat in mod spiritualizat, adica suferintele, moartea si invierea nu sunt luate textual, ci figurat,
sustinandu-se ca ar reprezenta niste experiente duhovnicesti, respectiv suferinte mentale, moartea fata de pretentiile eului la modul figurat
si trairea mentala a vietii inviate, etc. Noi insa dorim sa subliniem ca pasajul trebuie luat in sens literal. Pavel afirma ca doreste sa traiasca
asa cum a trait Cristos. A suferit oare Isus? Da a suferit. Atunci si Pavel vrea sa sufere. Oare n-a murit Isus? Ba da. Atunci si Pavel vrea sa
moara moarte de martir in slujba lui Cristos. A inviat Cristos din morti? Desigur ca a inviat. Deci si Pavel vrea sa invie, caci el si-a dat seama
ca robul nu este mai presus de Stapanul lui. Astfel, el dorea sa-L urmeze pe Cristos in suferintele, moartea si invierea Sa. El nu spune ca toti
trebuie sa adopte punctul lui de vedere, doar ca in ce-l priveste pe el nu poate exista alta cale.

Ca sa-L cunosc pe El. A-l cunoaste pe El inseamna a dobandi o cunoastere practica, de zi cu zi, a Sa, intr-un mod atat de intim incat chiar
apostolul sa devina mai eristic. El doreste ca viata lui Cristos sa se reproduca in el.

Si puterea invierii Lui. Puterea care L-a inviat pe Domnul din morti este prezentata in Scriptura ca cea mai mare manifestare de forta pe care
a vazut-o vreodata universul (Efeseni 1:19,20). Se parea ca toate hoardele raului erau hotarate sa tina trupul lui Cristos in mormant. Puterea
nemarginita a lui Dumnezeu a infrant insa aceasta armata infernala, inviindu-L pe Domnul Isus din morti, a treia zi. Aceeasi putere este pusa
la dispozitia tuturor credinciosilor (Efeseni 1:19), pentru ca acestia sa si-o insuseasca prin credinta. Pavel reliefeaza ambitia sa de a cunoaste
experienta acestei puteri in viata si marturia lui.

Si partasia suferintelor Lui. E nevoie de tarie divina pentru a suferi pentru Cristos. De aceea, puterea invierii Lui este asezata inaintea
partasiei suferintelor Lui.

in viata Domnului, suferinta a precedat gloria. Tot asa trebuie s& fie si in viata lui Pavel. El trebuie s& aiba parte de suferintele lui Cristos. El
si-a dat seama ca in suferintele sale nu va fi nici o valoare ispasitoare cum a fost in cazul suferintelor lui Cristos, dar mai stia si aceea ca ar fi
fost nepotrivit ca apostolul sa traiasca in lux si in confort, intr-o lume in care Domnul sau fusese respins, biciuit si rastignit, asa cum arata
Jowett: ,El nu s-a multumit sa se infrupte din triumful Muntelui Maslinilor, ci a dorit sa aiba parte si din cumplita sfasiere sufleteasca, glaciala
zbuciumare si singuratate a Ghetimanelui.”

Fiind facut asemenea mortii Lui. Dupa cum am aratat anterior, de obicei aceste cuvinte sunt interpretate in sensul ca Pavel dorea sa traiasca
viata rastignita, sa moara practic fata de pacat, de eul propriu si fata de lume. Dar noi credem ca o atare interpretare goleste versetul de
forta sa extraordinara. Desigur, versetul are si sensul acesta, dar intelesul lui e mult mai profund. Pavel era un adept pasionat al Celui care a
murit pe crucea Calvarului. Nu numai atat, insa el a fost prezent atunci cand primul martir al bisericii crestine si-a dat viata. De fapt, a fost
complice la asasinarea acestuia! Noi credem ca Pavel a fost realmente dornic sa-si verse viata pentru Domnul, intr-o maniera similara cu a lui
Stefan, deoarece poate i-ar fi fost rusine sa-1 intalneasca pe acesta in cer, daca ar fi ajuns acolo pe o cale mai usoara decat aceea a
martirajului, cum subliniaza si Jowett:

»Multi crestini se multumesc cu eforturi din care lipseste ,varsarea de sange.” Ei renunta la lucruri de care se pot lesne lipsi. Darurile lor sunt
lucruri de care se pot detasa, renuntarea la ele nepresupunand nici o varsare de sange. Ei se angajeaza in jertfire, atata timp cat aceasta nu
atinge viata; cand insa se cere un lucru vital, ei se fac nevazuti. Crestinii acestia sunt primii la toate intrarile triumfale, fiind dispusi sa
contribuie cu cativa banuti la infrumusetari fizice, cum ar fi niscaiva lozinci, cateva ramuri de finic, etc. Dar cand strigatele de ,Ura!" si
»,0sana" se prefac in murmure indarjite si amenintari coltoase, la orizont prefigurandu-se Calvarul, acestia se fac numaidecat nevazuti,
retragandu-se in locuri adapostite.

lata insa un apostol care anticipeaza cu bucurie aceasta cerinta suprema, de importanta cruciala. Ba, chiar pare suparat pe incetineala cu
care se consuma energia lui sangeranda in slujba intereselor imparatiei, dorind sa-si verse pe de-antregul aceasta energie (pentru Domnul)!

Pe aceeasi tema, Hudson Taylor scrie urmatoarele:

,Este necesar sa ne daruim pe noi insine pentru viata lumii. Rodnicia presupune purtarea crucii. ,Daca un graunte de grau nu cade in pamant
si nu moare, ramane singur." Stim ca Domnul Isus a devenit rodnic - nu doar prin purtarea crucii Lui, ci si prin moartea Sa pe aceasta cruce.
Cunoastem noi multe despre partasia Lui in acest fel? Nu exista doi Cristosi - un Cristos comod pentru crestinii comozi si un Cristos suferind si
truditor, pentru credinciosii de exceptie. Ci exista un singur Cristos. Suntem noi dispusi sa ramanem in El, dand astfel roada?”

In fine, C. A. Coates spune:

»,Cunoasterea lui Cristos in slava a fost dorinta suprema a inimii lui Pavel. Or, aceasta dorinta nu putea exista fara sa fi produs si dorul nestins
de a fi cu El acolo unde se afla Cristos. De aici urmeaza ca inima care arde de dor pentru Domnul se indreapta instinctiv spre cdrarea prin
care El a atins acel loc din slava, dorind din rasputeri sa | se alature prin aceeasi carare pe care a pasit si El. Inima intreaba: ,,Cum a ajuns

El la acea slava? Oare prin inviere? Dar oare invierea Sa n-a fost precedata de suferinte si moarte?" La care inima raspunde: ,Nimic nu mi-ar
face mai mare placere decat s& ma alatur Lui, in slava invierii, prin aceeasi cale care L-a dus pe El acolo”. Acesta e duhul de martir. Pavel
dorea sa paseasca cu pasi de martir pe cararea suferintelor si a mortii, pentru ca sa ajunga la inviere si la slava prin aceeasi cale pe care a
ajuns acolo si Binecuvantatul (Mantuitor), care i-a castigat inima.

Din nou aici suntem confruntati cu o chestiune de interpretare. Trebuie sa luam versetul acesta textual, sau trebuie sa-I spiritualizam? S-au
propus diverse interpretari, pe care le rezumam mai jos:

1. Pavel nu era sigur ca va fi inviat din morti. Prin urmare, se sforta cu toate energiile sa-si asigure partea la inviere. Desigur, o atare
interpretare este total neverosimila! Pavel intotdeauna a crezut c3 invierea se capatd prin har, iar nu prin faptele savéarsite de om. in plus, el
si-a exprimat, cu alta ocazie (2Corinteni 5:1-5) increderea deplina ca va avea parte de inviere.



2. O alta interpretare afirma ca Pavel nu s-ar referi aici la invierea fizica, ci la dorinta de a trai viata asociata cu invierea aici pe pamant. Dupa
cate se pare este interpretarea predilecta a celor mai multi comentatori.

3. Conform acestei interpretari, Pavel s-a referit la invierea fizica, dar nu si-a exprimat indoiala cu privire la faptul ca va avea parte de ea. Mai
degraba, el a spus ca nu-i pasa de suferintele prin care va trebui sa treaca in drum spre aceasta inviere, ci era dispus sa indure grele
prigoane si incercari, daca pana sa ajunga la inviere drumul sau trebuia sa treaca prin acestea. Sintagma: ,ca sa ajung cu orice chip, daca voi
putea" nu exprima neaparat indoiala (vezi Fapte 27:12;Romani 1:10;11:14), ci dorinta arzatoare sau perspectiva care-l determina pe Pavel sa
nu ia in seama cat il va costa ca sa ajunga acolo.

Noi suntem de acord cu a treia interpretare. Apostolul dorea sa se conformeze lui Cristos. Or, intrucat Cristos suferise, murise si fusese inviat
din morti, Pavel nu-si dorea altceva pentru sine. Tare ne este teama ca dorinta noastra de a avea parte aici de o viata de confort, lux si tihna
adesea stirbeste taisul unora din versetele pe care le citim n Biblie. Oare nu ne-am situa insa pe un teren mai sigur daca am lua aceste
versete la justa lor valoare - adica in mod literal, cum sunt prezentate - daca nu exista in Biblie alte versete care sa ne impiedice sa le
interpretam astfel?

inainte de a trece de acest verset, trebuie s& remarcdm ca Pavel se refera la invierea dintre cei morti. Cu alte cuvinte, aceasta nu e invierea
tuturor mortilor, ci se refera la o anumita inviere, de care vor avea pare doar unii, ceilalti rdmanand in mormant. Stim de la 1Tesaloniceni
4:13-18 si 1Corinteni 15:51-57 ca credinciosii vor fi inviati la venirea lui Cristos (unii la Rapire iar altii la sfarsitul Marii Stramtorari), dar ca
restul mortilor nu vor fi inviati decat dupa Domnia de o mie de ani a lui Cristos pe pamant; vezi si Apocalipsa 20:5.

Apostolul nu a considerat ca a ajuns deja desavarsit. Prin desavarsit nu se intelege invierea din versetul precedent, ci intreaga tema a
conformarii cu Cristos. El nu concepea ca se poate atinge o stare de totala absenta a pacatului sau la un punct din aceasta viata in care nu se
mai poate realiza nici un progres. Se pare ca apostolul era constient de zicala: ,Satisfactia este mormantul progresului."

Astfel el se avanta inainte, intru implinirea scopului pentru care Domnul Isus |-a mantuit, pentru ca acest scop sa se poata Implini in el.
Apostolul fusese prins de Cristos Isus pe drumul catre Damasc. Care a fost scopul acestei intalniri extraordinare? Acela de a face din Pavel un
sfant model, prin care Dumnezeu sa demonstreze ce poate realiza prin viata unui om (predat Lui). Nu, Pavel nu era inca asemenea lui Cristos,
ci procesul conformarii isi desfasura in continuare lucrarea, Pavel depunand toate eforturile pentru ca aceasta lucrare a harului lui Dumnezeu
sa poata continua si sa se adanceasca in el.

Omul acesta, care invatase sa fie multumit cu orice lucruri materiale de care avea parte (Filipeni 4:11) nu putea, in schimb, sa ajunga
niciodata la pozitia in care sa considere ca nu mai e loc pentru fnaintare duhovniceasca. Cu alte cuvinte, cum am spune noi azi, el nu se
considera un realizat. Ce face Pavel, atunci? Raspunsul:

Una fac. Pavel era un om cu un scop precis in viatd, dominat de o singura viziune, de o singurda ambitie, asemanandu-se, in aceasta privinta,
cu David, care a spus: ,,Un lucru doresc de la Domnul."

Uitand ce este in urma mea - prin care se intelege nu numai pacatele si esecurile lui, ci si privilegiile, realizarile si succesele vietii pamantesti,
pe care le-a descris la inceputul acestui capitol, ba chiar si izbanzile sale duhovnicesti.

Si aruncandu-ma spre ce este inainte: adica, privilegiile si responsabilitatile vietii crestine, fie ca e vorba despre inchinare, slujire, fie de
dezvoltarea personala a caracterului crestin.

Privindu-se ca un alergator la o cursa atletica, Pavel se descrie pe sine ca unul care depune toate eforturile pentru a ajunge la tinta, la
premiul chemarii ceresti a lui Dumnezeu, in Cristos Isus.

Telul este linia de sosire de la sfarsitul cursei de alergari. Premiul este rasplata data castigatorului. Aici telul ar fi sa ajunga cu bine la sfarsitul
cursei vietii si mai cu seama, se pare, la Scaunul de judecata al lui Cristos. Premiul ar fi cununa neprihanirii, pe care in alt loc Pavel o descrie
ca premiul pentru care a alergat atat de vartos (2Timotei 4:8).

Spre premiul chemarii ceresti (in sus) a lui Dumnezeu in Cristos Isus cuprinde toate scopurile pe care le-a avut Dumnezeu in vedere, cand
ne-a mantuit, inclusiv mantuirea, conformarea la Cristos, mostenirea impreuna cu El, un loc in patria cereasca si o sumedenie de alte
binecuvantari duhovnicesti.

Toti cei se sunt maturi (in romaneste: , desavarsiti") trebuie sa fie dispusi si ei sa sufere si s& moara pentru Cristos si sa nu precupeteasca nici
un efort in dorinta de a deveni tot mai mult asemenea Domnului Isus. Aceasta inseamna sa fii matur in credinta crestina. Unii numesc
aceasta atitudine fanatism, extremism sau radicalism. Dar apostolul afirma ca cei ce au ajuns la maturitate vor intelege numaidecat ca este
singurul raspuns cuminte, logic si rezonabil pe care-I putem da Celui care Si-a varsat viata, murind pentru noi pe crucea Calvarului.

Daca in vreo privinta ganditi altfel, Dumnezeu va va lumina si in aceasta privinta. Pavel isi da seama ca nu toti vor fi de acord cu el in privinta
adoptarii unei filosofii (de viata) atat de periculoase. Dar el isi exprima increderea ca daca cineva doreste cu adevarat sa cunoasca adevarul.

Dumnezeu i-1 va descoperi. Motivul pentru care asistam in vremea noastra la un crestinism atat de comod si de complacut este faptul ca nu
dorim sa cunoastem adevarul, ca nu dorim sa facem ceea ce cere un crestinism ideal. Dumnezeu este dispus sa le arate adevarul celor care
sunt dispusi sa-l urmeze.

In continuare apostolul adaugé c&, intre timp, trebuie sa tréim pe masura luminii pe care ne-a dat-o Domnul. Nu ar avea rost sa asteptam
pana ce vom fi ajuns la o cunostinta mai deplin a ceea ce ni se cere s& facem ca crestini. in timp ce asteptdm ca Domnul s& ne descopere
implicatiile depline ale crucii, trebuie sa ascultam de gradul de adevar ce ni s-a descoperit.

Acum Pavel se ocupa de indemnuri, incurajandu-i, mai intai, pe filipeni sa fie urmasi sau imitatori ai sai. Este un tribut adus vietii sale
exemplare faptul ca a putut scrie asemenea cuvinte. Adesea auzim pe unii afirmand in gluma: ,,Fa cum spun, nu cum fac eu". Nu tot asa a



procedat apostolul, caci el a putut sa-si ofere viata ca model de devotament integral pentru Cristos si cauza Lui, cum arata si Lehman
Strauss:

.Pavel s-a considerat receptor al indurarii lui Dumnezeu, pentru ca sa poata fi ,un model". Astfel, intreaga lui viata ce a urmat dupa
convertirea sa, a fost dedicata prezentarii pentru cei din jurul lui a unui portret esential a ceea ce trebuie sa fie un crestin. Dumnezeu I-a
mantuit pe Pavel pentru ca el sa poata arata prin pilda convertirii lui ca ceea ce Isus Cristos a facut pentru el poate face si negresit va face si
pentru altii. Oare nu a fost acesta obiectivul special avut in vedere de Domnul cand S-a indurat de tine si de mine? Eu cred ca El ne-a mantuit
pentru a fi un model pentru toti credinciosii care vor veni. Slujim noi ca modele pentru cei ce au fost mantuiti prin harul Lui? Dea Domnul sa
fim!"

Si uitati-va bine la cei ce se poarta dupa modelul pe care il aveti in noi. Asta se refera la toti cei ce traiau acelasi fel de viata ca Pavel. Nu
inseamna ca ei trebuiau marcati in mod dezaprobator, ci trebuiau observati cu scopul de a le urma exemplul.

Dupa cum versetul 17 ii descrie pe cei al caror exemplu credinciosii trebuie sa-1 urmeze, versetul acesta ne spune care sunt cei al caror
exemplu nu trebuie sa- urmam. Apostolul nu-i identifica pe acesti oameni in mod concret. Fie ca erau invatatorii falsi cu tendinte
iudaizatoare, din versetul 2, fie ca erau invatatori ce se considerau crestini, dar in realitate prefaceau libertatea crestina in prilej de
complacere in pacate, transformand harul in pretext pentru pacat - nu ni se precizeaza clar despre cine a fost vorba.

Pavel 1i avertizase pe sfinti cu privire la acesti oameni, dar acum reia subiectul, plangand. Cum se face ca varsa lacrimi, cand lanseaza o
condamnare atat de aspr&? Explicatia o g&sim in daunele pe care le produc acesti oameni in randul bisericilor lui Dumnezeu. in vietile altora
pe care le ruineaza. in ocara pe care o aduc Numelui lui Cristos. In acoperirea adevéaratului sens al crucii. i in faptul ca adevarata dragoste
plange chiar atunci cand ii condamna pe dusmanii crucii lui Cristos, dupa cum si Domnul Isus a plans pentru orasul ucigas, lerusalim.

Oamenii, acestia erau destinati pierzarii vesnice. Asta nu inseamna anihilarea lor, ci judecata lui Dumnezeu, in iazul de foc, pe veci de veci.

Dumnezeul lor era pantecele lor. Toate activitatile lor, chiar si pretinsa lor slujire religioasa, erau indreptate spre acumularea de bucate (sau
poate bauturi), cu care sa-si satisfaca poftele trupesti. E B. Meyer i descrie pe acesti oameni cu multa precizie: ,,Nu exista nici o capela in
viata lor. Doar o imensa bucatarie.”

Gloria lor era in acelasi timp rusinea tor. Ei se laudau cu insasi lucrurile de care ar fi trebuit sa se rusineze - cu goliciunea si comportarea lor
imorala. Ei erau preocupati de lucruri pamantesti. Pentru ei, lucrurile importante in viata erau alimentele, imbracamintea, onoarea, confortul
si placerile. Lucrurile care privesc cerul si vesnicia nu le tulburau cu nimic balacirea in noroiul acestei lumi. Ei isi vedeau mai departe de
indeletnicirile lor, de parca ar fi trait vesnic pe acest pamant.

Apostolul contrasteaza acum aceste purtari cu atitudinea cereasca a adevaratului credincios.

Cand a fost scrisa epistola de fata, Filipi era o colonie a Romei (vezi Fapte 16:12). Filipenii erau cetateni ai Romei, bucurandu-se de protectia
si privilegiile ei. Dar ei erau si cetateni ai stapanirii locale. Pe acest fundal, apostolul le aminteste credinciosilor ca cetatenia lor este in cer.
Moffatt traduce astfel acest verset: ,Dar noi suntem o colonie a cerului."

Asta nu inseamna ca crestinii nu sunt si cetateni ai tarilor de pe pamént in care locuiesc. Alte versete din Scriptura ne invata clar ca trebuie

sa ne supunem guvernelor, pentru ca ele sunt randuite de Dumnezeu (Romani 13:1-7). intr-adevar, credinciosii trebuie s& asculte de guvern
in toate privintele In care Domnul nu le-a interzis In mod expres sa o faca. Filipenii datorau ascultare magistratilor locali si imparatului de la

Roma. Tot asa credinciosii de azi au responsabilitati fata de guvernele pamantesti, dar loialitatea lor primordiala este fata de Domnul lor din
cer.

Nu numai ca suntem cetateni ai cerului, ci si asteptam cu nerabdare pe Mantuitorul din cer! Asteptam cu nerabdare sunt cuvinte foarte
puternice (in textul original), prin care se exprima asteptarea unui lucru considerat iminent. inseamné textual s&-ti intinzi capul inainte, ca sa
poti auzi cel mai mic semnal ca lucrul sau persoana asteptata a aparut la orizont.

Cand va veni Domnul Isus din cer, El va schimba aceste trupuri ale noastre. Nu este nimic rau sau murdar in trupul nostru omenesc, ca atare.
Raul consta doar in intrebuintarea gresita pe care o putem da trupului nostru.

Dar este un trup al starii noastre smerite, adica un trup al umilirii. Este supus ridurilor, cicatricilor, imbatranirii, suferintei, bolilor si mortii. Ne
limiteaza si ne face sa nu ne simtim comozi!

Domnul il va transforma insa intr-un trup de slava. Noi nu cunoastem intelesul deplin al acestei afirmatii, dar stim ca noul trup nu va mai fi
supus deteriorarii sau mortii, nici limitarilor de timp sau barierelor naturale. Va fi un trup real, dar perfect acomodat la conditiile cerului. Va fi
ca trupul invierii posedat de Domnul Isus.

Asta nu inseamna ca vom avea cu totii aceeasi infatisare fizica! Isus putea fi recunoscut in mod distinct dupa invierea Sa si negresit fiecare
individ 1si va pastra identitatea fizica in vesnicie.

De asemenea, acest pasaj nu ne invata ca vom fi ca Domnul Isus in ce priveste atributele lui Dumnezeu. Noi niciodatd nu vom avea a tot
stiinta si atotputernicia lui Dumnezeu, dupa cum nu vom putea fi in orice loc, in acelasi timp.

Dar vom fi din punct de vedere moral ca Domnul Isus. Vom fi pe veci eliberati de pacat. Acest pasaj nu ne ofera insa suficiente date pentru a
ne satisface curiozitatea. Totusi cat ni se da este suficient pentru a ne inspira mangaiere si nadejde.

Potrivit cu lucrarea prin care El este in stare de a-Si supune toate lucrurile. Transformarea trupurilor noastre va fi realizata de aceeasi putere
divina la care va recurge ulterior Domnul pentru a-Si supune toate lucrurile. El este ,in stare sa mantuiasca" (Evrei 7:25). El este ,in stare sa
ajute" (Evrei 2:18). El este ,,in stare sa pastreze" (luda 24). Acum in versetul de fata aflam ca El este in stare sa supuna. ,Acesta este



Dumnezeul nostru in veci de veci. El va fi calduza noastra, chiar pana la moarte" (Psalmul 48:14).

Pe baza minunatei nadejdi pe care a asezat-o apostolul inaintea mintilor credinciosilor in versetul anterior, el ii indeamna acum sa ramana
tari in Domnul. Versetul acesta este plin de nume pline de dragalasenie la adresa credinciosilor. Mai intai, Pavel ii numeste frati. Dar nu
numai frati, ci preaiubitii lui frati. Apoi adauga ca ii este dor de ei, adica doreste sa fie din nou in mijlocul lor. in continuare ii numeste cununa
si bucuria lui. Negresit el vrea s& spuna c& sunt bucuria lui in prezent si ca vor fi cununa lui la Scaunul de judecata al lui Cristos. In cele din
urma, el incheie versetul cu cuvantul: preaiubitilor. Apostolul avea intr-adevar o mare iubire pentru oameni si negresit acesta este unul din
secretele eficientei sale in lucrarea Domnului.

Evodia si Sintichia erau niste femei din biserica de la Filipi, care nu se intelegeau. Nu ni se ofera detaliile neintelegerii lor (si poate ca mai
bine e asa!).

Apostolul foloseste (in textul original) termenul a implora de doua ori, pentru a arata ca indemnul este adresat in egala masura si uneia, si
alteia. Pavel le indeamna pe aceste surori crestine sa fie cu un gand in Domnul. Ne este imposibil sa fim uniti in toate lucrurile vietii de zi cu
zi, dar in ce priveste lucrurile Domnului, este posibil sa renuntam la deosebirile noastre marunte de vederi, pentru ca Domnul sa fie preamarit
iar lucrarea Lui sa propaseasca.

S-au creat destule speculatii cu privire la identitatea adevaratului tovaras de jug (,tovaras de jug" (su(n)zugos in greaca) poate fi substantiv
propriu (Synzygus). Desi inca nu a fost gasit in alt context, este un nume care se aplica cu precadere unor sclavi) caruia i se adreseaza Pavel
in acest verset. Timotei si Luca sunt doua nume posibile care, dupa unii, ar putea fi cei vizati de Pavel aici, dar cel mai probabil este ca Pavel
s-a referit la Epafrodit. Caci el este indemnat sa le ajute pe aceste femei care trudisera din greu impreuna cu Pavel pentru propasirea
evangheliei. Noi credem ca aceste femei au fost Evodia si Sintiche si ca apostolul Pavel le ofera un sfat caruia experienta i-a dovedit
valabilitatea. Adesea, cand doua persoane se ceartd, solutia cea mai buna este ca rezolvarea s-o dea o terta persoana, independenta - cineva
care are spirit de discernamant, judecata matura. lar aceasta persoana nu trebuie sa actioneze arbitrar in cazul ce i s-a adus si in decizia pe
care o ia, ci mai degraba trebuie sa recurga la cuvantul lui Dumnezeu, fiind in stare sa arate persoanelor care s-au certat solutia biblica la
problema lor.

Trebuie sa avem grija cand interpretam sintagma: ,au lucrat din greu impreuna cu mine pentru evanghelie" in nici un caz nu se poate
imagina ca ele au predicat evanghelia impreuna cu apostolul Pavel. Existd multe moduri in care femeile pot lucra din greu pentru inaintarea
evangheliei - omenindu-i pe slujitorii lui Cristos, facand vizite in familii, invatandu-le pe femeile mai tinere si pe copii - fara insa sa-si asume
rolul de a Tnvata pe barbati in public sau de a predica.

Pavel aminteste de un alt conlucrator al sau, Clement. Nu mai detinem alte date precise despre el. Apoi Pavel mentioneaza pe ceilalti
lucratori impreuna cu el, ale caror nume sunt scrise in cartea vietii. Este un mod minunat de a exprima binecuvantarea vesnica si nespus de
mare de care beneficiaza cei ce cred in Cristos si 1l slujesc.

indreptandu-si acum atentia cétre intreaga biserica, Pavel repetd indemnul lui predilect. Secretul indemnului lui se g&seste in cuvintele in
Domnul. Indiferent cat de intunecate ar fi imprejurarile vietii, intotdeauna crestinul poate sa se bucure in Domnul, dupd cum arata Jowett,
impartasind propria sa experienta a bucuriei crestine:

»Bucuria crestina este o stare sufleteasca independenta de imprejurarile imediate prin care trecem. Daca ar depinde de lucrurile din jurul
nostru, atunci intr-adevar ar fi la fel de nesigura si de firava ca flacara unei lumanari neprotejate, in mijlocul unei vijelii. O clipa lumanarea va
arde frumos si stabil, pentru ca in clipa urmatoare flacara sa ajunga pana la marginea mucului, nemaidand lumina suficienta. Dar bucuria
crestind nu depinde de imprejurarile vremelnice ale vietii si, prin urmare, nu este victima zilei trecatoare. La un moment dat din viata mea,
toate lucrurile imi merg bine, ca intr-o zi Tnsoritd de iunie, pentru ca mai tarziu, ele sa ia o alta intorsaturd, devenind sumbre ca o zi de
noiembrie. Intr-o zi sunt la o nunta, pentru ca in alta zi s& ma aflu la buza unui mormant. intr-o zi, aflandu-ma in lucrarea Domnului, am
castigat zece suflete pentru Domnul, pentru ca apoi sa treaca zile multe fara sa mai castig nici unul. Asadar, zilele sunt schimbatoare ca
vremea si totusi bucuria crestind poate fi constantd. in ce constd secretul persistentei ei?

in aceasté realitate: ,latd, Eu sunt cu voi in toate zilele". in toate zilele, indiferent de schimbarile pe care le aduc acestea, El nu se schimba,
nici nu oboseste. El nu e Prieten doar de zile bune, care sa ma paraseasca atunci cand cerul se intuneca si vremea se raceste. El nu alege
zilele mele de exuberanta, dupa cum nu le alege pe cele de uscaciune si infrangere. El nu Se aratad doar atunci cand port o ghirlanda, dupa
cum nu Se ascunde atunci cand port o cununa de spini. El este cu mine ,in toate zilele" - si in zilele de propasire, si in cele de necaz; si in
zilele cand bat clopotele petrecerii cuiva pe ultimul sdu drum, si in zilele cAnd rasuna imnul nuptial. ,in toate zilele". Ziua vietii - ziua mortii -
ziua judecatii.”

in continuare Pavel i indeamné s& faca in asa fel incat blandetea lor s& fie cunoscuta de toti oamenii. Termenul acesta a fost tradus si prin
induplecare, prin spirit rezonabil, prin disponibilitatea de a ceda, de a nu insista sa se faca cum vrei tu. Dificultatea nu consta in intelegerea
sensului termenului, ci in ascultarea de preceptul cuprins in cuvintele: de toti oamenii.

Domnul este aproape ar putea insemna ca Domnul este prezent acum sau ca venirea Domnului se apropie. Ambele sensuri sunt valabile, desi
noi il preferam pe al doilea.

Este oare posibil ca un crestin sa nu se ingrijoreze cu privire la nimic? Este posibil, atata timp cat avem resursa unei rugaciuni facute cu
credinta. Restul versetul explica cum pot fi vietile noastre eliberate de ingrijorarea pacatoasa. Toate trebuiesc aduse inaintea Domnului in
rugaciune.

Toate Tnseamna literalmente toate! Nu exista nici un lucru, oricat de mare sau mic, care sa nu stea in atentia Sa plina de dragoste pentru noi!

Rugaciunea este deopotriva un act si o atmosfera. Noi ne apropiem de Domnul in anumite momente, aducandu-l cererile noastre concrete.
Dar este posibil sa traim intr-o atmosfera de rugaciune. Este posibil ca starea noastra sufleteasca sa fie o stare de rugaciune. Probabil



cuvantul rugaciune din acest verset inseamna intreaga atitudine a vietii noastre, pe cand cererile semnificd anumite lucruri concrete,
anumite cereri pe care le aducem fhaintea Domnului.

Dar apoi trebuie sa remarcam ca cererile noastre trebuie sa fie aduse la cunostinta lui Dumnezeu cu multumire. Cineva a rezumat versetul
acesta afirmand ca noi nu trebuie sa ne ingrijoram cu privire la nimic, sa ne rugam pentru toate si sa multumim pentru orice.

Daca aceste atitudini vor caracteriza viata noastra, pacea lui Dumnezeu, care intrece orice pricepere, va pazi inimile si gandurile noastre in
Cristos Isus. Pacea lui Dumnezeu este starea sfanta de odihna si multumire care inunda sufletul credinciosului, cand se bizuie cu totul pe
Dumnezeu.

Bizuindu-se pe lehova,
Inimile's binecuvantate;
Gasind, asa cum a fagaduit El,
odihna si pace desavarsita.
Francei Ridley Havergal

Pacea aceasta intrece orice pricepere. Oamenii din lume nu pot s-o inteleaga deloc si chiar crestinii care o poseda constata ca contine un
element tainic, de mister. Ei sunt surprinsi de faptul ca nu sunt cuprinsi de disperare atunci cand sunt confruntati cu tragedii sau imprejurari
potrivnice.

Aceasta pace le fortifica viata inimii si gandurilor lor. Ce tonic binevenit este, prin urmare, aceasta pace, in perioada tulbure in care traim,
plinad de nevroze, crize nervoase, boli mintale si tot felul de alte tulburari, cand atatia oameni consuma tranchilizante!

Acum apostolul oferd, in incheiere, cateva sfaturi privitoare la viata gandurilor. De la un capat la altul, Biblia ne Tnvata ca putem exercita
control asupra gandurilor noastre. Nu ne va fi de nici un folos daca vom adopta o atitudine defetista, afirmand ca, pur si simplu, nu putem
impiedica gandurile nepotrivite care ne inunda uneori mintea. Adevarul e ca putem fi stapani pe gandurile noastre. Secretul consta in
gandirea pozitiva, care a devenit un principiu bine stabilit, respectiv inlocuirea gandurilor rele cu ganduri noi, pozitive. Asta pentru ca putem
gandi simultan si ganduri rele, si ganduri bune despre Domnul Isus. Prin urmare, daca ti se strecoara in inima un gand rau, acesta poate fi
eliminat numaidecéat, indreptandu-ti gandul spre Persoana si lucrarea lui Cristos, meditand asupra lor. Psihologii si psihiatrii de marca din
totdeauna au ajuns sa recunoasca valabilitatea principiului enuntat de apostolul Pavel in aceasta privinta. Si acesti specialisti subliniaza
pericolul gandirii negative.

Nu va fi nevoie de prea multa cautare pana sa-L descoperi pe Domnul Isus Cristos in versetul 8. Tot ce este adevarat, tot ce este drept, tot ce
este curat, tot ce este vrednic de iubit, tot ce este vrednic de primit se gaseste in El. Sa examinam, rand pe rand, fiecare din aceste virtuti.

Adevarat este tot ce nu e fals sau nevrednic de incredere; tot ce e autentic si real.

Tot ce este vrednic de cinste (sau nobil) - adica tot ce este atragator din punct de vedere moral.
Drept inseamna aici neprihanit, atat fata de Dumnezeu, cat si fata de om.

Curat se refera la caracterul de o Tnalta tinuta morala al unei persoane.

Tot ce este vrednic de iubit - adica tot ce este agreabil si admirabil de privit sau luat in considerare.

Tot ce este vrednic de primit ar mai putea fi tradus prin: ,tot ce se bucura de o buna reputatie". Apoi, desigur, virtutea din acest verset se
refera la excelenta pe plan moral.

Orice lauda - adica tot ce merita sa fie elogiat.

in versetul 7, Pavel i-a asigurat pe sfinti c& Dumnezeu va pazi inimile si gandurile lor in Cristos Isus. Dar el are grija s& le aminteasca faptul c&
si ei au partea lor de responsabilitate, Tn aceasta privinta. Dumnezeu nu pdzeste viata gandurilor unei persoane care nu doreste ca aceasta
viata sa fie pastrata curata.

Din nou, apostolul Pavel se da pe sine ca pilda, se prezintd ca model de sfant, indemnandu-i pe credinciosi sa practice lucrurile pe care le-au
deprins de la el si pe care le-au vazut exemplificate in viata lui.

Faptul ca acest indemn survine atat de aproape de versetul 8 nu e lipsit de semnificatie, intrucat trairea corecta este urmarea gandirii
corecte. Daca gandurile din viata cuiva sunt curate, atunci si viata lui va fi curata. Pe de alta parte, daca mintea cuiva este un focar de
stricaciune, atunci negresit acesta se va revérsa in trairea practicd a acelei persoane, intinandu-i viata. in plus, nu trebuie sa uitam ca daca
cineva adaposteste in mintea sa un gand rau timp indelungat, mai devreme sau mai tarziu va pune in aplicare acel gand.

Celor care urmeaza cu credinciosie pilda apostolului li se fagaduieste cd Dumnezeul picii va fi cu ei. in versetul 7, pacea lui Dumnezeu este
partea celor care au obiceiul sa se roage; aici Dumnezeul pacii este Prietenul si insotitorul celor care sunt sfinti. Ideea care se desprinde de
aici este ca Dumnezeu insusi se va apropia si va fi prezent cu drag in experienta tuturor celor in a caror viata se intruchipeaza adevarul.

in versetele 10-19, Pavel trateaza relatia ce exista intre biserica din Filipi si el, in legaturd cu asistenta financiard. Nimeni nu va putea sublinia
indeajuns ce mangaiere au adus aceste versete sfintilor lui Dumnezeu care au fost chemati sa treaca prin vremuri de stramtorari financiare si
esecuri!



Pavel se bucura ca in sfarsit, dupa o perioada de timp, filipenii i-au trimis asistenta de ordin practic, in lucrarea Domnului: El nu le baga de
vina pentru perioada de timp n care nu a primit nici un ajutor, ci ii elogiaza pentru ca au dorit sa trimita ajutoare, dar le lipsea prilejul s-o
faca. Moffatt traduce astfel acest verset; ,,Caci voua nu v-a lipsit niciodata preocuparea, ei doar prilejul de a v-o etala.”

Analizand acum tema finantelor, este incurajator sa vedem delicatetea si curtoazia cu care il trateaza Pavel. El nu doreste ca ei sa creada ca
el s-ar plange sau ca i-ar critica pentru lipsa de fonduri. Mai degraba, doreste sa le spuna ca este total independent de imprejurari atat de
mondene, ca a invatat sa fie multumit, indiferent de starea financiara in care s-ar gasi. Starea de multumire este cu mult mai de pret decat
bogatiile, intrucat daca e adevarat ,,ca multumirea nu produce bogatii, tot atat de adevarat este ca ea realizeaza acelasi scop, indepartand
dorinta de imbogatire.”

,De mare pret este secretul pe care si I-a insusit un credincios, cand a invatat sa stea cu capul sus, chiar atunci cand stomacul ii este gol;
cand priveste drept inhainte, chiar daca buzunarele i sunt goale; cand se bucura, chiar si atunci cand nu i s-a platit salariul, gasindu-si
desfatarea in Dumnezeu, chiar atunci cand oamenii isi calca cuvantul, fiind nevrednici”.

Pavel a stiut sa fie smerit, adica sa se descurce, chiar atunci cand ii lipseau cele necesare traiului, dupa cum a stiut sa traiasca si in belsug,
adica atunci cand i s-a daruit mai /mult decat avea nevoie pentru traiul lui.

in toate lucrurile si in toate privintele el s-a deprins sa fie satul si flamand ... in belsug... si in lipsd. Cum a deprins apostolul aceasta lectie?
Pur si simplu prin faptul ca era convins ca se afla in voia lui Dumnezeu. El stia ca indiferent in ce imprejurari s-ar fi aflat, Dumnezeu randuise
sa treaca prin ele. Daca era flamand, asta se datora faptului ca Dumnezeu Tngaduise acest lucru. Daca era satul, asta insemna ca Domnul
randuise acest lucru. Fiind angrenat cu toate fortele si cu toata perseverenta in slujba Regelui, apostolul putea afirma cu toata convingerea:
,Da, Tata, ca asa ai gasit Tu cu cale!”

Apoi apostolul adauga cuvintele care i-au nedumerit pe multi: ,,Pot totul prin Cristos, care ma intareste." Ce-a vrut sa spuna Pavel? Voia el sa
interpretam aceasta afirmatie in sens literal? Credea el oare ca intr-adevar nu este nici un lucru pe care nu-l poate infaptui? Raspunsul este
urmatorul: Cand apostolul Pavel spune ca poate face toate lucrurile, el intelege prin aceasta toate lucrurile care se incadrau in voia lui
Dumnezeu pentru el. El invatase ca poruncile Domnului beneficiaza de protectia divina a cerului. El stia ca Dumnezeu niciodata nu-I va
chema sa realizeze vreo lucrare pentru care sa nu-i fi dat si harul necesar.

Toate lucrurile se aplica, probabil, nu numai la marile infaptuiri, ci, mai degraba, la marile stari de privatiune si de foame.

in pofida tuturor spuselor sale, apostolul vrea ca filipenii s& stie ca ei au procedat bine prin faptul c& au luat parte alaturi de el la strAmtorarea
lui. Asta se refera, probabil, la banii pe care i-au trimis pentru acoperirea nevoilor sale, in timp ce se afla la inchisoare.

in trecut, filipenii excelaserd in harul darniciei. in zilele de la inceputul lucrérii lui Pavel, cand a plecat din Macedonia, nici o biserica nu a luat
parte la ajutorarea sa financiara, decat cea a filipenilor.

Ce uimitor este sa constatam cum aceste detalii, aparent insignifiante, sunt consemnate pe veci in cuvantul scump al lui Dumnezeu! Asta ne
invata ca tot ce dam slujitorilor Domnului este dat de fapt Domnului. El este interesat de fiecare banut. El consemneaza tot ceea ce se face
pentru El si-i rasplateste din plin, cu masura buna, scuturat si dand peste margini, pe toti cei ce procedeaza astfel.

Chiar pe cand se afla la Tesalonic, ei au trimis din nou ajutoare pentru nevoile sale. Se pare ca filipenii traiau atat de aproape de Domnul,
incat El putea sa-i calauzeasca in privinta darniciei. Duhul Sfant le-a pus pe inima dorinta sa il ajute pe apostolul Pavel. Si ei au raspuns
indemnului divin, trimitandu-i bani o data si chiar de doua ori. Cand ne amintim ca Pavel s-a aflat la Tesalonic doar un timp scurt, gestul lor
de darnicie devine si mai semnificativ.

Admirabilul altruism al apostolului Pavel reiese si din acest verset, intrucat vedem ca el era mai incantat de castigul lor, decat de darul lor. Si
mai mare decat dorinta lui de a fi ajutat financiar era dorul sau ca roada sa abunde in folosul credinciosilor. Este exact ceea ce se intampla
cand daruim bani Domnului. Totul se inregistreaza in registrele financiare ale cerului, urmand ca intr-o zi sa primim inapoi insutit.

Tot ce avem este al Domnului si cand ii dam Lui, nu facem altceva decat sa-l dam ceea ce deja ii apartine. Crestinii care taie firul in patru,
incercand sa stabileasca daca trebuie sau nu sa dea zeciuiald, au pierdut din vedere punctul central al invataturii despre darnicie. Israelitilor
intr-adevar li s-a poruncit sa dea a zecea parte ca dar minim. In aceast& epocé a harului, nu ar trebui sa se puna intrebarea: ,Cat sa dau
Domnului?", ci mai degraba: , Cat voi indrazni sa pastrez pentru mine thsumi?" Ar trebui ca toti crestinii sa doreasca sa traiasca in mod
economic si jertfitor, pentru a putea da o parte tot mai mare a veniturilor lor lucrarii Domnului, pentru ca oamenii sa nu piara pentru simplul
fapt ca nu au auzit evanghelia lui Cristos.

Cand Pavel afirma: Am de toate, el spune de fapt: Am de toate cate am nevoie si sunt in belsug. Ni se pare ciudat sa auzim, in secolul acesta
al douazecilea, cum un slujitor al Domnului nu se milogeste si nu cerseste bani, ci, dimpotriva, recunoaste ca are de ajuns. Toate campaniile
iesite de sub control, de cersetorie de bani de la public din vremea noastra sunt o uraciune in fata lui Dumnezeu si o ocara pentru numele lui
Cristos. in plus, sunt cu totul inutile. Hudson Taylor spunea odata:

,Cand lucrarea lui Dumnezeu este facuta dupa tiparul lui Dumnezeu, nu vor lipsi niciodata resursele lui Dumnezeu.”

Necazul in vremea noastra consta in faptul ca nu mai suntem in stare sa facem distinctie intre lucrul pentru Dumnezeu si lucrarea lui
Dumnezeu. Este posibil ca cineva sa se angajeze in asa-numita slujire crestina, care sa nu fie insa deloc dupa voia lui Dumnezeu. Acolo unde
exista o abundenta de bani, exista intotdeauna si pericolul cel mai mare de a te angaja pe cai care nu beneficiaza de aprobarea divina sau,
citandu-I pe Hudson Taylor din nou: ,Lucrul de care trebuie sa ne temem cel mai mult nu este lipsa fondurilor ci prezenta care nu beneficiaza
de binecuvantarea Domnului.”

Darul adus de Epafrodit din partea filipenilor - expresia iubirii lor pentru apostolul Pavel - este descris drept o mireasma placut mirositoare, o
jertfa bine primita si placuta inaintea lui Dumnezeu. Singura data cand mai sunt folosite aceste cuvinte este atunci cand se refera la Cristos



insusi (Efeseni 5:2). Pavel innobileaza darnicia jertfitoare a filipenilor, aratéand ce a insemnat ea pentru Dumnezeu, prin faptul ca s-a suit pana
la el ca o jertfa placut mirositoare, fiind nu numai acceptabila, dar si placuta, cum arata si Jowett:

,Prin urmare, cat de vasta este gama acestui gest de darnicie, aparent local! Noi credeam ca i-am slujit pe saraci, cand, in realitate, am
conversat cu Regele. Noi ne inchipuiam ca aroma se va opri undeva intr-un cartier saracacios, si cand colo aceasta mireasma s-a raspandit in
univers. Noi gandeam ca ne-am ocupat doar de Pavel, dar iatd ca L-am slujit chiar pe Mantuitorul si Domnul lui Pavel.”

Acum Pavel adauga ceea ce este probabil cel mai cunoscut si mai iubit din verset din capitolul de fata. Sa fim atenti sa observam ca aceasta
fagaduinta vine imediat dupa descrierea ispravniciei lor fidele. Cu alte cuvinte, pentru ca I-au daruit lui Dumnezeu din resursele lor materiale,
chiar pana acolo incat si-au periclitat propriul lor trai, Dumnezeu va ingriji acum din plin de toate nevoile lor. Ce usor este pentru unii crestini
sa scoata versetul acesta din contextul in care a fost dat, folosindu-I ca pernd comoda pe care sa-si plece capul, risipind banii pentru ei insisi,
si abia arareori gandindu-se la lucrarea lui Dumnezeu, amagindu-se cu cuvintele: ,Nu-i nimic, cd Dumnezeu va avea grija de toate nevoile
tale.”

Desi este adevarat ca, in general, Dumnezeu are grija de toate nevoile copiilor Sai, promisiunea din acest verset e una aparte, ce se
adreseaza celor credinciosi si devotati darniciei catre Cristos, acestia fiind asigurati ca Cristos nu va ingadui niciodata sa sufere, lipsuri.

Adesea s-a aratat ca Dumnezeu are grija de nevoile copiilor Sai - nu din bogatiile Sale, ci potrivit cu bogatiile Sale in slava prin Cristos Isus.
Daca un milionar ar da zece centi unui copil, ar da din bogatiile sale. Dar daca ar darui o suta de mii de dolari unei cauze vrednice, ar da
potrivit cu bogatiile sale. Dumnezeu poarta de grija dupa bogatiile Sale in slava prin Cristos Isus, aceste bogatii neputand fi intrecute!

Williams numeste versetul 19 o nota de plata achitata de banca credintei, avand urmatoarele elemente:
"Dumnezeul meu - numele Bancherului;

va avea grija - asta e promisiunea ca se va efectua plata;

de toate nevoile voastre - valoarea notei de plata;

dupa bogatiile Sale - capitalul bancii;

in slava - adresa bancii;

prin Cristos Isus - semnatura de la subsolul notei, fara de care ea nu are nici o valoare.”

Gandindu-se la imbelsugata purtare de grija a lui Dumnezeu, apostolul izbucneste in laude. Este un limbaj cat se poate de adecvat pentru
orice copil al lui Dumnezeu care traieste in experienta zilnica harul lui Dumnezeu, purtarea Sa de grija, nu numai prin acoperirea nevoilor sale
materiale, ci si prin calauzirea ce i se da, prin ajutorul pe care il primeste ca sa se poata Impotrivi ispitelor si prin inflacararea duhului sau
lancezit de a trai o viata devotata.

Gandindu-se la credinciosii care se vor fi adunat sa asculte citirea scrisorii pe care tocmai le-o scria apostolul, Pavel care tocmai le-o scria
apostolul, Pavel saluta pe fiecare sfant in Cristos, Isus, trimitand salutari de la fratii care sunt cu el.

Suntem obligati sa iubim acest verset datorita referirilor la casa Cezarului. Imaginatia noastra Tmbraca forme multiple, in aceasta privinta. Pe
buna dreptate, ne punem intrebari de genul: Cine sunt membrii casei Cezarului la care se refera acest verset? Erau ei oare niste ostasi, care
primisera misiunea de a-1 pazi pe apostolul Pavel, fiind mantuiti ulterior prin lucrarea sa? Erau ei oare sclavi sau oameni liberi, care lucrau la
palat? Sau poate versetul se refera si la oficialitati ale guvernului roman? Nu putem sti precis despre cine este vorba, dar avem o minunata
ilustrare a adevarului potrivit caruia, crestinii, asemenea paianjenilor, se strecoara pana si in palatelor regilor (Proverbe 30:28)! Evanghelia
nu cunoaste hotare, ci strapunge pana si cele mai formidabile ziduri. Ea se poate sadi, prinzand radacini, chiar in mijlocul celor care cauta s-o
extermine. Cu adevarat portile Hadesului nu vor putea invinge biserica lui Isus Cristos!

Acum Pavel incheie cu salutul sau caracteristic. Harul a stralucit pe prima pagina a acestei scrisori si tot harul razbate de pe ultima pagina.
Din prisosul inimii vorbeste gura. Inima lui Pavel era plina pana la refuz de cea mai mare tema din toate veacurile: harul lui Dumnezeu prin
Cristos - si nu e de mirare ca acest adevar scump strabatea toate compartimentele vietii sale. Sa-1 Idsam pe Paul Rees sa incheie comentariul
asupra cartii Filipeni:

,Cel mai mare dintre oameni a scris cea mai calda dintre scrisori. De-acum indatorirea izvorata din dragoste este implinita. Ziua s-a scurs.
Apostolul continua sa zaca in lanturi. Ostasul il pazeste in continuare. Dar nu e nimic! Caci duhul lui Pavel este liber! Mintea lui este lucida!
Inima Ti straluceste de bucurie! lar a doua zi dis-de-dimineata, Epafrodit porneste spre Filipi!”

clickbible.org


https://www.clickbible.org/post/filipeni-212-w-mcdonald/

	Filipeni - Comentarii W. McDonald

