clickbible.org

Geneza - Comentarii C. H. Mackintosh

Cele dintai cuvinte ale Cartii sfinte ne pun in fata Aceluia, care este izvorul nesecat al oricarei binecuvantari adevarate. Sfantul Duh nu
incearca sa insire dovezi peste dovezi, ca sa ne incredinteze cd este un Dumnezeu. Caci Dumnezeu se face cunoscut prin lucrarile Sale.
»Cerurile spun slava lui Dumnezeu si intinderea lor vesteste lucrarea mainilor Lui” (Ps. 19.1). ,Doamne, toate lucrarile Tale Te vor lauda!”
Numai necredinciosii cer dovezi despre existenta Aceluia care, prin graiul gurii Lui, a dat fiinta lumii, si care se descopere El insusi ca
Dumnezeul cel Prea-intelept, Atotputernic si Vesnic. Cine altul decat Dumnezeu a putut face din nimic ori si ce lucru? ,Ridicati-va ochii in sus
si priviti! Cine a facut aceste lucruri? Cine a facut sa mearga dupa numar, in sir, ostirea lor? El le cheama pe toate pe nume: asa de mare e
puterea si tiria Lui, ca una nu lipseste” (Isa. 40.26). ,,Caci toti dumnezeii popoarelor sunt niste idoli, dar Domnul a ficut cerurile” (Ps. 96.5). in
cartea lov, capitolele 38-41, Domnul insusi ne pune inainte faptura Lui, ca o dovada de netagaduit a atotputerniciei Sale. Dar, prin faptura Sa,
El nu ne da numai cea mai lamurita si cea mai puternica dovada a atotputerniciei Sale, ci ne atinge, in acelasi timp, si inima cu minunata Sa
iubire dumnezeiasca. Caci in El toate sunt dumnezeiesti: slava si iubirea, puterea si duiosia!

lata Tntr-adevar un cAmp in care numai Dumnezeu putea s3 lucreze. in trufia inimii sale, omul s-ar fi aratat, negresit, gata sa ia parte la
lucrarea lui Dumnezeu. Dar, aici, omul n-are loc pana ce ajunge si el, la randul sau, pe mana puterii faptuitoare. Dumnezeu singur este la
lucru. Din lumina vesnica a locuintei Sale, El priveste pamantul pustiu si gol, pe care isi va desfasura si implini planurile Sale minunate. Aici,
pe pamantul acesta, va trai, va lucra si va muri Fiul lui Dumnezeu, ca sa invedereze lumii insusirile desavarsite ale lui Dumnezeu. Peste tot
era intuneric si haos; dar ,Dumnezeu este un Dumnezeu al luminii si al oranduielii”. ,Dumnezeu este lumina si in El nu este intuneric” (1loan
1.5). Nici un fel de intuneric nu poate s& dainuiasca in fata Lui. ,Si Duhul lui Dumnezeu se misca pe deasupra apelor” (versetul 2). In chip
tainic, se pregateau aici lucrarile Sale de mai tarziu: un loc prea intunecos infatisa un camp intins de lucru pentru Dumnezeul luminii si al
vietii. Numai Dumnezeu putea sa lumineze intunericul acesta si sa faca sa tasneasca viata din el, inlocuind haosul cu randuiala si punand o
intindere intre ape. Numai in felul acesta, viata avea sa se arate fara sfiala de moarte. Lucrarile acestea erau vrednice de Dumnezeu.

,Caci El zice si se face; porunceste si ce porunceste se face” (Ps. 33.9).

Necredinciosul vrea sa stie: cum? unde? cand? - Duhul insa zice: ,Prin credinte, pricepem ca lumea a fost facuta prin Cuvantul lui Dumnezeu,
asa ca tot ce se vede n-a fost facut din lucruri care se vad” (Evr. 11.3).

in ciuda zadmbetului dispretuitor al celui necredincios, crestinul ramane deplin multumit cu acest raspuns.

Dumnezeu nu vrea sa faca din noi oameni de stiinta, nici sa stea de vorba cu noi asupra unor amanunte, pe care le-am putea vedea cu fel de
fel de instrumente. Ci El vrea sa ne aduca in fata Sa, ca inchinatori, cu inimile si mintile luminate si manate de Sfantul sau Cuvant. Cel
necredincios poate dispretui parerile marginite si de rand, cum numeste el increderea celui credincios in Sfanta Scripturd. Poate chiar sa se
faleasca mult si bine cu instrumentele cu care masoara intinderea cerurilor, sau sa se laude cu descoperirile pe care le face ih adancimile
pamantului; - in ce ne priveste, noi cei credinciosi, ne lipsim , de impotrivirile stiintei, pe nedrept numite asa” (1Tim 6.20). Suntem deplin
incredintati ca toate descoperirile adevarate, fie ,sus in cer, fie jos pe pamant, sau in apa, sau sub pamant” se potrivesc de minune cu cele
scrise in Cuvantul lui Dumnezeu. Toate celelalte pretinse descoperiri nu trebuiesc tinute ih seama, caci inima celui credincios este pe deplin
incredintata de tot adevarul cuprins in Cuvantul lui Dumnezeu. Aceasta este cea mai trainica ocrotire impotriva celui necredincios si a oricarei
credinte desarte.

O cunoastere adanca a Sfintei Scripturi si o supunere desavarsita la tot ce spune ea, iata ce ne trebuieste pentru vremea de azi. Sa dea
Dumnezeu ca, prin harul Sau, in mijlocul nostru, aceasta cunostinta si aceasta supunere sa creasca!

,Dumnezeu a vazut ca lumina era buna; si Dumnezeu a despartit lumina de intuneric. Dumnezeu a numit lumina zi, iar intunericul I-a numit
noapte” (Verset 4, 5). Avem aici cele doua icoane pre-inchipuitoare asa de des intrebuintate in Cuvantul lui Dumnezeu. Lumina da nastere
zilei; lipsa luminii da nastere noptii. Tot asa este si starea sufletelor. Sunt fii ai luminii, si fii ai intunericului; despartirea este cat se poate de
hotarata. Toti aceia pe care i-a cercetat Rasaritul cel de sus, toti aceia care au primit lumina cunostintei lui Dumnezeu, prin Isus Hristos, ori
cine ar fi, sunt fii ai luminii si ai zilei. Pe de alta parte, toti aceia care sunt in necredinta fireasca, si ale caror inimi n-au fost luminate prin
credinta de razele Soarelui dreptatii, adica toti aceia care n-au primit cunostinta lui Dumnezeu prin Isus Hristos, sunt Tnveliti in Intunecimea
noptii sufletesti si sunt fii ai intunericului, fii ai noptii.

Cititorule! stai putin si intreab&-te, in fata Aceluia care cerceteaza inimile: din care din aceste dou& cete de oameni faci tu parte? intreaba-te
cu tot dinadinsul, caci este vorba de viata sau de moarte. Poti sa fii sarac, despretuit sau nestiutor; insa, daca, luminat de Sfantul Duh, esti
legat de Dumnezeu, prin Fiul lui Dumnezeu, care este lumina lumii (loan 1.4), esti un fiu al luminii, si, In curand, vei straluci in locurile prea
inalte, in care Mielul Tnjunghiat va fi stapan pe veci. Si lucrul acesta nu vine de la tine: ci este rodul planurilor lui Dumnezeu Tnsusi, care ti-a
dat lumina, viatd, bucurie si pace prin jertfa lui Isus. Dar, daca ramai strain de lucrarea si de inraurirea luminii dumnezeiesti, singura putere
care te poate lumina, si daca nu vrei sa deschizi ochii ca sa vezi pe Isus, Fiul lui Dumnezeu, poti sa fii plin de invatatura tuturor veacurilor,
poti sa ai toate atestatele pe care le pot da scolile acestei lumi, - sa stii sigur ca esti un fiu al noptii si al intunericului (1Tes 5.5). Si, daca mori
in aceasta stare, vei fi invaluit de intunecimea si ingrozit de spaima unei nopti vesnice! Opreste-te deci si nu mai face un sigur pas macar
pana nu te incredintezi bine daca esti fiu al zilei, sau al noptii!

,Si Dumnezeu a zis: ,Sa fie niste luminatori in Tntinderea cerului, ca sa desparta ziua de noapte; ei sa fie niste semne care sa arate vremile,
zilele si anii; si sa slujeasca de luminatori in intinderea cerului, ca sa lumineze pamantul”. Si asa a fost. Dumnezeu a facut cei doi mari
luminatori, si anume: luminatorul cel mai mare ca sa stapaneasca ziua, si luminatorul cei mai mic ca sa stapaneasca noaptea; a facut si
stelele” (verset 14-16).

Soarele este si izvorul luminii si cel mai de seama corp de pe cer. In jurul lui se misca si primesc lumina, tot de la el, alte corpuri mai mici. Asa
ca soarele poate fi socotit ca o icoana pre-inchipuitoare a Aceluia, care va rasari in curand ca sa aduca tamaduirea sub aripele Lui pentru cei


https://www.clickbible.org/post/geneza-271-32-c-h-mackintosh/

care se tem de Domnul (Maleahi 4. 2). Aceastd icoana pre-inchipuitoare se aratd si mai luminoasa pentru cel ce a vazut vreodata, dupa veghi
de noapte, soarele rasarind si aurind vazduhul cu razele sale stralucitoare. intunericul si umbra noptii se risipesc si parca toats faptura ureaza
bun venit luminatorului zilei. Soarele neprihanirii va rasari in curand; umbra noptii va fugi si toata faptura se va bucura de aceste zori de
dimineata fara nori, inceputul unei zile de slava fara sfarsit.

Luna, intunecoasa in sine, isi primeste toata lumina de la soare, si o rasfrange neincetat asupra noastra, atata vreme cat pamantul nu-i pune
nici-o piedica. Abia a apus soarele, si luna se si arata ca sa-i primeasca razele si sa le rasfranga asupra lumii fnvaluite in intuneric.

Dimpotriva, daca luna se arata in cursul zilei abia se zareste din pricina stralucirii soarelui. Dar, cum am mai spus, lumina aceasta este
impiedecata uneori sa strabata pana la noi. Niste nori grosi, o ceata deasa, aburi reci se urca de pe fata pamantului si fac sa nu mai vedem
lumina argintie a lunii. Asa ca dupa cum soarele este o icoana pre-inchipuitoare a lui Hristos, luna este o icoana pre-inchipuitoare a bisericii.
Hristos, izvorul luminii, nu poate fi vazut acum, caci ,Noaptea a fhaintat”. Lumea nu vede pe Isus dar biserica Lui il vede. Tocmai de aceia
biserica este datoare sa rasfranga lumina lui Hristos - Soarele - asupra unei lumi cufundate cu totul in intuneric. Biserica este singurul mijloc
pentru raspandirea cunostintei lui Hristos in lume. ,Voi sunteti epistola noastrd, cunoscuta si citita de toti oamenii”, zice Apostolul; si mai
departe: ,Voi sunteti aratati ca fiind epistola lui Hristos” (2Cor 3.2,3). Ce raspundere pentru Biserica!

N-ar trebui oare ca biserica sa vegheze cu cea mai mare grija, ca nu cumva sa se iveasca vreo piedica in calea oglindirii luminii ceresti a lui
Hristos? Caci cum va putea biserica sa oglindeasca aceasta luming, daca n-o va lasa sa-i lumineze toate caile? daca biserica ar umbla Tn
lumina lui Hristos, ar oglindi neaparat aceasta lumina si astfel si-ar implini chemarea pe care o are in lume. Luna n-are o lumina a ei. Asa este
si cu biserica. Nu e chemata sa lumineze lumea cu lumina ei, ci e chemata numai sa rasfranga lumina pe care o primeste de la Hristos.
Biserica trebuie sa cerceteze de aproape calea pe care a umblat Domnul ei, cand era pe pamant, si sa calce pe urmele Lui, prin puterea
Sfantului Duh care este in ea.

Dar vai! Pamantul cu norii sai, cu ceata si cu intunericul sau, se aseaza, deseori, in calea luminii, asa ca lumea abia mai poate zari cate o
licarire slaba de tot din lumina vie a lui Hristos Tn acei care poarta numele lui Hristos (crestini).

Si asa se face ca nu rareori lumea descopere in crestini mai degraba o jalnica deosebire decat o asemanare cu Isus. Sa ne apropiem deci mai
mult de Hristos, intr-un duh de rugdciune, ca sa fim si mai mult in stare s mergem pe urmele Lui cu mai multa credinciosie!

Stelele sunt niste luminatori foarte indepartati, care lumineaza pe alte taramuri, iar noi zarim numai sclipirea lor. ,,Chiar o stea se deosebeste
in stralucire de alta stea” (1Cor 13. 41). Asa va fi in imparatia ce va sa fie a Fiului: Soare al Slavei, El insusi va straluci cu o lumina vie si
vesnica; iar Biserica va raspandi in jurul ei, cu credinciosie, razele Lui binefacitoare. in acelasi timp, sfintii, adic& crestinii, fiecare la locul lui,
vor straluci cu stralucirea deosebita pe care dreptul Judecator o va da fiecaruia pentru credinciosia din vremea noptii celei intunecoase, cand
Domnul nu era cu trupul intre ei. Gandul acesta ar trebui sa ne faca sa umblam pe urmele Domnului nostru cu mai multa tragere de inima
(Citeste Luca 19.12-19).

Toate lucrurile erau puse in buna randuiald; mai lipsea capul. ,Apoi Dumnezeu a zis: ,Sa facem om dupa chipul Nostru, dupa asemanarea
Noastra; el sa stapaneasca peste pestii marii, peste pasarile cerului, peste vite, si peste tot pamantul, si peste toate taratoarele care se misca
pe pamant”. Dumnezeu a facut pe om dupa chipul Sau, I-a facut dupa chipul lui Dumnezeu; parte barbateasca si parte femeiasca i-a facut.
Dumnezeu i-a binecuvantat, si Dumnezeu le-a zis: , Cresteti, inmultiti-va, umpleti pamantul, si supuneti-I; si stapaniti peste pestii marii, peste
pasarile cerului, si peste orice vietuitoare care se misca pe pamant” (versetele 26-29). Sa bagam bine de seama ca Scriptura, dupa ce a
vorbit despre om la singular, vorbeste despre el si la plural. Dupa ce a zis: ,I-a facut”, zice: ,i-a facut” si: ,Dumnezeu i-a binecuvantat”
(verset 27-28). Desi despre facerea femeii nu ni se vorbeste decat in capitolul 2 al Genezei, totusi, Dumnezeu, chiar in capitolul 1, i-a
binecuvantat si le-a dat stapanire peste tot pamantul. Toate fapturile mai mici sunt puse sub stapanirea lor: Eva e binecuvantata cu orice
binecuvantare in Adam, si tot prin el, isi capata ea toata vrednicia. Desi nu se vede inca pe fata pamantului, totusi, in sfaturile lui Dumnezeu,
este socotita ca o parte a omului: ,,Cand nu eram decat un plod fara chip, ochii Tai ma vedeau; si, in cartea Ta, erau scrise toate zilele care
mi-erau randuite mai inainte de a fi fost vreuna din ele” (Ps. 139.16). Tot asa este si cu Biserica, sotia celui de el doilea Adam, Hristos. Mai
nainte de a fi veacurile era vazuta in Hristos, Capul si Stapanul ei, dupd cum este scris in Efeseni 1.4: ,in El, Dumnezeu ne-a ales inainte de
intemeierea lumii, ca sa fim sfinti si fara prihana inaintea Lui”. Nici un madular al Bisericii n-avea suflu de viata si, cu toate astea, in planul
vecinie al lui Dumnezeu, toti erau randuiti mai dinainte sa fie asemenea chipului Fiului Sau (Rom 8.29). Sfaturile lui Dumnezeu au facut din
Biserica o parte de neaparata trebuinta pentru Hristos. De aceea Biserica este numita si: ,Plinatatea Celui ce plineste totul in toti” (Efes 1.23).
lata un nume de cea mai mare insemnatate, care arata toata vrednicia si slava Bisericii.

De obicei se crede ca rascumpararea n-are alt rost decat binecuvantarea si siguranta mantuirii fiecarui suflet in parte. De buna seama ca
rascumpararea aduce binecuvantarea si siguranta mantuirii fiecarui om in parte, dar asta e numai o parte - si poate cea mai neinsemnata -
din adevarul mantuirii. Un alt adevar, cu mult mai de seama, este ca slava lui Hristos e strans legata de Biserica. Daca, pe temeiul Sfintei
Scripturi, sunt in drept sa ma socotesc ca o parte de neaparata trebuinta pentru Hristos, tot atat de mult nu ma pot, o clipa macar, indoi ca si
Hristos Tmi este de neaparata trebuintd. Ca Biserica este de neaparata trebuinta pentru Hristos, ne-o dovedeste din plin Cuvantul lui
Dumnezeu. ,Nu este bine ca omul s& fie singur; am sa i fac un ajutor potrivit pentru el” (Geneza 2.18), si: ,in adevar, nu barbatul a fost luat
din femeie, ci femeia din barbat; si nu barbatul a fost facut pentru femeie, ci femeia pentru barbat. Totusi, in Domnul, femeia nu este fara
barbat, nici barbatul fara femeie, si toate sunt de la Dumnezeu” (1Cor 11.8,9,11,12). Asa ca nu e vorba sa stim numai ca Dumnezeu poate
mantui pe un biet pacatos, lipsit de orice putere; nici sa stim numai ca Dumnezeu poate sterge pacatele, primind pe pacatos la El, pe temeiul
jertfei lui Isus; ci sa stim ca, prin cuvintele: ,Nu este bine ca omul sa fie singur”, si prin faptul ca celui dintdi om i-a facut un ajutor potrivit
pentru el. Dumnezeu n-a vrut sa lase pe al doilea om, Hristos, fara o tovarasa potrivita pentru El, Biserica. Fara Eva, ar fi fost o lipsa in cea
dintai zidire a lui Dumnezeu, si fara Biserica, Mireasa lui Hristos, ar fi o lipsa si in noua zidire.

Sa ne gandim acum putin si la chipul in care a fost chemats la viata Eva, cu toate c& lucrarea aceasta face parte din capitolul urmator. in
toata faptura nu se gasea nici un ajutor potrivit pentru Adam. De aceea a trebuit sa cada intr-un somn adanc si, dintr-o parte a fiintei lui, sa
fie alcatuita tovarasa, care avea sa fie partasa cu el la stapanire si binecuvantare. ,,Atunci Domnul Dumnezeu a trimes un somn adanc peste
om, si omul a adormit; Domnul Dumnezeu a luat una din coastele lui, si a inchis carnea la locul ei. Din coasta pe care o luase din om, Domnul
Dumnezeu a facut pe femeie, si a adus-o la om. Si omul a zis: ,lata in sfarsit aceea, care este os din oasele mele si carne din carnea mea! Ea



se va numi femeie (Not&: in evreieste femeie - isa - vine de la un cuvant care inseamné barbat - is) pentru ca a fost luatd din om” (Cap.
2.21,23).

Socotind, dupa Scriptura, pe Adam si pe Eva ca icoane pre-inchipuitoare ale lui Hristos, din aceste versete se vede lamurit ca moartea lui
Hristos a trebuit sa fie un fapt indeplinit, Thainte ca Biserica sa fie vazuta si aleasa n Hristos, inainte de intemeierea lumii. E o mare deosebire
intre plamadirea gandurilor tainice ale lui Dumnezeu, si intre descoperirea si implinirea acelorasi ganduri. Ca sa se poata infaptui pe deplin
gandul lui Dumnezeu cu privire la alcatuirea Bisericii, a trebuit mai intai ca Fiul sa fie batjocorit si rastignit, sa se aseze in locurile prea Tnalte
si ca Sfantul Duh sa se coboare pentru strangerea intr-un singur trup a tuturor credinciosilor. Asta nu inseamna deloc ca Tnhainte de moartea
lui Hristos n-au fost suflete mantuite. Adam a fost mantuit, fara indoiald, si dupa el multi au fost mantuiti pentru jertfa lui Hristos, chiar
inaintea savarsirii ei. Dar mantuirea fiecarui suflet in parte, si alcatuirea Bisericii prin Duhul Sfant ca trup aparte, sunt doua lucruri foarte
deosebite; si in viata de toate zilele prea putin se ia in seama tocmai lucrul acesta. Daca s-ar cunoaste mai temeinic rostul deosebit, pe care il
are Biserica in legatura ei cu Omul al doilea, Domnul venit din cer, Isus, si s-ar lucra mai cu multa luare aminte, prin puterea Sfantului Duh,
s-ar culege cele mai frumoase roade (Efes 5.22-33).

Urmarile acestea se vad din icoana pre-inchipuitoare a lui Adam si a Evei, daca Biserica si-ar intelege rostul ei adevarat in legatura cu Hristos.
Ce iubire era intre Eva si Adam! Ce legatura stransa era intre ei! Erau una in vrednicie si slava! El nu era stapan pe ea, ci amandoi stapaneau
fmpreuna. El era stapanul intregii fapturi si Eva era una cu el. Ba mai mult, cum am mai spus: ea era vazuta si binecuvantata in el. Omul era
in planul lui Dumnezeu, iar femeia era trebuincioasa omului, de aceea a si fost facuta. Omul se iveste cel dintai, si femeia e vazuta in el; apoi
e facuta din el. Nici o icoana pre-inchipuitoare nu e mai insemnata si mai bogata in invatatura ca aceasta. Nu doar ca vreo invatatura
oarecare s-ar putea intemeia vreodata pe o icoana pre-inchipuitoare; dar, cand o invatatura se afla bine lamurita in alte parti ale Scripturii,
suntem pregatiti atunci sa pricepem, sa pretuim, si sa ne minunam de icoana pre-inchipuitoare.

in Psalmul 8, g&sim o zugravire minunatd a omului, stapanind lucrarile lui Dumnezeu: ,Cand privesc cerurile, lucrarea mainilor Tale, luna si
stelele, pe care le-ai facut, imi zic: ,Ce este omul, ca sa te gandesti la el? Si fiul omului ca sa-I bagi in seama? L-ai facut cu putin mai pe jos
decat Dumnezeu, si l-ai incununat cu slava si cu cinste, i-ai dat stapanire peste lucrurile mainilor Tale, toate le-ai pus sub picioarele lui: oile si
boii laolalta, fiarele campului, pasarile cerului si pestii marii, tot ce strabate cararile marilor”. Aici ni se aratd numai omul, caci femeia e
vazuta in om. Tot asa si despre taina Bisericii: nu gasim nici o descoperire cu privire la ea in cartile Vechiului Testament. Vorbind despre
aceasta taina, apostolul zice: , Care n-a fost facuta cunoscuta fiilor oamenilor in celelalte veacuri in felul cum a fost descoperita acum sfintilor
apostoli si prooroci ai lui Hristos prin Duh” (Efes 3.1-11). lata de ce si Psalmul 8 nu vorbeste decat de om, caci barbatul si femeia sunt socotiti
impreuna, ca facand un singur trup. Toate aceste icoane pre-inchipuitoare isi vor avea, in veacurile viitoare, implinirea lor desavarsita. Atunci,
al doilea Adam, Domnul venit din cer - Hristos - va sedea pe scaunul Sau de domnie, cu Biserica, mireasa Lui, si va imparati peste faptura
innoita. Aceasta Biserica s-a nascut din mormantul lui Hristos, face parte din trupul sau, din carnea si din oasele Lui. El e capul; ea, trupul, si
nu fac Tmpreuna decat un om. Din aceasta pricina, Biserica va avea parte de un loc deosebit in slava. Nici o fiintd nu era legatd de Adam ca
Eva, pentru ca nici o alta fiinta nu era o parte din el insusi. Tot asa Biserica va avea parte de locul cel mai apropiat de Hristos in slava ce va
veni.

Nu numai ce va fi Biserica, ci chiar ce este, ne pune in uimire. Acum ea este trupul, al carui cap e Hristos. Este si templul in care locuieste
Dumnezeu. Ce fel de credinciosi se cade sa fim noi, fata de vrednicia de azi si de slava de care va avea parte Biserica din care si noi facem
parte! Se cade dar sa umblam in sfintenie, sa avem o viata predata in totul lui Dumnezeu, despartita de cele lumesti si traita numai pentru
Dumnezeu. Sa dea Dumnezeu ca, prin puterea Sfantului Duh, sa pricepem aceste lucruri, pentru ca sa ne dam mai bine seama de felul cum
trebuie sa ne purtam, potrivit cu chemarea pe care o avem. ,Dumnezeu sa va lumineze ochii inimii, ca sa pricepeti care este nadejdea
chemarii Lui, care este bogatia slavei mostenirii Lui in sfinti, si care este fata de noi, credinciosii, nemarginita marime a puterii Sale, dupa
lucrarea puterii tariei Lui, pe care a desfasurat-o in Hristos, prin faptul ca L-a inviat din morti, si L-a pus sa sada la dreapta Sa, in locurile
ceresti, mai presus de orice domnie, de orice stapanire, de orice putere, de orice dregatorie, si de orice nume, care se poate numi, nu numai
in veacul acesta, ci si in cel viitor. El i-a pus totul sub picioare, si L-a dat capetenie peste toate lucrurile Bisericii, care este trupul Lui,
plinatatea Celui ce plineste totul in toti” (Efes 1.18-23).

in acest capitol, doud invataturi de seama ne izbesc luarea aminte: ,ziua a saptea” si ,raul”. Putine invataturi au starnit atatea certuri de
vorbe si atatea pareri felurite ca sabatul, cu toate ca Sfanta Scriptura ne arata aceasta invatatura in chipul cel mai lamurit, pentru cel care
vrea cu adevarat sa se supuna Tnvataturii lui Dumnezeu. Vom cerceta cu de-amanuntul, la locul sau, porunca de a pazi sabatul; aici insa, nu e
vorba de nici o porunca data omului, ci gasim scris numai ca: ,in ziua a saptea, Dumnezeu s-a odihnit de toata lucrarea pe care o facuse”
(verset. 2).

LAstfel au fost sfarsite cerurile si paAmantul, si toata ostirea lor. in ziua a saptea, Dumnezeu si a sfarsit lucrarea pe care o ficuse; si Dumnezeu
a binecuvantat ziua a saptea si a sfintit-o pentru ca in ziua aceasta S-a odihnit de toata lucrarea lui pe care o facuse” (verset. 1-3). Aceste
cuvinte ne arata ca Dumnezeu s-a odihnit, pentru ca isi sfarsise toata lucrarea: nici vorba nu este aici de o porunca data omului. Acela, care
lucrase sase zile, isi ispravise toata lucrarea si S-a odihnit. Atat si nimic mai mult. Toate cele facute erau desavarsite; toate erau foarte bune;
toate erau cum le facuse El insusi si acum se odihnea in mijlocul fapturii Lui. ,Stelele diminetii izbucneau in cantari de bucurie si toti fii lui
Dumnezeu scoteau strigate de veselie” (lov 38. 7). Dumnezeu fsi ispravise lucrarea si acum se odihnea, adica tinea un sabat. Este singurul
sabat pe care Dumnezeu l-a sarbatorit vreodata, daca ne tinem numai de ceea ce aflam in Scripturi. Mai tarziu, Dumnezeu a poruncit omului
sa pazeasca sabatul, si omul n-a fost in stare sa tind porunca lui Dumnezeu. ins& nicdieri nu se mai gasesc aceste cuvinte: ,Dumnezeu s-a
odihnit” dimpotriva, Isus a zis: , Tatal Meu lucreaza pana acum si Eu de asemenea lucrez” (loan 5. 16). Sabatul nu s-a mai putut deci tine,
potrivit cu adevarata lui insemnare, decat acolo unde nu mai era nimic de facut, adica in mijlocul unei fapturi curate si scutita de orice
prihand a pacatului. Dumnezeu nu se poate odihni cata vreme pacatul stapaneste in lume. Spinii, maracinii si suspinele fapturii de azi vestesc
sus si tare ca Dumnezeu trebuie sa lucreze, nu sa se odihneasca. Cum s-ar putea odihni Dumnezeu in mijlocul maracinilor si spinilor, in
mijlocul gemetelor, lacrimilor, bolii, mortii, desfranarii si crimelor unei lumi vinovate si stricate? S-ar putea odihni Dumnezeu in mijlocul unor
astfel de imprejurari? Oriunde Sf. Scriptura ne face cunoscut, cd Dumnezeu n-a tinut pana acum decat un singur sabat, anume acela despre
care vorbeste capitolul 2. ,Ziua a saptea” a fost sabatul. Ziua aceasta arata ca faptura era gata; dar, prin caderea omului, aceasta faptura s-a
stricat si odihna din ziua a saptea a incetat; de atunci Dumnezeu lucreaza necurmat: ,Tatal Meu lucreaza pana acum, si Eu de asemenea
lucrez” si Sf. Duh lucreaza. Nici Hristos, cand era pe pamant, n-a tinut nici un sabat. El si-a savarsit lucrarea in chip stralucit; iar Tn ziua



sabatului a fost in mormant! Da, cititorule, Domnul Hristos, Dumnezeu intrupat, Domnul sabatului a petrecut ziua a saptea fn intunericul si in
tacerea mormantului. Faptul acesta nu vorbeste oare sus si tare, si nu cuprinde el o adanca invatatura? Ar fi stat Fiul lui Dumnezeu in
mormant Tn ziua sabatului, daca aceasta zi ar fi trebuit sa fie petrecuta in odihna, in pace, si intr-o adanca incredintare ca nu mai era nimic de
facut? Dar chiar mormantul lui Isus ne vorbeste de neputinta de a tinea sabatul. Acest mormant, in care sta Domnul sabatului in ziua a
saptea, ne arata ca omul este o faptura cazuta, vinovata, fara ajutor. Ea iti desavarseste umblarea in pacat, rastignind pe Domnul Maririi, si
punand, la intrarea mormantului Sau, o piatra mare, ca, daca va fi cu putinta, sa-l tina mereu acolo. Si astfel, in vreme ce Fiul lui Dumnezeu
este Tn mormant, omul isi serbeaza ziua sabatului! Ce ciudatenie! Hristos este in mormant ca sa aseze din nou sabatul intrerupt, si omul
incearca sa pazeasca sabatul, ca si cum totul ar fi in buna randuiald! Omul isi serbeaza sabatul lui, nu sabatul lui Dumnezeu: sabat fara
Hristos si fara Dumnezeu! o forma goala, fara putere si fara nici un pret!

Dar, va zice cineva, ziua a saptea a ajuns ziua intai; asa ca toate cele ce se potriveau cu ziua a saptea au trecut asupra zilei intai. Nu cred ca
aceasta parere se poate intemeia pe Scriptura. Si pe ce alta temelie s-ar putea sprijini ea? N-ar fi deloc greu sa se dea la lumina o astfel de
parere, daca s-ar gasi in Cuvantul lui Dumnezeu. Dar nici vorba de asa ceva; dimpotriva Cuvantul lui Dumnezeu, in deosebi Noul Testament,
intareste, in chip hotarat, tocmai deosebirea dintre ziua a saptea si cea dintai. Asa, in capitolul 28 al Ev. dupa Matei, citim: ,La sfarsitul zilei
sabatului, cand incepea sa se lumineze inspre ziua dintai a saptamanii...” ,Ziua dintai a saptamanii nu este deci sabatul stramutat din ziua a
saptea intr-o alta zi ci o zi cu totul noud; este intaia zi a unei randuieli noi, nu cea din urma zi a unei randuieli vechi. ,Ziua a saptea” sta in
legatura cu pamantul si cu odihna pamanteasca; , Ziua dintai a saptamanii”, dimpotriva, sta in legatura cu cerul si cu odihna cereasca.
Deosebirea este nespus de mare, atat in ce priveste Tnvatatura, cat si in ce priveste viata de toate zilele. Daca sarbatoresc ,ziua a saptea”,
ma socotesc, eu fnsumi, prin acest fapt, un om pamantesc, fiindca aceasta zi, cum am aratat, este in legatura cu odihna pamanteasca,
odihna facerii lumii. Dar daca, prin invatatura Scripturii si a Duhului lui Dumnezeu, mi s-a lamurit insemnatatea ,zilei dintai a saptamanii”,
numaidecat o sa pricep si legatura stransa dintre ziua aceasta si noua randuiald a lucrurilor. Aceasta randuiald este cu totul cereasca si are
ca temelie vesnica moartea si invierea lui Hristos. Ziua a saptea era in legatura cu Israel si cu pamantul; ziua dintai a saptamanii e in legatura
cu Biserica si cu cerul.

Ceva mai mult, luati seama ca Dumnezeu poruncise lui Israel sa pazeasca ziua sabatului; pe cand ziua dintai a saptamanii o da Bisericii ca un
dar, de care ea e chemata sa se bucure. Sabatul este piatra de incercare a starii morale a lui Israel; cea dintai zi a saptamanii este dovada
lamurita a primirii vesnice a Bisericii; sabatul arata ceea ce putea sa faca Israel pentru Dumnezeu; cea dintai zi a saptamanii face cunoscut
pe deplin ceea ce a facut Dumnezeu pentru noi.

Niciodata nu vom putea pretui indeajuns insemnatatea ,,zilei Domnului”, cum se mai numeste ziua intai a saptamanii in capitolul 1 al
Apocalipsei. Aceasta zi, fiind ziua n care Hristos a inviat dintre cei morti, nu arata terminarea facerii lumii, ci biruinta slavita si desavarsita a
rascumpararii. Sarbatorirea zilei intai a saptamanii nu este, cum am mai vazut, o robie sau un jug pentru crestin; ci, dimpotriva, crestinul e
prea fericit sa serbeze aceasta zi mareata. Astfel vedem pe cei dintai crestini adunati in ziua intai a saptamanii ca sa franga painea (Faptele
20.7). Deci deosebirea intre Sabat si ziua intai a sdptamanii este pe deplin intarita in aceasta vreme a istoriei Bisericii. ludeii serbau sabatul in
sinagogile lor, citind ,legea si proorocii” (Faptele 15. 21); iar crestinii serbau ziua intai a saptamanii adunandu-se ca sa franga painea. Nu
este, n toata Sf. Scriptura, nici un singur verset macar, unde ziua intai a saptamanii sa fie numita sabat; dar sunt multe dovezi care arata ca
este o mare deosebire intre aceste doua zile.

De ce atunci o astfel de lupta pentru ceea ce nare nici o temelie in Scriptura? lubiti, cinstiti si sarbatoriti ziua Domnului; cautati sa fiti ,in duh”
in ziua aceea ca apostolul; [asati la o parte indeletnicirile voastre pamantesti, pe cat va este cu putinta; dar totodata dati acestei zile numele
si locul ce i se cuvin; pricepeti bine pe ce fel de invatatura este intemeiata; lasati-i felul ei deosebit de a fi; si mai ales nu incatusati pe
credincios, ca intr-un jug de fier, cu tinerea zilei a saptea; caci pentru el, sarbatorirea zilei dintai este un dar fericit si sfant. Nu coborati pe
credincios din cer, unde se bucura de odihnd, pe pamant, unde nu poate gasi aceasta odihna. Nu cereti de la el sa pazeasca o zi pe care
Stapanul sau a petrecut o in mormant, in loc sa se bucure in prea fericita zi in care El a parasit mormantul. Cititi cu de-amanuntul Matei 28.
1-6;Luca 24.1;loan 20.1,19,26;Fapte 20.7;1Cor 16.2;Apoc 1.10;Fapte 13.14;17.2;Col 2.16;Gal 4.10-11.

Nu trebuie, insa, sa se creada ca pierdem din vedere faptul insemnat, ca sabatul are sa mai fie sarbatorit pe pamantul lui Israel si in toata
faptura: ,Ramane dar o odihna ca cea de Sabat pentru poporul lui Dumnezeu” (Evr 4. 9). Cand Fiul lui Avraam, al lui David si al omului, isi va
lua locul de Stapan peste tot largul pamantului, atunci va fi un sabat maret, o odihna pe care pacatul n-are s-o mai strice niciodata. Dar
acum, Fiul nu e primit, si toti acei care-L cunosc si-L iubesc sunt chemati ,,sa iasa afara din tabara la El si sa sufere ocara Lui” (Evr 13.13).
N-ar fi nici o ocara, daca pamantul ar putea sarbatori sabatul; dar faptul ca unii oameni cauta sa faca din ,ziua intai a saptamanii” ,sabatul”,
ne arata lamurit starea in care se afla acesti oameni. O astfel de stare nu este decat incercarea de a se intoarce la o stare de lucruri si la un
fel de sfintenie cu totul pamantesc. Se prea poate ca un mare numar de credinciosi sa nu inteleaga lucrul acesta si sa tina cu sfintenie ,ziua
sabatului”, potrivit felului lor de a intelege. Dar daca trebuie sa respectam cugetul acestor crestini si sa avem grija sa nu jignim pe nimeni,
avem totusi dreptul, si doar aceasta este datoria noastra, sa intrebam pe ce fel de temelie biblica se reazema astfel de incredintari? Caci, aici
n-avem a face nici cu cugetul, nici cu incredintarile oamenilor, ci cu Dumnezeu insusi, descoperit in Cuvantul Lui; de aceea cerem de la
fiecare cititor credincios sa-si dea bine seama de starea lui fata de ,ziua a saptea” sau ,,sabat”, cum si fata de ,ziua Intai a saptamanii” sau
»Ziua Domnului”.(Nota: Cu privire la sabat adaugam ca unii credinciosi, numai ca sa-si arate slobozenia, lucreaza Duminica intocmai ca in
toate zilele saptamanii, se fac vinovati de sminteala fata de fratii lor. O astfel de purtare nu poate porni din Duhul lui Hristos. Daca in mintea
mea ma simt slobod si mi-este lamurit ca pot lucra Duminica, totusi trebuie sa respect cultul fratilor mei, care n-au aceleasi pareri. Afara de
aceasta, nu cred ca cei ce se poarta astfel pricep intocmai adevaratele si scumpele privilegii, care stau in legatura cu ziua Domnului. Ar trebui
sa fim prea recunoscatori ca putem lasa in aceasta zi orice lucru si orice petrecere pamanteasca, in loc sa ne afundam de buna voie in ele, ca
s& aratam ca suntem slobozi. in multe tari, legea Statului opreste lucrul Duminica. Credem c& aceastd masura e voitd de Dumnezeu, si ca
este un mare har pentru credinciosi. De altfel, stim prea bine, ca inima omeneasca, zgarcita si lacoma, ar despoia cu bucurie pe credinciosi
de scumpul lor prilej sa se inchine lui Dumnezeu cu fratii lor Tn ziua Domnului si cine ar putea zugravi inraurirea vatamatoare pe care o are
asupra sufletului o munca necurmata? Credinciosii, care, de luni dimineata pana sambata seara trag, in piept aerul greu al birourilor, al
pravaliilor, al fabricii, ori al atelierului, pot sa raspunda.)

Sa vedem acum legatura dintre ,sabat” si ,raul” ce iesea din Eden. Pentru intaia oara se pomeneste in Scriptura de ,rauri dumnezeiesti”
(vezi si Ps 65. 9), anume in legadtura cu odihna Iui Dumnezeu.



Cand se odihnea Dumnezeu in lucrarile Sale, totul era plin de binecuvantare; caci Dumnezeu nu putea sa tina un sabat, fara ca sa se
raspandeasca peste tot largul pamantului vreo inraurire sfanta si binecuvantata. insa, vai! raurile care curg din Eden, locul odihnei
pamantesti, sunt oprite degraba din cursul lor, pentru ca pacatul a intrerupt odihna facerii lumii. Totusi, slava Domnului, pacatul n-a oprit pe
Dumnezeu in lucrarea sa; ci n-a facut decat sa-i deschida un nou camp de lucru, si, pretutindeni, unde lucreaza Dumnezeu, se vede si raul
curgand. Astfel, cand mana Lui puternica st bratul Sau intins calauzesc ostirile pe care le-a rascumparat, ducandu-le prin nisipul sterp al
pustiului, vedem iar curgand un rau in pustie. Raul acesta nu curge din Eden, ci din stéanca intredeschisa, care este o icoana frumoasa si
potrivita cu planul, dupa care harul lui Dumnezeu lucreaza fata de pacatosi si se ingrijeste de toate nevoile lor. Aici nu e vorba numai de
facerea lumii, ci si de rdscumparare. ,,Stanca era Hristos” (1 Cor. 10. 4), Hristos lovit pentru lecuirea poporului sdu. Stanca intredeschisa era
in legatura cu locuinta lui Dumnezeu in Cort. Aceasta legatura este de o frumusete deosebita: Dumnezeu locuind intr-un cort si Israel band
apa din Stanca! Ce grai lamurit pentru orice ureche deschisa si ce invatatura pentru orice inima predata cu totul Domnului.

Pe mé&sura ce tnaintdm in istoria cdilor lui Dumnezeu, vedem raul pornind in altd parte. ,in ziua de pe urma4, care era ziua cea mare a
praznicului, Isus a statut in picioare si a strigat: ,Daca inseteaza cineva, sa vina la Mine si sa bea. Cine crede in Mine, din inima lui vor curge
rauri de apa vie, cum zice Scriptura” (loan 7.37-38) Aici vedem ca raul iese dintr-un alt izvor si curge intr-alta parte. De fapt este tot acelasi
izvor, adica insusi Dumnezeu; dar, in Isus, acest izvor este in Dumnezeu, cunoscut intr-o legaturad noua. in capitolul 7 al Ev. dupa loan,
Domnul Isus ni se arata in duh, in afara de randuiala fireasca a lucrurilor, ca izvorul de apa vie; iar credinciosul ni se arata ca mijlocul de
scurgere al acestui izvor. Alta data Edenul trebuia sa-si raspandeasca apele afara din gradina, ca sa ude pamantul si sa-l faca sa rodeasca.
Tot asa si in pustie; indata ce stanca e lovitd, da apa racoritoare ostirilor insetate ale lui Israel. Tot asa si azi: oricine crede in Isus ajunge
mijlocul prin care curg raurile binefacatoare, pentru cei din jur. Astfel cel credincios ajunge mijlocul de revarsare al feluritelor daruri ale lui
Hristos, pentru binele unei lumi sarmane si ticaloase; si cu cat o sa semene mai cu darnicie, cu atat o sa secere mai din belsug: ,Unul, care
da mai cu mana larga, ajunge mai bogat; si altul, care economiseste prea mult, nu face decat sa saraceasca” (Prov 11.24). Astfel, crestinul se
afla intr-o stare in care se foloseste de darurile cele mai de pret, si in care, in acelasi timp, e incarcat cu cea mai de seama raspundere. El
este chemat sa fie un martor neclintit al harului Aceluia in care crede, si sa arate neincetat acest har.

Cu cat o sa-si inteleaga mai bine darurile, cu atat o sa-si implineasca mai bine chemarea. Cu cat o sa se hraneasca mai mult si fara
intrerupere din Hristos, cu cat o sa-si pironeasca plivirea mai mult asupra lui Isus, cu atat mai mult Mantuitorul nostru, in veci proslavit, va
locui in inima sa; iar viata si firea lui vor fi o marturie, adevarat3 si neindoielnicd, despre harul ce i s-a descoperit lui si pe care-l pretuieste.
Totodatad, credinta este puterea slujbei, puterea marturisirii si puterea inchinarii. Daca nu traim ,in credinta in Fiul lui Dumnezeu, care ne-a
iubit si s-a dat pe sine insusi pentru noi” (Gal 2.20), nu vom fi nici slujitori folositori, nici martori credinciosi, nici adevarati inchinatori. Poate
c-0 sa lucram mult, fara insa sa slujim lui Hristos; sau ca vom vorbi mult, totusi fara sa marturisim pe Hristos; si sa ne aratam ca foarte
evlaviosi, fara insa sa ne inchinam Lui in duh si adevar.

in sfarsit, mai gasim ,raul lui Dumnezeu” in cel din urmé capitol al Apocalipsei. ,Si mi a aratat un rau cu apa vietii, limpede cum e cristalul,
care iesea din scaunul de domnie al lui Dumnezeu si al Mielului” (Apoc 22.1). lata raul de care vorbeste Psalmistul, si care inveseleste cetatea
lui Dumnezeu, ,sfantul locas al locuintelor Celui Prea inalt” (Ps 46.4. Vezi si Ezech 47.1-12, si Zah 14.8). Nimic nu mai poate sa-i spurce
izvorul, sau sa i taie cursul apelor. ,Scaunul de domnie al lui Dumnezeu” este icoana nestramutarii celor vesnice; iar starea de fata a
»Mielului” inseamna ca acest scaun sta pe temelia nezguduita a unei raéscumparari vesnice. Aici nu e vorba de scaunul Ziditorului lumii, nici
de scaunul de domnie al lui Dumnezeu, care, in pronia Sa, carmuieste toate, ci de scaunul de domnie al Dumnezeului rascumparator. Cand
vad pe ,Miel”, stiu care sunt legaturile intre scaunul de domnie al lui Dumnezeu si mine, ca pacatos. Numai scaunul de domnie al lui
Dumnezeu, singur, m-ar ingrozi; dar cand Dumnezeu se descopere in persoana ,Mielului”, groaza se duce si cugetul se potoleste. Caci
sangele Mielului curateste cugetul de orice pata a pacatului, punandu-l intr-o stare de deplina slobozenie fata de o sfintenie desavarsita, care
nu poate suferi pacatul. Toate cerintele sfinteniei dumnezeiesti au fost implinite pe deplin pe crucea de pe Golgota. Cu cat intelegem mai
mult sfintenia aceasta, cu atat mai mult vom pretui si crucea, si toata lucrarea crucii. ,Harul sa stapaneasca dand neprihanirea, ca sa dea
viata vesnica, prin Isus Hristos, Domnul nostru” (Rom 5. 21). De aceea si Psalmistul indeamna pe sfinti sa laude pe Domnul, amintindu-le
sfintenia lui Dumnezeu. Un rod de pret al rdscumpararii este lauda; insa Thainte ca un crestin sa poata lauda, aducandu-si aminte de sfintenia
lui Dumnezeu, trebuie sa-si infatiseze bine ce este sfintenia aceasta, luandu-si locul, prin credinta, dincolo de cruce; adica nu de partea
oamenilor si a mortii, ci de partea lui Dumnezeu si a invierii, daca pot zice asa.

Dupa ce am urmarit cursul raului de la Geneza pana la Apocalipsa, sa vedem acum, in scurt, starea lui Adam in Eden. Am mai vazut odata pe
Adam ca o icoana pre-inchipuitoare a lui Hristos; acum ihsa avem sa-| privim nu numai ca icoana pre-inchipuitoare, ci si ca persoana. Trebuie
sa-l privim nu numai ca infatisatorul desavarsit al celui de al doilea om ,,Domnul cerului”, ci sa-I privim si din punct de vedere al raspunderii
sale personale. in mijlocul arat&rii frumoase a fapturii din Eden, Dumnezeu pusese o marturie; marturia aceasta era totodat3 si o incercare
pentru fapturd: vorbea de moarte in mijlocul vietii, cici Dumnezeu zisese: ,in ziua in care vei manca din el, vei muri negresit” (verset. 17).
Cuvant ciudat si maret, si totusi trebuincios! Viata lui Adam atarna de deplina lui ascultare. Legatura care-l tinea strans lipit de Dumnezeu era
ascultarea, intemeiata pe o incredere desavarsita in adevarul si in iubirea Aceluia, care-l pusese in starea de seama pe care o avea. Cat timp
Adam s-a increzut in Dumnezeu, a fost in stare sa-L asculte. Vom vedea, in cap. 3, insemnatatea si adevarul acestui fapt; aici vreau numai sa
atrag luarea aminte cititorului asupra deosebirii izbitoare dintre marturia statornicitd in Eden si marturia economiei vremurilor de fata. In
Eden, in vreme ce totul era viata, Dumnezeu vorbeste de moarte; dimpotriva, acum cand totul e supus mortii, Dumnezeu vorbeste de viata;
caci s-a zis: ,In ziua In care vei manca din el vei muri negresit” (verset. 17); acum dimpotriva zice: ,Crede si vei trai”! intocmai dupd cum in
Eden, vrajmasul a cautat sa nimiceasca marturia lui Dumnezeu in ce priveste urmarea neascultarii, adica a mancarii din rodul oprit, tot asa
Satana cautd ast&zi s nimiceascd marturia lui Dumnezeu, in ce priveste urmarea credintei in Evanghelie. Dumnezeu zisese: ,,in ziua in care
vei manca din el vei muri negresit” (verset. 17) - iar sarpele a zis: ,,Hotarat, ca nu vei muri” Azi. cand Sf. Scriptura vesteste lamurit ca ,cine
crede in Fiul are viata vesnica” (loan 3, 36), acelasi sarpe cauta sa incredinteze pe oameni ca n-au viata, si ca nu pot sa pretinda s-o aiba
decat dupa ce vor fi simtit si facut cine stie ce lucruri. Daca pana acum n-ai crezut, din toata inima, marturia lui Dumnezeu, iubite cititor, te
rog, asculta mai de graba Cuvantul Domnului si lasa vorbele amagitoare ale sarpelui. ,Adevarat, adevarat va spun, ca cine asculta cuvintele
Mele, si crede in Cel ce M-a trimes, are viata vesnica, si nu vine la judecata, ci a trecut din moarte la viata” (loan 5.24).

Partea aceasta a Genezei ne infatiseaza starea de darapanare a lucrurilor despre care am vorbit pana acum. Ea cuprinde invataturi de cea
mai mare insemnatate, si, cu drept cuvant, a fost intrebuintata in toate timpurile de toti aceia, cari, cu toata taria, au vestit adevarul, in
privinta pierzarii omului si a mijlocului de scapare dat de Dumnezeu.



Sarpele se apropie de cei dintai stramosi ai nostri, cu o intrebare obraznica, vrand sa arunce indoiala asupra spuselor dumnezeiesti.
intrebarea aceasta este inceputul tuturor intrebarilor nelegiuite puse de credinciosii sarpelui, intrebari care nu se pot indeparta de cat cu
autoritatea dumnezeiasca a Sfintelor Scripturi. Oare a zis Dumnezeu cu adevarat: ,Sa nu mancati din toti pomii din gradina”? (verset 1). lata
intrebarea. Daca Cuvantul lui Dumnezeu ar fi ,locuit din belsug” in inima Evei (Col 3.16), raspunsul ei ar fi fost simplu, drept si hotarat. Nu e
alt chip sa raspundem intrebarilor si ademenirilor diavolului, decat sa le privim ca venind de la el si sa le lepadam prin Cuvantul lui
Dumnezeu. Fiindcd dacd nu se da ascultare numai o clipa, suntem in primejdie sa ne pierdem singura putere cu care ne-am putea impotrivi.
Diavolul nu se da chiar pe fata Evei, zicand: , Eu sunt Satana, dusmanul lui Dumnezeu si vin ca sa-L ponegresc si sa va pierd”. Astfel de vorbe
n-ar fi fost potrivite cu firea sarpelui: si totusi tocmai pomenirea lui Dumnezeu o face, ridicand indoieli in mintea omului. Caci a primi
intrebarea: , Oare a zis Dumnezeu”, cand stii lamurit ca Dumnezeu a vorbit, nu inseamna decat necredinta pe fata. Numai faptul ca primesti
intrebarea, dovedeste ca nu esti in stare sa te impotrivesti. Chiar felul de a raspunde al Evei arata ca ea primise, in inima sa, intrebarea
vicleana a sarpelui; ea nu s-a tinut strans lipita de Cuvantul lui Dumnezeu, ci a adaogat ceva la acest Cuvant. Adaugarea sau inlaturarea
vreunei vorbe din Cuvantul lui Dumnezeu arata ca acest Cuvant nu locuieste din belsug in inima ta, nici nu-ti stdpaneste cugetul. Daca-si
gaseste cineva fericirea in ascultare, si-si face din ea bautura si hrana de fiecare zi si traieste din orice cuvant ,care iese din gura lui
Dumnezeu” - va ajunge s& cunoascd bine Cuvantul si nu va sta nepasator, cand vine ispita. in lupta Sa cu Satana, Domnul Isus intrebuinta
Cuvantul cat se poate de potrivit, pentru ca se hranea din el clipa de clipa si-si dadea bine seama de toata insemnatatea lui.

Tocmai de aceea Domnul Isus nu pune o singura clipa la indoiald acest cuvant.

Eva insa pune la indoiala cuvintele lui Dumnezeu si mai adaoga ceva de la ea. Porunca era simpla: ,,Sa nu mancati din toti pomii din gradina”.
De ce sa mai adaoge ea: ,nici sa nu va atingeti de el”? Dumnezeu nu vorbise de atingere si astfel, fie din nestiinta, fie din nepasare, nu se
incredea in Sfantul Cuvant al lui Dumnezeu si deci nici vorba nu putea fi de supunere fata de acest Cuvant. ,,Cat priveste legaturile cu
oamenii, eu dupa cuvantul buzelor Tale, ma feresc de calea celor asupritori” (Ps 17. 4).

Cuvantul lui Dumnezeu, tocmai pentru ca e Cuvantul lui Dumnezeu, cere incredere desavarsita si mai ales supunere fara cartire.

A te indoi, cand Dumnezeu a vorbit, este un blestem. Suntem doar niste fapturi, iar Dumnezeu ne este Ziditorul; asa ca, pe buna dreptate, El
poale sa ne ceara si incredere si ascultare. Poate sa spuna cat o vrea cel necredincios ca aceasta ascultare este ,0 ascultare oarba”, dar
credinciosul o numeste ,,0 ascultare priceputa”, fiindca aceasta ascultare e intemeiata pe adanca incredintare, pe care o are, ca el asculta de
Cuvantul lui Dumnezeu. Daca n-are cineva aceasta incredintare cu privire la Cuvantul lui Dumnezeu, se poate zice, cu drept cuvant, ca un
astfel de om este in intuneric, deoarece nici macar o singura raza de lumina, fie in noi, fie afara din noi, vorbind duhovniceste, de buna
seama, nu poate sa izvorasca decat din acest Cuvant curat si vesnic. Sa fim incredintati ca Dumnezeu a vorbit: atat ne trebuie. Caci atunci
ascultarea ajunge sa fie cea mai de seama insusire a lucrarii noastre. Cand am ajuns la incredintarea ca Dumnezeu a vorbit, atunci nici un
om, nici o adunare de oameni nu ne poate opri ca sa lucram potrivit acestei incredintari, adica ascultand, fara sovaire, pe Dumnezeu in tot ce
a vorbit. Asa ca oricine cere o altfel de ascultare decat aceea pe care trebuie s-o dam numai Cuvantului lui Dumnezeu, se arata si trufas si
hulitor.

Necredinta poate sa se indoiasca daca Dumnezeu a vorbit sau nu; iar credinta desarta poate sa se increada mai mult in hotararile oamenilor”
decat in ce spune Dumnezeu; si una si alta se arata trufase si hulitoare, vrand sa ne rapeasca increderea in Cuvantul lui Dumnezeu. Si odata
cu rapirea increderii se duce si binecuvantarea, care insoteste totdeauna ascultarea de Cuvant. Caci ori de cate ori ascultdam de Cuvantul lui
Dumnezeu, avem numaidecat o binecuvantare; dar, de indata ce sufletul sovaie, vrajmasul va cauta, pe toate cadile, sa-l indeparteze tot mai
mult de Dumnezeu. Astfel in capitolul pe care il cercetdm acum, Satana dupa ce intra in vorba cu Eva, i pune intai o intrebare: ,Oare a zis
Dumnezeu cu adevarat”? si in urma spune: ,Hotarat, ca nu veti muri”! (verset 4). Mai intéi pune la indoiald Cuvantul lui Dumnezeu; apoi se
impotriveste pe fata. la ceea ce a zis Dumnezeu. Aceasta indrazneald nemaipomenita a dracului ajunge sa dovedeasca, pe deplin, cat de
primejdios este sa lasi ca sa-ti patrunda in inima cea mai mica indoiala cu privire la descoperirea facuta de Dumnezeu in Cuvantul Lui, cat si
cu privire la desavarsirea acestei descoperiri. Felul de a gandi al oamenilor este ruda de aproape cu necredinta marturisita; iar necredinta,
care indrazneste sa judece sau sa puna la indoiala Cuvantul lui Dumnezeu, nu e departe de tagaduirea lui Dumnezeu. Daca Eva n-ar fi cazut
in slabiciune si in nepasare fata de Cuvantul lui Dumnezeu, n-ar fi ascultat de minciuna diavolului.

Si astfel Eva, in aceasta imprejurare, ramane de invatatura pentru toti cati sunt in primejdie sa cada in mrejele indoielii. Nu este nici o
siguranta in afara de o credinta intemeiata pe incredintarea ca toata Scriptura este insuflata de Dumnezeu (2Tim 3. 16). Cel care are aceasta
incredintare va avea un raspuns lamurit la orice cuvant ridicat impotriva Sfintei Scripturi. ,,Nimic nu este nou sub soare” (Ecl 1. 9). Céci raul
care, strica izvoarele cugetului si simtamantului religios in cele mai frumoase parti ale pamantului, este si azi acelasi, care a atins si a pierdut
inima Evei in Eden. Eva a ascultat intrebarea diavolului: ,Oare a zis Dumnezeu cu adevarat?” Si acest pas a dus-o la pierzare: pas cu pas a
ajuns sa se plece Tnaintea sarpelui si sa si-l ia ca Dumnezeul ei si ca izvorul adevarului.

Da, cititorule, asa a luat sarpele locul lui Dumnezeu, iar minciuna a inlocuit adevarul lui Dumnezeu. Si ce s-a intdmplat cu cel dintai om, se
intampla si cu urmasii sai; Cuvantul lui Dumnezeu nu poate patrunde in inima omului, caci inima lui e deschisa numai minciunii Satanei. De
aceea Domnul a zis lui Nicodim: Trebuie sa va nasteti din nou (loan 3. 7).

E bine sa luam seama ca Diavolul, pentru ca sa zdruncine increderea Evei in adevarul lui Dumnezeu si ca s-o0 puna sub stapanirea lui, face pe
Eva sa creada ca marturia lui Dumnezeu nu e intemeiata pe iubire. ,Dar Dumnezeu stie ca, in ziua cand veti manca din el, vi se vor deschide
ochii si veti fi ca Dumnezeu, cunoscand binele si raul” (Verset 5). Ca si cum diavolul ar fi zis: ,Va este de mare folos s& mancati din acest
pom, pe care Dumnezeu vi-l opreste, de ce sa credeti marturia lui Dumnezeu? Cum va puteti increde in cineva care nu va iubeste? Caci, daca
v-ar iubi, cum v-ar opri sa va bucurati de un folos vadit? - Daca Eva s-ar fi increzut in bunatatea lui Dumnezeu, ar fi fost la adapost, s-ar fi
Tmpotrivit acestei ademeniri, si ar fi raspuns sarpelui: ,,M& incred Tn bunatatea lui Dumnezeu si socotesc c& este cu neputinta sa nu-mi dea tot
ce este cu adevarat bun pentru mine. Mi-ar da cu siguranta voie sa mananc si din acest pom, daca mi-ar fi de folos; dar faptul ca Dumnezeu
nu-mi da voie, dovedeste tocmai ca, mancand, nu mi-ar fi de folos. Sunt incredintata de iubirea si de adevarul lui Dumnezeu si te privesc ca
pe un viclean, venit aici ca sa-mi abati inima de la izvorul oricarei bunatati si al oricarui adevar: inapoia mea Satano”! Acest raspuns ar fi fost
hotarator; dar Eva nu l-a dat, s-a indepértat de dragoste si de adevér si totul a fost pierdut. in inima omului cdzut, nu mai este loc nici pentru
iubirea, nici pentru adevarul lui Dumnezeu pana in clipa, cand Duhul lui Dumnezeu le pune din nou, prin nasterea din nou.



Si acum, sa vedem in ce sta iubirea lui Dumnezeu, intai de toate aceasta iubire se arata, in chip lamurit, in trimeterea Domnului Isus ca sa
arate pe deplin ceea ce este cu adevarat Dumnezeu. ,Harul si adevarul”, adica tocmai ce a pierdut omul prin caderea in pacat ,au venit prin
Isus Hristos” (loan 1.17). Isus a fost martorul credincios al lui Dumnezeu (Apoc 1. 5). Asa ca Isus descopere pe Dumnezeu asa cum este El:
adevarul Tnsusi; dar, n Isus, adevarul acesta e unit cu descoperirea harului desavarsit; incat descoperirea lui Dumnezeu, in Isus Hristos, este
temelia mantuirii vesnice. ,Si viata vesnica este aceasta: sa Te cunoasca pe Tine, singurul Dumnezeu adevarat si pe Isus Hristos, pe care L-ai
trimes Tu” (loan 17. 3). Pierderea cunostintei lui Dumnezeu a avut ca urmare moartea; dar cunostinta lui Dumnezeu a avut si are ca urmare
viata. Asa ca viata este cu totul in afara de noi si atarna numai de Dumnezeu. Oricat de bine ar ajunge omul sa se cunoasca pe sine, tot nu
poate spune ca are viata vesnica, deoarece, in Biblie, nu este scris: ,Si aceasta este viata vesnica ca sa se cunoasca pe ei insisi”, desi
cunostinta lui Dumnezeu si cunostinta de sine sunt, Tn multe privinte, legate una de alta. Viata vesnica sta in legatura cu cea dintai, nu cu cea
din urma: Sa cunosti pe Dumnezeu asa cum este El, asta-i viata, si toti ,,cei ce nu cunosc pe Dumnezeu”, cum zice Scriptura, ,vor avea ca
pedeapsa o pierzare vesnica de la fata Domnului” (2Tes 1. 9).

Asadar soarta vesnica a omului atarna de cunoasterea sau necunoasterea lui Dumnezeu - Daca omul e rautacios in gandurile, in cuvintele si
faptele sale, este din pricina ca i lipseste cunostinta lui Dumnezeu; daca insa este curat in ganduri, sfant in vorbe, plin de har in fapte,
acestea toate nu sunt decat urmarea fireasca a cunostintei ce o are despre Dumnezeu. Tot asa stau lucrurile si cu privire la viitorul omului.
Cunoasterea lui Dumnezeu este temelia nestramutata a unei fericiri nemarginite si a unei mariri vesnice. A nu-L cunoaste pe El inseamna
pierzare vesnica.

E de mirat oare, ca toata stradania Satanei n-avea alta tinta decat sa rapeasca fapturii cunoasterea adevarata a lui Dumnezeu? El a facut pe
Eva sa aiba o parere gresitd despre Dumnezeu, facand-o sa creada ca Dumnezeu nu este bun. lata rédacina ascunsa a intregului rdu. Asa ca
n-are a face chipul luat de pacat, nici calea apucata ca sa intre in sufletul omului: toate acestea nu sunt decat lastarii care se ivesc din aceiasi
radacina: necunoasterea lui Dumnezeu. Cel mai mare evlavios, ca si cel mai mare binefacator, daca nu cunosc pe Dumnezeu, sunt tot atat de
departe de viata si de adevarata sfintenie ca si vamesul sau pacatoasa din Evanghelie. Tot atat de pacatos era si fiul risipitor si tot atat de
departat de Tatal era el, in clipa in care a parasit casa parinteascad, ca si cand pastea porcii in tara straina (Luca 15.13-15). Tot asa a fost si cu
Eva: din clipa in care s-a smuls din mana lui Dumnezeu si a iesit din starea ei de deplina atarnare de Cuvantul Sau, a cazut sub stapanirea
Satanei, care i-a si adus pierzarea.

in versetul 6, d&m peste trei lucruri, despre care vorbeste apostolul loan: ,Pofta firii pamantesti, pofta ochilor si Iaudarosia vietii” (1loan
2.16), trei lucruri, care, cum zice apostolul insusi, cuprind , tot ce este in lume”. indatd ce Dumnezeu a fost l3sat la o parte, aceste lucruri
si-au desfasurat toata puterea fara nici o impotrivire. Daca nu ne incredem fin iubirea lui Dumnezeu, in adevarul Sau, in harul si in indurarea
Lui si nu ne supunem in totul lui Dumnezeu, ne vom supune, in chip sigur, uneia din aceste trei porniri mai sus pomenite, sau chiar toate trei,
cu alte cuvinte vom primi domnia Satanei.

Caci, la drept vorbind, omul n-are slobozenie cum fsi inchipuie el. Daca nu-I carmuieste Dumnezeu, fara doar si poate, il carmuieste Satana,
chiar daca lui i se pare ca el se carmuieste singur. Asa dar, cele trei mari unelte, pe care le intrebuinteaza Satana, sunt: ,Pofta firii
pamantesti, pofta ochilor si laudarosia vietii”. Cu aceste trei unelte, Satana a intdmpinat pe Domnul Isus cand L-a ispitit. Diavolul a inceput sa
ispiteasca pe al doilea Adam, indemnandu-| sa-si paraseasca starea Lui de desavarsita atarnare de Dumnezeu. ,Porunceste pietrei acesteia
sa se faca paine”! De la Isus nu cere ca celui dintai om sa se inalte, pe sine insusi, mai sus decat era; ci cere sa dea dovezi de ceea ce era El.
Mai departe, da lui Isus toate imparatiile lumii impreuna cu slava lor, si, in sfarsit, il duce pe aripa Templului: si, acolo, il indeamna sa se
arunce jos. (Vezi Matei 4. 1-11; Luca 4. 1-13). Scopul vadit al fiecareia din aceste ispite era sa faca pe Domnul sa se abata de la atérnarea
deplind de Dumnezeu. ins3 toate au fost in zadar. ,Scris este”, a fost raspunsul statornic al Domnului Isus, care nu S-a ab&tut o singura clipa
macar de la voia asa de lamurita a Tatalui. Altii s-au straduit sa se carmuiasca ei pe ei insisi. Domnul Isus Thsa S-a lasat, in totul, carmuit
numai de Dumnezeu. Ce pilda pentru cei credinciosi! Isus a ramas lipit de Sf. Scriptura si a fost biruitor; neavand alta sabie decat a Duhului, a
dus lupta si a castigat o biruinta mareata! Ce deosebire izbitoare intre El si cel dintai Adam!

Imprejurarile, in care era pus Adam, {i vorbeau numai de Dumnezeu; imprejurarile, in care era Domnul Isus, vorbeau insa cu totul impotriva
lui Dumnezeu; Adam era in mijlocul gradinii cu toate desfatarile ei - Isus statea in mijlocul pustiului cu toate lipsurile pustiului; cel dintai si-a
pus increderea in Satana; al doilea s-a increzut in Dumnezeu; cel dintai a fost cu totul biruit; al doilea cu totul biruitor. Binecuvantat fie
Dumnezeul harului, care a pus soarta in mainile Aceluia, care este atat de puternic sa biruiasca, atat de puternic sa mantuiasca.

Sa vedem acum in ce masura Adam si Eva s-au bucurat de ceea ce le fagaduise Satana. Aceasta cercetare ne va da putinta sa scoatem la
lumina ceva foarte insemnat - cu privire la caderea omului. Dumnezeu randuise ca, in caderea si prin caderea in pacat, omul sa capete
cunostinta binelui si a raului. Fireste ca Tnainte de cadere, omul nu putea sa fie inzestrat cu aceasta cunostinta. Nu putea sa aiba nici o
pricepere despre cele rele atata timp, cat nu vazuse raul: era intr-o stare de nevinovatie, adicd de nestiinta a raului. in caderea si prin
caderea in pacat, omul a capatat aceasta cunostinta. Cea dintai urmare a acestei cunostinte este tulburare si groaza. Satana inselase pe
femeie deabinelea, cand i-a spus: ,Vi se vor deschide ochii si veti fi ca Dumnezeu, cunoscand binele si raul” (verset 5). El inlatura o
insemnata parte a adevarului, anume ca aveau sa cunoasca binele, dar n-au sa fie in stare sa-l faca; si aveau sa cunoasca raul, fara sa-I
poata ocoli. incercarea de a se urca tot mai sus a adus, dupa sine, pierderea adevaratei inaltari; omul a ajuns o fiinta slaba, chinuita de
groaza, urmarita de cugetul sau, un rob al Satanei, , Li s-au deschis ochii”, intr-adevar, dar ca sa-si vada goliciunea si starea lor de pléans. Erau
ticalosi, nenorociti, saraci, orbi si goi (Apoc 3. 17). lata rodul ticalos al pomului cunostintei! Adam si Eva n-au dobandit nici o cunostinta noua
despre bunatatea lui Dumnezeu, nici o raza noua de lumina dumnezeiasca. Nimic din toate acestea; ci cel dintai rod al neascultarii lor si al
cercetarii cunostintei, a fost descoperirea ca erau goi.

Sa intelegem dar bine ca lucrarea cugetului nu tinteste la nimic altceva decat sa ne faca sa ne dam seama de ceea ce suntem. Multi se
inseald, crezand ca trezirea cugetului duce la Dumnezeu. Caci cum s-ar putea oare ca simtamantul de ceea ce sunt eu sa ma duca la
Dumnezeu, daca acest simtamant nu e insotit de credinta in ce este Dumnezeu? Simtamantul a ceea ce sunt eu trezeste in mine rusine,
chinuri de cuget si tulburare sufleteasca; o sa pricinuiasca poate si anumite silinte din partea mea, ca sa imbunatatesc starea pe care mi-o
destdinuieste; dar aceste silinte, departe de a ma duce la Dumnezeu, se prefac mai de graba intr-o perdea, care nu te lasa cu nici un chip sa
vezi pe Dumnezeu. Asa a fost cu Adam si Eva: destadinuirea goliciunii lor a fost urmata de o incercare, din partea lor, de a ascunde aceasta
goliciune. ,Au cusut laolalta frunze de smochin si si-au facut sorturi din ele” (Verset. 7). Pentru intadia data, gasim o incercare facuta de om



spre a-si lecui starea, cu niste mijloace scornite de el; si, daca privim acest fapt, mai cu luare aminte, vom gasi, in el, toate insusirile religiei
omului, din toate veacurile. Mai intai, vedem ca, la orice om, cea dintai incercare a omului de a-si lecui starea izvoraste din simtamantul
goliciunii sale. Neaparat ca omul este gol; iar faptele lui toate sunt urmarea unei astfel de stari: dar, din aceasta stare, nu-l va putea scoate in
vecii vecilor vreo silintd omeneasca. inainte de a face ceva, care sa fie placut lui Dumnezeu, trebuie s3 stiu ca sunt imbracat. lata deosebirea
cea mare intre crestinismul adevarat si religia omeneasca: crestinismul adevarat e intemeiat pe faptul cd omul e imbracat; religia omului,
dimpotriva, se reazema pe faptul ca omul e gol. Crestinismul are ca punct de plecare tocmai ceea ce alcatuieste tinta religiei omenesti.
Adevaratul credincios face toate, fiindca este imbracat, cu desavarsire imbracat; omul firesc, religios, insa tot ce face, face ca sa fie imbracat.
Deosebirea aceasta e nespus de mare. Cu cat vom cerceta mai mult firea religiei omului, in toate aratarile ei, cu atat mai mult vom vedea
neputinta desavarsita a acestei religii de a imbunatati starea omului, si de a-i linisti tulburarea sufleteasca. Religia omului firesc poate fi de
ajuns pana la un timp; poate fi de ajuns atat timp cat moartea, judecata si urgia lui Dumnezeu sunt privite de departe, si aceasta numai cand
omul numai se gandeste la ele; dar, indata ce cineva priveste, in fata, acele fapte inspaimantatoare isi da seama, atunci pe deplin, ca religia
omului nu e decat ,un pat prea scurt” ca sa se intinda in el, ,si o invelitoare prea fhgusta”, ca sa se inveleasca cu ea (Vezi Isaia 28. 20). Cand
a auzit Adam glasul lui Dumnezeu in gradina, s-a temut, deoarece, cum marturiseste el insusi, era gol; da, gol, cu tot invelisul pe care si-I
pusese pe trup. Caci daca acest invelis ar fi fost in stare sa-i impace cugetul, nu s-ar fi temut. ,,Daca nu ne osandeste inima noastra, avem
indrazneala la Dumnezeu” (1loan 3. 21). Si daca nici cugetul omului nu gaseste odihna in silintele religiei omenesti, cum va putea oare sa
gaseasca acolo odihna sfintenia lui Dumnezeu? Sortul, pe care si-l facuse Adam, nu-l putea ascunde de ochii lui Dumnezeu; gol insa nu se
putea arata in fata Lui: de aceea s-a ascuns. intotdeauna cugetul trezit si calauzit de religia fireasca a omului indeamna pe om sa-si faca un
invelis, care sa-l ascunda de privirile lui Dumnezeu, iata tot ce poate da omului religia fireasca! Prost adapost, caci, curand sau mai tarziu, tot
va trebui ca omul sa dea ochi cu Dumnezeu si daca n-are altceva decat trista simtire a ceea ce este el, nu poate fi decat ingrozit si nefericit
Intr-adevar, numai iadul lipseste ca sa taca si mai viu chinul aceluia care, stiind ca trebuie sa dea ochii cu Dumnezeu, nu cunoaste nimic
altceva decat ceea ce este el. Adam nu s-ar fi temut daca, alaturi de goliciunea lui, ar fi cunoscut desavarsita iubire a lui Dumnezeu, caci ,in
dragoste nu este frica; ci dragostea desavarsita izgoneste frica, pentru ca frica are cu ea pedeapsa; si cine se teme n-a ajuns desavarsit in
dragoste” (lloan 4.18).

Dar Adam nu stia lucrul acesta, pentru ca se increzuse in minciuna Satanei. De aceea socotea ca Dumnezeu nu poate fi iubire; asa ca nu-i
ramanea decat sa se ascunda de fata lui Dumnezeu. De altfel pacatul care pusese stapanire pe el nu putea sa stea alaturi de Dumnezeu. De
aceea atata vreme cat omul este patat de pacat nu poate sta alaturi de Dumnezeu. ,,Ochii Tai sunt asa de cureti ca nu pot sa vada raul” (Hab
1.13).

Caderea omului in pacat a facut insa pe Dumnezeu sa se descopere in intregime ceea ce este El. Dumnezeu in facerea lumii nu-si aratase
decat puterea lui vesnica si dumnezeirea Lui (Rom. 1. 20); dar nu-si descoperise toate tainele firii Sale, in toata adancimea lor. Satana s-a
inselat cu desavarsire, cand s-a amestecat in lucrarile lui Dumnezeu; caci, in felul acesta, a ajuns unealta pierzarii lui si a rusinarii sale
vesnice: ,Faradelegea pe care a urzit-o, se intoarce asupra capului lui si silnicia pe care a facut-o se pogoara inapoi pe teasta capului lui” (Ps
7.16). Cu minciuna sa, Satana n-a ajuns decat sa dea prilej lui Dumnezeu ca sa destainuiasca toi adevarul cuprins in firea Sa. Lumea facuta
arata mai mult intelepciunea si puterea lui Dumnezeu. Dar Dumnezeu nu este numai intelepciune si putere ci si iubire, mila, sfintenie,
bunatate. indurare si rabdare. Unde s-ar fi putut arata toate aceste insusiri daca nu intr-o lume de pacatosi?

Mai intai, Dumnezeu se coborase ca sa faca lumea; apoi, dupa ce sarpele s-a incumetat sa se amestece in lume, Dumnezeu s-a coborat ca sa
mantuiasca. Asta ne-o destainuiesc cele dintai vorbe ele lui Dumnezeu, dupa caderea omului: ,,Si Dumnezeu a chemat pe Adam si i-a zis:
unde esti”? (Verset 9). Aceasta intrebare dovedea doua lucruri: ca omul era pierdut si ca Dumnezeu venise ca sa-I caute; dovedea pacatul
omului si harul lui Dumnezeu. ,Unde esti”? Ce indurare, ce minunat har in aceasta vorba, care destainuieste adevarata stare a omului si
descopere firea adevarata a lui Dumnezeu, precum si gandul sau fata de omul cazut. Omul era pierdut; dar Dumnezeu s-a coborat ca sa-|
caute si sa-l scoata din locul unde se ascunsese, pentru ca sa-i dea, prin credintd, un adapost in El insusi. lata ce era harul. Ca sa faca pe om
din tarana era indeajuns puterea lui Dumnezeu; ca sa caute pe om insa, in starea sa de pierzare, trebuia harul. Dar ce o fi vazut Dumnezeu in
omul cazut, ca sa se coboare la el si sa-l caute? A vazut ceea ce a vazut pastorul Tn oaia pierduta, ceea ce a vazut femeia in moneda pierduta,
si ceea ce a vazut tatal fiului risipitor in fiul sau: in ochii lui Dumnezeu pacatosul e scump.

Si cum raspunde omul pacatos indurarii si harului Dumnezeului binecuvantat, care a zis: ,Unde esti?” Vai! raspunsul lui Adam arata cat de
adanc era raul in care cazuse. ,El a raspuns: Ti-am auzit glasul in gradina; si mi-a fost frica pentru ca eram gol si m-am ascuns. Si Domnul
Dumnezeu a zis: Cine ti-a spus ca esti gol? Nu cumva ai mancat din pomul din care iti poruncisem sa nu mananci? Omul a raspuns: ,,Femeia
pe care mi-ai dat o ca sa fie langa mine: ea mi-a dat din pom si am mancat” (Versetele 10 - 12). Adam arunca vina caderii sale rusinoase
asupra fmprejurarilor, in care-l pusese Dumnezeu, adica asupra lui Dumnezeu insusi. Asa s-a purtat totdeauna omul cazut: invinuieste pe
toata lumea si toate lucrurile, numai pe sine insusi nu. Cel credincios insa se intreaba: ,Nu cumva sunt eu vinovat”? De s-ar fi cunoscut Adam
mai bine pe sine insusi, altfel ar fi vorbit; dar Adam nu se cunostea bine nici pe sine Tnsusi, nici pe Dumnezeu; si de aceea, in loc sa se vada
vinovat numai pe el insusi, arunca toata vina numai pe Dumnezeu.

lata ce grozava era starea omului. Pierduse totul: stapanirea, vrednicia, fericirea, nevinovatia, curatenia sa si pacea; dar ceea ce era si mai
rau, Adam arunca toata vina nenorocirii sale pe seama lui Dumnezeu. (Nota: Omul, nu numai ca invinuieste pe Dumnezeu de caderea sa in
pacat, ci-l mai baga vina si ca-1 paraseste Tn acea stare. Sunt oameni care zic ca nu pot crede decat daca le dé Dumnezeu putinta sa creada;
ba si mai mult, cd nu pot fi mantuiti decat daca sunt hotarati din vesnicie de Dumnezeu la méantuire. intr-adevar nimeni nu poate crede in
Evanghelie decat prin puterea Sfantului Duh; si tot atat de adevarat este ca cei ce cred astfel in Evanghelie sunt hotarati din vesnicie de
Dumnezeu la mantuire. Dar inlatura oare toate acestea raspunderea, sub care se afla omul, de a crede in marturia lamurita si simpla pe care
0 gaseste in Sfanta Scriptura? Nu; ci dimpotriva, toate acestea invedereaza rautatea inimii omului care-l face sa nu primeasca marturia lui
Dumnezeu si sa se apere, spunand ca nu este ales de Dumnezeu. Dar de aceastad dezvinovatire n-are sa se foloseasca nimeni; caci este scris
in 2Tes. 1. 8-9 ca: ,,Cei ce nu asculta de Evanghelia Domnului nostru Isus Hristos, vor avea ca pedeapsa o pierzare vesnica”. Oamenii sunt
facuti raspunzatori sa creada cuvantul Evangheliei, si vor fi pedepsiti pentru ca nu I-au crezut. Nu sunt raspunzatori sa cunoasca hotararile
nedescoperite ale sfaturilor lui Dumnezeu si nici unul nu poate fi invinuit ca ramane in nestiinta in aceasta privinta. Apostolul putea zice
Tesalonicenilor: ,Stim, frati prea iubiti de Dumnezeu, alegerea voastra”. Cum o stia? Oare pentru ca fusese imputernicit sa citeasca paginile
tainei lui Dumnezeu si ale vesnicei sale hotarari? Nici de cum; ci ,fiindca Evanghelia noastra v-a fost propovaduita nu numai cu vorbe, ci cu
putere” (1Tes. 1, 4-5). lata ceea ce face cunoscut pe cei alesi; Evanghelia primita cu putere este dovada vadita a alegerii dumnezeiesti. Cei



care se sprijinesc pe sfaturile lui Dumnezeu, ca dezvinovatire ca sa nu primeasca marturia lui Dumnezeu, in adevar nu cauta decat o
dezvinovatire ticaloasa ca sa traiasca mai departe in pacat. De fapt, nu se sinchisesc de Dumnezeu, si ar face mai bine s-o recunoasca fara
inconjur.) Asa este totdeauna pacatosul pierdut si vinovat: se dezvinovateste pe el insusi si arunca toata vina pacatului sau pe seama lui
Dumnezeu.

Dar tocmai cand omul ajunsese in aceasta stare grozava, Dumnezeu a inceput sa se descopere pe sine insusi si sa-si desfasoare gandul iubirii
sale mantuitoare, fata de adevarata temelie a pacii si a fericirii omului. Abia dupa-ce omul a ispravit cu toate pretentiile sale desarte, cu
cuvintele sale de lauda si blestem, abia atunci se descopere Dumnezeu in tot ce este El. Astfel, in vreme ce Adam sta ascuns printre pomii
gradinii, Dumnezeu dezvaluie planul minunat al rascumpararii cu ajutorul semintei zdrobite a femeii. Tot de aici fnvatam ca singurul lucru,
care ne face sa ne apropiem de Dumnezeu este tocmai descoperirea harului lui Dumnezeu. Trezirea cugetului dimpotriva face pe Adam sa
fuga printre pomii gradinii, numai descoperirea lui Dumnezeu il aduce in fata Lui. Trezirea cugetului il umple de groaza, descoperirea lui
Dumnezeu insa il linisteste.

Ce mangaiere pentru o inima zdrobitd de povara pacatului! Dumnezeu cel atotputernic sta in fata omului pierdut; si din aceasta intalnire vine
mantuirea. Da, da, Dumnezeu si omul trebuie sa se intalneasca, sau in har, sau la judecatd; si in aceasta intalnire si Dumnezeu si omul sunt
descoperiti asa cum sunt. Ferice de cei care se intalnesc cu Dumnezeu in har; vai de cei care vor trebui sa intalneasca pe Dumnezeu la
judecata! Dumnezeu se poarta cu noi potrivit cu starea noastra fata de El.

in crucea Domnului Isus, Dumnezeu, in harul S3u, a ardtat nu numai adancimea prapastiei in care suntem din pricina pacatelor noastre:
moartea, dar a pregatit si un mijloc de scapare: toate pacatele noastre le-a aruncat asupra lui Isus, care a murit din pricina acestor pacate, in
locul nostru. Cei care primesc prin credinta aceasta jertfa, au parte de mantuire. Cei care nu vor sa creada tot ce a facui Dumnezeu pe cruce,
adica nu vor sa dea ochi cu Dumnezeu in har, se vor intalni cu El la judecata; acolo El se va purta cu ei dupa dreptatea Lui si dupa starea lor.
Caci scaparea de dreptatea lui Dumnezeu este numai in Dumnezeu. Dumnezeu este odihna si adapostul celui credincios. Si astfel orice alta
scapare pe care cauta sa si-o faca omul prin faptele lui, este inlaturata pentru totdeauna. Si cu drept cuvant, caci cei care se bizuiesc pe
faptele lor nu pot sa-si dea bine seama de grozavia in care se gasesc. Un cuget trezit prin puterea dumnezeiasca nu poate gasi odihna alt
undeva decat in jertfa desdvarsita a Fiului lui Dumnezeu. Orice alta silintd pe care o face omul pentru mantuire in afara de credinta in jertfa
lui Isus, izvoraste din nestiinta lui cu privire la dreptatea lui Dumnezeu. Adam putea invata din spusele lui Dumnezeu in privinta ,semintei
femeii”, ca nu-i era de nici un folos sortul de frunze pe care si-l facuse el. Haina despre care-i vorbea Dumnezeu, adica mantuirea intrece cu
mult puterile lui omenesti. Pacatul trebuia Tndepartat: putea oare omul sa faca acest lucru? Niciodata caci prin el venise doar pacatul. Capul
sarpelui trebuia zdrobit; era in stare omul sa faca asa ceva? Nu! caci ajunsese robul Satanei. - Cerintele lui Dumnezeu trebuiau implinite:
putea oare omul s le implineasca? li era cu neputint3, deoarece pe toate le célcase in picioare. - Moartea trebuia desfiintats; avea oare omul
aceasta putere? Cu nici un chip nu putea face asa ceva, caci el insusi o adusese prin pacatul sau si-i daduse boldul sau cel groaznic (1Cor
15.56). Asa dar, ori incotro ne uitam, zarim numai desavarsita neputinta a pacatosului. Pe langa acestea mai vedem nebuna ingamfare a
tuturor celor ce cred ca pot ajuta pe Dumnezeu in minunata sa lucrare de rascumparare si care isi inchipuiesc c-o0 sa se mantuiasca altfel
decat ,prin har si prin credinta”. Dupa ce Adam si-a dat seama de neputinta lui de a se mantui, Dumnezeu a gasit cu cale sa-i descopere ca
El insusi avea sa savarseasca lucrarea de mantuire, prin samanta femeii. intr-un cuvant, Dumnezeu ia in mana intreaga lucrare. De acum
totul avea sa se randuiasca intre El Tnsusi si sarpe; caci desi barbatul si femeia, fiecare in parte si in felurite chipuri, aveau sa secere roadele
amare ale pacatului lor, totusi sarpelui ia zis Dumnezeu: ,Fiindca tu ai facut lucrul acesta” (Verset 14). Sarpele a fost pricina caderii si a
nenorocirii omului, iar sdmanta femeii avea sa fie izvorul rdscumpararii.

Adam a auzit si a crezut aceste lucruri; si, in taria credintei, ,i-a pus nevestei sale numele Eva: caci ea a fost mama tuturor celor vii” (verset
20). Potrivit firii sale pamantesti, Eva putea fi numita ,mama tuturor celor morti”, insa prin descoperirea lui Dumnezeu. credinta zarea in ea
pe mama tuturor, mama tuturor celor vii. Si pe cand isi dadea ea sufletul, caci tragea sa moara, i-a pus numele Ben-Oni (fiul durerii mele);
dar tatal sau la numit Beniamin (fiul dreptei) (Cap. 35.18).

Prin taria credintei sale, Adam a suferit grozavele urmari ale pacatului sau; caci Dumnezeu, in indurarea Lui nemarginita, i-a dat putinta sa
auda tot ce a spus sarpelui, Tnainte ca sa-i vorbeasca lui. Daca n-ar fi avut aceasta licarire de indurare, Adam ar fi cazut in deznadejde. De
altfel cand, prin descoperire dumnezeiasca, ne vedem pe noi insine, asa cum suntem, fara putinta de mantuire descoperita de Dumnezeu in
cruce, nu ne mai ramane decat deznadejdea. Caci nici un urmas al lui Adam, care nu si-a gasit adapostul in crucea lui Hristos, nu este in stare
sa priveasca in fata ceea ce este si a facut el - mai ales prin descoperire dumnezeiasca - fara sa cada in deznadejde. De aceea cei care nu
vor sa primeasca pe Hristos n-au nici o nadejde. Si daca acum lucrul acesta nu e asa de viu, va veni o vreme, cand, in locul in care vor fi tinuti
sa-si petreaca vesnicia, isi vor da bine seama de ceea ce sunt ei si ceea ce au facut, fara a fi insa in stare sa caute usurare si un adapost in
Dumnezeu. Atunci ceea ce este Dumnezeu va insemna pentru dansii o pierzare fara nadejde, dupa cum ceea ce este El, inseamna astazi,
mantuire vesnica. Sfintenia lui Dumnezeu va fi atunci si pe veci impotriva lor; dupa cum astazi aceasta sfintenie inveseleste pe toti cei
credinciosi.

Sa ne oprim acum putin si la invatatura cuprinsa in versetul 21: ,Domnul Dumnezeu a facut lui Adam si nevestei lui haine de piele, si i-a
imbracat cu ele”. Aici ne este infatisata neprihanirea pe care o da Dumnezeu. Haina cu care Dumnezeu a imbracat pe Adam, era un invelis
adevarat, fiindca il pregatise Dumnezeu; dar sortul de frunze de smochin era un invelis nefolositor si zadarnic, pentru ca era lucrul omului.
Mai mult, imbracamintea cu care a acoperit Dumnezeu goliciunea omului isi avea obarsia in moarte: cursese sange; nu tot asa era si cu sortul
pe care si-l facuse Adam: aici nu cursese sange. Asa e si cu neprihanirea pe care o da Dumnezeu si cu cea pe care si-o da omul insusi.
Neprihanirea pe care o da Dumnezeu este descoperita in crucea Domnului Isus, se intemeiaza adica pe varsare de sange; pe cand
neprihanirea pe care si-o da omul se arata in faptele mainilor sale, adica fara varsare de sange, ci numai manjite de pacat. Dupa ce a fost
imbracat cu haina de piele, Adam nu mai putea sa spuna ca fnainte: ,,sunt gol”, nici nu mai avea trebuinta sa se ascunda. Pacatosul poate fi
cu desavarsire linistit, cand, prin credinta, se stie imbracat de Dumnezeu; insa pana atunci, linistea n-ar fi decat rodul ingamfarii sau al
nestiintei. Cand stiu ca haina pe care o port, si in care ma voi infatisa inaintea lui Dumnezeu, mi-a fost pregatita de El, e de ajuns ca inima
sa-mi fie linistita.

Cele din urma versete ale capitolului sunt bogate in invatatura. Omul cazut nu trebuie s&@ manance din pomul vietii, ca nu cumva nenorocirea
sa in aceasta lume sa fie vesnica. A manca din rodul pomului vietii, si a trai pe veci in starea noastra de acum, ar insemna nefericire



desavarsita si fara seaman. Nu se poate gusta din pomul vietii decat dupa inviere. A trdi totdeauna intr-un cort subred, intr-un trup al
pacatului si al mortii ar fi de nesuferit. De aceea Dumnezeu I-a izgonit din gradina Edenului si I-a izgonit intr-o lume care infatisa pretutindeni
vederii sale urmarile triste ale caderii lui. ,Heruvimii” si ,sabia invapaiata” pazeau drumul care duce la pomul vietii; iar vorbele lui Dumnezeu
indreptau privirile omului spre moarte si spre invierea semintei femeii, ca spre izvorul vietii, al unei vieti care statea in afara de puterea
mortii. Astfel, Adam era mai fericit si intr-o siguranta mai mare afara din rai, decat ar fi fost chiar inauntru; fiindca, de-ar fi ramas in Eden,
viata lui ar fi atarnat de el insusi, pe cand afara din gradina, viata lui atarna de altul, anume de Hristosul cel fagaduit. Si ori de cate ori Adam
isi ridica ochii in sus si vedea ,Heruvimii si sabia invapaiata”, putea slavi mana Aceluia care ii pusese acolo, ca sa pazeasca drumul care duce
la pomul vietii, pentru ca aceeasi mana ii deschisese un drum mai bun, mai sigur si mai fericit spre acel pom. Daca , heruvimii si sabia
invapaiata” au inchis drumul raiului, Domnul Isus a deschis ,0 cale noua si vie”, care duce la Tatal. , Eu sunt calea, adevarul si viata. Nimeni
nu vine la Tatal decat prin Mine” (loan 14. 6;Evr. 10 20). lata pe ce se intemeiaza cel credincios, cand paseste biruitor in mijlocul unei lumi
blestemate, Tn care se vad numai urmele pacatului. Prin credinta, a aflat calea care-l duce la sanul Tatalui. Si in vreme ce se poate odihni
sufleteste acolo, este Tnveselit de fericita Tncredintare ca Acela, care |-a adus pana acolo, a mers sa-i pregateasca un loc in locuintele Tatalui
si c-0 sa se intoarca sa-l ia si sa-l duca impreuna cu El in slava imparatiei Tatalui.

Fiecare parte din Geneza ne da o noua dovada ca aceasta carte ne arata ,in sémbure” toata istoria omului.

Cain si Abel ni se arata ca cele dintai icoane pre-inchipuitoare ale omului religios din lume si adevaratului credincios. Nascuti amandoi afara
din rai, fiii lui Adam celui cazut, in firea lor nu era nici o deosebire. Amandoi erau pacatosi si aveau o fire stricata: nici unul, nici altul, nu erau
nevinovati. E de mare insemnatate sa pricepem acest lucru, pentru ca sa pricepem bine ce este credinta si harul dumnezeiesc. Daca
deosebirea, care a fost intre Cain si Abel, ar fi atarnat de firea lor, ar fi iInsemnat ca ei nu mostenisera firea stricata a tatalui lor si ca nici
n-aveau parte de urmarile acestei caderi: si atunci n-ar mai fi fost nevoie de o descoperire a harului care sa fie primit prin credinta.

Unii pretind ca omul se naste cu insusiri, care daca ar fi bine intrebuintate, I-ar pune in stare sa-si deschida drum pana la Dumnezeu. Dar Sf.
Scriptura ne invata ca si Cain si Abel se nascusera nu induntru ci afara din rai: erau deci fii, nu ai lui Adam celui nevinovat, ci ai lui Adam celui
cazut in pacat. Au intrat in lume cu aceeasi fire ca si tatal lor; si ori cum s-a aratat aceasta fire, era totusi o fire cazuta si pacatoasa. Ce este
nascut din carne este carne si ce este nascut din duh este duh (loan 3.6).

Nici o vreme n-a fost mai prielnica pentru desfasurarea feluritelor insusiri si nazuinte ale firii omenesti de cat vremurile lui Cain si Abel. Daca
din fire omul ar fi avut ceva cu care putea dobandi starea sa de nevinovatie, pierduta prin pacat si astfel sa intre din nou in rai, de buna
seama ca era clipa binevenita sa incerce acest lucru. Dar Cain si Abel erau pierduti, erau carne, nu erau nevinovati, caci Adam fisi pierduse
nevinovatia si n-a fost in stare s-o dobandeasca prin el insusi: Adam este capul unui neam cazut; - ,prin neascultarea unui singur om cei
multi au fost facuti pacatosi” (Rom 5. 19); a ajuns astfel in ce-l priveste pe el personal, izvorul otravit al unei omeniri cazute, vinovate, si
stricate, tulpina moarta a tuturor ramurilor unei omeniri moarte din punct de vedere duhovnicesc. Este adevarat totusi cum am vazut mai
sus, c& Adam Tnsusi a avut parte de indurarea lui Dumnezeu printr-o credinta vie in Mantuitorul fagaduit. Insd aceasta credinta n-a avut-o in
firea lui. Nici nu era in putinta firii s-o dea si altora si cu nici un chip nu se putea mosteni; ci era rodul iubirii dumnezeiesti, rod sadit in inima
lui de puterea dumnezeiasca. Potrivit cailor firesti, Adam putea sa dea copiilor sai tot ce era ,firesc” si nimic mai mult. Si deoarece, ca tata, el
era intr-o stare de cadere, fiul sau nu putea fi intr-o alta stare mai buna si trebuia neaparat sa fie partas al firii aceluia din cere se nascuse,
,Cum este cel pamantesc asa sunt si cei pamantesti” (1Cor 15.48).

Versetele 12-21 din cap. 5 al epistolei catre Romani si versetele 44 - 56 din epistola intai catre Corinteni cap.15 arata lamurit ca Sf. Scriptura
deosebeste in neamul omenesc doua mari capetenii cu totul potrivnice una

alteia: omul firesc stapanit in totul de pacat, neascultare si moarte; al doilea om, omul duhovnicesc stapanit in totul de neprihanire, ascultare
si viata. Si dupa cum de la cel dintai mostenim firea pamanteasca, tot asa de la cel de al doilea mostenim firea duhovniceasca. Firea
pamanteasca o mostenim prin nasterea trupeasca, iar pe cea duhovniceasca a omului al doilea o mostenim prin nasterea din nou. Desi noul
nascut nu-i in stare sa savarseasca fapta care a dus pe Adam in nenorocire, totusi este de aceeasi fire cu Adam: tot asa este si cu copilul lui
Dumnezeu nascut din nou: sufletul nascut din nou desi n-a luat de loc parte la lucrarea facuta de Domnul Isus prin ascultare, totusi este
partas firii Lui. Neaparat, ca pacatul nu s-a oprit numai la Adam, ci a trecut la toti urmasii sai: nici neprihanirea nu s-a oprit numai la al doilea
om, ci a fost daruita si altora. Firea pamanteasca este ,,din voia omului” (loan 1. 13); a doua fire, cea duhovniceasca, este , din voia lui
Dumnezeu”, cum spune si lacov: ,El, de buna voia Lui, ne-a nascut prin cuvantul adevarului” (lacov 1. 18).

Din toate acestea se vede Iamurit ca Abel nici din fire, nici prin imprejurarile in care tréia, nu era mai altfel decat fratele sau Cain. In aceasta
privinta: ,,nu este nici o deosebire” (Rom 3.22). Si totusi o deosebire tot era; si anume in jertfele lor. Jertfa lui Abel ne invata calea pe care un
pacatos se poate apropia de Dumnezeu ca sa intre in legatura cu El. Mai departe aceasta jertfa ne invata lamurit ca un pacatos nu se poate
apropia de Dumnezeu pe temeiul firii lui pamantesti, ci trebuie sa caute in afara de el insusi, in persoana si in lucrarea altuia, temelia trainica
a legaturii lui cu Dumnezeu cel drept, sfant si singur adevarat. Cap. 11 din epistola catre Evrei ne arata lamurit acest lucru: ,Prin credinta
Abel a adus lui Dumnezeu o jertfa mai buna decéat Cain. Prin ea a capatat el marturia ca este neprihanit, caci Dumnezeu a primit darurile lui.
Si prin ea vorbeste inca, macar ca este mort.”(versetul 5)

Sa vedem acum ce fel erau jertfele: ,Dupa o bucata de vreme, Cain a adus Domnului o jertfa de mancare din roadele pamantului. Abel a dus
si el o jertfa de mancare din oile intai nascute ale turmei lui si din grasimea lor. Domnul a privit cu placere spre Abel si spre jertfa lui; dar spre
Cain si spre jertfa lui n-a privit cu placere” (Geneza 4. 3-5). Cain a adus ca jertfa rodul unui pamant blestemat si I-a adus fara varsarea de
sange, pentru ca n-avea credinta. Daca ar fi avut credinta. Dumnezeu l-ar fi invatat ca ,fara varsare de sange nu este iertare” (Evr 9.22).
Plata pacatului este moartea: Cain era pacatos, moartea il despartea de Dumnezeu. Dar in jertfa sa, Cain n-a tinut socoteala de acest lucru.
N-a luat locul ce se cuvenea unui pacatos, asa ca n-a adus jertfa unei vieti, ca sa multumeasca cerintele Sfantului Dumnezeu. El n-a tinut
seama ca pamantul a fost blestemat in urma pacatului. S-a purtat cu Dumnezeu ca si cand ar fi fost amandoi deopotriva, ca si cum
Dumnezeu ar putea primi rodul manjit de pacat al unui pamant blestemat. Toate aceste ganduri ni le arata jertfa ,fara sange” a lui Cain si
fnca mai mult. Fara indoiald ca mintea omeneasca va zice: ,,Dar ce jertfa mai vrednica de primire ar putea aduce omul decat tocmai rodul pe
care l-a dobandit cu munca mainilor sale si cu sudoarea fruntii lui”? Mintea, chiar si duhul religios al omului firesc pot gandi in felul acesta,
dar Dumnezeu nu; credinta se va potrivi totdeauna cu gandul lui Dumnezeu. Dumnezeu invata, iar credinta crede ca trebuie jertfa unei vieti



pentru ca omul sa se poata apropia de Dumnezeu. Cand ne gandim la rostul Domnului Isus, vedem ca, de n-ar fi murit pe cruce, intreaga sa
lucrare ar fi ramas cu desavarsire zadarnica in ce priveste innodarea din nou a legaturilor noastre cu Dumnezeu. in adevar Isus a umblat din
loc in loc, facand bine in toata viata sa; dar numai moartea sa a fost in stare sa rupa perdeaua dinauntrul Templului (Matei 27. 51). Daca Isus
»ar fi umblat din loc in loc facand bine” pana in ziua de azi, perdeaua ar fi ramas in picioare pana in ziua de azi oprind astfel intrarea in locul
prea sfant. lata dar cat de gresita era temelia pe care se infatisa Cain inaintea lui Dumnezeu: un pacatos neiertat infatisandu-se lui
Dumnezeu, ca sa-i aduca o jertfa ,fara sange”. Si un astfel de om nu poate fi privit decat ca un pacatos vinovat de o ingamfare fara pereche.
Neaparat ca jertfa sa era rodul muncii lui obositoare; dar asta n-are a face nimic cu ridicarea blestemului. Putea oare munca unui pacatos sa
ridice blestemul pacatului si sa indeparteze urmarile lui? Putea ea impaca cerintele unui Dumnezeu nemarginit in sfintenia sa? Mai putea ea
darui pacatosului ce-i trebuia ca sa fie primit de Dumnezeu? Putea ea inlatura plata datoratd pacatului? Putea ea smulge mortii boldul ei, ori
mormantului biruinta? Putea ea sa faca toate acestea sau macar o parte din ele? Nimic nu putea face, caci ,fara varsare de sange nu este
iertare”. Jertfa ,fara sange” a lui Cain, ca si orice jertfa ,fara sange”, nu numai ca n-avea nici un pret, ci de fapt era o uraciune in ochii lui
Dumnezeu. Jertfa aceasta dovedea nu numai deplina necunoastere a lui Cain in privinta starii lui, ci si deplina lui necunoastere in ce priveste
pe Dumnezeu. ,Dumnezeu nu este slujit de maini omenesti ca si cand ar avea trebuinta de ceva” (Fapte 17. 25). Cain credea ca era cu
putinta sa se apropie de Dumnezeu in felul acesta; si ca el crede orice om, care n-are decat religia fireasca. Din veac in veac, Cain a avut mii
de ucenici. Slujba lui Cain a prisosit pretutindeni in lume si intotdeauna: este slujba oricarui suflet nepocait; este slujba sprijinita de toate
injghebarile gresite de religie ce sunt sub soare. Omul ar fi fericit sa priveasca pe Dumnezeu ca datornicul sau; dar ,Dumnezeu vrea mila, nu
jertfa”, caci ,Este mai ferice sa dai decat sa primesti” (Fapte 20. 35). Asa ca locul cel dintéi este al lui Dumnezeu. ,Dar fara indoiala ca cel
mic este binecuvantat de cel mai mare”. (Evr 7. 7). ,Cine I-a dat ceva intai Lui”? (Rom 11. 35). Dumnezeu primeste cea mai mica jertfa din
partea unei inimi, care a invatat ce vrea sa zica David in cuvintele: ,Totul vine de la Tine si din mana Ta primim ce-Ti aducem” (1Cron 29.14).
Dar cand omul vrea sa ia locui celui ce daruieste, Dumnezeu raspunde: ,Daca mi-ar fi foame, nu ti-as spune tie” (Ps 50. 12), caci ,Dumnezeu
nu este slujit de maini omenesti ca si cand ar avea trebuinta de ceva, El care da tuturor viata, suflarea si toate lucrurile” (Fapte 17. 25). Cel
care da toate n-are ,trebuinta de nimic”. Lauda: atata putem aduce lui Dumnezeu, si lauda aceasta nu i-o putem aduce decat daca stim bine
ca pacatele ne sunt iertate, si asta n-o stim decat prin credinta in jertfa adusa de Isus.

Sa trecem acum de la jertfa lui Cain la jertfa lui Abel: ,,Abel a adus si el o jertfa de mancare din oile intai nascute ale turmei lui si din grasimea
lor”. (Verset. 4). Cu alte cuvinte prin jertfa adusa, Abel a aratat ca era incredintat ca omul nu se poate apropia de Dumnezeu decat cu
ajutorul unei jertfe; ca pacatosul poate pune moartea altuia intre el si urmarile pacatului sau; ca poate indeplini cerintele dreptatii lui
Dumnezeu cu sangele unei jertfe fara pata. Pe scurt, aici ni se arata adevarul crucii, singurul mijloc prin care se poate dobandi iertarea
pacatelor. Orice om care, prin Duhul lui Dumnezeu, a ajuns sa se recunoasca pacatos, isi da seama numaidecat ca este vrednic de judecata si
de moarte (vezi Luca 23. 41), si ca nu sta in puterea lui sa faca ceva ca sa-si schimbe soarta aceasta. Poate sa lucreze pana n-o mai putea;
poate chiar sa se calugareasca si sa-si schimbe si felul de viata; facandu-se poate cumpatat, moral, drept si, in intelesul omenesc al
cuvantului, chiar religios; poate, fara sa aiba credinta, sa se roage, sa citeasca si sa asculte predici; intr-un cuvant, el poate sa faca tot ce-i
sta in putere si cu toate astea, sa n-aiba inaintea lui decat moartea si judecata, fara nici o putinta de a da la o parte acesti doi nori grosi, care
s-au ingramadit Tn zarea sa. Si astfel cel care se increde in faptele lui traieste intr-o asteptare infricosatoare a clipei in care furtuna se va
dezlantui cu putere asupra capului sau. Este cu neputinta ca un pacatos sa strabata dincolo de ,moarte si judecata”, in viata si in marire prin
el insusi. Numai crucea arata ce a facut Dumnezeu pentru mantuirea celui pacatos. La cruce, se poate vedea cum moartea si judecata sunt
inlocuite cu viata si slava. Hristos a nimicit moartea si judecata si in locul lor a pus viata, dreptate si slava. ,,El a nimicii moartea, si a adus la
lumina viata si neputrezirea prin Evanghelie” (2Tim 1.10). Hristos a preamarit si pe Dumnezeu fnlaturand ceea ce ne-ar fi tinut pentru
totdeauna departe de starea lui de fata. , A sters pacatul” (Evr 9. 26).

lata ce pre-inchipuia jertfa lui Abel. Abel n-a tdinuit adevarul cu privire la starea si la locul lui ca pacatos. Nici n-a incercat sa inlature ,sabia
fnvapaiata” pentru ca sa ajunga la pomul vietii. El n-a adus o jertfa ,fara sange” nici rodul unui pamant blestemat, ci ia locul ce se cuvine
unui pacatos. Faptul acesta il face ca sa puna intre pacatele sale si sfintenia unui Dumnezeu o jertfa ,cu sange”. Abel era vrednic de moarte
si de judecata, dar gaseste un loctiitor.

Asa este cu orice pacatos invinuit si osandit in insusi cugetul sau. Hristos este loctiitorul sau, pretul sau de rascumparare fnaintea lui
Dumnezeu. Un astfel de pacatos intocmai ca Abel isi da seama ca rodul pamantului n-are sa i foloseasca niciodata; isi da poate seama ca de
ar aduce lui Dumnezeu cele mai frumoase roade ale pamantului, cugetul lui tot n-ar fi impacat fiindca ,fara varsare de sange nu se face
iertare”. Numai jertfa Fiului lui Dumnezeu e in stare sa impace inima si cugetul celui care-si da seama de pacatele sale. Si toti cati, prin
credintd, isi insusesc aceasta lucrare dumnezeiasca, se vor bucura de o pace, pe care lumea nu poate nici s-o dea, nici s-o ia. Credinta de
acum pune sufletul in stapanirea acestei paci: , Deci fiindca suntem socotiti neprihaniti, prin credinta, avem pace cu Dumnezeu prin Domnul
nostru Isus Hristos” (Rom. 5. 1). ,,Prin credinta a adus Abel lui Dumnezeu o jertfa mai buna decat Cain”. Nu este vorba de ceea ce simti, cum
cred multi, ci e vorba numai de credinta intr-o lucrare pe deplin savarsita, credinta nascuta in sufletul pacatosului prin puterea Sf. Duh.
Aceasta credinta se deosebeste cu totul de un simplu simtamant al inimii sau o simpla pricepere a mintii. Credinta nu este ceva trecator, ci
ceva nepieritor, care tasneste dintr-un izvor vesnic, anume din insusi Dumnezeu. Credinta pune stapanire pe adevarul dumnezeiesc si aduce
sufletul in fata lui Dumnezeu. Orice simtamant sau orice pricepere nu poate niciodata sa se fnalte mai sus de cat izvorul lor, adica

eu-l omenesc. Dar credinta se Thaltd pana la Dumnezeul cel vecinie facand legatura vie intre inima, care-o are, cu Dumnezeu, care o da.
Simtamintele omenesti, cat de adanci si cat de curate ar fi, nu pot nici odata sa uneasca sufletul cu Dumnezeu, caci nu sunt nici dumnezeiesti
nici vesnice, ci omenesti si trecatoare. Ele sunt ca curcubeta lui lona, care a crescut intr-o noapte si s-a uscat tot intr-o noapte. Nu tot asa e
cu credinta: ea este vesnica si are aceeasi putere ca izvorul din care iese. Prin ea, sufletul e socotit neprihanit (Rom 5.1), si inima e curatita
(Fapte 15.9); ea se arata prin iubire (Gal 5. 6), si biruie lumea (1loan 5.4); credinta e a lui Dumnezeu. Simtirea este a firii pamantesti si se tine
numai de cele pamantesti; credinta se tine numai de Hristos si-si indreapta privirile spre lucrurile de sus. Simtirea lasa sufletul in intuneric si
indoiald, pironindu-l asupra starii lui nesigure si schimbacioase. Credinta duce sufletul in lumina si in odihna punandu-l in legatura cu
nestramutatul adevar al lui Dumnezeu si al jertfei lui Hristos. Credinta starneste fara indoiala si ea simtaminte si ganduri, dar acestea sunt cu
totul duhovnicesti. Dar astea n-au nimic a face cu mantuirea, ci numai st numai credinta. De ce? Pentru ca numai credinta pricepe pe
Dumnezeu asa cum s-a descoperit in Domnul Isus Hristos. Viata, dreptatea si pacea sunt cuprinse in aceasta. A cunoaste pe Dumnezeu, asa
cum este, iata fericirea desavarsita in timpul de fata si pe veci. Sufletul care a aflat pe Dumnezeu, a aflat tot ce-i trebuie Tn vremea de acum
si in viitor. ins& Dumnezeu nu poate fi cunoscut decat prin descoperire cu ajutorul credintei.



Asa ca putem intrucatva intelege puterea si insemnatatea acestor cuvinte: ,Prin credinta Abel a adus lui Dumnezeu o jertfa mai buna decat
Cain” (Evr 11. 4). Cain n-avea credinta: de aceea a adus o jertfa ,fara sange”. Abel avea credinta, de aceea a adus ,sangele si grasimea”,
ceea ce pre-inchipuieste jertfa lui Hristos. ,,Sangele” infatisa viata, ,grasimea* insusirile cele bune ale fiintei lui Hristos. De aceea legea
mozaica oprea mancarea sangelui si grasimii. Sangele este viata. Sub lege, omul n-avea nici un drept la viata; iar din cap. 6 al Ev. dupa loan,
intelegem ca noi n-avem viata in noi insine daca nu bem sangele lui Hristos, caci El este viata. Afara de El nu este nici o scanteie de viata;
afara de Hristos este numai moarte. ,Viata era in EI” si in nimeni altul.

Dar viata Sa a lasat-o pe cruce, si pacatul a fost legat de acea viata cand a fost pironit pe lemnul cel blestemat. Parasindu-si viata deci,
Hristos a parasit si pacatul care era legat de ea. Asa ca pacatul a fost Iasat in mormantul din care El a iesit biruitor. , Caci viata trupului este
in sange. Vi l-am dat, ca sa-I puneti pe altar, ca sa slujeasca de ispasire pentru sufletele voastre, caci prin viata din el face sangele ispasire”
(Levitic 17.11). Da, da, moartea lui Hristos a ridicat pacatul pe deplin. lar credinta in moartea lui Hristos da celui cu adevarat credincios o
pace adanca, facandu-l sa mareasca slava lui Hristos, intru cat slava aceasta e legata de marturia si slujba celui credincios.

Istoria lui Cain si Abel pune in lumina indeosebi faptul ca fiecare din acesti doi oameni era una cu jertfa pe care o adusese. insemnat lucru nu
era persoana celui ce aducea jertfa, ci felul jertfei aduse. De aceia despre Abel citim ca ,,Domnul a privit cu placere spre jertfa lui”. Caci prin
ea a capatat Abel marturia ca este neprihanit (Evr 11. 4); asta ne arata destul de deslusit, care este adevarata temelie a pacii credinciosului
si @ primirii sale fnaintea lui Dumnezeu.

in inima noastra este o pornire fireascd de a ne intemeia pacea pe ceva care s fie in noi, ori s& vina din noi, chiar inchipuindu-ne ca acest
ceva este un rod al Duhului Sfant. Asa dar, privim mereu in noi insine, pe cand Duhul Sfant se sileste tot mereu sa ne indrepte privirile in
afara de noi. Starea credinciosului Thsa nu atarna de ce este el, ci de ce este Hristos. Fiindca s-a apropiat de Dumnezeu, in numele lui Isus, s-a
facut una cu El si e primit in numele Sau; si nu poate fi izgonit cum nici Acela in numele caruia s-a apropiat de Dumnezeu nu poate fi izgonit.
Si daca cel credincios este una cu Hristos, oricine loveste in cei mai slab credincios, loveste in Hristos; asa ca siguranta credinciosului sta pe o
temelie nezguduita: jertfa lui Hristos. Domnul priveste cu placere, in cel credincios jertfa Domnului. lata de ce cel credincios poate fi pe deplin
linistit! latd de ce si orice invinuire si pe orice invinuitor fi trimitem plini de incredere la Hristos si la ispasirea savarsitd de El. in El avem totul
deplin. Cu El ne laudam neincetat. N-avem nici o incredere in noi insine, ci toata increderea o avem in Acela care a savarsit totul pentru noi.
De El atarnam, in lucrarea sa ne incredem, spre El ne indreptam privirile si venirea Lui o asteptam.

Dar omul firesc isi arata numaidecat toata vrajmasia fata de un adevar ce impaca si inveseleste inima credinciosului.

Asa citim despre Cain ca: ,,s-a maniat foarte tare, si i s-a posomorat fata” (verset 5). Ceea ce il umplea pe Abel de pace, pe Cain il umplea de
manie.

Din pricina necredintei Cain dispretuieste singura cale, pe care se poate apropia un pacitos de Dumnezeu. in loc s aduca sangele fara care
nu este iertare, el se infatiseaza cu rodul faptelor sale; apoi nefiind primit, in pacatele sale, in vreme ce Abel e primit, din pricina jertfei sale,
s-a maniat foarte tare si i s-a posomorat fata. Apoi a omorat pe martorul credincios, pe omul primit de Dumnezeu si socotit neprihanit, pe
omul credintei; si astfel ajunge capetenia tuturor acelora care, in toate vremurile, au prigonit pe cei credinciosi. in orice timp si in orice loc
omul a fost gata sa prigoneasca pe semenul sdu mai degraba pentru credintd, decat pentru orice alta pricina: asa a fost Cain. Neprihanirea,
dar o neprihanire deplina si desavarsita pe care o da numai credinta, face pe Dumnezeu totul, si pe om nimic. Omului insa nu-i place sa fie
nimic, se manie foarte tare si i se posomoraste fata. Daca ar fi primit Dumnezeu pe Abel din pricina vreunei insusiri a fiintei sale, Cain ar fi
avut pricind sa se manie si sa i se posomorasca fata. Dar, Abel a fost primit din pricina jertfei sale, si Dumnezeu a privit cu placere spre jertfa
lui Abel, asa ca mania lui Cain n-are nici un rost. De altfel vorba lui Dumnezeu catre Cain tocmai lucrul acesta ni-l arata: ,Nu-i asa? Daca faci
bine, vei fi bine primit”. Acel ,daca faci bine”, priveste jertfa. Bine a tacut Abel cautandu-si un adapost dupa o jertfa bine primita; rau a facut
Cain aducand o jertfa fara sange, si toatd purtarea lui, dup jertfs, n-a fost decat urmarea fireasca a religiei lui gresite. insa Cain a zis fratelui
sau Abel: ,Haidem s& iesim la cAmp”. Dar pe cand erau la cAmp, Cain s-a ridicat impotriva fratelui sdu Abel si I-a omorat” (verset 8). in toate
timpurile, Cainii au prigonit si ucis pe Abel-i. Omul si religia omului sunt la fel in toate vremurile, precum si credinta si religia credintei sunt
aceleasi in toate timpurile. Si pretutindeni unde se intalnesc religia omului si religia credintei, se iveste lupta. Omorul lui Cain a aratat nu
numai ca temelia pe care se rezema cladirea religiei sale, era subreda, ci ca si cladirea insasi avea sa fie subreda. Caci Cain nu se opreste
numai la uciderea lui Abel. Ci cand a auzit osanda rostita de Dumnezeu impotriva crimei sale, a pierdut nadejdea de a mai fi iertat si ,a iesit
din Fata Domnului” (verset 16). Cain a inceput apoi sa zideasca o cetate, iar din familia sa au iesit cei care s-au indeletnicit cu artele si cu
stiintele placute si folositoare: lucratorii de pamant, cantaretii cu tot felul de unelte, fierarii si caldararii. Cain a socotit pacatul sau prea mare
ca sa-i fie iertat, caci nu-si cunostea nici pacatul, nici pe Dumnezeu. Nu s-a sinchisit de iertare pentru ca nu s-a sinchisit nici de Dumnezeu.
lata unul din cele mai ingrozitoare roade ale caderii in pacat: cugetul nu-si mai cunoaste adevarata stare de pacat si de aceea nici nu doreste
pe Dumnezeu; n-are nici o pricepere despre calea pe care un pacatos se poate apropia de Dumnezeu. Este cu totul stricat, si ratacit; iar
dorinta lui toata e sa iasa din fata Domnului, ca sa rataceasca in lume si in scopurile pe care le urmareste ea. Va trai foarte bine fara
Dumnezeu in lume. Va cduta sa infrumuseteze cat de mult lumea ca sa faca din ea un loc placut, unde sa poata trai cinstit dupa parerea Lui,
cu toate ca Tn ochii lui Dumnezeu, lumea ramane sub blestem si Cain rémane un ratacit si un pribeag.

lata ,calea lui Cain” (luda v. 11), cale larga de tot pe care oamenii si astazi merg in graba cu milioanele. Nu zic ca acesti oameni ar fi lipsiti de
orice simtamant religios; tare ar vrea ei sa aduca ceva lui Dumnezeu. Gasesc de cuviinta sa-i aduca rodul muncii lor, nestiind nici cine sunt ei,
nici cine este Dumnezeu. Totodata se trudesc din rasputeri sa imbunatateasca lumea prin fel de fel de mijloace ca sa impodobeasca si sa
indulceasca viata. Si astfel singurul leac dumnezeiesc de curatire: sangele lui Hristos, este dat la o parte de om si inlocuit cu silinta omului de
imbunatatire: iata ,calea lui Cain”.

intocmai dupa cum in zilele lui Cain placutele sunete ale chitarei si ale cimpoiului impiedecau s& se auda strigatul sdngelui lui Abel, tot asa si
astazi alte sunete incantatoare inabuse glasul sangelui Golgotei; si alte lucruri decat un Hristos rastignit atrag privirile omului. Omul
desfasoara toate mijloacele intelepciunii lui pentru ca sa faca din lumea aceasta o gradina adapostita si calda in care sa se coaca roadele cele
mai alese pe care le doreste cu infocare mintea fireasca a omului. Lumea nu numai ca se ingrijeste de trebuintele ei zilnice, dar mintea
nascocitoare a omului s-a grabit sa mai gaseasca si alte lucruri pe care inima le pofteste de indata ce le-a zarit si fara care viata pare de
nesuferit. La toate astea se mai adauga multa asa zisa religie, care, insa, de cele mai multe ori, nu este altceva decat un prilej pentru slavirea



omului Tnsusi, sau pentru potolirea cugetului sau. Nu vrea omul sa fie fara religie, caci nu se cade: ar trece drept pagan; de aceia binevoieste
sa inchine din cand in cand cate o zi religiei, sau mantuirii sale vesnice, apoi restul vremii intereselor sale vremelnice. Si totusi fie ca lucreaza
pentru cele vremelnice, fie ca lucreaza pentru cele vesnice, de fapt tot pentru el insusi lucreaza omul.

lata ,calea lui Cain”. la seama bine, cititorule, si vezi unde incepe, incotro se-ndreapta si unde ajunge calea aceasta!

Cat de deosebita este calea credinciosului! Abel simte si recunoaste blestemul; isi da seama de manjirea pacatului si, in puterea sfanta a
credintei, aduce jertfa de care nu e vrednic. Cauta si afta un adapost in Dumnezeu insusi si, Tn loc sa-si zideasca o cetate pe pamant, se alege
cu-n mormant in sanul pamantului. Pamantul, care prin roadele lui, ne arata puterea de lucru a lui Cain si a familiei sale, era stropit cu
sangele celui drept. Sa-si aduca aminte omul din lume, omul lui Dumnezeu, si crestinul lumesc, ca pamantul pe care-I calcam este stropit cu
sangele Fiului lui Dumnezeu! Sangele acesta scapa de urgia pacatului pe credinciosi, dar osandeste lumea; caci ochiul credintei zareste
umbrele negre ale crucii lui Isus chiar sub chipurile frumoase si sub stralucirea acestei lumi trecatoare. ,Chipul lumii acesteia trece” (1Cor
7.31). Toate lucrurile in mijlocul carora traim vor lua sfarsit in curand. ,,Calea lui Cain” va fi si este chiar urmata de ,ratacirea lui Balaam” apoi
va veni ,impotrivirea lui Core”, si atunci prapastia isi va deschide gura ca sa inghita pe cei rai, inchizandu-i ,in negura intunericului pentru
vecie” (luda 11-13).

Ca sa ne incredintam mai bine de cele ce am spus n-avem decat sa aruncam o privire asupra capitolului 5, pe care il vom cerceta acum, si
care ne instiinteaza de jalnica slabiciune a omului si supunerea sa mortii. In adevar poate omul sa traiasca veacuri dea-randul si s& nasca fii si
fiice; dar la sfarsit, tot va trebui sa se zica si despre el: ,si a murit”! ,Moartea a domnit de la Adam pana la Moise” si ,Este randuit oamenilor
sa moara odata” (Rom 5.14;Evr 9.27). Omul nu poate sa scape de moarte. El nu poate sa ia boldul grozav al mortii nici cu abur, nici prin
electricitate, nici cu vreun alt mijloc datorit mintii lui ndscocitoare. O sa gaseasca poate mijloacele de a mari si de a raspandi inlesnirile si
placerile vietii. Toata harnicia sa insa nu-i in stare sa nimiceasca venirea mortii. Dar de unde a venit moartea, acest lucru ciudat si
fnspaimantator? Ne-o spune Pavel: ,,Printr-un singur om a intrat pacatul in lume si prin pacat moartea” (Rom 5.12). Asa ca obarsia mortii este
pacatul. Pacatul a rupt legatura care tinea faptura stransa de Dumnezeul cel viu, supunand astfel pe om imparatiei mortii, fara ca sa se poata
de loc dezrobi. lata intre altele inca o dovada nezguduita ca cu nici un chip nu e in stare sa intampine pe Dumnezeu in starea lui fireasca de
rob al mortii. Nu poate fi nici o legatura intre Dumnezeu si om decat in puterea vietii. Omul insa este sub puterea mortii; de aceia nu poate sa
aiba nici o legatura cu Dumnezeu in starea sa fireasca. Viata nu poate fi in partasie cu moartea, nici lumina cu intunericul, nici sfintenia cu
pacatul. Trebuie ca omul sa se apropie de Dumnezeu pe o temelie cu totul noua anume prin credinta. Caci numai credinta il poate face sa-si
recunoasca adevadrata stare de om ,vandut pacatului”, adica supus mortii, il face sa cunoasca totodata si pe Dumnezeu, ca pe datatorul unei
vieti noi - prin Hristos - al unei vieti care este in afara de puterea mortii, si de aceea a vrajmasului, si pe care noi n-o putem pierde. lata in ce
sta siguranta vietii credinciosului. Hristos este viata lui - Hristos cel inviat si cel proslavit - Hristos cel biruitor asupra tuturor potrivnicilor.
Viata lui Adam atarna de ascultarea sa; prin neascultare, pacatuind, si-a pierdut viata. Hristos insa, avand viata in El insusi, s-a coborat pe
pamant si a infruntat toate aratarile felurite ale pacatului omului; si supunandu-se mortii, a nimicit pe acela care avea puterea mortii; iar prin
invierea sa, a ajuns pentru toti cati cred in numele Lui, viata si neprihanirea.

De acum inainte, e cu neputinta ca Satana sa se atinga de aceasta viata: fie in izvorul ei, fie in drumul ei, fie in puterea ei, fie in cdmpul ei de
lucru, fie in durata ei. Dumnezeu fii este izvorul; Hristos cel inviat, drumul; Duhul Sfant, puterea; cerul, campul de lucru si vesnicie, durata.
Toate suni schimbate pentru cel care are aceasta viata minunata; si de se poate zice cu adevarat ca ,in mijlocul vietii suntem in moarte”,
credinciosul poate zice tot asa de bine ca ,in mijlocul mortii el este in viata”. Acolo unde stapaneste Hristos cel inviat nu mai este moarte.
Caci Cuvantul lui Dumnezeu ne incredinteaza ca Hristos a desfiintat moartea, infiintand viata; asa ca cel credincios nu mai asteapta moartea
ci slava. Ca se poate ca si cel credincios sa adoarma in Isus e foarte adevarat. Dar adormirea in Isus nu inseamna moarte, ci viata in toata
puterea cuvantului. Putinta parasirii trupului pamantesc pentru a fi cu Hristos nu poate sa inlocuiasca nadejdea celui credincios in rapirea in
nori pentru intampinarea Domnului, ca sa fie cu El si ca El pururea.

Aici ne va ajuta, ca o minunata pilda, intdmplarea cu Enoh, singurul care nu urmeaza dupa randuiala fireasca din capitolul 5. ,A murit”, este
randuiala fireasca: ,n-a vazut moartea” este abaterea de la randuiala fireasca. ,Prin credinta a fost mutat Enoh de pe pamant ca sa nu vada
moartea. Si n-a mai fost gasit, pentru ca Dumnezeu il mutase. Caci ihainte de mutarea lui, primise marturia ca este placut lui Dumnezeu”
(Evr 11. 5). Enoh a fost ,,al saptelea de la Adam”, si Dumnezeu n-a ingaduit ca moartea sa biruie asupra ,celui al saptelea”. Dumnezeu a
facut din el un martor al minunatei Lui izbanzi asupra intregii puteri a mortii. Este un fapt de cea mai mare insemnatate. Dupa ce s-a auzit de
sase ori la rand osanda ,si a murit”, inima se bucurad cand gaseste pe al saptelea om care n-a murit. Cum o fi scapat el? - Prin credinta ,,Enoh
a trait in legatura cu Dumnezeu trei sute de ani” - iata ce-l despartea de tot ce era in jurul lui. Caci daca traiesti in legatura cu Dumnezeu,
esti scos cu totul din felul de gandire al lumii, care pe vremea aceea, ca si in zilele noastre, dusmanea toate cele dumnezeiesti. Credinciosul
acesta simtea ca n-avea ce cauta in lume, in mijlocul careia nu era decat un martor rabdator al harului lui Dumnezeu si al judecatii ce avea sa
vinad. Urmasii lui Cain puteau sa-si intrebuinteze priceperea si sa-si cheltuiasca puterea cu nadejdea desarta ca vor imbunatati o lume
blestemata. Enoh insa gasise o lume mai buna, si trdia in puterea acelei lumi. Nu primise credinta ca sa imbunatateasca lumea, ci ca sa
traiasca in legatura cu Dumnezeu.

LA trait in legatura cu Dumnezeu”! Ce nu cuprind aceste cateva cuvinte! Ce deosebire pentru Dumnezeu, ce lepadare de sine! Ce sfintenie si
ce curatenie morala! Ce mila si blandete! Ce umilinta si duiosie! Dar si ce ravna si ce staruinta! Ce indelunga rabdare, si totodata ce hotarare
neclintita! Sa traiesti in legatura cu Dumnezeu nu inseamna numai sa traiesti dupa niste randuieli si datini; sau sa-ti alcatuiesti niste planuri si
sa ti iei hotarari ca sa te duci ici-colo sau ca sa-ti faci cutare sau cutare lucru, - inseamna cu mult mai mult decat toate acestea laolalta: Sa
umbli necurmat Thaintea ochilor lui Dumnezeu cu tot ce ai si esti, potrivit cu descoperirea lui Dumnezeu din cuvantul Lui. Ca in aceasta viata
traita ca in fata ochilor lui Dumnezeu se poate intampla sa mergi uneori impotriva cugetelor oamenilor, si chiar a fratilor tai, cand acestia nu
traiesc in legatura cu Dumnezeu. Se poate intampla chiar ca toti oamenii sa fie impotriva ta: uneori or sa spuna ca faci prea mult, altadata
prea putin. Credinta insa care te-a invrednicit sa traiesti in legatura cu Dumnezeu, te va invata sa nu bagi prea mult in seama parerile
oamenilor.

Astfel viata lui Abel si a lui Enoh ne da o Tnvatatura scumpa in privinta jertfei pe care se reazema credinta, deci inceputul vietii crestinesti -
cum si in privinta nadejdii celui credincios, - adica sfarsitul acestei vieti; iar intre inceputul si sfarsitul acestei vieti ,umblarea cu Dumnezeu”
cuprinde toate maruntisurile vietii de fata. ,Domnul da indurare si slava” (Ps 84.11); iar intre indurarea care a fost descoperita si slava ce are



sa fie descoperitd, se afla si incredintarea fericitad ca ,Domnul nu lipseste de nici un bine pe cei ce duc o viata fara prihana (Ps 84.12).

Jertfa lui Abel si rapirea lui Enoh preinchipuiesc crucea Domnului Isus si rapirea Bisericii, cele doua pricini pentru care este Biserica pe
pamant. Biserica stie ca temeiul vietii ei sta in moartea si invierea lui Hristos, dar asteapta ziua in care Domnul va veni s-o ia la El. Caci ea
asteapta prin Duhul, prin credinta nadejdea neprihanirii (Col 5.5): nu asteapta neprihanirea pentru ca pe aceasta o are prin indurarea lui
Dumnezeu, dar asteapta nadejdea pe care i-o de starea in care se afla. Faptul acesta este de cea mai mare insemnatate. Unii talcuitori ai
adevarului prorociei au cazut in cele mai mari rataciri, pentru ca n-au inteles care este tocmai partea si nadejdea Bisericii. Au Tnvaluit
Luceafarul de dimineata, care este nadejdea Bisericii, cu atatea neguri si nori intunecosi, ca un numar mare de credinciosi nu mai sunt in
stare sa se ridice mai sus decat nadejdea ramasitei credincioase a lui Israel, anume asteptarea rasaririi ,Soarelui neprihanirii care aduce
tamaduirea sub aripile Lui”. (Maleahi 4. 2). Dar nu numai atat. Multi credinciosi au si pierdut puterea nadejdii cuprinsa in aratarea lui Hristos,
fiindca au fost invatati sa astepte fel de fel de intamplari inainte de intoarcerea din nou a lui Hristos pentru Biserica. Au fost invatati ca
intoarcerea ludeilor in tara lor desfasurarea proorociei dupa chipul lui Nebucandetar, si aratarea lui Anticrist (2Tes 2.8), trebuie sa aiba loc
inainte de venirea lui Hristos, cu toate ca Noul Testament graieste altfel.

Ca si Enoh, Biserica va fi rapita din mijlocul raului care o inconjoara si dinaintea necazului ce are sa fie. Enoh n-a fost lasat pe pamant ca sa
vada raul ajuns la culme si judecata dumnezeiasca pustiind lumea. N-a vazut deschizandu-se ,izvoarele adancului si stavilele cerurilor”. A
fost rapit inaintea acestor inspaimantatoare imprejurari; asa ca pentru ochiul credintei, Enoh este icoana pre-inchipuitoare a celor care ,nu
vor adormi, ci vor fi schimbati intr-o clipeala din ochi” (1Cor 15.51,52). Enoh n-a trecut prin moarte, a fost stramutat: tot asa si Biserica e
chemata ,sa astepte din ceruri pe Fiul” (1Tes 1.10); iata nadejdea asteptarii ei. Cel mai slab credincios, cel mai neinvatat poate intelege
aceste lucruri si poate sa se bucure de ele; si intru catva le poate vedea si puterea. Daca nu poate cerceta in amanuntime proorociile, poate
totusi, slava Domnului, sa guste fericirea, adancimea, puterea si mangaierea acelei nadejdii ceresti, care, de drept este a lui, ca unul care
este un madular al acestui trup ceresc, care e Biserica. Nadejdea de care se bucura el, nu se margineste numai la asteptarea rasaririi
,Soarelui neprihanirii”, oricat de buna ar fi acesta nadejde, ci cuprinde si vederea ,luceafarului de dimineata” (Apoc 2.28). Si precum
luceafarul de dimineata se arata inainte de rasarirea soarelui celor care vegheaza, tot asa si Hristos, se va arata Bisericii Thainte ca ramasita
lui Israel sa zareasca razele Soarelui neprihanirii.

lata-ne la una din cele mai insemnate parti ale Genezei. Enoh nu mai este. Pribegia lui pe pamant s-a sfarsit cu stramutarea sa in cer. A fost
rapit Tnainte ca raul sa fi ajuns la culme, si Thainte ca judecata dumnezeiasca sa fi venit peste locuitorii pamantului.

Cele dintai doua versete ale capitolului 6 ne destdinuiesc cat de mica a fost inraurirea vietii si rapirii lui Enoh asupra lumii. ,Cand au inceput
oamenii sa se inmulteasca pe fata pamantului, si li s-au nascut fete, fiii lui Dumnezeu au vazut ca fetele oamenilor erau frumoase; si din toate
si-au luat de neveste pe acelea pe care si le-au ales”. Amestecul lucrurilor lui Dumnezeu cu ale omului e un mare rau si un mijloc puternic cu
care strica vrajmasul marturia lui Hristos pe pamant. Acest amestec se imbraca adeseori cu cele mai frumoase podoabe, incat il poti lua drept
ceva dumnezeiesc foarte de dorit, chiar drept o lucrare puternica a Duhului Sfant si nici nu banuiesti macar ca este ceva rau. Daca insa lasam
lumina lui Dumnezeu sa patrunda in judecata noastra, vedem numai decat ca din acest amestec nu poate iesi nimic bun. Caci Dumnezeu nu
se slujeste niciodata de astfel de mijloace pentru a-si raspandi adevarul, sau pentru a apara interesele acelora care sunt chemati sa fie
martorii Lui pe pamant. Despartirea de orice rau este randuiala lui Dumnezeu; si aceasta randuiala nu se poate cédlca fara sa se aduca o
paguba mare adevarului.

in intdmplarea de mai sus, vedem lamurit urmarile nenorocite ale legaturii fiilor lui Dumnezeu cu fetele oamenilor.

Dupa parerea omului, rodul acelei legaturi se arata foarte frumos; caci in versetul 4 citim: ,,acestia erau vitejii care au fost in vechime,
oameni cu nume”. Dar Dumnezeu judeca altfel; nu vede cum vede omul; si gandurile Lui nu sunt gandurile noastre. ,Domnul a vazut ca
rautatea omului era mere pe pamant, si ca toate intocmirile gandurilor din inima lui erau indreptate in fiecare zi numai spre rau”. lata starea
omului Thaintea lui Dumnezeu, - ,numai rau”, - ,rau in fiecare zi”. Amestecul celor sfinte cu cele lumesti nu poate avea alta urmare decat
rau. Daca samanta sfanta nu se pastreaza curata, totul e pierdut in ce priveste marturia pe pamant. Cea mai de seama straduinta a Satanei a
fost sa nimiceasca planul lui Dumnezeu, rapunand samanta sfanta, apoi, ne izbutind, a cautat s-o strice.

Este de cea mai mare insemnatate ca cititorul sa inteleaga bine urmarea legaturii dintre ,fiii lui Dumnezeu” si ,fetele oamenilor”. Caci, in
vremea noastrd, ne paste o mare primejdie, anume pornirea de a ciunti adevarul de dragul ,unirii in Hristos”. Sa ne ferim cu cea mai mare
grija de asa ceva. Adevarata unire nu se ,capata cu jertfa adevarului.” Lozinca credinciosului trebuie sa fie: ,sa pastrezi adevarul cu orice
pret”. Daca pe aceasta cale poti avea unirea, foarte bine; dar, inainte de toate, sa pastrezi adevarul. Parerea timpului de acum este: ,Sa ai
unirea cu orice pret; si daca pe aceasta cale poti pastra adevarul, cu atat mai bine, dar inainte de toate unirea”. Ar trebui sa se tina minte
intotdeauna ca ,intelepciunea care vine de sus este intai curata, apoi, pacinicd”. (lacov 3.17). intelepciunea p&dmanteascé ar fi inceput prin a
fi mai intai ,,pasnica”, si tocmai din pricina aceasta nu poate fi nici curata. Unde este stirbit adevarul, nu poate fi nici o data o adevarata
marturie. Asa vedem ca Tnaintea potopului, unirea necurata a celor sfinte cu cele lumesti, a celor dumnezeiesti cu cele omenesti n-a avut alt
rod decat sa duca raul la culme. Atunci a venit judecata lui Dumnezeu asupra lumii. ,$i Domnul a zis: ,Am sa sterg de pe fata pamantului pe
omul pe care I-am facut”. N-a trebuit mai putin decat nimicirea lucrului care stricase calea lui Dumnezeu pe pamant: Vitejii... oamenii cu

nume” trebuiau nimiciti fara crutare.

,Orice faptura” trebuia inlaturatd ca netrebnica dinaintea lui Dumnezeu ,Sfarsitul oricarei fapturi este hotarat inaintea Mea”. Dumnezeu nu
vorbeste numai de o parte ci de toata faptura, caci totul era stricat in ochii Domnului, stricat cu desavarsire. Faptura fusese cantarita si aflata
rea. Atunci Dumnezeu a instiintat pe Noe despre mijlocul de mantuire pregatit pentru ei, zicand: ,Fa-ti o corabie din lemn de gofer” (versetele
13-14). in felul acesta, Noe e instiintat de gandul lui Dumnezeu, cu privire la lumea ce-l inconjura. Cuvantul lui Dumnezeu era menit s& scoata
la lumina lucrurile, chiar cele mai ascunse, asupra carora privirea omului se oprise cu placere si trufie. Inima omului putea sa se umfle de
mandrie si sa zvacneasca de bucurie, cand dintr-o privire strabatea multimea stralucitoare ,a vitejilor si a oamenilor cu nume!” Era incantat
de sunetele muzicii, pe cand munca campului ii dadea cu prisosinta toate cele de trebuinta pentru viata zilnica: parca astea toate erau
indeajuns sa goneasca din cuget gandul judecatii: Caci Dumnezeu a zis: ,Am sa sterg de pe fata pamantului pe om” si aceste cuvinte grele
arunca umbra lor ingrozitoare asupra acestei privelisti. Dar poate ca iscusinta omului o sa scorneasca vre-un mijloc de scapare! N-o sa se
mantuiasca ,vitejii” prin puterea lor? Nici vorba de asa ceva, caci era numai un singur mijloc de scapare; acel mijloc se descopera credintei,



nu vederii, nici mintii, nici inchipuirii. ,Prin credintd Noe, cand a fost instiintat de Dumnezeu despre lucruri care inca nu se vedeau, plin de o
teama sfanta, a facut o corabie ca sa-si scape casa; prin ea a osandit lumea, si a ajuns mostenitor al neprihanirii, care se capata prin
credinta” (Evr 11.7).

Cuvantul lui Dumnezeu isi imprastie lumina peste toate lucrurile care inseala inima omului. Rupe perdeaua aurita cu care acopera sarpele o
lume trecatoare, desarta si amagitoare, si face sa se vada sabia judecatii dumnezeiesti. Dar numai credinta primeste instiintarea
dumnezeiasca, atunci cand lucrurile pe care le face cunoscut ,inca nu se vad”. Firea omeneasca e calduzita de ceea ce vede, cu ajutorul
simturilor. Credinta e manata de Cuvantul lui Dumnezeu. Intr-o lume plin de intuneric, aceastd comoard dumnezeiasca di celui care o are
taria sufleteasca, de e trece prin orice Tmprejurari i-ar sta inainte.

Cand a vorbit Dumnezeu lui Noe despre o judecatd, nici un semn n-o prevestea. Judecata ,inca nu se vedea” dar Cuvantul lui Dumnezeu o
facuse destul de lamurita in inima in care ,a gasit credinta” (Evr 4.2). Credinta nu asteapta sa vada ca sa creada, caci ,credinta vine in urma
auzirii; iar auzirea vine prin Cuvantul lui Hristos (Rom 10.17). Atat ii trebuie omului credincios, sa stie ca Dumnezeu a vorbit. Un singur cuvant
din Scriptura e de ajuns pentru intdmpinarea tuturor impotrivirilor si inchipuirilor mintii omenesti; iar acela, ale carui incredintari sunt
intemeiate pe Cuvantul lui Dumnezeu, poate sta neclintit impotriva tuturor valurilor parerii lumesti si impotriva tuturor credintelor desarte.
Cuvantul lui Dumnezeu a imbarbatat inima lui Noe in tot timpul slujbei lui indelungate; si tot prin acel Cuvant au fost Imbarbatati sfintii cu
miile, de atunci pana azi, cu toata impotrivirea si vrajmasia lumii. Nu se poate pretui in indeajuns Cuvantul lui Dumnezeu. Fara el nu e nimic
sigur; cu el totul e pace si lumina. Pretutindeni unde ajunge Cuvantul lui Dumnezeu, croieste un drum sigur si binecuvantat inaintea omului
lui Dumnezeu. Dar acela, a carui cale nu-i luminata de el, e silit sa rataceasca in mijlocul intunericului din lume. Cum ar fi fost Noe in stare sa
predice ,,neprihanirea”, 120 de ani, daca temelia predicarii lui n-ar fi fost Cuvantul lui Dumnezeu? Cum ar fi putut el sa stea impotriva ocarilor
si batjocurilor unei lumi nelegiuite? Cum ar fi putut starui in marturisirea despre o , judecata viitoare”, cand nici un nor nu se vedea in zare?
Era cu neputinta. Cuvantul lui Dumnezeu a fost temelia pe care a stat el neclintit, iar ,,Duhul lui Hristos” I-a facut sa staruiasca in hotararea
sfanta, de a sta necurmat pe acea temelie nestramutata.

lar noi, iubitul meu cititor credincios, ce avem altceva spre a starui neclintiti Tn slujba noastra pentru Hristos in zilele rele de astazi? Nimic
altceva decat Cuvantul lui Dumnezeu si Duhul Sfant, prin care putem Tntelege acest Cuvant, lata tot ce ne trebuie ,pentru ca omul lui
Dumnezeu sa fie desavarsit si cu totul destoinic pentru orice lucrare buna” (2Tim 3.16,17). Ce liniste pentru cel credincios! Ce scapare de
toate inselaciunile diavolului si de inchipuirea omului! in locul lor avem Cuvantul lui Dumnezeu, curat, heschimbat si vecinic. ,intocmirile
gandurilor omului sunt rele in toate zilele” Noe Tnsa isi gasea adapostul in Cuvantul lui Dumnezeu.

Atunci Dumnezeu a zis lui Noe: ,Sfarsitul oricarei fapturi este hotarat inaintea Mea...; fa-ti o corabie de lemn de gofer”. Cuvintele acestea ne
arata prapadirea omului, si leacul lui Dumnezeu. Dumnezeu incuviintase ca omul sa-si urmeze drumul pana la capat, pentru ca gandurile si
caile sale sa arate tot ce erau in stare sa faca. Aluatul lucrase si dospise toata framantatura. Raul ajunsese la culme. ,Orice faptura ajunsese
rea si Isi stricase calea: stricaciunea ajunsese nemarginita, asa ca lui Dumnezeu nu-i mai rdmanea alt mijloc decat sa nimiceasca cu
desavarsire ,orice faptura”, si totodata sa mantuiasca pe toti cati, dupa vesnicele sale sfaturi, se aflau legati cu ,cel al optulea” - singurul om
drept ce mai era atunci. lata, intr-un chip izbitor, invatatura crucii: pe de o parte ne arata judecata lui Dumnezeu asupra firii omenesti cu
toata rautatea ei; pe de alta parte ne arata iubirea lui Dumnezeu, descoperite in Mantuitorul, care a luat asupra Lui toate pacatele oamenilor,
ca astfel sa-i scape de pieire. ,Ne-a cercetat Soarele, care rasare din inaltime” (Luca 1.78). Si cand? Tocmai cand suntem mai pacatosi.
Dumnezeu s-a pogorat ,in partile cele mai de jos ale pamantului” (Efes 4. 9). Lumina Soarelui care rasare din inaltime a patruns pana in
adancimile intunericului pacatosului, descoperind adevarata stare fireasca a omului. Lumina arata tot raul din om, dar tot lumina da si
cunostinta izbavirii de acest rau.

Daca crucea destainuieste judecata lui Dumnezeu privitoare la ,orice faptura”, mai destainuieste si mantuirea pacatosului vinovat si pierdut.
Pacatul e judecat cu desavarsire; pacatosul mantuit cu desavarsire; iar Dumnezeu cu desavarsire descoperit si slavit prin cruce.

Daca cititorul deschide Cuvantul lui Dumnezeu la intaia Epistola a lui Petru, va gasi multa lumina aruncatad asupra crucii. De pilda, in capitolul
3, verset. 18-22 citim: ,Hristos de asemenea a suferit odata pentru pacate, El cel neprihanit, pentru cei nelegiuiti, ca sa ne aduca la
Dumnezeu. El a fost omorat in trup, dar a fost inviat in duh in care s-a dus sa propovaduiasca duhurilor din inchisoare, care fusesera
razvratite odinioara, cand indelunga rabdare a lui Dumnezeu era in asteptare, in zilele lui Noe, cand se facea corabia in care au fost scapate
prin apa un mic numar de suflete si anume opt. Icoana aceasta pre-inchipuitoare va mantuieste acum pe voi, si anume botezul care nu este o
curatire de intinaciunile trupesti, ci marturia unui cuget curat fnaintea lui Dumnezeu, prin invierea lui Isus Hristos, care sta la dreapta lui
Dumnezeu, dupa ce s-a inaltat la cer, si si-a supus ingerii, stapanirile si puterile” (Nota: N-am putea lauda prea mult intelepciunea, cu care
vorbeste Duhul Sfant de botez in locul pomenit mai sus. Stim ce greseli s-au facut cu botezul si ce loc gresit are acest asezamant in gandurile
multora. Stim ca puterea, care tine numai de sangele lui Hristos, a fost pusa pe seama apei botezului, ca si harul innoitor al Duhului Sfant.
Asadar nu putem decat sa ne miram vazand cum Duhul Sfant ocroteste acest adevar, spunand ca nu lepadarea spurcaciunii trupesti ca prin
apa, ne mantuieste, ci marturia unui cuget curat inaintea lui Dumnezeu, ,marturie” in care intram nu prin botez, care isi are de altfel
insemnatatea lui la locul lui, ci ,prin invierea lui Isus Hristos”, ,care s-a dat pentru greselile noastre, si a inviat pentru neprihanirea noastra”
(Rom. 4. 25).

Este de prisos sa mai spunem ca botezul ca asezamant dumnezeiesc, si lasat la locul lui hotarat de Dumnezeu, este foarte insemnat si are un
inteles adanc. Dar cand vedem pe oameni, schimband intr-un fel sau altul, intelesul lucrurilor dumnezeiesti, suntem nevoiti sa dam pe fata
lucrarea Satanei la lumina Cuvantului lui Dumnezeu.) lata cuvinte de cea mai mare insemnatate, care arunca o lumina adanca asupra
fnvataturii corabiei lui Noe si asupra legaturii ei cu moartea lui Hristos. Precum in potop, tot asa si in moartea lui Hristos, toate valurile si
toate talazurile judecatii lui Dumnezeu au trecui peste Cel care era fara pacat. Faptura a fost inmormantata sub valurile dreptei mainii a lui
Dumnezeu si Duhul lui Hristos, in Ps. 42.1, grdieste: ,toate talazurile si valurile Tale trec peste mine”. ,Toate valurile” maniei dumnezeiesti au
trecut peste fiinta curata si neprihanita a Domnului Isus, cand era pe lemn; prin urmare nici unul din acele valuri n-are sa mai treaca peste
acela care crede. La Golgota, vedem intr-adevar, ,toate izvoarele adancului celui mare si stavilele cerurilor deschise”. - ,,Un val cheama pe
alt val, la vuietul caderii apelor Tale” (Ps. 42. 7). Hristos a baut paharul pana la fund si a rabdat toata urgia. A luat asupra lui, prin judecata,
toata greutatea raspunderii poporului sau, despovarandu-se de ea in urma cu slava. Sufletul credinciosului afla aici o pace sigura. Caci, daca
Domnul Isus a infruntat tot ce putea fi impotriva noastra; daca a rasturnat toate piedicile; daca a ridicat pacatul; daca a golit pana la fund



paharul maniei judecatii in locul nostru; daca a risipit toti norii, - ce poate sa ne mai Impiedice ca sa nu ne bucuram de o pace temeinica? Da,
da, o pace adanca este partea celui credincios; a lui este si fericirea adanca si nespusa cum si sfanta siguranta pe care iubirea mantuitoare
i-o daruieste din pricina lucrarii lui Hristos.

Avea oare Noe vre-o frica de apele judecatii dumnezeiesti? Nicidecum, caci stia ca toate fusesera varsate atunci cand el, in corabie, fusese
purtat de aceleasi ape, ferit de loviturile judecatii. Corabia mergea linistita deasupra acelor valuri care nimicisera ,orice faptura”: caci
Dumnezeu insusi o pusese acolo. Ar fi putut sa zica si el, dupa graiul biruitor al apostolului. ,Daca Dumnezeu este pentru noi, cine va fi
impotriva noastra?” (Rom. 8.31). Dumnezeu insusi il poftise sa intre in corabie: ,Intra in corabie, tu si toata casa ta!” (cap. 7. 1). Si dupa ce
Noe a intrat in corabie, Dumnezeu a inchis usa dupa el”. Corabia era un adapost sigur pentru oricine fusese poftit de Dumnezeu inauntru.
Dumnezeu pazea usa; si fara El nimeni nu putea nici intra, nici iesi. in corabie era o usa si o fereastra. Cu puternica s mana, Domnul apara
usa, lasand lui Noe fereastra prin care putea privi sus, de unde se pogorase judecata, ca sa vada cand va trece judecata. Familia mantuita nu
putea privi decat in sus, caci fereastra se afla sus (vezi cap. 6. 16). Noe si ai sdi nu puteau vedea apele judecatii, nici moartea, nici pustiirea
pricinuite de acele ape. Mantuirea lui Dumnezeu ,lemnul de gofer” era intre ei si toate acele lucruri. Nu puteau privi decat in sus, unde
vedeau un cer fara nori (prin credinta), vesnica locuinta a Aceluia care osandise lumea si Ti scapase pe el.

Nimic nu lamureste mai bine desavarsita siguranta celui care crede in Hristos decat cuvintele: ,Dumnezeu a inchis usa dupa el”. Cine ar
putea deschide cand Dumnezeu a inchis? Familia lui Noe era intr-o siguranta desavarsita cum numai Dumnezeu poate s-o dea. Nici o putere
ingereasca, omeneasca sau diavoleasca, n-ar fi fost in stare sa deschida usa corabiei ca sa navaleasca apele induntru. Aceeasi mana care
deschisese stavilele cerurilor si izvoarele adancului, inchisese si usa aceea. Tot asa citim despre Hristos, ca El ,tine cheia lui David, Cel ce
deschide si nimeni nu va inchide; Cel ce inchide si nimeni nu va deschide” (Apoc. 3. 7); El tine ,,cheile mortii si ale Locuintei mortilor” (Apoc.
1, 18). Fara El nimeni nu poate pasi prin usile mormantului, fie spre a intra, fie spre a iesi. El are ,toata puterea in cer si pe pamant”. El este
»Capul Bisericii mai pe sus de toate”. Si in El, credinciosul se afla in deplina siguranta (Matei 28. 18;Efes. 1. 22). Cine ar fi putut lovi pe Noe?
Ce fel de val ar fi putut patrunde in corabia lui ,lipita pe dinlauntru si pe dinafara cu smoala”? Si azi, cine ar putea lovi pe cei care prin
credintd, s-au ad&postit la cruce? Orice vréjmas a fost biruit si supus tacerii pentru totdeauna. in chip biruitor, moartea lui Hristos a pus capat
tuturor pacatelor noastre, iar invierea Sa este dovada ca Dumnezeu a primit jertfa lui Hristos pentru pacatele noastre dandu-ne astfel
siguranta mantuirii de pacate prin credinta in aceasta jertfa ca facuta pentru noi. Astfel ,,usa” cordbiei noastre fiind deci incuiata sigur de
mana lui Dumnezeu insusi, n-avem decat sa ne bucuram de ,fereastra”, adica sa umblam intr-o fericita si sfanta impartasire cu Acela care
ne-a mantuit de mania viitoare, si ne-a facut mostenitori ai slavei viitoare pe care o si asteptam. Apostolul Petru spune ca ,cine nu are aceste
lucruri este orb, umbla cu ochii inchisi, si a uitat ca a fost curatit de vechile lui pacate” (2Petru 1. 9). O astfel de stare sufleteasca e de plans;
si ea este partea oricui n-are grija sa ramana prin rugaciune intr-o necurmata impartasire cu Acela care ne-a apucat n Hristos pentru vecii
vecilor. Inainte de a merge mai departe in istoria lui Noe, s& aruncam numai o privire asupra celor care au ramas afara din corabie si carora
Noe le-a predicat, atata vreme sa se intoarca la Dumnezeu. Ce groaza si, mai ales, ce ingrijorare, cand au vazut corabia indurarii lui
Dumnezeu ridicandu-se pe apa. Caci ,usa era inchisa”, ziua harului trecuse, marturia isi luase sfarsitul pentru totdeauna fata de cei care o
auzisera. Aceeasi mana, care inchisese usa dupa Noe, care ramasese inauntru, lasase pe ceilalti afara. Afara, ei erau pierduti cu desavarsire;
cei dinduntru erau cu desavarsire mantuiti. indelunga rabdare dumnezeiasca si marturia slujitorului siu fusesera dispretuite de oamenii
coplesiti cu totul de cele pamantesti. ,Mancau, beau, se insurau si se maritau, pana in ziua cand a intrat Noe in corabie; si a venit potopul, si
ia pierdut pe toti” (Luca 17. 26, 27). Toate acestea nu erau rele in ele insele; caci raul nu era in lucrurile faptuite, ci in cei care le faptuiau.
Orice lucru se putea face in frica Domnului si spre slava sfantului sau Nume, cu ajutorul credintei. Dar, vai! lipsea credinta; Cuvantul lui
Dumnezeu era dispretuit. Dumnezeu vorbea de pacat si de ratacire, dar oamenii nu se lasau induplecati. Dumnezeu le vorbea de mantuire,
dar lor, putin le pasa: isi vedeau de planurile si afacerile lor, fara grija de Dumnezeu. Petreceau ca si cum pamantul ar fi fost al lor pe veci.
Dadusera afara pe Dumnezeu. ,Toate intocmirile gandurilor cugetului lor erau rele in toate zilele”, de aceea nu puteau sa faca nici un bine.
Gandeau, vorbeau si petreceau dupa placul lor si dupa cum gaseau ei cu cale, uitand pe Dumnezeu. Cititorule, adu-ti aminte de cuvintele
Domnului Isus Hristos: ,Ce s-a intamplat in zilele lui Noe se va intampla la fel si in zilele Fiului omului” (Luca 17. 26). Unii cred ca, inainte de
venirea Fiului omului (a doua venire) pe norii cerului, dreptatea va acoperi pamantul de la un capat la altul, si ca n-avem sa traim decat in
asteptarea unei imparatii de dreptate si pace, adusa de cei care lucreaza acum. Dar versetul de mai sus taie, de la radacina, acele nadejdi
desarte si amagitoare. Era oare pamantul acoperit de dreptate in zilele lui Noe? Stapanea oare adevarul lui Dumnezeu pe pamant? Era
pamantul plin de cunostinta lui Dumnezeu, cum este fundul marii plin si acoperit de apa? Nicidecum! Scriptura spune lamurit: ,,Pamantul era
plin de silnicie” ,orice faptura isi stricase calea sa pe pamant” ,si pamantul era stricat Tnaintea lui Dumnezeu”. Ei bine! ,Asa va fi si venirea
Fiului omului”! Dreptatea cu silnicia nu prea seamana; nici stricaciunea cu pacea. Numai sa ai o inima supusa Cuvantului si golita de pareri
lumesti pentru a intelege felul de a fi al zilelor dinaintea venirii Fiului omului. Sa nu fie cititorul dus in ratacire, ci mai bine sa se plece cu
supunere fnaintea Scripturii; sa se gandeasca la starea lumii , din zilele dinaintea potopului” si sa-si aduca aminte ca, ,precum” era atunci,
»asa” o sa fie la sfarsitul vremii de acum. intr-adevar, in zilele lui Noe, omul desfisura o muncé incordata, ca s& faca din lume un loc placut si
frumos. Dar nu se gandea sa faca din ea un loc vrednic de Dumnezeu, ceea ce ar fi fost cu totul altceva. Tot asa si astazi, omul se munceste,
n tot felul, sa netezeasca si calea vieti omenesti, inlaturand toate pietrele si toate piedecile. Dar asta nu implineste cuvantul: , pregatiti in
pustie calea Domnului... neteziti in locurile uscate un drum pentru Dumnezeul nostru!”, ca toata faptura sa vada mantuirea Domnului (lIsa.
40. 3-4). Civilizatia stapaneste azi dar civilizatia nu inseamna dreptate. Se lucreaza, maturandu-se si impodobindu-se casa, dar nu spre a o
gati pentru Hristos, ci pentru Anticrist. Omul isi intrebuinteaza intelepciunea ca sa ascunda, sub cutele faptelor lui, petele si cusururile
omenirii: dar daca se pot acoperi aceste pete, nu se pot sterge niciodata. Curand, curand o sa iasa la iveala, cu tot acoperamantul, care le
tainuieste si 0 s& se vada mai grozave ca niciodata. in curand, stavilele, cu care omul cauta, cu atata staruintd, s& opreasca puhoiul
nenorocirii omenesti, se vor rupe, dand drumul puterii zdrobitoare a raului. Atunci toate straduintele omului ca sa ingradeasca raurile
turburate ale stricaciunii fizice, mintale si morale ale neamului lui Adam, vor da gres. Dumnezeu a zis: ,Sfarsitul oricarei fapturi este hotarat
inaintea Mea"”. Sfarsitul n-a venit Tnaintea omului, ci Tnaintea lui Dumnezeu; si, cu toate ca glasul batjocoritorilor se ridica, zicand: ,unde este
fagaduinta venirii Lui? Caci de cand au adormit parintii nostri toate rdman asa cum erau de la inceputul zidirii” (2Petru 3. 4), totusi se apropie
repede clipa in care cei batjocoritori isi vor primi rdspunsul: ,ziua Domnului va veni ca un hot. in ziua aceea, cerurile vor trece cu trosnet,
trupurile ceresti se vor topi de mare caldura si pamantul, cu tot ce este pe el, va arde” (2 Petru 3. 10). lata raspunsul lui Dumnezeu la
batjocurile inteleptilor lumii.

in ce priveste pe copiii s8i, Dumnezeu are un alt réspuns, potrivit iubirii si asteptarii lor, si-i asteapta un viilor cu totul deosebit: vor merge
spre intampinarea Mirelui in vazduh (1 Tes. 4. 17), inainte ca raul sa fi ajuns la culme si ca judecata lui Dumnezeu sa cada peste acel rau.
Asteptarea Bisericii nu este sa vada lumea nimicita prin foc, ci sa vada rasarind ,luceafarul stralucitor de dimineata” (Apoc. 22. 16).



Insa, oricare ar fi punctul de vedere din care privim viitorul, fie ca aceea ce se infatiseaza vederii sufletului nostru este Biserica in slava, fie ca
este lumea in flacari, fie ca este venirea asteptata a Mirelui, ori venirea naprasnica a hotului, luceafarul de dimineata sau soarele arzator de
miazazi, rapirea Bisericii sau judecata - trebuie sa stim cat de mare nevoie este sa ne tinem de marturia milei lui Dumnezeu catre sarmanii
pacatosi: ,iatd, acum este vremea potrivita: iata, acum este ziua mantuirii” - ,Dumnezeu era in Hristos impacand lumea cu Sine” (2Cor. 6.2;
5.19). Acum, Dumnezeu impaca; in curand, El va judeca; acum, totul este mila; atunci, n-o sa fie decat manie; acum, Dumnezeu iarta pacatul
prin cruce; atunci, il va pedepsi cu chin vesnic. Acum, Dumnezeu trimete o veste de mila de cea mai curata, de cea mei bogata si de cea mai
darnica mila. Vorbeste catre pacatosi despre o rascumparare facuta de scumpul sange al lui Hristos; instiinteaza ca totul s-a implinit si
asteapta ca sa miluiasca: ,Domnul nu intarzie in implinirea fagaduintei Lui, cum cred unii; ci are o indelunga rabdare pentru voi si doreste ca
nici unul sa nu piara, ci toti sa vina la pocdinta” (2 Petru 3. 9-15). Toate acestea ne arata cat de insemnata este vremea de azi. Har si numai
har sta la indemana tuturor si judecata, fara drept de apel, e gata sa fie dezlantuita!

Fiindca Dumnezeu ne-a pus in cunostinta cu aceste lucruri, ar trebui sa urmam desfasurarea planurilor sale cu mai multa luare aminte!
Scriptura isi arunca lumina asupra tuturor lucrurilor; cu ajutorul ei, nu suntem ca aceia care privesc sirul intamplarilor cu mirare, nestiind nici
unde sunt, nici incotro merg. O cunostinta lamurita a starii noastre putem avea, si chiar trebuie s-o avem. Ar trebui sa stim incotro merg toate
puterile, care sunt astazi la lucru, marele vartej catre care se reped toate péaraiele. Lumea viseaza un veac de aur. Oamenii isi fagaduiesc un
veac al artelor si stiintelor; cu cugetul se hranesc ca ,maine vom face ca azi, ba inca si mai rau!” (Isa. 56. 12). Dar, vai! cat de desarte sunt
aceste ganduri, toate aceste visuri, si toate aceste nadejdi! Credinta vede norii ingramadindu-se in zarea lumii: se apropie judecata, se
grabeste ziua urgiei; o sa se Inchida usa curand! Puternica ratacire (2Tes. 2. 11) a inceput sa lucreze! Nu trebuie oare sa strigam, cat putem
de tare, impotriva acestei porniri prin o tot mai credincioasa marturie? Lumea ne va invinui, fireste, ca prezicem numai rele, intocmai cum
spunea Ahab de proorocul Mica. Ce are a face? Sa spunem sus si tare ceea ce spune Cuvantul lui Dumnezeu, pentru ca ,sa incredintam pe
oameni” (2 Cor. 5. 11). Numai Cuvantul lui Dumnezeu ne poate aseza picioarele pe o temelie nestramutata si vesnica, in loc de temelia
inselatoare pe care ne rezemam din fire. Numai el ne poate lua ,trestia rupta” (Isa. 36. 6) si nadejdea amagitoare a lumii, inlocuindu-le cu
,starea vesnica” si cu ,nadejdea care nu inseald” (Rom. 5. 5). Adevarata iubire, care-i iubirea lui Dumnezeu, nu striga: ,pace, pace! cand nu
este pace” (ler. 6. 14), nici ,,nu tencuieste zidul cu ipsos” (Ezech. 13. 10). Dumnezeu vrea ca inima pacatosului sa se odihneasca, in pace, in
corabia sigurantei vesnice, bucurandu-se, de acum, de impartasirea sa, iubind si hranindu-se cu nadejdea odihnei unei fapturi innoite, atunci
cand prapadul, pustiirea si judecata nu vor mai fi.

Sa venim acum la Noe, si sa-| privim intr-alta stare. L-am vazut zidind corabia; I-am vazut in corabie. Dar, acum, il vom privi iesind din ea ca
sa intre in lumea innoita. ,Si Dumnezeu Si-a adus aminte de Noe”. Lucrarea judecatii fiind trecuta, Dumnezeu Si-a adus aminte de familia
mantuita impreuna cu tot ce tinea de ea. ,Dumnezeu a facut sa sufle vant pe pamant, si apele s-au potolit. Izvoarele Adancului si stavilarele
cerurilor au fost inchise, si ploaia din cer a fost oprita” (Cap. 8. 1-2). Atunci razele soarelui au incepui sa invioreze o lume, care fusese
botezata cu un botez de judecata. O lucrare minunata a lui Dumnezeu este judecata; si, cu toate ca-i laudat Dumnezeu in ea, Lui nu-i place.
Slavit fie numele S&u! intotdeauna. El este gata sa paraseascd locul judecatii ca s& miluiascd, pentru c&-i place mila.

,Dupa patruzeci de zile, Noe a deschis fereastra corabiei pe care o facuse. A dat drumul unui corb, care a iesit ducandu-se si intorcandu-se,
pana cand au secat apele de pe pamant” (verset 6-7). Corbul a gasit de buna seama vreun adapost si nu s-a mai intors in corabie.
Porumbelul, insa, ,n-a gasit nici un loc ca sa-si puna piciorul si s-a Intors la el in corabie...; si iardsi a dat drumul porumbelului din corabie.
Porumbelul s-a intors la el spre seara; si iata ca in ciocul lui era o frunza de maslin rupta de curand” (verset 8-11). lata aici o prea frumoasa
icoana a mintii innoite, care cauta si-si gaseste odihna in Hristos; ba mai mult, apuca arvuna mostenirii, dand astfel dovada ca a trecut
judecata si ca incepe sa se arate un pamant innoit. Dimpotriva, mintea trupeasca se poate odihni in orice, afara de Hristos. Se poate hrani cu
tot felul de spurcaciuni; ,frunza maslinului” n-are nici o atragere pentru ea. Gasindu-si toate cele de trebuinta pentru viata trecatoare, in jurul
lui, habar n-are de o lume noua. Dar inima invatata si miscata de Duhul lui Dumnezeu, nu se poate odihni, nici bucura, decat in ce se
odihneste si se bucura Dumnezeu; se odihneste in corabia mantuirii sale, pana la timpul asezarii din nou a tuturor lucrurilor. Sa dea
Dumnezeu sa fie asa cu tine si cu mine, iubite cititor! Mantuitorul sa fie necurmat odihna si partea inimilor noastre ca nu cumva sa le cautam
intr-o lume, care e sub judecata lui Dumnezeu! Porumbelul s-a intors la Noe Tn corabie si a asteptat acolo clipa odihnei adevarate. Tot asa si
noi ar trebui sa ne gasim in totdeauna locul in Hristos, pana la proslavirea si marirea Lui in veacurile viitoare! ,inca putina, foarte putina
vreme” si ,cel ce vine va veni si nu va zabovi” (Evr. 10. 37). Ne trebuie numai putina rabdare.

»Atunci Dumnezeu a vorbit lui Noe si i-a zis: ,lesi din corabie”. Acelasi Dumnezeu, care zisese; ,Fa-ti o corabie” si ,Intra in corabie”, zice
acum lui Noe: ,lesi din corabie”. ,,Si Noe a iesit afara... si a zidit un altar Domnului” (verset 15 si urmatoarele). N-are decat sa asculte Noe:
ascultarea si cu credinta trebuie sa mearga impreuna. Chiar pe locul unde se petrecuse judecata, a ridicat un altar. Corabia purtase pe Noe si
familia lui cu bine deasupra apelor judecatii: in ea trecuse Noe din lumea cea veche in cea noua, in care isi ia locul acum ca un
fnchin&tor.(Nota: Foarte interesant este s& cercetdm potopul si corabia in legaturd cu botezul. Botezul este asemenea trecerii din lumea cea
veche n cea nouad, in Duh si prin credinta.

Omul cel vechi este ca inmormantat sub ape, nu mai are loc in zidirea cea noua: carnea (trupul) cu toate ale sale, pacatele, faradelegile, si
raspunderile sale sunt ingropate Tn mormantul lui Hristos si nu se mai pot infatisa niciodata inaintea ochilor lui Dumnezeu. Dar, intrucat
Hristos a inviat dintre cei morti in puterea unei vieti noi, inlaturand cu desavarsire pacatele noastre, tot asa si omul botezat iese din apa,
vestind astfel ca, din mila lui Dumnezeu si prin moartea lui Hristos, este pus in deplina stapanire a unei vieti noi, cu care este legata pe veci
neprihanirea lui Dumnezeu. ,Noi deci, prin botezul pentru moarte, am fost ingropati impreuna cu El, pentru ca dupa cum Hristos a inviat din
morti prin slava Tatalui, tot asa si noi sa traim o viata noua” (Rom. 6 si Col. 2; vezi si 1 Petru 3. 18-22))

Trebuie Tnsa sa bagam bine de seama ca Noe a zidit un altar ,lui Dumnezeu”. Un suflet superstitios s-ar fi inchinat corabiei, cu ajutorul careia
fusese scapat, caci inima omeneasca este pornita sa inlocuiasca, totdeauna, pe Dumnezeu cu mijloacele Lui de mantuire. Intr-adevar, corabia
fusese numai mijlocul de mantuire, randuit de Dumnezeu. Dar credinta lui Noe trece de la corabie la Dumnezeul corabiei; de aceia,
parasind-o, in loc sa sovaie si sa arunce o privire inapoi, sau sa se uite la corabie, ca la ceva sfant si vrednic de slavire, zideste el lui
Dumnezeu un altar si aduce slava lui Dumnezeu; iar de corabie nici nu se mai aude.

Acestea toate cuprind o invatatura simpla, dar de mare folos. indata ca inima paraseste cunostinta Dumnezeului celui viu, prabusirea omului
nu mai are margini. Pe aceasta cale merge spre cea mai grosolana inchinare la idoli. Pentru credintd, o datina, o randuiald oarecare nu



pretuieste decat ca fiind mijlocul prin care Dumnezeu se face cunoscut sufletului ca o putere vie; si aceasta atata timp cat credinta se poate
bucura de Hristos in acea randuiald, dupa cum a oradnduit-o Dumnezeu insusi. in afara de asta, rAnduiala n-are nici un pret. lar de se va aseza
ea catusi de putin intre inima inchinatorului si lucrarea si scumpa persoana a lui Hristos, inceteaza sa mai fie o randuiald, sau o datina
dumnezeiasca, ci ajunge o unealta a diavolului. Pentru crestinul de nume, randuiala ori datina este totul, iar Dumnezeu este nesocotit cu
totul. Pentru el. Numele lui Dumnezeu n-are alt rost decat sa slaveasca randuiala si sa-i dea mai multa putere asupra inimii si mintii omenesti.
Tot asa au ajuns si israelitii sa se inchine sarpelui de arama. Acesta a fost odata, in mainile lui Dumnezeu, un mijloc de binecuvantare; pentru
dansii insa, a ajuns tinta preamaririlor lor superstitioase, indata ce inimile lor au parasit pe Domnul. Din pricina asta, Ezechia a fost silit sa
rupé sarpele in bucéti, numindu-l ,Nehustan”, adicd o bucatd de arama. (2 imparati 18. 4). in sine, sarpele nu era decat ,,0 bucata de arama”.
Ins3, ca unealta a lui Dumnezeu, fusese un mijloc de mare binecuvantare. La inceput, credinta I-a primit asa cum il ddduse Dumnezeu. Dar
superstitia, lepadand in curand descoperirea dumnezeiasca, a pierdut din vedere adevaratul gand al lui Dumnezeu, si, dintr-o unealta fara
pret, a facut un idol. Nu se vede oare in aceasta intamplare o adanca invatatura in legatura cu timpul de fata? Trdaim intr-un veac de randuieli
si de datini. Aerul, care inconjoara bisericile oficiale, este Tmbacsit de poruncile unei religii de traditie, care dezbraca sufletul de Hristos si de
mantuirea Lui. Traditiile omenesti, in adevar, nu tagaduiesc existenta persoanei si a crucii lui Hristos: caci, de le-ar tagadui, s-ar deschide,
poate, ochii multora. Dar raul se infatiseaza cu mult mai primejdios si mai viclean. Lui Hristos si lucrarii sale li se adaoga unele datini;
pacatosul nu mai e mantuit numai de Hristos, ci de Hristos impreuna cu niste datini. Si astfel cel pacatos este dezbracat de Hristos; caci
Hristos cu datinile va ajunge in cele din urma: datinile fara de Hristos. ,Daca va veti tdia imprejur, Hristos nu va va folosi la nimic” (Gal. 5. 2).
Pe Hristos nu-I poti avea decat sau pe dea-intregul, sau nicidecum. Diavolul insa incredinteaza pe oameni cd maresc pe Hristos prin tinerea la
tot felul de datini, caci stie prea bine ca, in felul acesta, Hristos e dat la o parte cu desavarsire, in vreme ce datinile ajung sa fie tinute cu
sfintenie. Trebuie spus apasat de tot ca superstitia socoteste datinile ca fiind totul; ca necredinta si nelegiuirea nu le socotesc; iar credinta se
foloseste de ele numai cum a oranduit Dumnezeu.

Sa trecem la capitolul 9. Scriptura ne face cunoscut aici noul legamant in care a intrat faptura dupa potop, cum si semnul acestui legamant.
,Dumnezeu a binecuvantat pe Noe si pe fiii sdi si le-a zis: , Cresteti, inmultiti-va, si umpleti pamantul” (verset 1). Porunca, pe care o da
Dumnezeu omului din nou cand a calcat iar pe pamantul innoit, este sa umple pamantul. Nu numai cateva parti ale pamantului, ci
L,pamantul”. Vointa sa era ca oamenii sa se raspandeasca in tot largul pamantului, ca nu cumva sa se bizuiasca pe puterile lor stranse la un
loc, cum au incercat mai tarziu, asa cum citim in cap. 11.

In urma potopului, in toate vietuitoarele este s&dita frica de om in asa fel, incat incep sa slujeasca pe om din pricina fricii si a sfielii. Viata ca si
moartea vietuitoarelor este |&sata in voia omului. intreaga faptura e scipata de frica unui al doilea potop, prin vesnicul legamant facut de
Dumnezeu cu ea: judecata n-are sa se mai arate asa cum s-a aratat in potop. ,Lumea de atunci a pierit tot prin ele, inecata in apa. lar
cerurile si pamantul de acum sunt pazite si pastrate, prin acelasi Cuvant, pentru focul din ziua judecatii si a pieirii oamenilor nelegiuiti” (2
Petru 3. 6, 7). Pamantul s-a curatit odata cu apa; se va mai curati Tnca odata cu foc. Dar atunci, vor scapa numai aceia care s-au adapostit in
Acela, care a trecut prin apele adanci ale mortii si care a strabatut focul judecatii lui Dumnezeu.

»,Si Dumnezeu a zis: ,lata semnul legamantului, pe care-l fac intre Mine si voi... curcubeul Meu pe care I-am asezat in nor... Eu imi voi aduce
aminte de legamantul dintre Mine si voi” (verset 12 si urmatoarele). Toata faptura se reazema pe statornicia vecinica a legamantului lui
Dumnezeu al carui semn este curcubeul; asa ca nu se mai teme de un al doilea potop. Ba mai mult: cand se arata n nori curcubeul trebuie sa
ne bucuram; caci ochiul lui Dumnezeu e atintit la el. Astfel siguranta omului nu atarna de a-ducerea sa aminte, care este nesigura si
nedesavarsita, ci de aducerea aminte a lui Dumnezeu. ,,imi voi aduce aminte” a zis Dumnezeu. Ce bine este cand te gandesti cda Dumnezeu
isi aduce aminte de unele lucruri, iar de altele nu! isi va aduce aminte de legamantul sau; si nu-si va aduce aminte de pacatele poporului sau.
Crucea, care-l intareste pe cel dintai, le sterge pe cele din urma; iar credinta in aceasta cruce da pace cugetului turburat si nelinistit.

»,Cand voi strange nori deasupra pamantului, curcubeul se va arata in nor” (verset 14). Ce frumoasa si mult grditoare aratare!
Rasfrangandu-se, prin chiar ceea ce ameninta cu judecata, anume prin nori, razele soarelui linistesc inima, cu aducerea aminte de
legamantul lui Dumnezeu, de mantuirea lui Dumnezeu, si de aducerea aminte a lui Dumnezeu. Curcubeul in nori ne aduce aminte de cruce.
Si acolo vedem un nor intunecos, un nor de judecata, descarcandu-se asupra capului sfant al Mielului dumnezeiesc; un nor atat de gros ca in
mijlocul zilei chiar ,s-a facut intunerec peste toata tara” (Luca 23. 44). Dar, slava Domnului, razele iubirii vesnice a lui Dumnezeu patrund prin
intuneric; iar credinta zareste, in acel nor atat de intunecos, cel mai frumos si maret curcubeu ce s-a aratat vreodata. Si, din mijlocul
fntunericului, se aud aceste cuvinte: ,S-a sfarsit”. in aceste cuvinte se adevereste legamantul vesnic al lui Dumnezeu nu numai cu faptura, ci
si cu semintiile lui Israel si cu Biserica lui Dumnezeu.

in cele din urma versete ale acestui capitol, ni se infatiseaza ceva trist de tot. Acela, care a fost facut stdpanul fapturii, nu stie sa se
stapaneasca. ,Noe a inceput sa fie lucrator de pamant si-a sadit o vie” (verset 20). Cum a ajuns Noe, singurul om drept si vestitor al dreptatii!
Vai, ce este omul! Oricum l-am privi, intotdeauna il vedem gresind. in Eden, greseste; in pdmantul innoit, greseste; in Canaan, greseste; in
Bisericd, greseste. Pretutindeni si in toate greseste. in el nu e nimic bun, oricat de mari si cat de intinse ar fi binecuvantarile cu care e daruit;
oricat de frumoasa ar fi starea lui, altceva nu stie sa aduca decat greseli si pacate. Si totusi pe Noe il vom privi din doua puncte de vedere: ca
icoana pre-inchipuitoare si ca om. Pe cand icoana pre-inchipuitoare are o mare insemnatate si este plina de frumusete, dimpotriva omul este
plin de pacat si de slabiciune. Cu toate astea, Duhul lui Dumnezeu a scris aceste cuvinte: ,Noe era un om dupa voia lui Dumnezeu si fara
prihana... Noe traia in legatura cu Dumnezeu” (Cap. 6. 9). Harul dumnezeiesc ii acoperise pacatele si-l imbracase c-un vesmant de dreptate si
fara prihana: ,Noe a capatat mila inaintea Domnului” (Cap. 6. 8). Cu toate ca Noe se dezgolise in mijlocul cortului sau. Dumnezeu n-a vazut
goliciunea lui, caci El nu privea pe Noe in slabiciunea starii sale firesti, ci in puterea dreptatii dumnezeiesti si vesnice. Asa ca intelegem cat de
mult ratacea Ham si cat de mult era departat de Dumnezeu si instrainat de gandurile lui Dumnezeu. Caci este lamurit ca Ham nu gustase
fericirea ,omului cu faradelegea iertata si cu pacatul acoperit” (Ps. 32. 1). Dimpotriva, purtarea lui Sem si a lui lafet ne este o pilda frumoasa
de felul cum priveste Dumnezeu goliciunea omului si cum se poarta fata de ea. Astfel, ei mostenesc o binecuvantare, in vreme ce Ham se
alege cu un blestem.

Acest capitol cuprinde neamurile celor trei fii ai ui Noe si pomeneste mai ales, pe Nimrod, intemeietorul imparatiei Babilonului (Babel), despre
care se vorbeste atat de mult in Sf. Scriptura. Babilon este un nume, ca si o icoana pre-inchipuitoare bine cunoscuta. Cu incepere din
capitolul 10 al Genezei pana la capitolul 18 din Apocalipsa, tot mereu intalnim Babilonul ca o icoana pre-inchipuitoare a vrajmasilor impotriva
celor care sunt chemati sa marturiseasca pe Dumnezeu, in chip vazut, pe pamant. totusi nu trebuie sa privim Babilonul Vechiului Testament



ca fiind acelasi cu al Noului Testament. Fara indoiald, cel dintai este un oras; al doilea, un sistem: amandoua insa cu o puternica inraurire
asupra poporului lui Dumnezeu.

Abia incepuse Israel sa se razboiasca cu popoarele din Canaan, si ,,0 minte babilonica” a si adus spurcaciunea, turburarea, infrangerea si
zapaceala Tn armata. (Vezi los. 7). latd cea mai veche istorisire, ce o avem despre vatamatoarea inraurire babilonica asupra poporului lui
Dumnezeu. Oricine a citit dealtfel, cu bagare de seama, Sf. Scriptura stie ce loc are Babilonul in istoria poporului Israel.

Nu vom arata amanuntit aici toate locurile care pomenesc de Babilon. E de ajuns sa spunem ca, ori de cate ori Dumnezeu are o0 mana de
martori pe pamant, are si Satana un Babilon ca sa strice si sa necinsteasca marturia lor. Cand Dumnezeu isi leaga numele de o cetate
pamanteasca, se infatiseaza si Babilonul ca o cetate; cand Dumnezeu isi leagd numele de Biserica, Babilonul se infatiseaza ca un sistem
religios stricat, numit ,,curva cea mare, mama curvelor si spurcaciunilor pamantului...” (Apoc. 17.1-16 si urm.). Cu alte cuvinte, Babilonul
Satanei se aratd, intotdeauna, ca o unealta croita si facuta de el, pentru ca sa stea in calea lucrarilor lui Dumnezeu; fie in Israel, odinioara, fie
in Biserica, acum, in Vechiul Testament, de la inceput pana la sfarsit, Israelul si Babilonul ne sunt aratati ca intr-o cumpana: cand se ridica
unul, celdlalt da inapoi. Asa, dupa ce Israel a cazut cu totul ca martor al lui Dumnezeu, ,imparatul Babilonului i-a zdrobit oasele” (ler. 50. 17)
si I-a mancat. Vasele casei lui Dumnezeu, care trebuiau sa stea in cetatea lerusalimului, sunt duse in cetatea Babilonului. Isaia insa, in
proorocia sa din cap. 14 al Cartii sale, ne infatiseaza o stare de lucruri cu totul altfel, cand ne zugraveste steaua lui Israel crescand si
proslavindu-se, iar Babilonul rasturnat cu desavarsire. ,lar cand iti va da Domnul odihna dupa ostenelile si framantarile tale si dupa aspra
robie care a fost pusa peste tine, atunci vei canta cantarea aceasta asupra imparatului Babilonului si vei zice: ,lata, asupritorul nu mai este,
asuprirea a incetat.... de cand ai cazut tu nu s-a mai ridicat nimeni ca sa ne taie” (verset. 3-8). lata ce spune Dumnezeu despre Babilonul
Vechiului Testament. In privinta celui din Apocalipsa, cititorul n-are decat sa citeasca cap. 17 si 18 din aceasta carte, ca s& cunoasca felul lui
de infatisare si sa vada sfarsitul. Acolo, e pus fata in fata cu Mireasa, sotia Mielului; e aruncat in mare ca o piatra de moara; apoi se serbeaza
nunta Mielului.

,Cus a nascut si pe Nimrod; el este acela care a inceput sa fie puternic pe pamant. El a fost un viteaz vanator inaintea Domnului; iata de ce
se zice: ,Ca Nimrod viteaz vanator fnaintea Domnului. El a domnit la inceput peste Babel si Erec, Acad si Calne, in tara Sinear” (verset 8-10).
lata firea intemeietorului Babilonului. A fost ,puternic pe pamant”, - ,,un viteaz vanator inaintea lui Dumnezeu” si firea Babilonului, de la un
capat la altul al Scripturii, se potriveste de minune cu obarsia sa. intotdeauna, Babilonul e invederat ca o puternica inraurire pe pamant,
impotrivindu-se tuturor celor ceresti. Si numai atunci cand e cu desavarsire doborat, se aude in cer din mijlocul ostirilor ceresti, strigatul:
LAliluia, Domnul, Dumnezeul nostru Cel Atotputernic, a inceput sa imparateasca” (Apoc. 19. 6). Atunci se sfarseste Babilonul: toata puterea si
marirea lui, toatd mandria si bogatiile lui, toata stralucirea lui si puternicele lui ademeniri, impreuna cu intinsa lui inraurire, vor fi nimicite
pentru totdeauna.

Cuprinsul acestui capitol este de cel mai mare interes pentru omul duhovnicesc. Povesteste doua fapte mari, si anume: zidirea turnului la
Babilon (Babel), si chemarea lui Avram; sau, cu alte cuvinte, straduinta omului de a ingriji singur de sine, lipsindu-se de Dumnezeu, si pe
Dumnezeu descoperindu-se omului credincios prin bunurile puse la indemana lui. Apoi arata incercarea omului de a se aseza statornic pe
pamant, si chemarea lui Dumnezeu indreptata catre om ca sai scoata de acolo, pentru ca sa-si afle partea si locuinta in cer. ,Si pamantul
avea o singura limba si aceleasi cuvinte. Pornind ei in spre rasarit, au dat peste o campie in tara Sinear; si au descalecat acolo..., si au zis:
Haidem! sa ne zidim o cetate si un turn al carui varf sa atinga cerul, si sa ne facem un nume, ca sa nu fim imprastiati pe toata fata
pamantului” (verset 1-4) Inima omeneasca a cautat totdeauna sa-si faca un nume, un loc; vrea sa aiba ceva pe pamant. Dorintele ei nu sunt
indreptate spre cer, spre Dumnezeul cerului, ori spre slava cerului, ci totdeauna spre ceva pamantesc. Lasat in voia lui, omul zideste
totdeauna mai jos decat cerul. Ca sa se ridice mai sus decat lumea de fata, ii trebuie chemarea lui Dumnezeu: descoperirea dumnezeiasca si
puterea lui Dumnezeu. in capitolul nostru, Dumnezeu nu este nici recunoscut, nici cautat. Inima omului nu se sinchiseste s& pregateasca o
locuinta lui Dumnezeu, nici s& adune cele trebuincioase ca s&-i zideascd un templu, ci dimpotrivd numele lui Dumnezeu nici nu-i pomenit. in
campia din Sinear, omul vrea sa-si faca un nume si de atunci a facut totdeauna la fel; fie in campia din Sinear, fie pe malul Tibrului, il vedem
tot mereu cautand ale sale, inaltandu-se pe sine insusi, izgonind pe Dumnezeu pretutindeni si din toate lucrurile lui. Cu alte cuvinte, din
aceasta intamplare se vede lamurit inceputul lucrarii omului care nu tine seama de Dumnezeu. Urmarind cursul istoriei lumii, peste tot dam
de o pornire puternica de a Tnjgheba tot felul de tovarasii si a incheia tot felul de legaturi pentru preamarirea omului si inlaturarea lui
Dumnezeu. Fac oamenii tovarasii pentru ajutorarea celor saraci, pentru raspandirea credintei, pentru raspandirea gandurilor bune. Dar cine
ar putea sa insire toate tovarasiile, care se injghebeaza in jurul nostru, caci sunt atat de numeroase ca si gandurile inimii omenesti. E bine
insa sa bagam de seama ca toate aceste miscari isi au inceputul in campia Sinear. Dar Scriptura nu arata numai inceputul si mersul acestor
tovarasii, ci arata si tinta lor. Tinta lor, pe care dealtfel nici veacul nostru luminat n-ar putea s-o tagaduiasca, este sa asigure interesele
omenirii si sa inalte numele omului. Credinta insa zareste in aceste tovarasii un mare cusur: din ele este izgonit Dumnezeu, incercarea de a
ridica pe om, fara ajutorul vazut al lui Dumnezeu, inseamna ridicarea omului la o inaltime asa de mare, ca-i va veni ameteala si va cadea
intr-o zapaceala fara nadejde si intr-un prapad ara leac. Credinciosul n-ar trebui sa stie de alta tovarasie decat de aceia a bisericii
Dumnezeului celui viu, alcatuita dintr-un singur trup, prin Sfantul Duh. Acesta s-a coborat din cer ca martor al proslavirii lui Hristos, ca sa faca
din toti credinciosii - madulare vii - o locuinta pentru Dumnezeu. Babilonul dimpotriva, este impotriva Bisericii in toate privintele. Ba, la
sfarsit, ajunge chiar ,locuinta dracilor”, cum citim Tn cap. 18 din Apocalipsa.

,Si Domnul a zis: lata ei sunt un singur popor si toti au aceeasi limba; si iata de ce s-au apucat; si acum nimic nu i-ar impiedica sa faca tot ce
si au pus in gand. Haidem! sa& ne pogoram si sa le incurcam acolo limba, ca sa nu-si mai inteleaga vorba unii altora. Si Domnul i-a imprastiat
de acolo pe toata fata pamantului; asa ca au incetat sa mai zideasca cetatea” (versetele 6-8). lata soarta celei dintai tovarasii omenesti, si
asa va fi pana la sfarsit. ,Scoateti strigate de razboi cat voiti, popoare, caci tot veti fi zdrobite” (Isa. 8. 9-10).

Cu totul altfel este ins&, cAnd Dumnezeu intovaraseste pe oameni! in cap. 3 din cartea Faptelor, vedem pe Dumnezeul cel Sfant
pogorandu-se in nemarginita sa mila ca sa intalneasca pe om chiar in mijlocul imprejurarilor, in care l-a pus pacatul. Duhul Sfant
imputerniceste pe vestitorii harului celor de fata; caci Dumnezeu dorea sa atinga inima omului cu vestea harului sau! Nu tot asa s-a dat legea
pe muntele inflacarat Sinai. Cand Dumnezeu facea cunoscut omului cum trebuia sa fie el, n-a intrebuintat decat o singura limba. Dar cand
destadinuieste ce este El insusi, vorbeste in mai multe limbi. Harul darama gardurile ridicate din pricina trufiei si nebuniei omului, ca tot omul
sa poata auzi si intelege vestea buna a mantuirii, , lucrurile minunate ale lui Dumnezeu” (Fapt. 2. 11). Si pentru ce toate astea? - Ca sa
infrateasca pe oameni potrivit gandurilor dumnezeiesti in jurul lui Dumnezeu; ca sa le dea aievea o limba, un gand, o tintd, o nadejde, o viata;



ca sa-i adune laolalta si sa nu mai fie niciodata imprastiati, nici rataciti; ca sa le dea un nume si o locuinta statornicite pe veci; ca sa le
zideasca o cetate si un turn al carui varf sa ajunga nu numai pana-n cer, ci a carui nestramutata temelie sa fie asezata in ceruri de
atotputernica mana a lui Dumnezeu insusi; ca sa i adune n jurul Prea slavitului Hristos inviat si inaltat, ca toti impreuna sa-L mareasca si sa
se inchine Lui.

Daca cititorul vrea sa citeasca versetul 9 din cap. 7 al Apocalipsei, va gasi o mare multime ,,din orice neam, din orice semintie, din orice
norod, din orice limba, care statea in picioare inaintea scaunului de domnie si inaintea Mielului”, cantand si Idudand intr-un glas pe Domnul.
intre cele trei parti din Scriptura, de care am vorbit acum, se poate face o legaturd prea frumoasa si de mare folos. Dupa cap. 11 din Geneza,
feluritele limbi invedereaza judecata lui Dumnezeu. in cap. 2 din Faptele Apostolilor, ele invedereaza harul Sau; iar in cap. 7 din Apocalipsa,
toate aceste limbi sunt adunate in jurul Mielului ca sa-L slaveascd. Tovarasia lui Dumnezeu sfarseste in slava; cea a omului in zapaceald. Cea
dintai porneste cu ajutorul Sf. Duh, si tinteste la marirea lui Hristos; cea din urma porneste cu puterea lumeasca a omului cazut, si are drept
tinta marirea omului.

Sa dea Dumnezeu ca sa luam in seama aceste lucruri si sa le intelegem pe toate cu puterea credintei; caci numai astfel se vor folosi de ele
sufletele noastre. Cele mai de seama invataturi, ca si cunostinta cea mai adanca a Scripturii pot Idsa inima rece si stearpa daca nu cautam si
nu gasim pe Hristos. Caci pe Hristos trebuie sa-L cautam si sa-L gasim in Scriptura. lar cand L-am gasit, trebuie sa ne hranim din El prin
credinta ca sa primim vioiciunea duhovniceasca, evlavia si puterea de viata de care avem atat de mare trebuinta in aceste zile, in cere
datinile si formele sunt totul.

Ce folos se poate trage dintr-o religie de forme si de datini, lipsite de un Hristos viu si cunoscut in toata puterea fiintei sale atat de
atragatoare? O invatatura sanatoasa este fireste de o insemnatate foarte mare si orice slujitor credincios al lui Hristos se stie chemat sa
pazeasca ,dreptarul invataturilor sanatoase”, cum scria Pavel lui Tim. sa-I pazeasca (2 Tim. 1. 13). Dar, la urma urmei, Hristosul cel viu
ramane sufletul si viata, fiinta si samburele si incheieturile, maduva invataturii sanatoase. De-am putea noi vedea, prin puterea Sfantului
Duh, o mai mare frumusete si desavarsire in Hristos, ca sa fim slobozi de Duhul si de invataturile Babilonului!

Istoria a sapte barbati umple cea mai mare parte a Genezei, anume: Abel, Enoh, Noe, Avraam, Isaac lacov si losif. Sunt incredintat ca istoria
fiecaruia ne Infatiseaza un adevar deosebit.

Asa de pilda, in Abel, avem descoperirea adevarului de capetenie ca omul nu se poate apropia de Dumnezeu decat cu ajutorul jertfei facute
de Domnul Isus si primita prin credinta. Enoh ne arata partea si nadejdea celor duhovnicesti, pe cand Noe ne invata care este soarta celor
pamantesti. Enoh a fost rapit in cer thaintea judecatii. Noe a fost purtat prin mijlocul judecatii pana la un pamant innoit. Astfel, fiecare din
acesti barbati ne infatiseaza un adevar deosebit si, prin urmare, o stare deosebita a credintei. Cititorul poate urmari gandul acesta in legatura
cu cap. 11 din epistola catre Evrei si va avea mare folos.

Acum sa ne oprim putin asupra lui Avraam. Daca punem alaturi versetele 1 din cap. 12 si 31 din cap 11, cu versetele 2 - 4 din cap. 7 din
Faptele Apostolilor, invatam un adevar de mare pret pentru suflet. ,Domnul zisese lui Avraam: ,lesi din tara ta si din rudenia ta si din casa
tatalui tau, si vino Tn tara pe care ti-o voi arata” (verset 1). lata chemarea lui Dumnezeu catre Avraam, o chemare destul de lamurita, prin
care Dumnezeu voia sa lucreze in inima si cugetul lui Avraam. ,,Dumnezeul slavei s-a aratat parintelui nostru Avraam, cand era in
Mesopotania, inainte ca sa se aseze in Haran.... De acolo, dupa moartea tatalui sau, Dumnezeu |-a stramutat in tara aceasta in care locuiti voi
acum” (Fapte 7. 2-4). Urmarea acestei chemari se vede in versetul 31 din cap. 11 al Genezei: ,Terah a luat pe fiul sau Avraam si pe Lot, fiul
lui Haran, fiul fiului sau si pe Sarai, noru-sa, nevasta fiului sau Avram. Au iesit impreuna din Ur din Haldea, ca sa mearga in Canaan. Au venit
pana la Haran si s-au asezat acolo... si Terah a murit in Haran”. Din toate acestea, vedem ca legaturile firesti au impiedecat pe Avraam sa
raspunda cu desavarsire chemarii lui Dumnezeu. Desi chemat sa mearga in Canaan, s-a oprit in Haran pana ce moartea a rupt legatura
fireasca; atunci, fara nici o z&bava, s-a dus in locul unde il chemase ,,Dumnezeul slavei”. latd un lucru de mare insemnatate. inrauririle firii se
impotrivesc, intotdeauna, chemarii lui Dumnezeu. Din nefericire, suntem porniti s& ne multumim cu mai putin decat ce ne pune inainte
Dumnezeu prin chemarea sa. Trebuie o mare credinta ca sufletul sa se poata ridica pana la inaltimea gandurilor lui Dumnezeu, si sa-si poata
insusi lucrurile ce ni le descopere El.

Rugaciunea lui Pavel din epistola catre Efeseni 1. 15-22, ne arata cat de bine intelesese apostolul greutatile, pe care avea sa le intampine
Biserica in luptele ei, cautand sa afle ,care este nadejdea chemarii Lui si care este bogatia slavei mostenirii Lui Tn sfinti”. Se intelege ca nu
putem umbla ,intr-un chip vrednic” de acea chemare, daca n-o intelegem. Trebuie sa pricepem mai intai chemarea si apoi sa pornim la drum.
Daca Avraam ar fi fost cu desavarsire sub stapanirea acestui adevar, anume ca Dumnezeu il chema in Canaan, unde era si mostenirea Iui, nu
s-ar fi putut opri in Haran. Tot asa se intampla si cu noi. Daca suntem calduziti de Sfantul Duh, vom pricepe ca aceasta chemare a noastra
este o chemare cereasca, si ca locuinta noastra, partea noastra, nadejdea noastra si mostenirea noastra sunt acolo ,unde Hristos sade la
dreapta lui Dumnezeu”. Si atunci niciodata nu vom dori ceva statornic in lume, nici vreun nume si nici vre-o comoara pamanteasca.
Chemarea cereasca nu este o vorba goala sau o invatatura fara putere; daca nu este un fapt dumnezeiesc n-are nici un pret. Nu cumva
chemarea lui Avraam era o inchipuire a mintii sale? Putea el oare sa puna la indoiala aceasta chemare si sa carteasca impotriva ei, locuind
mereu in Haran? Nici vorba de asa ceva, caci chemarea lui era un adevar dumnezeiesc, puternic si practic. in Canaan era chemat Avraam si
era cu neputintd ca Dumnezeu sa-i ingaduie oprirea la jumatatea drumului. Cum a fost cu Avraam, tot asa este si cu noi: daca dorim sa ne
bucuram de starea de fata si de Tncuviintarea lui Dumnezeu in tot ce facem, trebuie ca, prin credinta, sa ne randuim viata potrivit chemarii
ceresti. Va sa zica, trebuie sa ajungem, prin viata noastra, la ceea ce suntem chemati de Dumnezeu, anume, la o legatura stransa cu Fiul sau,
Singurul nascut, - o legatura cu Cel lepadat aici pe pamant - o legatura cu Cel slavit sus in cer. Dar intocmai cum moartea a rupt legatura
prin care firea incatusa pe Avraam in Haran, tot asa si pentru noi moartea trebuie sa rupa legatura prin care firea noastra e inlantuita de
veacul de acum. Trebuie sa adeverim ca si noi suntem rastigniti adica morti - impreuna cu Hristos fata de firea noastra pamanteasca si fata
de lume, pentru ca astfel crucea lui Hristos sa fie si pentru noi ce a fost Marea Rosie pentru Israel, anume: sa ne desparta pentru totdeauna
de pamantul mortii si al judecatii. Numai astfel vom putea umbla intr-un chip ,vrednic de chemarea pe care am primit-o” (Efes. 4. 1), o
chemare nalta, sfanta si cereascad, ,chemarea lui Dumnezeu in Isus Hristos”.

Sa ne oprim putin aici, ca sa privim crucea lui Hristos cu cele doua fete deosebite ale ei, anume ca temelia singura a pacii celui credincios si a
legaturilor noastre cu Dumnezeu si cu lumea. Daca, mustrat pentru pacat, privesc la crucea Domnului Isus, n crucea Lui vad nu numai ca



,pacatele mele” au fost iertate, dar vad ca si ,pacatul meu” adica firea mea cea pamanteasca - radacina tuturor pacatelor mele - a fost
nimicita si lucrul acesta ne da o pace adanca. De alta parte, crucea descopere pe Dumnezeu ca prietenul pacatosului; si anume ca un prieten
plin de indurare fata de cel mai nelegiuit pacatos. La cruce, vad pe Dumnezeu dand la o parte pacatul, in asa fel, incat se mareste pe sine
nespus de mult. Vad aratarea slavita si impacarea tuturor insusirilor dumnezeiesti. Vad iubire si nca o iubire nespus de mare, care iubeste si
pe cel mai mere pacatos. Vad intelepciune, si inca o intelepciune care da de rusine pe draci, si minuneaza pe ingeri. Vad putere, si inca o
astfel de putere care rastoarna toate piedecile. Vad sfintenie si inca o astfel de sfintenie, care nu cruta pacatul cu nici un chip, aratand, in
acelasi timp, groaza pe care o are Dumnezeu fata de pacat Vad harul si inca un astfel de har, care aduce pe pacatosi chiar in fata lui
Dumnezeu - ba si mai mult, in sanul Lui. Unde as putea vedea aceste lucruri minunate decat la cruce? Nicaieri nu se pot gasi unite intr-un
chip atat de desavarsit si de maret aceste doua lucruri: ,slava lui Dumnezeu in locurile prea fnalte”, si ,pace pe pamant intre oamenii placuti
Lui”.

Cat de scumpa ne este deci crucea, din acest punct de vedere, ca temelie a pacii celui credincios si a legaturii sale vesnice cu Dumnezeul
descoperit intr-un chip atat de maret prin aceasta cruce. Cat de scumpa este ea pentru Dumnezeu! Caci ea este temelia pe care isi poate
desfasura, pe deplin si cu dreptate, toate planurile Sale minunate, dupa bogatia harului Sau. Trebuie sa luam seama insa ca aceeasi cruce,
care ma pune in legatura cu Dumnezeu, m-a despartit si de lume. lata o a doua fata a crucii: rastignirea mea adica moartea firii mele
pamantesti impreuna cu Hristos. Un mort a ispravit-o cu lumea. Tot asa si cel credincios: fiind mort in Hristos, este rastignit fata de lume si
lumea fata de el (Gal. 6. 14), si, fiind inviat cu Hristos, e impreunat cu El, in puterea unei vieti si unei fapturi noi. in aceasta stransa legatura
cu Hristos, credinciosul impartaseste neaparat cu El primirea Sa la Dumnezeu si lepdadarea Sa din partea lumii. Aceste doua lucruri merg
impreuna: cel dintai face din noi niste inchinatori si cetateni ai cerului; al doilea face din noi niste martori ai Lui, straini pe pamant. Cel dintai
ne duce dincolo de perdeaua dinduntrul Templului, al doilea ne duce afara din tabara (Evr. 6. 19; 13. 13). Unul este tot atat de desavarsii ca
si celdlalt. Cand crucea si-a luat locul intre mine si intre pacatele mele, impacandu-ma cu Dumnezeu, si-a luat locul si intre mine si lume,
facandu-ma tovaras cu Hristosul lepadat de oameni. Ea face ca si eu sa fiu dusmanit de ei, in vreme ce ajung martorul rabdator si smerit al
acestui har scump, vecinic si de nepatruns, ce s-a descoperit in cruce.

Credinciosul trebuie, deci, sa inteleaga bine ca sunt doua laturi ale crucii lui Hristos, si, mai ales, sa fie in stare sa le deosebeasca. Nu trebuie
sa se laude ca se bucura de bunurile uneia, in vreme ce se impotriveste sa intre in cerintele celeilalte. Daca are urechea deschisa ca sa auda
glasul lui Hristos, ar trebui s-o aiba tot deschisa ca sa auda si glasul, care este afara din tabara (Evr. 13. 13). Daca a primit iertarea pacatelor,
prin jertfa savarsita pentru el pe cruce, ar trebui sa si dea seama, bucuros, de lepadarea, care o intovaraseste neaparat. Nu trebuie s-o
rupem numai cu pacatul, ci s-o rupem si cu lumea. Acestea toate sunt cuprinse in invatatura crucii. De aceia s-a incumetat apostolul sa zica:
.In ce ma priveste, departe de mine gandul s& ma laud cu altceva decat cu crucea Domnului nostru Isus Hristos, prin care lumea este
rastignita fata de mine si eu fata de lume” (Gal. 6. 14). Lumea o socotea Pavel ca ceva care trebuia tintuit pe cruce; iar lumea, rastignind pe
Hristos, rastignise pe toti acei care sunt ai Lui. Sa ne gandim putin mai adanc la aceste lucruri si cu rugaciune, iar Duhul Sfant sa ne dea
puterea ca sa ne potrivim viata noastra, de fiecare zi, cu invatatura crucii.

Sa ne intoarcem acum la Avraam. Nu se spune cata vreme a stat Avraam in Haran; Dumnezeu insa, in harul Sau, a asteptat pana ce robul,
scapat de orice piedeca, asculta pe deplin de porunca Sa. Caci Dumnezeu iubeste prea mult pe robii Sai, ca sa-i lipseasca de fericirea deplina
ce insoteste o ascultare desavarsita.

E bine sa luam in seama ca Avraam n-a mai primit nici o descoperire noua cat timp a stat in Haran. Ca sa ne dea Dumnezeu mai multa
lumina, trebuie ca purtarile noastre sa se potriveasca de minune cu lumina pe care am primit-o. ,Celui ce are i se va da": asa lucreaza
Dumnezeu. Nu trebuie insa sa uitdm ca Dumnezeu nu ne taraste niciodata cu sila pe drumul ascultarii, ci doar ne arata calea pe care sa
umblam ca sa fim fericiti. Si daca nu intelegem sa dam la o parte orice piedica pe care ne-o pune in cale firea noastra pamanteasca, pentru
ca sa raspundem chemarii dumnezeiesti, ne lipsim de indurarea pe care ne-o da Dumnezeu ca sa ne faca fericiti. Dar, vai! prea putin inteleg
inimile noastre aceste lucruri: incepem cu socoteala jertfelor, a piedicilor si a greutatilor, in loc sa alergam pe calea ascultarii, plini de ravna
pentru Acela pe cere-L cunoastem si-L iubim, si a carui chemare a rasunat in urechile noastre.

Multe binecuvantari adevarate insotesc fiecare pas in calea ascultarii, pentru ca ascultarea este rodul credintei si credinta ne leaga cu
Dumnezeu, facandu-ne sa avem o legatura vie cu El. Privind ascultarea din acest punct de vedere, vom vedea cat de mult se deosebeste
aceasta ascultare de legalism (duh de robie fata de lege cu totul potrivnic harului). Legalismul pune pe om, incarcat cu toata povara
pacatelor sale, sa slujeasca lui Dumnezeu tinand legea: prin urmare, sufletul e vesnic chinuit si departe de a alerga pe calea ascultarii, caci
nici macar nu se afla pe ea. Dimpotriva, adevarata ascultare nu este decat aratarea sau rodul unei firi noi, date prin har. in mila Sa,
Dumnezeu da acestei firi noi Tnvataturi anumite, care s-o calauzeasca; si se intelege de la sine ca firea dumnezeiasca (omul cel nou),
calauzita de invataturile dumnezeiesti, nu cade niciodata in legalism. Legalismul e alcatuit de firea cea veche (omul cel vechi), care incearca
sa se potriveasca fnvataturilor dumnezeiesti; dar aceasta incercare de a potrivi firea cea veche, stricata prin pacat, cu legea curata si sfanta a
lui Dumnezeu este si zadarnica si nepotrivitda. Cum ar putea oare firea veche, stricata, sa respire un aer atat de curat? Trebuie neaparat ca si
firea si aerul sa fie dumnezeiesti.

Dar Dumnezeu nu numai ca da celui credincios o fire dumnezeiasca si calauza dumnezeiasca pentru aceasta fire, dar mai pune in cel
credincios si nadejdi potrivite cu firea cea noua. Astfel, lui Avraam, ,Dumnezeul slavei i s-a aratat” ca sa-i puna inainte ceva de dorit, ,tara pe
care ti-o voi arata”. Asta nu insemna ca Dumnezeu vrea sa-l aduca acolo cu dea sila, ci-l poftea numai sa se duca acolo unde spune El. Firea
cea noua si credinta pretuieste mult mai mult tara Domnului decat tara Ur sau Haran; si, cu toate ca n-o vazuse, credinta i pretuia
frumusetea si socotea ca face sa te lipsesti de bunurile de acum pentru ca s-o stapanesti. De aceea, noi citim ,,ca prin credintd, Avraam, cand
a fost chemat sa plece intr-un loc, pe care avea sa-l ia ca mostenire, a ascultat si a plecat fara sa stie unde se duce” adica a umblat ,,prin
credinta, nu prin vedere” (2 Cor. 5. 7). Desi nu vazuse cu ochii, a crezut, in inima lui, si credinta a ajuns o mare putere in viata lui. Credinta se
reazema pe o temelie mult mai trainica decat cele aratate de simtirile noastre, caci Cuvantul lui Dumnezeu este temelia aceasta; simtirile
noastre ne pot amagi, dar cuvantul lui Dumnezeu, niciodata!

Legalismul leapada intreaga invatatura privitoare la firea cea noua, ca si invatamintele ce o calduzesc si nadejdile ce o Tnsufletesc. De pilda,
legalismul invata ca trebuie sa lasi cele pamantesti ca sa capeti cele ceresti. Dar oare poate firea noastra, stricata de pacat, sa lepede
lucrurile de care e legata? Cum ar putea fi atrasa de lucruri in care nu vede nici un farmec? Cerul n-are nici o atragere pentru firea



pamanteasca. Ea nu-i doritoare nici de cer, nici de cele ceresti, nici de locuitorii lui. De ar fi cu putinta ca firea veche sa intre in cer, ar fi
nefericita in el. Nu este in stare sa lase pamantul, nici sa doreasca cerul. Ar fi multumita sa scape de iad si de chinurile lui ingrozitoare; insa
dorinta de a scapa de iad si dorinta de a capata cerul au doua izvoare cu totul deosebite: cea dintai poate sa fie si in firea veche (sau omul
firesc); cea din urma nu este decat in firea cea noua (omul cel nou). Daca n-ar fi nici ,,un iaz care arde cu foc”, si nici ,un vierme” nici ,,0
scrasnire a dintilor” in iad, firea veche nu s-ar sinchisi de el. Legalismul invata, de alta parte, ca trebuie lepadat pacatul inainte ca sa putem
capata mantuirea. Dar firea nu poate lepada pacatul, iar mantuirea o uraste cu desavarsire. Ar vrea, ce e drept, o oarecare masura de
evlavie, inchipuindu-si ca acea evlavie o va pazi de focul iadului; nu-i place insa adevarata viata crestina, care trece cu totul in slujba lui
Dumnezeu. Ce mare deosebire intre Evanghelia slavei fericitului Dumnezeu si ticalosul legalism! Evanghelia descopere pe insusi Dumnezeu,
care, in harul Sau, S-a coboréat ca sa ridice pacatul, in chip desavarsit, prin jertfa crucii, pe temeiul dreptatii vesnice; caci Hristos, suferind
pentru pacat, a fost facut pacat pentru noi. Dar Dumnezeu nu ridica numai pacatul, ci da si o viata noua, o viata de inviere, care este insasi
viata Fiului Sau, Tnviat, Tnaltat si proslavit. Aceasta viata o are orice credincios adevarat, pentru ca, dupa sfatul vesnic al lui Dumnezeu, este
unit cu Acela care a fost pironit pe cruce, dar care acum este in ceruri pe scaunul Sau de domnie. Dumnezeu, in Tndurarea Sa, calduzeste
firea cea noud cu invatdmintele sfantului S&u Cuvant, prin Sfantul Duh. O invioreazd infatisdndu-i unele nadejdi nepieritoare. ii destainuieste,
din departare, ,nadejdea slavei”, - ,,0 cetate care are temelii”, - ,multele locasuri ale casei Tatalui, - in cer sus, ,arfele de aur” - ,ramurile
verzi de finic” si ,vesmintele cele albe” - ,,0 imparatie care nu se poate clatina”, o vesnica unire cu sine in aceste locuri ale fericirii si ale
luminii, unde suferinta si intunericul nu vor intra - fericirea nespus de mare de a fi dusa, in vecii vecilor, ,pe pasuni ierboase si la ape de
odihna” ale iubirii mantuitoare. Asa s-a purtat Dumnezeu fata de Avraam, fata de Saul din Tars, si tot asa se poarta fata de noi. Dumnezeul
slavei a aratat lui Avraam un pamant mai bun decat cel din Ur si din Haran. Pe Saul din Tars I-a facut sa vada o slava atat de stralucitoare,
incat ochii i s-au inchis pentru toate maretiile pamantului, pe care de atunci le socotea ,,gunoaie” (Fil. 3. 8). Slava lui Hristos, pe care o vazuse
Pavel, era asa de mare ca, in tot restul umblarii lui pe pamant aici, cu toata slabiciunea ,vasului de lut” (2Cor. 4. 7), nu si-a mai luat ochii de
la ea.

»Avraam a strabatut tara pana la locul numit Sihem, pana la stejarul lui More. Cananitii erau atunci in tara” (verset 6). Faptul ca in tara
Domnului se aflau Cananitii trebuia sa fie neaparat o incercare pentru Avraam, un prilej de a-si dovedi credinta si nadejdea, o lupta
sufleteasca si o incercare de rabdare. Parasise Ur si Haran ca sa se duca in tara despre care {i vorbise Dumnezeul slavei si acolo gaseste ,pe
Cananiti”. Dar si acolo gaseste pe Domnul. Domnul s-a aratat lui Avram si i-a zis: , Toata tara aceasta o voi da semintei tale” (verset 7).
Legatura dintre aceste doua versete (6 si 7), este de o frumusete miscatoare. ,,Cananitii erau atunci in tara”, si, ca nu cumva privirile lui
Avram sa se indrepte in spre Cananiti, stapanitorii tarii, Dumnezeu i s-a aratat ca Acela, care avea sa-i dea tara aceea pe veci lui si semintei
sale. Astfel, gandurile lui Avram erau indreptate spre Domnul, nu spre Cananiti: avem aici o fnvatatura scumpa pentru noi. Cananitii in tara
inseamna puterea Satanei; dar, in loc sa ne uitam la puterea Satanei, care vrea sa ne indeparteze de mostenirea noastra, noi suntem
chemati sa apucam puterea lui Hristos, care ne duce in ea. ,,Caci noi n-avem de luptat impotriva carnii si sangelui... ci impotriva duhurilor
rautatii care sunt in locurile ceresti” (Efes. 6. 12). Suntem chemati sa intram in niste locuri, care sunt chiar campul nostru de lupta. Sa ne
inspaimantam? Nicidecum, caci acolo noi avem pe Hristos, cel biruitor, in care si noi suntem ,mai mult decat biruitori”. De aceia, mai
degraba, sa ne Imbarbatam decat sa ne ingrozim. ,Si Avram a zidit acolo un altar Domnului care i se aratase. De acolo, a pornit spre munte,
la rasarit de Betel, si si-a intins cortul (verset 7-8). Altarul si cortul ne destainuiesc trasaturile cele mai insemnate ale lui Avram: inchinator al
lui Dumnezeu si strain in lume; n-avea inca ,nici o palma de loc” (Fapte 7. 5), avea insa pe Dumnezeu, si era de ajuns.

Daca insa credinta isi are raspunsurile, isi are si incercarile ei. Nu trebuie sa ne inchipuim ca cel credincios n-are decat sa alerge pe o cale
usoara si neteda. Nicidecum, ci intampina si el mereu mari furtunoase cu cer amenintator. Asa a vrut Dumnezeu ca, prin incercari, el sa
ajunga la o tot mai adanca incredintare si sa priceapa tot mai mult ce este Dumnezeu pentru o inima, care se increde in El. De ar fi cerul
intotdeauna senin, drumul tot mereu neted, credinciosul n-ar cunoaste asa de bine pe Dumnezeul cu care are a face. Caci stim cat de usor se
amageste inima, luand linistea imprejurarilor drept pacea lui Dumnezeu. Cand toate dimprejur ne merg bine, cand bunurile noastre sunt in
siguranta, cand avem spor in afaceri, cand copiii nostri si slugile noastre se poarta bine, cand locuinta noastra e placuta, cand ne bucuram de
o sanatate deplina: intr-un cuvant, cand toate ale noastre ne dau cea mai desavarsita multumire, nu suntem oare porniti sa ne amagim,
luand acea liniste, care se sprijine pe o astfel de stare a lucrurilor, drept pacea care izvoraste din starea de fata a lui Hristos? Stie Domnul
prea bine lucrul acesta, de aceea cand vede ca ne facem un cuib, aici pe pamant, si incepem sa uitam ca El este adapostul nostru, vine si ne
turbura acest cuib de pe pamant.

Adeseori, noi suntem porniti sa credem ca un drum e bun, pentru ca pe el nu se afla nici o piedica, si ca un drum este rau, pentru ca pe el se
afld numai piedici. Este o mare ratacire. Drumul ascultarii este foarte des un chin pentru trup si sange. Asa Avram n-a fost chemat numai sa
intdmpine pe Cananitii in locul unde-i poruncise Dumnezeu sa se duca, dar a ,venit si o foamete in tara” (verset 10). Trebuia oare ca Avram
sa se gandeasca atunci ca nu era la locul ei? Nu, caci atunci ar fi judecat dupa vederea ochilor sai, lucru pe care credinta nu-l face niciodata.
Era, neaparat, o incercare pentru el, ceva de neinteles pentru omul firesc; dar, pentru credinta totul era usor si [amurit. Cand Pavel a fost
chemat in Macedonia, cel dintéi lucru, pe care |-a intdmpinat, a fost temnita din Filipi. O inima care n-ar fi fost in legatura cu Dumnezeu, ar fi
vazut in aceasta incercare, o lovitura de moarte data rostului sau. Pavel insa s-a intarit asa de mult, incat chiar in temnita a inceput sa cante
lauda lui Dumnezeu, fiindca era incredintat ca totul s-a intamplat asa cum trebuia. Caci temnita din Filipi cuprindea un ,,vas al indurarii”
(Rom. 9. 23), care, omeneste vorbind, n-ar fi auzit niciodatd Evanghelia, daca vestitorii ei n-ar fi fost aruncati chiar in locul unde era el. in
ciuda lui nsusi, diavolul a fost unealta de care s-a folosit Dumnezeu ca sa vesteasca Evanghelia unuia din alesii sai. intocmai cum s-a purtat
Pavel in temnita, asa ar fi trebuit sa se poarte si Avram in timpul foametei. Caci si el se afla in locul unde-l pusese Dumnezeu, si nu primise
nici o porunca sa iasa din el. intr-adevar, foametea bantuia locul unde se afla Avram, ba mai mult, Egiptul, unde nu bantuia foametea, era la
indemana lui, ca o scapare sigura. Dar calea robului lui Dumnezeu era lamuritd. Mai bine sa mori de foame in Canaan, daca trebuie, decat sa
traiesti in belsug in Egipt. Mai bine sa mori pe calea lui Dumnezeu, decat sa-ti mearga bine pe calea Satanei. Mai bine saracia cu Hristos,
decat bogatia fara El. in Egipt ,Avram a capétat oi, boi, magari, robi si roabe, magarite si cdmile”, dovada destul de |&muritd - cum ar zice
omul firesc - ca bine a facut de s-a dus in Egipt; dar vai! in Egipt n-avea nici altar, nici legatura cu Dumnezeu. Caci tara lui Faraon nu era locul
starii de fata a Domnului; si Avram a pierdut acolo mai mult decat a castigat. Asa este totdeauna: nimic nu poate inlocui legatura cu
Dumnezeu Scaparea de un neajuns trecator si dobandirea unor bunuri paméntesti de seama sunt prea putin fata de cele pierdute
duhovniceste, printr-o abatere cat de mica din calea cea dreapta a ascultarii. Cati sunt acei cari, pentru ca sa scape de incercarile si de
greutatile ce Intampinad, pe calea lui Dumnezeu, s-au lasat dusi de mersul vremii de acum, cazand astfel intr-o stare de slabiciune si de
nerodire, de uscaciune, de tristete si de intunecime duhovniceasca! Poate ca s-au pricopsit, si-au Tngramadit bogatii, si-au dobandit un nume
in lume, si ca ,li s-a facut bine” de catre Faraonii vremii de azi; dar acestea toate ar putea oare inlocui legatura cu Domnul, bucuria, pacea,



curatia, multumirea, marturia vie si lucrul plin de rod, care izvorasc din aceasta legatura? Vai de acela, care are astfel de ganduri! Si totusi,
de cate ori toate aceste binecuvantari au fost vandute pentru putina pricopseala, putina trecere si cativa bani!

Cititorule credincios, sa ne ferim de aceasta pornire, ca nu cumva sa ne abatem din calea ascultarii depline. Calea e stramta, dar totdeauna
sigura; cateodata anevoioasa, dar totdeauna fericita si binecuvantata. Sa pastram cu ingrijire ,credinta si cugetul curat”, pe care nimic nu le
poate inlocui. De vine incercarea, in loc sa ne ducem in Egipt, mai degraba sa ne incredem in Dumnezeu si atunci incercarea, in loc sa ne fie
un prilej de sminteald, va fi un prilej ca sa ne aratam ascultarea. lar cand suntem ispititi sa pasim pe calea lumii, sa ne aducem aminte de
»Acela care s-a dat pe sine insusi pentru pacatele noastre, ca sa ne smulga din acest veac rau, dupa voia Dumnezeului nostru si Tatal” (Gal.
1. 4). Daca astfel a fost iubirea sa pentru noi, si astfel judecata sa Tn ce priveste acest veac de acum, ca s-a dat pe sine pentru noi ca sa ne
smulga din el, sa-1 fagaduim noi, oare aruncandu-ne iar in lumea din care ne-a smuls pentru totdeauna prin crucea Sa? Niciodata! Domnul sa
ne pazeasca, ascunsi in mana Sa si la umbra aripilor Lui, pana cand vom vedea pe Isus asa cum vom fi cu El si asemenea cu chipul Sau
dea-purureal!

inceputul acestui capitol ne infatiseaza ceva nespus de insemnat pentru cel credincios. Dacé starea duhovniceasca a credinciosului a scazut
dintr-o pricind oarecare, si daca legatura lui cu Dumnezeu s-a rupt, este in primejdie sa nu ia harul dumnezeiesc asa cum este si sa nu intre,
astfel, din nou in legatura cu Dumnezeu, indata ce i s-a trezit cugetul. Noi stim ca tot ce face Dumnezeu este vrednic de numele Lui; fie ca
face lumea, ori ca mantuieste, El nu poate lucra decat potrivit firii Lui: isi mareste numele in toate caile sale. Aceasta este o prea mare
fericire pentru noi, care intotdeauna suntem porniti ,sa intaratam pe Sfantul lui Israel” (Ps. 78. 41), mai ales cand e vorba de harul Sau, care
leaga din nou legatura rupta cu El. Aici vedem nu numai ca Avram a fost scos din Egipt, dar a fost iar ,pana la locul unde fusese cortul lui la
inceput... in locul unde era altarul pe care-l facuse mai inainte. Acolo, Avram a chemat Numele Domnului” (verset 3, 4). in privinta celui
ratacit sau celui care a ramas indarat, Dumnezeu nu se va multumi decat atunci cand il va aduce din nou la o legatura vie cu El. Inimile
noastre, pline de bunatatea noastra fireasca, socotesc ca un astfel de om este vrednic de un loc mai jos decat acela pe care-l avea mai
inainte. De buna seama ca asa ar fi, daca ar fi vorba de faptele noastre sau de firea noastra pamanteasca. Dar, fiind vorba numai de har,
Dumnezeu hotaraste masura primirii din nou la El; si aceastda masura o gasim in versetul urmator: ,Israele, de te vei intoarce, intoarce-te la
Mine”!(ler. 4, 1). latd cum primeste din nou Dumnezeu pe cel abatut: la El. Cand leprosul era adus inapoi in tabara, era dus ,la usa cortului
intalnirii” (Levitic 14. 11). Cand fiul risipitor s-a intors la casa parinteasca, tatal I-a pus sa stea cu el la masa. Dupa ce Petru a fost primit din
nou, a indraznit sa zica Israelitilor: ,Voi v-ati lepadat de Cel Sfant si Neprihanit” (Fapte 3. 14), invinuindu-i astfel tocmai de ceea ce facuse el
insusi in cele mai grele imprejurari. in fiecare din aceste intamplari si in multe altele, vedem c& Dumnezeu primeste din nou ca si la inceput:
aduce totdeauna sufletul la Sine, in deplina putere a harului si in deplina incredintare a credintei. ,De te vei intoarce, intoarce-te la Mine”.
»~Avram s-a intors pana la locul, unde fusese cortul lui la Thceput”.

De altminteri, urmarile primirii din nou se vad numaidecat in viata. Odata primit din nou, sufletul are un simtamant viu si adanc al raului de
care a fost scapat, si acest simtamant se arata printr-un duh de veghere, de rugaciune, de sfintenie si de chibzuiala. Domnul nu ne primeste
din nou ca sa mai umblam cu usurinta in pacat, ci dimpotriva, ca sa nu mai pacatuim (loan 8. 11). Cu cat cunoastem mai adanc harul lui
Dumnezeu, care ne-a primit din nou, cu atat mai adanca va ii si pornirea noastra de a ne purta potrivit cu aceasta primire din nou. Lucrul
acesta ni se arata de la un capat la altul al Sfintei Scripturi, dar mai cu seama in acele doua versete bine cunoscute, Ps. 23. 3 si 1loan 1. 9:
»imi invioreaza sufletul, si ma povatuieste pe carari drepte, din pricina Numelui Sau” si ,daca ne marturisim pacatele. El este credincios si
drept ca sa ne ierte pacatele si sa ne curete de orice nelegiuire”. Cel primit din nou in har merge pe calea neprihanirii. Caci a vorbi de har si a
nu trai in neprihanire inseamna ,,a schimba in desfranare harul Dumnezeului nostru” (luda 4). daca , harul stapaneste dand neprihanirea spre
viata vesnica” (Rom. 5. 21), atunci se arata si in fapte de neprihanire, care sunt tocmai rodul acestei vieti. Harul, care ne iarta pacatele, ne si
curateste de toata nelegiuirea. Aceste doua lucruri nu trebuiesc despartite niciodata.

A mai fost pentru Avram o incercare cu mult mai mare decat aceea a foametei, care-i pricinuise coborarea in Egipt; anume o ispita pricinuita
de unul care, in chip vazut, nu umbla in puterea unei credinte personale. Se pare ca, de la inceput. Lot a fost calauzit mai mult de Avram,
decat de o credinta personala in Dumnezeu. Lucrul acesta nu este ceva neobisnuit. Rasfoind Sfintele Scripturi, vedem ca, in toate miscarile
mari, trezite de Duhul lui Dumnezeu, s-au prins anumite persoane, mai mult sau mai putin credincioase, care habar n-au avut de o lucrare a
Domnului in ei insisi. Catava vreme, aceste persoane au mers pe drumul credintei, dar au apasat ca o mare greutate pe marturia celor cu
adevarat credinciosi, daca n-au impiedecat-o cu totul. Asa s-a intamplat si cu Avram. Domnul il chemase sa-si paraseasca rudenia; dar, in loc
s-0 paraseasca, Avram o duce cu el. Terah i impiedeca umblarea, pana cand e ridicat prin moarte. Lot il insoteste putin mai departe, pana
cand ,poftele altor lucruri” (Marcu 4. 19), l-au biruit si I-au trantit la pamant.

Acelasi lucru 1l vedem si in marea miscare a iesirii israelitilor din Egipt; ,,0 multime de oameni de tot soiul” (Exod 12. 38) s-a suit impreuna cu
ei. Multimea aceasta a ajuns o pricina de stricare, de slabiciune si de turburare, pentru Israeliti, cum vedem in cap. din 11.4 Numeri:
»+Adunaturii de oameni, care se afla in mijlocul lui Israel, i-a venit pofta, ba chiar copiii lui Israel au inceput sa planga si sa zica: ,,Cine ne va da
carne sa mancam”? Tot asa a fost si in cele dintai zile ale Bisericii si, de atunci, in toate miscarile starnite de Duhul Sfant, s-au vazut multi
alipindu-se de aceste miscari, calauziti de orice alte inrauriri, numai de Duhul lui Dumnezeu nu. Aceste inrauriri insa, nefiind dumnezeiesti, au
trecut si odata cu ele s-au dus iardsi in lume si cei care au fost inrauriti de ele. Nu ramane decat ceea ce este de la Dumnezeu, Trebuie sa stii
sigur ca ai legatura cu Dumnezeul cel viu; trebuie sa stii ca esti chemat de El in locul unde te afli, altfel nu vei avea nici statornicie, nici
staruinta tn acel loc. Nu poti sa calci pe urmele altuia, numai sub cuvant ca acela paseste acolo. Caci Dumnezeu randuieste fiecaruia drumul
pe care trebuie sa mearga, campul de lucru si ce are de facut Asa ca fiecare trebuie sa stim care ne este chemarea si care ne este datoria
privitoare la acea chemare ca sa fim in stare, cu harul ce ni-i dat, zilnic, sa lucram cu spor, spre marirea lui Dumnezeu, N-are a face, daca
avem cinci talanti sau numai unul, vorba este ca un singur talant, daca avem, sa-l facem sa rodeasca si vom auzi, cu siguranta, de la El
aceste cuvinte: ,Bine rob bun”, ca si cum ni s-ar fi incredintat cei cinci talanti. Pavel, Petru, lacov si loan si-au avut si ei, fiecare, talantul sau
deosebit, slujba lui aparte. Asa este cu fiecare din noi. Nici unul nu trebuie sa se amestece in lucrul altuia. Tamplarul are un ferastrau, o
randea, un ciocan si o dalta; dar de fiecare se slujeste numai cand are nevoie. Nu-i nimic mai usor: dar, in acelasi timp, nimic mai fara pret
decat pornirea omului de a se lua dupa altii. in firea inconjuratoare, nu gasim nicéieri aceastd pornire, cici fiecare fiinta si fiecare lucru isi are
rostul sau anume, bine lamurit. Si daca asa stau lucrurile lumea fireasca, cu atat mai mult randuiala stapaneste: in lumea duhovniceasca.
Campul este destul de larg pentru toti. in aceeasi casa, sunt vase de felurite m&rimi si forme; si toate sunt trebuincioase Stapanului.



Sa cercetam, deci, de aproape, iubite cititor, daca suntem calauziti de vreo inraurire dumnezeiasca, ori de una omeneasca; daca credinta
noastra se bizuieste pe intelepciunea omului sau pe puterea lui Dumnezeu; daca cele ce facem, le facem, pentru ca altii le-au facut asa, sau
din Tndemnul Domnului; daca ne sprijinim numai pe pilda si pe inraurirea celor care ne inconjoara, ori daca suntem sprijiniti pe o credinta
personala in Domnul. Fara indoiald, ca este bine sa ne bucuram de starea laolalta cu fratii; dar, daca ne bizuim prea mult pe ei, vom aluneca,
in curand, de pe calea Domnului. E usor sa vezi daca un om lucreaza la locul lui si potrivit insarcinarii datd de Domnul: caci orice prefacere,
orice ravna nesanatoasa si orice pornire de a face ce face altul este de dispretuit. Asa ca daca nu putem fi mari, sa fim fara viclesug; daca nu
putem straluci, macar sa fim neprihaniti. Acela, care se arunca intr-o apa adanca, fara sa stie sa fnoate, va trebui sa se zbatd. Daca o corabie
pleaca pe mare, fara sa fie in stare buna si fard oameni care s-o carmuiasca, ori se Intoarce indata fnapoi, ori se scufunda. Lot a iesit din ,,Ur
din Haldea”, dar s-a oprit in campia Sodomei. Chemarea lui Dumnezeu n-a patruns adanc in inima lui; iar ochiul fi rdmasese inchis pentru
marirea mostenirii lui Dumnezeu. Pentru fiecare slujitor al lui Dumnezeu, este un drum luminat de stralucirea fetii Lui; si noi trebuie sa fim
plini de bucurie ca sa mergem pe el. Cel care cunoaste cu adevarat pe Dumnezeu n-are nevoie decat de incuviintarea Lui. Caci nu-i cu putinta
sa avem totdeauna incuviintarea si sprijinul fratilor pe drumul credintei; adeseori, vom fi neintelesi. Dar ,,ziua Domnului” va da totul la
lumina; si cel credincios poate sa astepte cu multumire venirea acelei zile, stiind ca ,atunci fiecare isi va capata lauda de la Dumnezeu.
(1Cor. 3.13; 4. 5).

E de mare folos s& cercetdm mai de aproape pricina, care a facut pe Lot s& paraseascd drumul marturiei publice. In viata fiec&rui credincios,
se iveste cate o clipa de incercare, care destdinuieste temelia pe care se reazema el, pricinile care-l mana, cum si tinta pe care o urmareste
in umblarea lui. Asa s-a Intamplat si cu Lot. N-a murit Tn Haran; Tnsa a cazut in Sodoma. Pe cat se pare, pricina caderii lui a fost cearta iscata
intre pazitorii vitelor sale si cei ai vitelor lui Avram. Fara indoiala ca este usor sa dai peste vreo piatra de poticnire, daca nu umbli cu un ochi
plin de veghe si cu o dragoste neprefacuta pe calea credintei. Dar, oricare ar fi pricina vazuta ce ti-a pricinuit ratacirea, adevarata pricina
ramane nebagata in seama de nimeni, ascunsa in tainitele inimii tale, acolo, unde a izbutit sa se incuibeze lumea, sub o infatisare oarecare.
Cearta, de care am vorbit, se putea potoli fara nici o paguba duhovniceasca pentru Lot si pentru Avram. intr-adevar, lui Avram aceasta cearta
i-a dat prilejul sa-si arate puterea mareata a credintei, indltimea morala si cereasca la care ea poate sa ridice pe cel care crede; pe cand lui
Lot aceeasi cearta i-a dat la iveala desertaciunea lumeasca, de care era plina inima lui Lot. Aceasta cearta a pastorilor n-a adus deci nici
desertaciunea lumeasca in inima lui Lot, nici credinta in inima lui Avram. Si la Lot si la Avram, aceasta cearta n-a facut decat sa dea la iveala
ce era in inima fiecaruia.

Asa este intotdeauna: luptele, certurile si despartirile ce se ivesc in Biserica lui Dumnezeu, ajung, pentru multi un prilej de cadere si de
intoarcere in lume. Atunci cei cazuti arunca vina asupra luptelor si despartirilor ca sa scape de raspunderea ce cade asupra lor, cand, de fapt,
toate acestea n-au facut decat sa invedereze starea sufletelor si a pornirilor inimilor lor. Caci daca in inima ta stapaneste lumea, vei gasi usor
drumul ei; iar invinovatirea oamenilor si a imprejurarilor, cand radacina raului se afla in tine, arata tocmai tnadltimea morala in care te afli.
Fara indoiala ca e destul de trist cand se ivesc lupte si despartiri in sanul poporului lui Dumnezeu. E de plans si umilitor sa vezi pe frati
certandu-se chiar in fata ,Cananitilor si a Ferezitilor”, cand vorbirea lor ar trebui sa fie intotdeauna: , Te rog, sa nu fie cearta intre mine si
tine... ca suntem frati” (verset 8-9). Dar, de ce nu alege Avram Sodoma? De ce aceasta cearta nu-l impinge pe Avram in lume, ajungand,
astfel, si pentru el, un prilej de cadere? pentru ca Avram a privit aceasta cearta cu ochii lui Dumnezeu. Campia lordanului putea sa-i
momeasca si lui inima, intocmai ca lui Lot, dar el n-a dat voie inimii sale sa aleaga. A lasat pe Lot sa aleaga si a lasat pe seama lui Dumnezeu
grija de a alege pentru dansul. lata intelepciunea de sus. Cel credincios lasa pe seama lui Dumnezeu grija asezarii si pe pamant si asteapta,
tot de la El, netezirea drumului spre asezarea hotarata de Dumnezeu. Totdeauna, e multumit cu partea ce-i dd Dumnezeu si zice: ,0
mostenire placuta mi-a cazut ia sort” (Ps. 16. 6). Cel care umbla prin credinta lasa bucuros alegerea celui care umbla prin vedere; si-i zice:
,Daca apuci tu la stanga, eu voi apuca la dreapta; daca apuci tu la dreapta, eu voi apuca la stanga” (verset 9). Avem aici cea mai frumoasa
largime de inima si o desdvarsita siguranta sufleteasca! Care a fost alegerea lui Lot? Si-a ales Sodoma, locul asupra caruia avea sa cada
judecata. Cum si pentru ce isi alesese Lot un astfel de loc? pentru ca a privit la cele din afara si nu la rautatea oamenilor din cetate, nici la
soarta cetatii lor. Adevarata insusire a Sodomei era ,rautatea” (verset 13); si soarta ei ,judecata”, pieirea prin ,foc si pucioasa” din cer. Dar,
0 sa zica cineva, ca Lot nu stia toate acestea. Se prea poate; dar nici Avram nu stia. Dumnezeu stia, si daca ar fi lasat Lot lui Dumnezeu grija
sa-i aleaga locul unde s& se aseze, de bund seama cd Dumnezeu nu l-ar fi dus intr-un loc, unde avea sa-si gdseasca pieirea. Insa Lot a vrut s&
aleaga el insusi, si a socotit ca Sodoma era buna pentru el, chiar daca nu era buna pentru Dumnezeu. Ochii lui s-au oprit , peste campia
lordanului, bine udata in intregime” si inima a fost stapanita de ea: ,Si si-a intins corturile pana la Sodoma” (verset 10-12). lata alegerea
inimii firesti. ,Dima, din dragoste pentru lumea de acum, m-a parasit” (2Tim. 4. 10). Lot a parasit pe Avram pentru acelasi cuvant; a lasat
locul marturiei si a trecut in acela al judecatii.

Domnul a zis lui Avram, dupa ce s-a despartit Lot de el: ,Ridicati ochii si, din locul in care esti, priveste spre miaza-noapte si spre miaza-zi,
spre rasarit si spre apus: caci toata tara pe care o vezi ti-o voi da tie si semintei tale in veac (verset 14, 15). Cearta si despartirea, departe de
a pricinui o paguba duhovniceasca lui Avram, dimpotriva, au pus in lumina si mai mare calduzirea lui cereasca, Intarindu-i astfel nespus de
mult viata credintei. Ba mai mult: I-a scapat de o tovarasie, care nu facea decat sa-l impiedice, netezindu-i, astfel, cararea vietii. Asa ca toate
au lucrat impreuna spre binele lui Avram, spre un mai mare seceris de binecuvantari. Sa ne aducem aminte de acest adevar, foarte serios si
mangaietor. Toti cei care alearga fara sa fi fost trimesi, sfarsesc cu o cadere si se intorc la lucrurile pe care le lepadasera intr-o vreme. Pe de
alta parte, toti cei care au fost chemati de Dumnezeu si se bizuiesc pe El, sunt sprijiniti de harul sau. ,Cararea celor neprihaniti este ca
lumina stralucitoare a carei stralucire merge mereu crescand pana la miezul zilei” (Prov. 4. 18). Gandul acesta ar trebui sa ne faca smeriti si
veghetori in rugaciune: ,,Cine crede ca sta in picioare sa ia seama sa nu cada” (1 Cor. 10-12), caci desigur ,sunt unii din cei de pe urma care
vor fi cei dintai si sunt unii din cei dintai care vor fi cei de pe urma” (Luca 13. 30). ,,Cine va rabda pana la sfarsit, acela va fi mantuit” (Matei
10. 22): iata o Invatatura care are o insemnatate nespus de mare. Nu s-a vazut oare, deseori, cate o corabie iesind mandra din port, cu toate
panzele desfacute, in mijlocul strigatelor de bucurie ale multimii si avand, parca, toate chezasiile unei calatorii fericite? Dar vai! furtunile,
valurile, nisipurile si stancile au tot lovit-o pana cand calatoria, inceputa in cele mai norocoase imprejurari, s-a sfarsit cu o nenorocire! Nu-i
vorba aici decat de slujba si de marturie pentru Domnul si nicidecum de vesnica mantuire a pacatosului in Hristos: mantuirea aceea, laudat
fie Dumnezeu, nu atarna, in nici un fel, de noi, ci de Acela, care a zis: ,Oilor mele Eu le dau viata vesnica, in veac nu vor pieri si nimeni nu le
va smulge din ména Mea” (loan 10. 28). Adesea, insa, vedem pe unii credinciosi intrand intr-o slujba, facand vreo marturie deosebita, sub
cuvant ca sunt chemati de Dumnezeu. Dar, dupa un timp oarecare, obosesc, fiindca sunt calauziti de alte ganduri, nu de Dumnezeu. Caci
fiecare trebuie sa si aiba chemarea si slujba de la Stapanul Tnsusi. Cei care sunt chemati de Hristos la o slujba deosebita vor fi sprijiniti in
aceasta slujba, caci El nu trimete niciodata pe cineva la razboi pe cheltuiala lui. Dar cel care alearga, fara sa fi fost trimes nu numai ca va
obosi curand, dar isi va dovedi si nebunia.



Avram a fost chemat de Dumnezeu sa paraseasca Ur ca sd mearga in Canaan; de aceea Dumnezeu |-a si calauzit in toata calea. Cand Avram
s-a oprit Tn Haran, l-a asteptat Dumnezeu pe el. Cand s-a coborat in Egipt, Dumnezeu l-a adus thapoi. Cand a avut trebuinta de povata,
Dumnezeu l-a povatuit. Cand s-a ivit o cearta si o despartire, Dumnezeu s-a ingrijit de el. Asa ca Avram ar fi putut zice: ,Cat de mare este
bunatatea ta, pe care o pastrezi pentru cei ce se tem de Tine”! (Ps. 31. 19). In aceasta cearta, Avram n-a pierdut nimic: a avut, ca si inainte,
cortul si altarul sau. ,,Si Avram si a ridicat corturile, si a venit de a locuit langa stejarii lui Mamre, care sunt langa Hebron. Si acolo a zidit altar
Domnului” (verset 18). Lot poate s3 si aleagd Sodoma; Avram fsi cauts si-si gdseste toate in Dumnezeu. in Sodoma, nu era nici un altar; toti
cei care se indreapta intr-acolo cauta cu totul altceva decat un altar. Nu se duc la Sodoma ca sa se inchine lui Dumnezeu, ci se duc acolo din
dragoste pentru lume. Si sfarsitul? Ni-l spune Scriptura: ,El le-a dat ce cereau; dar a trimes o molima printre ei”! (Ps. 106. 15).

in acest capitol, avem istoria razvratirii celor cinci imparati impotriva lui Chedorlaomer si a bataliei, care a urmat. Duhul Sfant vorbeste de
miscarile acestor imparati si ale ostilor lor, fiindca ele ating intru catva pe poporul lui Dumnezeu. Avram nu era amestecat in aceste razvratiri;
nici cortul sau, nici altarul sdu nu puteau sa fie pricina unui razboi, cu atat mai putin aveau sa sufere ceva in urma izbucnirii acestui razboi.
Partea omului ceresc nu poate starni niciodata poftele imparatilor sau ale cuceritorilor lumii acesteia.

Dar daca Avram n-avea ce cauta in batalia celor , patru imparati impotriva celor cinci”, nu tot asa stateau lucrurile cu Lot, caci acesta, fiind in
Sodoma, se gasea in mijlocul focului. Cat timp umblam prin har, pe cararea credintei, suntem in afara de imprejurarile in care se afla lumea.
Daca ne parasim insa sfanta noastra stare de ,,cetateni ai cerului” (Fil. 3 20), ca sa ne cautam un nume, un loc si o parte pe pamant, trebuie
sa ne asteptam la incaierarile si la invalmaselile din aceasta lume. Lot se asezase in campiile Sodomei asa ca a fost greu lovit in razboaiele
Sodomei. Ce fel de marturie putea sa mai faca Lot in Sodoma? Slaba de tot. Prin faptul ca se asezase in acel loc, daduse o lovitura de moarte
marturiei sale. Daca ar fi rostit un singur cuvant impotriva Sodomei si impotriva purtarilor locuitorilor ei, s-ar fi osandit pe sine insusi. Caci
Sfanta Scriptura nu ne arata ca Lot ar fi avut gandul de a marturisi pe Domnul, atunci cand si-a intins corturile pana la Sodoma. Dimpotriva,
se pare ca numai interesele personale si familiare au fost pricinile, care i-au hotarat purtarea. Cu toate ca apostolul Petru ne zice ca: ,Lot era
foarte intristat de viata destrabalata a acestor stricati”, totusi e destul de lamurit ca Lot n-ar fi avut decat prea putina putere ca sa se
impotriveasca acestei rautati, chiar daca ar fi fost gata sa i se impotriveasca.

E foarte insemnat lucru sa ne dam seama, ca e peste putintd sa urmarim doua tinte deodata, cum sunt, de pilda, interesele mele pamantesti
si ale Evangheliei Domnului Hristos. Fireste ca nimic nu ma impiedeca sa-mi vad si de afacerile mele, si de vestirea Evangheliei; dar, [amurit
este ca, una din amandoua va fi tinta mea anume. Pavel vestea Evanghelia, in vreme ce impletea corturi; insa. Evanghelia, nu impletitul
corturilor i era tinta. Daca afacerile mele imi sunt telul, predicarea mea n-are sa fie decat o lucrare de forma, neroditoare, daca nu este o
pricina spre a-mi sfinti lacomia. Inima noastra e nespus de rea si ne inseala, adesea, ingrozitor, cand dorim sa ajungem la o tinta anumita. Ne
da cele mai adevarate temeiuri ca sa facem ce dorim; dar ochii mintii noastre, intunecati de interese personale, sau de o vointa necugetata,
nu mai sunt in stare sa priceapa rostul acestor temeiuri. Multi, ca sa ramana in starea pe care, de altminteri, o recunosc ca gresita, spun ca
numai in aceasta stare, pot avea un camp de lucru mai ntins! , Ascultarea face mai mult decat jertfele, si pazirea cuvantului Sau face mai
mult decat grasimea berbecilor” (1 Sam. 10. 22), iatd raspunsul lui Dumnezeu in orice aparare a omului. Istoria lui Avram si a lui Lot ne
dovedeste, indeajuns, ca cel mai sigur si cel mai bun mijloc de a. sluji lumii este tocmai sa fii credincios fata de ea, iar slujirea lui Dumnezeu
nu se arata decat despartindu-ne de ea si marturisind Tmpotriva ei.

Sa ne aducem aminte, totusi, ca adevarata despartire de lume nu poate izvori decat dintr-o legatura vie cu Dumnezeu. Ne-am putea desparti
de lume, facand din persoana noastra centrul viatii noastre, cum fac calugarii sau filozofii. Despartirea de lume, insa, din pricina lui
Dumnezeu, este cu totul altceva. Cea dintai ne face reci si ne inchide inima; cea din urma o deschide si o incalzeste, facandu-ne ca, din iubire
pentru altii, sa lucram cu mai multa sarguinta, Una face din ,eu”, impreuna cu interesele sale, centrul nostru; cealalta da lui Dumnezeu locul
ce i se cuvine. Asa se petrec lucrurile cu Avram: despartirea de lume I-a pus in stare sa ajute pe acela, care, din pricina umblarii sale lumesti,
se aflase in nenorocire: ,,Cum a auzit Avram ca fratele sau fusese luat prins de razboi, a Tnarmat trei sute optsprezece din cei mai viteji
slujitori ai lui, nascuti in casa lui, si a urmarit pe imparatii aceia pana la Dan... A adus inapoi toate bogatiile, a luat inapoi si pe fratele sau Lot,
cu toate averile lui, precum si pe femei si norodul” (verset. 14-16). Lot era fratele lui Avram, si trebuia ca iubirea frateasca sa lucreze. lubirea
unei inimi de frate raspunde nevoilor unui frate in nefericire. Asta-i dumnezeiesc. Desi adevarata credinta ne face totdeauna neatarnati, nu
ne face niciodata rai si nepasatori. Nu se poate niciodata inveli credinciosul, linistit in cojocul lui, in vreme ce un frate tremura de frig pe
afara. Caci credinta , curateste inima” (Fapte 15. 9); ,lucreaza prin dragoste” (Gal. 5. 6); ,biruieste lumea” (1 loan 5. 4); si aceste trei roade
ele credintii se arata, in toata frumusetea lor, la Avram. Inima lui era curatita de nelegiuirile Sodomei; a aratat o adevarata dragoste pentru
fratele sau Lot; si, In sfarsit, a avut o desavarsita biruinta asupra imparatilor.

Dar cel care umbla prin credinta nu este crutat de loviturile vrajmasului. Adesea, o noua ispita vine numaidecat dupa o biruinta. Astfel se
intampla lui Avram. ,,Dupa ce s-a intors Avram de la infrangerea lui Chedorlaomer si a imparatilor care erau impreuna cu el, imparatul
Sodomei i-a iesit Tn intampinare” (verset 17). Aceasta intampinare ascundea, in chip vadit, o mare primejdie. ,,imparatul Sodomei” infatiseaza
un gand si o fatd a puterii vrajmasului, cu totul deosebite de cele ce vedem in ,,Chedorlaomer impreuna cu imparatii care erau cu el”. in cel
dintai, auzim, mai de graba, suieratul sarpelui; in al doilea, racnetul leului. Insa, fie ca Avram are a face cu sarpele, fie ca are a face cu leul,
harul Domnului 1i este de ajuns; si acest har sta la indemana slujitorului lui Dumnezeu, tocmai la vreme potrivita. ,,Melchisedec, Tmparatul
Salemului, a adus paine si vin: el era preot al Dumnezeului Celui Prea Tnalt. Melchisedec a binecuvantat pe Avram si a zis: ,,Binecuvantat sa
fie Avram de Dumnezeul cel Prea-inalt, Ziditorul cerului si al pamantului. Binecuvantat sa fie Dumnezeul cel Prea-inalt, care a dat pe vrajmasii
tai in mainile tale” (verset 18-20). Aici avem de luat in seama, intai, clipa in care Melchisedec s-a ivit, si, al doilea, indoita urmare a acestei
intalniri, Melchisedec nu vine in intdmpinarea lui Avram cand acesta urmareste pe Chedorlaomer, ci tocmai cand imparatul Sodomei
urmareste pe Avram. Ca sa fie in stare sa duca o luptd mult mai apriga decat aceia din care abia iesise, Avram avea trebuinta de o legatura
cu Dumnezeu mult mai adanca.

Painea si vinul lui Melchisedec au inviorat sufletul lui Avram, dupa lupta lui impotriva lui Chedorlaomer, iar binecuvantarea i-a intarit inima
pentru lupta ce avea sa ducd Impotriva imparatului Sodomei. Desi biruitor, Avram statea in preajma unei noi lupte. De aceia, jertfitorul
imparatesc Tnvioreaza sufletul biruitorului si intareste inima luptatorului. Simti o deosebita bucurie, vazand felul in care Melchisedec face
cunoscut pe Dumnezeu mintii lui Avram. ii numeste ,Dumnezeul cel Prea-inalt, Ziditorul cerului si al pamantului” apoi spune ca Avram e
Lbinecuvantat” din partea aceluiasi Dumnezeu. Este o puternica pregatire pentru intampinarea imparatului Sodomei. Un om binecuvantat de
Dumnezeu n-avea trebuinta de ceea ce-i putea da un vrajmas. Caci, daca Ziditorul cerului si al pamantului ii umplea gandurile, bunurile



Sodomei nu puteau sa-I momeasca nicidecum. Si cand vine imparatul Sodomei si-i spune: ,da-mi oamenii, si tine bogatiile pentru tine”,
Avram i raspunde: ,Ridic mana spre Domnul Dumnezeul Cel Prea-inalt, Ziditorul cerului si al pamantului si jur ca nu voi lua nimic din tot ce
este al tau, nici macar un fir de ata, nici macar o curea de incaltaminte; ca sa nu zici: ,Am imbogatit pe Avram” (verset 21-23). Astfel, Avram
n-a primit sa se imbogateasca de pe urma Imparatului Sodomei. Cum ar fi putut incerca Avram sa scape pe Lot de puterea lumii, daca ar fi
fost stapanit de lume? Nu pot scapa pe aproapele meu decat daca eu insumi sunt scapat. Cat timp eu sunt in foc, este cu neputinta sa scot
pe altul din el. Calea despartirii de lume pentru Dumnezeu este calea puterii, pacii si fericirii.

Lumea, cu toate infatisarile ei felurite, este marea unealta, de care se slujeste Satana ca sa slabeasca mainile si sa instrdineze iubirea lui
Hristos. Dar, daca inima este sincera fata de El, intotdeauna, El vine s-o bucure, s-o imbarbateze si s-o intareasca la vreme potrivita. Daca
dorim sa ne Tmpotrivim ,lumii, carnii si Satanei”, Hristos ne va fi putere si scut. ,,Binecuvantat sa fie Domnul, Stanca mea, care-mi deprinde
mainile la lupta si degetele la batalie” (Ps. 144. 1). ,,El acopera capul in ziua luptei” (Ps. 140. 8) si, in sfarsit: ,va zdrobi, in curand, pe Satana
sub picioarele voastre” (Rom. 16. 20). Domnul sa ne tina inimile, in adevarul Sau, in mijlocul acestei lumi, care ne intinde fel de fel de curse.

,Dupa aceste intamplari, cuvantul Domnului a vorbit lui Avram, intr-o vedenie, si a zis: ,,Avrame, nu te teme; Eu sunt scutul tau si rasplata ta
va fi foarte mare” (verset 1). Domnul nu va lasa ca slujitorul Sau sa piarda ceva, pentru ca a dat la o parte toate momelile lumii. Mult mai
bine era pentru Avram sa se adaposteasca inapoia scutului Domnului decat sa se puna sub ocrotirea imparatului Sodomei; sa astepte
rasplatirea Sa cea mare, decat sa primeasca bunurile Sodomei. Starea, in care se afla Avram, dupa cel dintéi verset al capitolului 15,
infatiseaza, in chip minunat, starea unui suflet credincios. Domnul era scutul in care se adapostea Avram si tot Domnul era si rasplatirea lui.
Tot asa si cel credincios isi gaseste in Hristos odihna, pacea si siguranta. Nici o sageata a vrajmasului nu poate strabate scutul ce acopere pe
cel mai slab ucenic al lui Isus. Ba mai mult, Hristos nu este numai scutul, ci si risplata celui credincios. in timpul de fata, ne bucuram, cu
ajutorul Duhului Sfant, care locuieste in noi, si de adapostul si de rasplatirea pe care le avem prin jertfa Domnului Isus. De buna seama ca un
credincios care umbla in calea lumii, sau care se lasa calauzit de poftele trupesti, nu se poate bucura nici de scut, nici de rasplatire. Daca
Duhul Sfant e intristat, prin purtarea noastra, nu ne va darui tot ce alcatuieste partea si nadejdea credinciosului. Si, astfel, vedem, aici, ca,
dupa ce Avram se intoarce de la batalie si dupa ce respinsese darurile imparatului Sodomei, Dumnezeu i se arata ca scutul sau si rasplatirea
sa foarte mare. lata un adevar, care ar trebui sa ne umple inima.

Tot in acest capitol, gasim doua invataturi de seama in ce priveste starea de fiu si de mostenitor: ,,Avram a raspuns: ,Doamne Dumnezeule,
ce-mi vei da? Caci mor fara copii; si mostenitorul casei mele este Eliezer din Damasc. Si Avram a zis: lata ca nu mi-ai dat samanta si slujitorul
nascut Th casa mea va fi mostenitorul meu” (verset 2-3). Avram dorea un fiu, caci stia, chiar din cuvantul lui Dumnezeu, ca samanta sa
trebuia sa mosteneasca pamantul (Cap. 13. 15). Starile de fiu si mostenitor nu se pot desparti in gandurile lui Dumnezeu. ,Cel ce va iesi din
tine, acela va fi mostenitorul tau” (verset 4). Starea de fiu e adevarata temelie a tuturor lucrurilor si este urmarea sfatului si lucrarii lui
Dumnezeu, cum citim in Epistola lui lacov, cap. 1. 18: ,El, de buna voia Lui, ne-a nascut” si aceasta stare se reazema pe adevarul vesnic si
dumnezeiesc al invierii. Putea oare sa fie altfel? Trupul lui Avram era ,amortit”, incat aici, ca pretutindeni, n-a putut fi stare de fiu decat in
puterea invierii. Firea sa era moarta si nu putea nici naste, nici zamisli ceva pentru Dumnezeu. Mostenirea, in toata intinderea si maretia ei,
se desfasura sub ochit lui Avram; dar unde era mostenitorul? Trupul lui Avram, ca si sanul Sarei era ,,amortit”, dar Domnul este Dumnezeul
invierii, de aceea un trup amortit este tocmai ce-i trebuie ca sa lucreze. De n-ar fi fost moarta firea, ar fi trebuit ca Dumnezeu s-o omoare
fnainte de a-si putea arata pe deplin puterea. in astfel de imprejurari din care sunt inldturate toate pretentiile f&rd noima si infumurate ale
omului, poate sa lucreze mai bine Dumnezeu. De aceia, Domnul a zis lui Avram: ,Uita-te spre cer, si numara stelele, daca poti sa le numeri”.
Sii-a zis: ,Asa va fi samanta ta”! (verset 5), Cand sufletul priveste pe Dumnezeul invierii, binecuvantarile pe care le primeste sunt fara
margini, caci toate sunt cu putinta pentru Acela care poate darui viata unui mort.

Socotirea de dreptate, facuta aici lui Avram, se reazema pe credinta lui Avram in Dumnezeu ca in Acela, care invie pe mortii. Dumnezeu se
descopere, astfel, intr-o lume Tn care stapaneste moartea; iar sufletul, care crede in El, e socotit neprihanit inaintea lui Dumnezeu. Omul
firesc nu poate lucra impreuna cu Dumnezeu; caci ce ar putea face el fata de puterea mortii? O sa invie el pe morti? O sa deschida el portile
mormantului? O sa fie in stare el sa scape de sub puterea mortii spre a trece, viu si slobod, hotarele pamantului? Nu. Omul nu poate fi pus
prin el insusi in starea omului dupa voia lui Dumnezeu, si atunci nu poate fi nici copil al lui Dumnezeu, nici sa se invedereze ca fiind in starea
de fiu. ,Dumnezeu nu este un Dumnezeu al celor morti, ci al celor vii” (Marcu 12. 27); de aceia, cat timp un om este sub puterea mortii si sub
stapéanirea pacatului nu poate cunoaste nici starea de neprihanire, nici legatura de fiu. Numai Dumnezeu poate sa daruiasca omului si starea
omului dupa voia lui Dumnezeu si starea de copil al lui Dumnezeu. Si aceste doua lucruri se capata numai prin credinta in El, ca Acela, care a
inviat pe Hristos din morti.

in cap. 4 din epistola catre Romani, credinta lui Avram tocmai asa ni se infitiseaza. ,Dar nu numai pentru el este scris ca ,i-a fost socotita ca
neprihdnire”, ci este scris si pentru noi, carora de asemenea ne va fi socotita, noua celor ce credem in Cel ce a fnviat din morii pe Isus Hristos,
Domnul nostru” (verset 23, 24). Asa ca si noua ni se cere sa credem in Dumnezeul invierii, fiindca aceasta credinta este singura temelie a
neprihanirii noastre. Daca Avram si-ar fi oprit ochii asupra trupului sau amortit, dupa ce si-i indreptase spre bolta cereasca presarata de stele
n-ar fi putut dovedi niciodata gandul unei seminte atat de mare la numar ca stelele. Dar Avram nu s-a uitat la trupul sdu, ci la puterea de
inviere a lui Dumnezeu si tocmai fiindca era nevoie de aceastad putere ca sa dea nastere semintei fagaduite, stelele cerului si nisipul marii nu
erau decat niste slabe icoane pre-inchipuitoare ale acestei puteri.

Tot asa si un pacatos, care aude vestea buna a Evangheliei, daca ar putea sa vada cu ochii sai lumina curata a starii de fata a lui Dumnezeu
si apoi ar putea patrunde toate adancimile firii sale pacatoase, cu drept cuvant, ar putea striga: ,,Cum voi ajunge vreodata sa stau inaintea lui
Dumnezeu? Cum o sa fiu Tn stare vreodata sa locuiesc in aceasta lumind”? - Dar, daca pacatosul nu vede in el insusi nici un mijloc de
scapare, Dumnezeu a pregatit totul in Acela care s-a pogorat din sanul Tatalui pe cruce si in mormant, facand, astfel, prin lucrarea Lui,
legatura intre cer si pamant. Mai inalt decat sanul Tatalui nu este nimic, - vesnica locuinta a Fiului; si mai jos decat crucea si mormantul nu se
afla nimic; dar, minunat adevar! gésim pe Hristos in amandoua. in moarte, s-a coborat, ca sa lase indaratul Lui, in pulberea mormantului,
intreaga greutate a pacatelor si farddelegile poporului sdu. in mormant, Hristos d& la iveald sfarsitul tuturor celor omenesti, sfarsitul pacatului
si sfarsitul puterii diavolului. Mormantul lui Isus este sfarsitul tuturor lucrurilor. Dar invierea ne duce peste acest hotar si alcatuieste temelia
nepieritoare pe care se reazema, pentru totdeauna marirea lui Dumnezeu si fericirea omului - indata ce ochiul credintei priveste pe Hristos
cel inviat, gaseste in El un raspuns biruitor in ce priveste pacatul, judecata, moartea si mormantul. Acela, care a biruit totul, in chip
dumnezeiesc, a inviat din morti si s-a asezat in ceruri, la dreapta Tatalui; ba mai mult, Duhul celui inviat si al celui proslavit da marturie celui



credincios ca este un copil al lui Dumnezeu. Din mormantul lui Hristos, credinciosul a iesit inviat, cum este scris: ,Pe voi care erati morti in
greselile voastre si in firea voastra pamanteasca, ne taiata imprejur, Dumnezeu v-a adus la viata impreuna cu El, dupa-ce ne-a iertat toate
greselile” (Col. 2. 13).

Asadar, starea de fiu, fiind intemeiata pe inviere, este unita cu punerea noastra in starea de neprihanire, cu neprihanirea si cu scaparea
desavarsita de tot ce ne-ar putea fi potrivnic la mantuire. Dumnezeu nu ne putea primi plini de pacate, caci sfintenia lui este asa de mare, ca
nu poate suferi nici macar o singura pata de pacat pe fiii si fiicele Lui. Tatal fiului risipitor nu putea sa primeasca pe fiul sau, la masa, cu
zdrentele cu care era imbracat atunci cand pazea porcii. Putea insa sa-i iasa in intampinare, sa-l imbratiseze si sa-1 sarute asa zdrentaros cum
era: iata ce poate face harul; dar era cu neputinta ca sa primeasca pe fiul sdu zdrentaros la masa sa... Harul, care a impins pe tatal sa iasa
inaintea fiului risipitor, 1l face sa-i dea si o haina nouad. Caci, daca ar fi asteptat tatal ca fiul sdu sa se imbrace cu un vestmant cumparat de el,
n-ar mai fi fost har, cum n-ar fi fost nici drept sa duca pe fiu in casa cu zdrentele sale. Cand insa tatal iese in intampinarea fiului risipitor si se
pleaca pe gatul lui, harul si neprihanirea stralucesc impreuna: fiul nu este primit la masa Tatalui inainte de a fi imbracat potrivit starii lui
nalte si fericite. in Hristos, Dumnezeu s-a coborat pana la cel mai pacatos om ca, prin injosirea Sa, sa ridice pe om la cea mai mare fericire:
legatura cu El insusi. Din toate acestea, se vede ca starea noastra de copii ai lui Dumnezeu impreuna cu toata marirea si toate
binecuvantarile legate de aceasta stare este cu totul neatarnata de noi. Nu avem mai mult a face cu ea decat trupul amortit al lui Avram si
sanul mort al Sarei cu o samanta ca stelele cerurilor si ca nisipul marii. De la Dumnezeu sunt toate. Dumnezeu Tatal a facut planul;
Dumnezeu Fiul a pus temelia si Dumnezeu Sf. Duh a ridicat cladirea; iar pe acea cladire se poate citi ,prin har ati fost mantuiti, prin credinta,
fara faptele legii”! (Rom. 3. 27 si Efes. 2. 8).

Capitolul, pe care-l cercetam, mai cuprinde ceva de seama, anume: starea de mostenitor. Dupa ce starea omului dupa voia lui Dumnezeu si
starea de copil al lui Dumnezeu, fusesera randuite in intregime, dumnezeieste si fara vreo conditie, Domnul a zis lui Avram: ,,Eu sunt Domnul,
care te-am scos din Ur, din Haldeia, ca sa-ti dau in stapanire tara aceasta” (verset 7). Aici ne este infatisata starea de mostenitori cum si
calea deosebita pe care au sa mearga mostenitorii Tnainte de a ajunge la mostenirea fagaduita. ,Si daca suntem copii, suntem si mostenitori:
mostenitori ai lui Dumnezeu, si impreuna mostenitorii cu Hristos, daca suferim cu adevarat impreuna cu El, ca sa si fim proslaviti impreuna cu
Ei” (Rom. 8, 17). Calea, care duce la mostenire, trece prin suferinta, prin mahnire si prin necazuri; dar, slava lui Dumnezeu, prin credinta,
putem zice: ,suferintele din vremea de acum nu sunt vrednice sa fie puse alaturi cu slava viitoare, care are sa fie descoperita fata de noi”
(Rom. 8. 18); si stim ca ,intristarile noastre usoare de o clipa lucreaza pentru noi tot mai mult o greutate vesnica de slava” (2 Cor. 4. 17); si in
sfarsit: ,ne bucuram chiar si in necazurile noastre; caci stim ca necazul aduce rabdare; rabdarea aduce biruinta in incercare; iar biruinta
aceasta aduce nadejde” (Rom. 5. 3-5). Pentru noi, este o mare cinste sa ni se dea voie sa bem din paharul prea slavitului nostru Stapan, si sa
fim botezati cu botezul Sau; sa calatorim intr-o necurmata legatura cu El, strabatand drumul ce duce de-a dreptul la mostenirea noastra
slavitd. Mostenitorul si cei impreuna cu El mostenitori, ajung la acea mostenire pe calea suferintei.

Sa ne aducem aminte insa ca suferintele, de care au parte impreuna mostenitorii, nu sunt o pedeapsa. N-au de suferit sub mana dreptatii
dumnezeiesti din pricina pacatului, caci suferinta aceasta a purtat o jertfa cea sfanta si vie, deplin, pe cruce, pentru roi, Hristos, cand si-a
plecat sfantul Sau cap sub loviturile dreptatii dumnezeiesti. ,Hristos de asemenea a suferit odata pentru pacate” (1 Petru 3. 18), si acest
,0datd” a fost pe cruce si in nici un alt loc. inainte n-a suferit niciodatd pentru pacat, si n-are s mai sufere niciodatd pentru pacat. ,Acum, la
sfarsitul veacurilor, S-a aratat o singura data ca sa stearga pacatul prin jertfa Sa” (Evr. 9. 26). ,Hristos S-a adus jertfa o singura data” (Evr. 9.
28).

Sunt doua feluri de a privi pe Hristos patimind: intai, ca lovit de Dumnezeu; apoi, ca lepadat de oameni. In intaia infatisare, El singur a suferit;
in a doua infatisare ne este data cinstea sa-i fim tovarasi. Lovit pentru pacat de Dumnezeu, Hristos a suferit singur; caci cine ar fi putut suferi
impreuna cu EI? Numai El a fost in stare sa stea in fata maniei lui Dumnezeu. Numai El a fost in stare sa se coboare ,,in valea cu apa care nu
seaca niciodata si unde nu se ara, nici nu se semana” (Deut. 21. 4), si a pus randuiala pentru totdeauna, cu privire la pacatele noastre. Pentru
aceste suferinte ale lui Hristos, ramanem doar recunoscatori pe veci; cu nici un chip nu putem spune ca si noi am suferit, pentru ca noi n-am
fost partasi la ele. Numai Hristos, singur, s-a luptat si a biruit; dar prada o impartaseste cu noi. Singur era ,,in groapa pieirii si in fundul
mocirlei” (Ps. 40. 2); dar, indata ce-si pune piciorul pe ,stanca” vesnica a invierii, ne face tovarasii Sai. Tot singur era si cand a scos ,strigatul
tare”, pe cruce (Marcu 15. 37); dar cu multi tovarasi canta ,céntarea cea noua” (Ps. 40.3). Acum, vorba este sa stim daca vom primi sa
suferim cu El tot ce vine din partea oamenilor, dupa ce El a suferit pentru noi din partea lui Dumnezeu. Lucrul acesta este destul de lamurit,
din pricind ca Duhul Sfant intrebuinteaza cuvantul ,daca” in legatura cu starea de mostenire. ,Daca suferim cu adevarat impreuna cu EI”
(Rom. 8. 17); ,daca rabdam, vom si imparati impreuna cu EI” (2 Tim. 2. 12). Cand e vorba de starea de copil al lui Dumnezeu nu este nici un
»,dacd” caci, la aceasta vrednicie de copil al lui Dumnezeu, nu putem ajunge prin suferintd, ci prin puterea de nastere din nou a Duhului Sfant,
intemeiata pe lucrarea savarsita de Hristos, dupa vesnicul sfat al lui Dumnezeu. Nimic nu poate clati aceasta stare. Nu prin suferinta ajungem
sa facem parte din familia lui Dumnezeu; caci Pavel nu zice Tesalonicenilor: ,intrucat veti fi gasiti vrednici de familia lui Dumnezeu pentru
care si suferiti” (2 Tes. 1. 5). Tesatonicenii faceau parte din familie, dar erau chemati la imparatie; iar calea, care duce acolo, e o cale de
suferinta; ba mai mult, masura suferintelor lor pentru imparatie era in legatura cu aseménarea, la chip, cu imparatul lor. Cu cat vom aduce
mai mult la chip cu El, cu atat mai mult vom si suferi cu El; si cu cat partea pe care o vom avea cu El in suferintele sale va fi mai adanca, cu
atat partea pe care o vom avea cu El in slava va fi mai mare. Este o deosebire intre casa Tatalui si imparatia Fiului; in cea dintai, e vorba de o
stare daruita; in a doua va fi vorba insa si de lucrul lor. La masa mea, pot sedea toti copiii mei; dar folosul ce vor avea, din starea mea de fata
si din vorbe cu mine va atarna numai de ei. Unul din ei poate sedea chiar pe genunchii mei, bucurandu-se, pe deplin, de legatura sa de copil
cu mine, fara ca sa fie insa in stare sa inteleaga macar o singura vorba a mea. Altul, poate, dovedeste o desteptaciune deosebita in starea de
vorba cu mine, fara ca sa fie, prin asta, mai fericit decat copilasul ce-l tin in brate. Dar daca e vorba de slujba copiilor mei fata de mine, sau
de recunoasterea lor in fata lumii din partea mea, este cu totul altceva. Pilda aceasta nu-i decat o slaba icoana pentru intelegerea indoita a
gandului despre destoinicie, in imparatia Fiului, si starea daruita, in casa Tatdlui. S& ne aducem aminte totusi, ca a suferi cu Hristos nu
fnseamna jugul unui rob, nici nu este o lege de fier, ci un har deosebit daruit din partea Domnului; ,,Caci cu privire la Hristos voua vi s-a dat
harul nu numai sa credeti in El, ci sa si patimiti pentru EI” (Fil. 1. 29). Afara de asta, e lamurit ca adevarata taina a suferintelor pentru Hristos
sta in dragostea ce o avem pentru El. Cu cat vom iubi pe Isus mai mult, cu atat ne vom tine mai aproape de El; si cu cat ne vom tinea mai
aproape de El, cu atat ne vom lua mai mult dupa El; si cu cat ne vom lua dupa El mai mult, cu atat vom suferi mai mult cu El. Asa ca totul
izvoraste din dragostea pentru Hristos; si ,,noi il iubim, pentru ca El ne-a iubit intai” (1 loan 4. 19). Dar si in ce priveste suferinta, ca si in
privinta tuturor adevarurilor Evangheliei, sa ne ferim de a face o lege; adica sa nu cumva sa-si inchipuie cineva ca o datorie pentru cel
credincios sa sufere pentru Hristos. Cine priveste suferinta ca o datorie se prea poate sa nu cunoasca inca pe Hristos, nici starea



binecuvantata de fiu, nefiind inca statornicit in har. Un astfel de om incearca mai degraba sa patrunda in familia lui Dumnezeu prin faptele
legii, in loc sa ajunga in imparatie prin cararea suferintei.

Pe de alta parte, sa ne ferim iarasi sa dam inapoi dinaintea paharului si botezului Stapanului nostru. Sa nu marturisim ca avem parte de cele
dobandite prin crucea Sa, daca nu avem sa fim partasi la lepadarea din partea lumii, care insoteste crucea. Sa fim incredintati ca poteca ce
duce la imparatie nu este luminata de soarele bunei vointe a lumii, si ca nu-i presarata cu trandafirii fericirii ei. Cand un credincios sta bine cu
lumea, se prea poate sa nu umble in legatura cu Hristos. ,Daca imi slujeste cineva, sa Ma urmeze; si unde sunt Eu, acolo va fi si slujitorul
Meu” (loan 12. 26). Ce a urmarit Hristos in umblarea Sa pe pamant? A cautat oare sa capete vreo stare de frunte in lumea aceasta? Nici
vorba de asa ceva, caci locul Lui a fost pe cruce intre doi talhari. Dar va zice cineva: Dumnezeu si mana Sa erau acolo. Asa este, insa era si
omul! Acest adevar din urma are ca urmare lepadarea noastra de catre lume, daca umblam cu Hristos. Cerul ne deschide legatura cu Hristos,
si ne alunga afara din lume; dar, daca marturisim ca suntem din cer, fara ca lumea sa ne alunge, e semn ca e ceva rau la mijloc. Daca Hristos
ar fi astazi pe pamant, care i-ar fi drumul pe care ar merge, si care i-ar fi sfarsitul? Am dori sa umblam cu EI? Dea Dumnezeu sa raspundem
acestor intrebarii la lumina Cuvantului, care este mai taietor decat o sabie cu doua taisuri, fiind pusi sub privirea Celui Atotputernic si sa ne
intareasca Duhul Sfant ca sa fim mai credinciosi Stapanului nostru indepartat, rastignit si alungat de lume. Acela, care umbla potrivit Duhului
va fi plin de Hristos; asa ca nu se va uita la suferinta, ci la Acela pentru care sufera. Daca privirea e atintita asupra lui Hristos, suferintele de
acum nu vor fi nimic fata de slava viitoare.

Sa aruncam acum o privire repede asupra vedeniei, pline de inteles, ce ne e povestita in cele din urma versete ale acestui capitol: ,La apusul
soarelui, un somn adanc a cazut peste Avram; si iata ca |-a apucat o groaza si un mare intunerec. Si Domnul a zis lui Avram: ,Sa stii hotarat
ca samanta ta va fi straina intr-o tara, care nu va fi a ei; acolo va fi robita si o vor apasa greu, timp de patru sute de ani. Dar neamul caruia fi
va fi roaba, 1l voi judeca Eu; si pe urma va iesi de acolo cu mari bogatii.... Dupa ce a asfintit soarele, s-a facut un intuneric adanc; si iata ca a
iesit un fum ca dintr-un cuptor, si niste flacari de foc au trecut printre dobitoacele despicate” (versetele 12-17).

Putem zice ca intreaga istorie a lui Israel e data pe scurt in acele doua icoane pre-inchipuitoare; ,ca dintr-un cuptor” si ,niste flacari de foc”.
Cea dintai infatiseaza feluritele vremuri in care Israelitii au fost pusi la Tncercare si au patimit: lunga lor robie n Egipt, timpurile de supunere
sub Tmparatii Canaanului, robia lor in Babilon, si in sfarsit Tmprastierea lor de acum. Israelitul poate fi socotit ca trecand prin cuptorul
fumegand, in toate acele vremuri felurite (Vezi Deuteronom 4. 20; 1 imparati 8. 51; Isaia 48. 10). Dimpotriva, flacara de foc pre-inchipuieste
partile din istoria lui Israel, in care Domnul, in mila Lui, se arata, pentru ca sa scape pe ai Sai, ca de pilda: scaparea din Egipt prin mana lui
Moise; scaparea de sub stapanirea imparatilor Canaanului, prin judecatori; iesirea din Babilon, pusa la cale de Cir; si, in sfarsit, scaparea de la
urma a poporului, cdnd va veni Hristos in slava. La mostenire nu se poate ajunge decat prin cuptorul fumegand; si cu cat fumul cuptorului e
mai gros, cu atat mai stralucitoare o sa fie si flacara de foc, sau faclia mantuirii lui Dumnezeu.

Dar invatatura aceasta n-are a face numai cu poporul lui Dumnezeu indeobste, ci priveste si pe fiecare in parte. Toti cati au ajuns vreodata la
o stare de frunte ca slujitori, inainte de a fi chemati sa se bucure de flacara de foc, au trecut prin cuptorul fumegand. ,Groaza si intuneric
mare” au pus stapanire pe Avram; lacov a avut de rabdat munca grea in casa lui Laban, vreme de doudzeci de ani; losif a intampinat cuptorul
fumegand al suferintei in inchisorile Egiptului; patruzeci de ani a petrecut Moise in pustie. Sf. Scriptura ne arata cum sa potrivim aceasta
fnvatatura pentru slujitori si pentru supraveghetori. ,Slujitorii” sa fie mai intai ,,cercetati” apoi sa slujeasca daca sunt fara prihana (1 Tim. 3.
10): ,sa nu fie intors la Dumnezeu de curand, ca nu cumva sa se ingamfe si sa cada in osanda diavolului” (1 Tim. 3. 6). Una este sa fii un
copil al lui Dumnezeu; si cu totul altceva este sa fii un slujitor al lui Hristos. Daca trimet pe copilul meu in gradina ca sa lucreze, o sa faca,
poate, mare paguba; nu este el totusi copilul meu prea iubit? Da; dar nu este un slujitor deprins in lucrul de gradinarie. lata toata deosebirea:
rudenia si slujba sunt doua lucruri deosebite. Asta nu inseamna ca un copil al lui Dumnezeu n-are nimic de facut, nimic de suferit sau nimic
de Tnvatat, ci numai ca slujba si suferinta lui sunt strans legate in caile lui Dumnezeu. Acela care se arata mult in public, trebuie sa aiba acea
smerenie, acel cuget asezat, acea minte supusa si umila, acea vointa franta, acel glas duios, care sunt roadele frumoase ale suferintei sub
mana lui Dumnezeu. Cei care iau un loc de frunte, fara sa aiba, mai mult sau mai putin, insusirile despre care vorbim, isi vor pierde cumpatul
mai curand sau mai tarziu. Doamne Isuse, tine pe robii tdi cei slabi aproape de Tine si in mana Ta.

Aici vedem cum necredinta intuneca mintea lui Avram, si cum il abate, pentru un timp, din drumul fericitei si tihnitei increderi in Dumnezeu.
,Si Sarai a zis lui Avram: ,iata, Domnul m-a facut stearpa” (verset. 2). Aceste cuvinte arata nerabdarea obisnuita a necredintei; Avram
trebuia sa astepte cu rabdare de la Domnul indeplinirea fagaduintei. Bietei noastre inimi firesti, insa, 1i place, mai de graba, orice alt lucru
afara de asteptare. Bucuroasa, ea va incerca ce stie, intrebuintand fel de fel de mijloace, planuri, numai sa iasa din, ceea ce numeste ea,
fncurcatura. Sa te increzi intr-o fagaduinta, si sa astepti, cu rabdare, implinirea ei, sunt doua lucruri cu totul deosebite. Purtarea unui copil
fata de fagaduintele parintilor sdi ne va lamuri mai bine aceasta deosebire. Cand fagaduim ceva copilului nostru, nici prin gand nu-i trece sa
puna la indoiald cuvantul nostru; totusi, il putem vedea foarte nelinistit si abia rabdand sa stie cand si cum ne vom tinea de cuvant. Dar
purtarea unui copil este o oglinda in care omul cel mai intelept isi poate g&si chipul. in cap. 15, Avram isi dovedeste credinta; in cap. 16, insa,
fi lipseste rabdarea. Asa ca, acum, pricepem mai bine intelesul si frumusetea versetului 12 din cap. 6, al Ep. catre Evrei: ,asa incat sa nu va
leneviti, ci sa calcati pe urmele celor ce, prin credinta si rabdare mostenesc fagaduintele”. Dumnezeu da o fagaduinta si credinta o primeste;
nadejdea o priveste ca si implinita, iar rabdarea asteapta, cu liniste, implinirea ei.

In ce priveste pe Sarai, ce a zis lui Avram s-ar putea talmaci cam astfel: ,Domnul nu m-a ascultat pe mine; o s&-mi vina, poate, intr-ajutor
roaba mea egipteana”. Inimii necredincioase totul ii place afara de Dumnezeu, De multe ori, te miri vazand de ce fel de desertaciuni se poate
agata credinciosul, de indata ce a pierdut legatura cu Dumnezeu, si cand uita ca Dumnezeu ramane credincios, intotdeauna, puterea lui fiind
de ajuns sa faca orice. Cu chipul acesta, sufletul pierde starea de pace si liniste, care este de mare trebuinta pentru marturia celui care umbla
prin credinta. Si atunci, credinciosul intrebuinteaza, intocmai ca cei din lume, fel de fel de mijloace ca sa-si ajunga scopul; si numeste asta:
Jfolosire de cele mai bune mijloace”. Ce trist lucru, si ce urmari grozave are, totdeauna, neatarnarea necurmata de Dumnezeu. Daca Sarai ar
fi zis: , Trupul meu a imbatranit, dar Dumnezeu imi este indeajuns”, ar fi fost cu totul altfel. Ar fi rémas pe un taram adevarat, caci de fapt,
trupul ei imbatranise. Dar Sarai tot nu invatase sa-si abata privirile de la cele firesti, de aceia a vrut sa mai incerce cele firesti si pe o alta
cale. Dupa socotinta lui Dumnezeu si a credintei, omul firesc nu era mai vrednic in Agara decat in Sarai: batréana sau tanara, este tot una in
ochii lui Dumnezeu, si deci in ochii credintei. Dar acest adevar n-are nici o putere asupra-ne, daca nu l-am dovedit in viata noastra, punand in
mijloc pe Dumnezeu. daca insa iti abati privirile, numai o singura clipa macar, de la Dumnezeul slavei, esti in stare sa te dai prada
inchipuirilor celor mai josnice ale necredintei. Caci, numai rezemandu-te, staruitor, pe Dumnezeul cel viu, singurul adevarat si singurul



intelept, te vei putea lipsi de toate cele firesti. Asta nu inseamna deloc ca dispretuim uneltele ce le intrebuinteazd Dumnezeu: fiindca atunci
am fi nepasatori si n-am mai fi credinciosi. Credinta insa pretuieste unealta, dar nu din pricina ei, ci din pricina Aceluia care o intrebuinteaza.
Necredinta, dimpotriva, nu se uita decat ta unealta si pretuieste izbanda dupa puterea uneltei, in loc s-o pretuiasca dupa atotputernicia
Aceluia care o intrebuinteaza. Privind pe David si apoi pe Filistean, Saul a zis celui dintai: ,Nu poti sa te duci sa te bati cu Filisteanul acesta,
caci tu esti un copil” (1 Sam. 17. 33). Dar, pentru David, nu e vorba sa stie daca el poate sa se bata cu Filisteanul, ci daca Domnul vrea se-si
arate puterea prin el asa tanar cum este. Drumul credintei este un drum foarte lamurit si foarte ingust. Credinta nici nu indumnezeieste, nici
nu dispretuieste mijloacele, ci le pretuieste numai atat cat sunt intrebuintate de Dumnezeu. Caci este o mare deosebire intre felul cum
intrebuinteaza Dumnezeu mijloacele firesti spre folosul meu si felul meu de a le intrebuinta spre a da la o parte pe Dumnezeu. Nu prea se
baga in seama aceasta deosebire, dar asta nu scade din pretul ei. Dumnezeu a intrebuintat niste corbi spre a hrani pe llie, dar llie nu i-a
intrebuintat ca sa inlature pe Dumnezeu. Cand cineva are o incredere deplina in Dumnezeu, nu se mai sinchiseste de mijloace; isi face
socoteala cu Dumnezeu, in deplina incredere ca El va binecuvanta, va ajuta si va ingriji, oricare ar fi mijloacele de care se va sluji.

Agar nu era o unealtd, intrebuintata de Dumnezeu, pentru indeplinirea fagaduintei pe care o facuse lui Avram. Dumnezeu fagaduise un copil
lui Avram, dar nu spusese ca acel copil era sa fie al Agarei. Si Biblia ne spune ca Avram si Sarai, facand ce au facut, si-au marit mahnirea,
caci Agar, cand s-a vazut insarcinata, a privit cu dispret pe stapana-sa. Dar asta n-a fost decéat inceputul tuturor necazurilor, care au izvorat
din graba lor de a intrebuinta mijloace omenesti pentru indeplinirea fagaduintei lui Dumnezeu. Vrednicia Sarei a fost calcata in picioare de o
roaba egipteanad; caci Agar, vazand starea de starpiciune in care se afla stapana sa, a dispretuit-o. Vrednicia si autoritatea nu se pot pastra
decat ramanand in necurmata legatura cu Dumnezeu. Nimeni nu este mai neatarnat de tot ce-l inconjoard, decat cel ce umbla, in adevar,
prin credinta si asteapta ajutorul sdu numai de la Dumnezeu. Dar indata ce copilul lui Dumnezeu cauta sa intre in legatura cu lumea si sa
ceara ajutor de la lume, isi pierde vrednicia pe care i-o da starea de copil al lui Dumnezeu si, in curand, isi da si el seama de aceasta pierdere.
Nu se pricepe indeajuns ca cea mai mica abatere din calea credintei aduce o paguba insemnata. Fireste ca si acei care merg pe calea
credintei vor intampina neaparat incercari si greutati, dar pot sa fie si asigurati ca bucuria si fericirea de care se vor impartasi ii vor
despagubi. Pe cand daca se abat din aceasta cale vor intampina incercari si greutati mult mai mari, dar fara nici o despagubire.

,Si Sarai a zis lui Avram; ,Asupra ta sa cada ocara care mi se face” (Verset 5). Cand gresim, adeseori suntem gata sa aruncam vina pe altul.
Sarai culegea numai rodul sfatului ei. Dar vina o arunca pe Avram: , Asupra ta sa cada ocara care mi se face”. Apoi, cu voia lui Avram, cauta
sa scape de necazul adus de nerabdarea ei. ,Avram a raspuns Sarei: iata, roaba ta este in mana ta, fa-i ce-ti place”. Atunci Sarai s-a purtat
rau cu ea; si Agar a fugit de ea”. (Verset. 6). Asta nu se face, caci nu te poti scapa de roaba ta cu batai. Daca am gresit cu ceva si daca avem
de suferit Tn urma acestor greseli, nu putem scapa de aceste urmari intaratandu-ne si ridicandu-ne cu mandrie impotriva lor. Fiindca daca
incercam cu acest mijloc nu facem decat sa ne incurcam mai rau. Cand am gresit, ar trebui sa ne umilim, sa ne marturisim greseala, si sa
asteptam scaparea de la Dumnezeu. in purtarea Sarei, nu vedem nimic de felul acesta, ci dimpotriva nici nu vrea s& vada ca a gresit si
atunci, In loc sa astepte scaparea de Dumnezeu, ea cauta sa scape cum stie ea. Dar toate silintele cu care ne trudim sa ne indreptam
abaterile, inainte de a le fi marturisit Domnului, ajung sa ne ingreuieze si mai mult drumul. De aceea Dumnezeu a vrut ca Agar sa se intoarca
la stapana sa si sa nasca un fiu care nu era fiul fagaduintei, ci o ispita pentru Avram si pentru casa lui, cum vom vedea mai la vale. Din toate
acestea, invatam doua lucruri de seama. intai: daca am cazut in vreo greseald din pricina necredintei noastre, nu putem lecui aceasta
greseala indata si nici prin puterile noastre. Lucrurile trebuie sa-si urmeze cursul lor: ,,Ce seamana omul aceea va si secera. Cine seamana in
firea lui pamanteasca, va secera din firea lui pamanteasca putrezirea; dar cine seamana in Duhul va secera din Duhul viata vesnica” (Gal. 6.
7 - 8). lata un adevar nestramutat, pe care-l gasim, pretutindeni, in Scriptura si in viata noastra. Dumnezeu iarta pacatul si pune pe cel
credincios iarasi in starea ce o avea Thainte de a pacatui; dar trebuie sa culegem ce am semanat. Avram si Sarai au trebuit sa rabde, ani
intregi, pe roaba si pe fiul ei, ne putand sa-i alunge decat potrivit vointei lui Dumnezeu. Lasarea cu totul in mainile lui Dumnezeu aduce o
binecuvantare deosebita. Daca ar fi facut asa, Avram si Sarai n-ar fi fost chinuiti de loc cu starea de fata a roabei si a fiului ei. Dar, fiindca au
chemai in ajutor firea lor pamanteasca, trebuiau sa sufere urmarile.

in al doilea rand, din cele petrecute cu Agar, vedem c& Agar si fiul ei pot fi socotiti ca niste icoane pre-inchipuitoare ale legdméantului faptelor
si ale tuturor celor cari, prin acest legamant, sunt nascuti pentru robie. , Caci este scris, ca Avraam a avut doi fii: unul din roaba si unul din
femeia sloboda. Dar cel din roaba s-a nascut in chip firesc, iar cel din femeia sloboda s-a nascut prin fagaduinta. Lucrurile acestea trebuiesc
luate intr-alt inteles: ca acestea sunt doua legaminte: unul, de pe muntele Sinai, ,naste pentru robie si este Agar”... (Gal. 4. 22-25). Aici,
vedem cum firea veche este cu totul altceva decat ,fagaduinta” si asa invatam care este gandul lui Dumnezeu, nu numai in ce priveste
intelesul cuvantului ,firesc”, ci si in ce priveste straduinta facuta de Avram ca sa aiba samanta fagaduita cu ajutorul Agarei, in loc sa se
increada in ,fagaduinta” lui Dumnezeu. Aceste doua asezaminte sunt intrupate in Agar si in Sara, si sunt cu totul deosebite unul de altul.
,unul naste pentru robie”, intrucat punea inainte hotararea omului ,sa faca”, sau ,sa nu faca”, si facea ca viata sa atarne cu totul de puterea
omului de a face omul care le va implini, ,va trai prin ele” (Levitic 18. 5). latd asezamantul Agarei. Dar asezamantul Sarei descopere pe
Dumnezeu ca Dumnezeul fagaduintei care e cu totul neatarnata de om, si intemeiata numai pe bundvointa si puterea lui Dumnezeu.
Dumnezeu nu pune nici un ,,daca” la fagaduintele sale. Le da neconditionat, si e hotarat sa le indeplineasca. lar credinta se bizuieste pe El cu
o slobozenie deplina. Nu-i nevoie de nici o straduinta a noastra fireasca pentru indeplinirea fagaduintelor lui Dumnezeu. Si Avram si Sarai,
tocmai in aceasta privinta, au gresit prin faptul ca au incercat sa ajunga la o tinta anumita, care le fusese asigurata pe deplin cu o fagaduinta
a lui Dumnezeu, iata ce face necredinta. Cu pornirea ei neastamparata de lucru, necredinta ridica o ceatd, care invaluieste sufletul si opreste
razele slavei lui Dumnezeu. ,Si n-a facut multe minuni, in locul acela, din pricina necredintei lor” (Matei 13, 58). Credinta dimpotriva lasa
intotdeauna lui Dumnezeu cea mai mare slobozenie pentru ca sa-si arate puterea. Si cand Dumnezeu isi arata puterea, omul nu poate decat
sa preamareasca pe Dumnezeu.

Ratacirea in care alunecasera Galatenii era adaugarea unui lucru firesc la ceea ce savarsise Hristos pe cruce pentru ei. Evanghelia pe care
le-o vestise Pavel, si pe care o primisera Galatenii era numai infatisarea deslusita a harului dumnezeiesc, cel desavarsit, deplin si fara
conditiuni. ,Cine v-a fermecat, pe voi, inaintea ochilor carora a fost zugravit Isus Hristos ca rastignit?” (Gal. 3. 1) Asta nu era numai o
fagaduinta de la Dumnezeu, ci o fagaduinta implinita in chip dumnezeiesc si maret. Hristos rastignit punea totul in randuiala si in ce priveste
pe Dumnezeu si in ce priveste pe om. Dar invatatorii mincinosi rasturnau acest adevar, cum cdautau sa rastoarne intreaga Evanghelie a lui
Hristos, zicand: ,,Daca nu va tadiati Tmprejur dupa obiceiul lui Moise, nu puteti fi mantuiti” (Fapte 15. 1). Si cum zice apostolul; ,Daca
neprihanirea se capata prin Lege, degeaba a murit Hristos” (Gal. 2. 21). Hristos trebuie sa fie un Mantuitor desavarsit, sau, daca nu este
desavarsit, nu este mantuitor. indata ce se zice ,daca nu faci asta sau asta, nu poti fi mantuit”, Evanghelia lui Hristos e cu totul rasturnata;
deoarece Evanghelia imi descopere pe Dumnezeu coborandu-se pana la mine, asa ca sunt: pacatos, vinovat, ticalos si pierdut prin vina mea;



ba mai mult: Dumnezeu imi aduce o iertare deplina a tuturor pacatelor mele si o mantuire deplind, din starea mea de pierzare, savarsita pe
dea-intregul, de El insusi pe cruce.

De aceea, daca se zice: ,trebuie sa fii asa ori asa, ca sa fii mantuit”, se dezbraca crucea de toata marirea ei, si suntem lipsiti de orice pace.
Daca mantuirea atarna de ceea ce suntem ori facem noi, hotdrat ca suntem pierduti. Dar Evanghelia spune ca Dumnezeu este totul, iar omul
nimic. Nu este un amestec de Dumnezeu si om; totul este Dumnezeu. Pacea, pe care o da Evanghelia, nu se sprijina in parte pe lucrarea lui
Hristos si in parte pe faptele omului; ci cu totul si numai pe lucrarea lui Hristos, fiindca aceasta lucrare e desavarsita, si face desavarsiti,
intocmai cum este ea insasi, pe toti cei ce se-ncred in ea.

Sub lege, Dumnezeu statea, asa zicand, linistit ca sa vada ceea ce era in stare omul sa faca; pe cand in Evanghelie, vedem pe Dumnezeu
lucrénd si pe om chemat ,sa stea si sa priveasca ,mantuirea Domnului” (2Cron. 20. 17). Asa stand lucrurile, apostolul nu pregeta sa zica
Galatenilor: ,Voi, care voiti sa fiti socotiti neprihaniti prin Lege, v-ati despartit de Hristos; ati cazut din har” (Gal. 5. 4). Daca omul are sa faca
ceva in lucrarea mantuirii, Dumnezeu este inlaturat; si daca Dumnezeu este inlaturat, mantuirea este cu neputinta, intrucat e cu neputinta ca
omul sa savarseasca o mantuire, cu ajutorul celor ce dovedesc ca el este o fiinta pierduta. Asa dar, daca mantuirea este lucrarea harului,
trebuie sa fie numai a harului. Nu poate fi pe jumatate lege si pe jumatate har; caci aceste asezaminte sunt cu totul deosebite. Sau Sarai, sau
Agar: daca este Agar, Dumnezeu ramane afara; daca este Sarai, omul rdmane afara. Legea, avand a face cu omul, da la lumina tot ce este
omul: cazut si-l pune sub blestem atata vreme cat are a face cu ea, adica atata vreme cat traieste. ,Legea are stapanire asupra omului, cata
vreme traieste el”(Rom. 7. 1), dar cand a murit, inceteaza neaparat stapanirea ei fata de el (vezi Rom. 7. 1-6; Gal. 2. 19; Col. 2 20; 3. 3),
pastrandu-si, insa, aceasta stapanire, in toata strasnicia ei, ca sa blesteme pe orice om viu. Dimpotriva, Evanghelia, intarind ca omul este
pierdut, cazut, mort prin pacate si faradelegi, descopere pe Dumnezeu, asa cum este El, ca Mantuitorul celor pierduti; ca Acela care iarta pe
vinovati, ca Acela care invie pe morti. Nu ne infatiseaza, deci, pe Dumnezeu ca cerand ceva de la om; (caci la ce s-ar putea astepta de la unul
care a murit in stare de faliment?) ci ca descoperindu-si harul sau in rascumparare.

intre aceste doud asezaminte, al legii si al harului, este deci deosebire mare. Se intelege, dar, de ce apostolul Pavel, in epistola catre
Galateni, intrebuinteaza cuvintele: ,Ma mir” ,,Cine v-a fermecat pe voi? - ,Ma tem de voi” - ,Ma indoiesc de voi” - Cine v-a oprit sa nu va
plecati adevarului? - Asa graieste Sfantul Duh, cere cunoaste pretul unui Hristos intreg, al unei mantuiri desavarsite si care stie cat de
trebuincioasa este cunostinta unuia si alteia pentru pacatosul pierdut. Nu mai gasim aceste cuvinte in nici o alta epistola, nici chiar in aceea
catre Corinteni, cu toate ca in mijlocul acestora erau de infruntat cele mai grele abateri trupesti. Orice greseala si orice ratacire a omului se
poate indrepta cu ajutorul harului dumnezeiesc. Dar Galatenii, intocmai ca Avram in capitolul nostru, se lepadau de Dumnezeu intorcandu-se
la cele trupesti. Cu ce sa se lecuiasca o astfel de abatere? Cum sa se indrepte o ratacire, care da la o parte singurul mijloc care poate
indrepta totul? Sa te lepezi de har, inseamna sa te intorci iar la lege, din care nu poti culege decat blestemul.

Domnul sa ne intareasca inimile in harul Sau cel desavarsit!

Acest capitol ne arata felul cum vine Dumnezeu ca sa indrepte greseala lui Avram. ,Cand Avram a fost in varsta de nouazeci si noua de ani,
Domnul i s-a aratat si i-a zis: ,Eu sunt Dumnezeul cel Atotputernic; umbla inaintea Mea, si fii fara prihana”. Acest verset cuprinde mult
adevar! E destul de [damurit ca Avram nu umbla fnaintea Dumnezeului celui Atotputernic. Necredinta, totdeauna, aduce, mai mult sau mai
putin, ceva din eul nostru, din imprejurari, si altele de felul acesta, rapindu-ne, astfel, acea bucurie si acea pace, acea seninatate si acea
sfanta neatarnare, care sunt partea celui care se sprijina pe bratul celui Atotputernic. Ce bine ar fi pentru sufletele noastre, daca Dumnezeu
ar fi o realitate statornica, cum ar fi, daca am umbla intr-o credinta mai simpla si intr-o atarnare mai deplina de El, ,Umbla inaintea Mea”.
Adevadrata putere nu se poate dobandi decat printr-o umblare inaintea Celui Atotputernic. Dar pentru asta, trebuie ca inima sa fie plind numai
cu Dumnezeu insusi. Daca ne bizuim pe oameni ori lucruri, nu umblam fnaintea lui Dumnezeu, ci inaintea oamenilor. Trebuie sa stim Thaintea
cui umblam si care este tinta pe care o urmarim. Ce ne sta fnainte si pe cine sau pe ce ne bizuim, in clipa asta? Umple oare Dumnezeu inima
noastra intreaga? N-au cumva loc in ea nici oamenii, nici imprejurarile? Singurul mijloc sa te ridici peste lume, este sa umbli prin credinta,
caci credinta punand pe Dumnezeu pretutindeni, nu mai ramane nici un loc pentru cele firesti, nici pentru cele lumesti. Daca vad pe
Dumnezeu in orice clipa, orice alt lucru piere, si pot zice ca psalmistul: ,Da, suflete, increde-te in Dumnezeu; caci de la El imi vine nadejdea.
Da El este Stanca si Ajutorul mau, Turnul meu de scapare: nicidecum nu ma voi clatina” (Ps. 62, 6, 7). Omul firesc vorbeste altfel, nu ca vrea
sa dea pe Dumnezeu cu totul afard, caci asa ceva se intampla numai cand ar fi sub Tnraurirea unei necredinte hotarate si hulitoare, ci privirea
si asteptarea lui sunt mereu impartite.

E bine sa luam seama ca Dumnezeu nu-si imparte slava cu faptura Sa. Si asta mai mult in ce priveste mantuirea noastra. De la un cap pana
la altul, El trebuie sa fie cel dintai si cel din urma. Nu-i de ajuns sa atarnam de Dumnezeu numai cu vorba, in vreme ce inima noastra se
sprijina pe faptura. Dumnezeu da totul la lumina, incearca inima si limpezeste credinta prin foc. ,,Umbla inaintea Mea, si fii fara prihana”: iata
calea care duce la tinta adevarata. Cand, prin har, sufletul inceteaza sa astepte vreun ajutor de la fapturd, atunci, si numai atunci, este
pregatit pentru ajutorul lui Dumnezeu; iar cand vine Dumnezeu cu ajutorul Sau, toate sunt bune, caci El nu lasa nimic nefacut: ci randuieste
cu desavarsire totul pentru cei care-si pun increderea in EL Cand lucreaza adanca intelepciune, atotputernicia si nemarginita iubire a lui
Dumnezeu, cel credincios poate fi cu totul linistit. Caci, pentru Dumnezeul cel Atotputernic, nici o imprejurare nu-i prea mica sau prea mare
ca sa nu-si poata arata El toata puterea. Avem aici dar un adevar patrunzator pe temeiul caruia toti credinciosii pot fi pusi in binecuvantata
stare Tn care vedem pe Avram in acest capitol. Parca i-ar fi zis Dumnezeu: lasa toate Tn mainile Mele, si o sa ingrijesc Eu de toate cu mult mai
bine decat te poti astepta tu: samanta, mostenirea si orice binecuvantare in legatura cu ele sunt, cu desavarsire si pe deplin, asigurate prin
legamantul Celui Atotputernic. ,,Avram s-a aruncat cu fata la pamant” (verset 3). Ce tinuta frumoasa! Tnaintea Dumnezeului celui viu,
Ziditorului cerului si al pamantului, Tnaintea Atot-tiitorului si Atotputernicului, este singura tinuta, care se potriveste cu un pacatos slab si
nefolositor.

,Si Dumnezeu ia vorbit”. Cand omul isi recunoaste nimicnicia lui, atunci Dumnezeu poate sa-i vorbeasca in har. Purtarea lui Avram, in fata lui
Dumnezeu, arata tocmai recunoasterea slabiciunii si nimicniciei sale; si tocmai aceasta recunoastere este pregatirea pentru descoperirea lui
Dumnezeu. Abia cand faptura are aceasta recunoastere a slabiciunii si nimicniciei sale, Dumnezeu poate sa se arate, asa cum este El, in
toata slava Lui. Fireste ca slava Sa n-o da altuia. Poate sa se descopere si sa ingaduie omului sa-L preamdreasca in aceasta descoperire; dar
Dumnezeu poate sa se descopere numai atunci, cand cel pacatos si-a luat locul ce i se cuvine. Ce deosebita e purtarea lui Avram in aceste
doud capitole! in cel dintai, st& in fata firii pamantesti; in al doilea, sta in fata Celui Atotputernic. Acolo, era un faptuitor; aici este un



fnchinator; acolo, se bizuia pe planurile lui facute impreuna cu Sarai; aici, se incredinteaza in mainile lui Dumnezeu, cu toate ale lui pentru
vremea de acum si pentru viitor, dand voie lui Dumnezeu sa lucreze in el, pentru el si prin el. De aceea,. Dumnezeu poate sa-i zica: , Te voi
face” - ,Voi Intari” - iti voi da - si ,,Te voi binecuvanta”. intr-un cuvant, nu-i vorba, aici, decdt de Dumnezeu singur si de lucrarea Lui. Si in
aceasta sta adevarata odihna a omului, prea fnvatat sa se cunoasca putin.

Dupa aceasta, Dumnezeu face legamantul taierii imprejur. Fiecare din madularele familiei credintei trebuie sa poarte, in trupul sau, pecetea
acestui legamant. ,Va trebui taiat imprejur atat robul nascut in casa, cat si cel cumparat cu bani; si astfel legaméantul Meu va fi intarit in
carnea voastra ca un legamant vesnic. Orice copil de parte barbateasca ne-taiat imprejur in carnea preputului sau sa fie nimicit din mijlocul
neamului sau: a calcat legamantul Meu” (verset 9-14). Capitolul 4 din Ep. catre Romani ne arata ca taierea imprejur era ,pecetea neprihanirii,
pe care o capatase prin credinta” (verset 11). ,Avram a crezut pe Domnul si Domnul i-a socotit lucrul acesta ca o stare a omului dupa voia lui
Dumnezeu” (Geneza 15. 6). Fiind astfel socotit neprihanit. Dumnezeu isi pune ,pecetea” pe Avram.

Pecetea cu care este pecetluit astazi cel credincios nu este, ca atunci, un semn in trup, ci este ,Duhul Sfant al lui Dumnezeu in care ati fost
pecetluiti pentru ziua rascumpararii” (Efes. 4. 30). lar temelia acestei pecetluiri este vesnica legatura dintre credincios si Hristos, si unirea in
totul cu El in moartea si in Tnvierea Sa, cum este scris in Col. 2. 10-13: ,Voi aveti totul deplin Tn El, care este capul oricarei domnii si stapaniri.
in El ati fost t&iati imprejur, nu cu o taiere imprejur facutd de mana, ci cu tdierea imprejur a lui Hristos in dezbrécarea de trupul poftelor firii
noastre pamantesti, fiind ingropati impreuna cu El prin botez si inviati impreuna cu El prin credinta in puterea lui Dumnezeu care L-a inviat
din morti. Pe voi care erati morti in greselile voastre, si in firea voastra pamanteasca ne taiata imprejur, Dumnezeu v-a adus la viata
fmpreuna cu El, dupa ce ne-a iertat toate greselile”. De aici Tnvatam ce inseamna, in adevar, tdierea imprejur. Orice credincios este ,taiat
imprejur” prin legatura vie cu Acela care, prin crucea sa, a nimicit, pentru totdeauna, tot ce se impotrivea indreptatirii desavarsite a Bisericii
Sale. N-a fost nici o singura pata de pacat pe cugetul lor Sai, nici o pornire pacatoasa in firea lor a caror osanda sa n-o fi purtat Hristos pe
cruce. Si acum, credinciosii sunt socotiti morti impreuna cu Hristos, si inviati impreuna cu El, ajungand astfel, prin El, placuti lui Dumnezeu.
Pacatele, faradelegile, greselile, vrajmasia, ne taierea lor imprejur au fost ridicate cu totul prin cruce. Osanda mortii este intiparita in firea
pamanteasca; iar cel credincios are o viata noua in legatura cu Capul sau inviat in slava.

in locul de mai sus din Cuvantul lui Dumnezeu, apostolul ne invata ca Biserica a iesit inviatd din mormantul lui Hristos; ba mai mult, c&
iertarea pacatelor Bisericii este atat de desavarsita, fiind numai lucrarea lui Dumnezeu, cat a fost invierea lui Hristos din morti. Caci stim ca
invierea lui Hristos a fost urmarea lucrarii atotputerniciei lui Dumnezeu, sau ,dupa lucrarea puterii tariei Lui” (Efes. 1. 19). lata o vorba
minunata pentru a arata marimea si slava rascumpararii, ca si neclintita temelie pe care se sprijina.

Ce odihna desavarsita pentru cugetul omenesc se gaseste in crucea si invierea Domnului! Ce scapare deplind pentru un suflet ostenit si
impovarat! Toate pacatele noastre sunt ingropate in mormantul lui Hristos; nici unul macar n-a ramas afara; iata ce a facut Dumnezeu pentru
noi. Toate pacatele noastre, descoperite mult mai bine decat ne putem noi inchipui de ochiul Sau patrunzator, le-a pus asupra lui Hristos cand
era pironit pe cruce! Atunci, pe cruce, Dumnezeu a aruncat toata vina noastra asupra lui Hristos in loc sa ne osandeasca pe noi pentru
totdeauna, afundandu-ne in chinurile iadului, iata roadele minunatelor si vesnicelor sfaturi de nepatruns ale iubirii rascumparatoare! Suntem
.pecetluiti”, nu cu o pecete pe dinafara, in trup, ci cu Duhul Sfant. intreaga familie a credintei e pecetluitd cu aceastd pecete. Pretul si
puterea sangelui lui Hristos sunt atat de mari, incat Sfantul Duh, a treia fiinta a sfintei Treimi, poate locui in fiecare din cei care s-au increzut
in ele.

Ce mai au de facut cei care cunosc aceste lucruri, decat ,,sa fie tari, neclintiti, sporind totdeauna in lucrul Domnului” (1Cor. 15. 58)? Doamne,
asa sa fie prin harul Duhului Tau celui sfant!

In acest capitol, avem o pilda frumoas& a urmarilor unei vieti de deplind ascultare si despartita cu totul de lume: ,Dacd M3& iubeste cineva va
pazi cuvantul Meu si Tatal Meu il va iubi. Noi vom veni la el si vom locui impreuna cu EI” (loan 14. 23). Locul acesta din Evanghelia dupa loan,
pus in legatura cu cuprinsul capitolului de fata, arata ca felul legaturii cu Domnul, de care se bucura un suflet ascultator, e cu totul
necunoscut celui care se misca in cele lumesti.

Asta nu atinge in nici un chip, invatatura iertarii sau a indreptatirii. Toti credinciosii sunt deopotriva imbracati in vestmantul neprihanirii; toti
stau Tnaintea lui Dumnezeu, sub una si aceeasi indreptatire. Aceeasi viata coboara de la Capul care este in cer, si se revarsa asupra tuturor
madularelor de pe pamant. Aceasta invatatura insemnata e statornicita, in chip l[amurit, in Sfanta Scripturd. Trebuie insa sa stim bine ca
neprihanirea si roadele neprihanirii sunt doua lucruri cu totul deosebite. A fi copil este una; si a fi copil ascultator este alta. Bine inteles ca un
tata iubeste pe copilul ascultator si-i va incredinta gandurile si planurile sale. Tot asa e si cu Tatal ceresc; cuvintele Domnului Isus (loan 14.
23, 24) dovedesc ca a pretinde ca iubesti pe Hristos, fara ,sa pazesti cuvantul Sau”, este minciuna curata: ,Daca Ma iubeste cineva va pazi
cuvantul Meu”. Asadar daca nu pazim cuvantul Lui, dovedim fatis ca nu umblam in iubirea Numelui Sau. lubirea noastra pentru Hristos se
arata in pazirea poruncilor Lui, nu in faptul ca zicem: ,Doamne, Doamne”! La ce bun sa zici: ,Ma duc, Doamne”, cand nici prin gand nu-ti
trece sa te duci! (Vezi Matei 21. 28, 32). Cu toate ca Avraam a cazut in felurite greseli, vedem totusi ca legatura lui cu Dumnezeu fi da putinta
sa se bucure de trei lucruri deosebite, anume: sa aduca ceva placut lui Dumnezeu, sa fie in deplind legatura cu Dumnezeu, si sa mijloceasca
pentru altii inaintea lui Dumnezeu. lata ce lucruri de seama insotesc o umblare sfanta, o viata de deplina ascultare si de despartire cu totul de
lume. Ascultarea e placuta lui Dumnezeu ca rod al harului Sau in inimile noastre. Singurul om desavarsit, care a facut placerea Tatalui, prin
umblarea Lui, a primit de multe ori de la Dumnezeu aceasta marturie: ,Acesta este Fiul Meu prea iubit, Tn care Tmi gasesc placerea” (Matei 3.
17). Viata pamanteasca a lui Hristos era pentru cer un prilej de bucurie necurmata; din toate purtarile Sale, se ridica necurmat un miros
placut pana la scaunul de domnie al lui Dumnezeu. De la iesle pana la cruce, a facut numai ce a placut Tat&lui Sau. in ciile Sale, nu erau nici
intreruperi, nici schimbari, nimic noduros. El singur a fost desavarsit. Numai in El Duhul Sfant a putut sa ne dea o pilda de viata desavarsita
aici pe pamant. Cercetand Sfanta Scripturd, intalnim, din cand in cand, cate un suflet, care, intamplator, a facut bucurie cerului. Asa, in
capitolul de fata, intélnim pe strainul din Mamre, in cortul sdau, aducand Domnului Ce-L poate multumi: - darurile sunt aduse cu iubire si
primite cu bunavointa (versetele 1-8).

Mai departe, vedem pe Avraam desfatandu-se intr-o legatura stransa cu Dumnezeu, rugandu-se mai intai pentru ceea ce-l privea pe el
personal (versetele 9-15), apoi pentru locuitorii Sodomei (verset 16-21). Ce intarire pentru Avraam in fagaduinta lui Dumnezeu; ,Sara va avea
un fiu! Aceasta fagaduinta insa, la Sara, n-a starnit decat ras, cum se intamplase lui Avraam in cap. 17.



Scriptura vorbeste de doua feluri de rasuri. intai de rasul cu care Domnul umple gura poporului Sdu, cand fi vine intr-ajutor la vreme de
nevoie: ,Cand a adus Domnul inapoi pe prinsii de razboi ai Sionului, parca visam. Atunci gura ne era plina de ras si limba de cantari de
veselie. Atunci se spunea printre neamuri: ,Domnul a facut mari lucruri printre neamuri pentru noi” (Ps. 126.1, 2). Apoi, mai este si rasul pe
care ni-l pune in gura necredinta, cand fagaduintele lui Dumnezeu sunt prea marete ca sa fie primite Tn micile noastre inimi, sau cand
mijloacele, de care se slujeste Dumnezeu, ni se par prea neinsemnate pentru implinirea planurilor Sale mari. Nu ne rusinam deloc de cel
dintai ras, nici nu ne sfiim sa-I marturisim. Fiilor Sionului, nu le este rusine sa zica: ,,Atunci gura ne era plina de ras”. Putem rade cu pofta,
cand Domnul ne da prilej sa radem. ,,Sara a tagaduit si a zis: ,N-am ras! Caci i-a fost frica” (verset 15). Necredinta face din noi niste lasi si
niste mincinosi; credinta ne da indrazneala si ne face sa spunem adevarul; ne face ,sa ne apropiem cu deplina incredere si cu o inima curata
de scaunul harului” (Evr. 4. 16; 10. 22).

Ba mai mult: Dumnezeu destainuieste lui Avraam gandurile Sale cu privire la Sodoma; caci, cu toate ca Sodoma nul privea personal pe
Avraam, era totusi destul de aproape de Dumnezeu ca sa fie pus in cunostinta cu gandurile Lui in privinta acestui oras. Daca dorim sa
cunoastem gandurile lui Dumnezeu cu privire la acest veac rau, trebuie sa fim cu totul despartiti de acest veac. Cu cat ne vom tinea mai
aproape de Dumnezeu, cu cat vom fi mai supusi cuvantului Sau, cu atat mai mult i vom cunoaste gandurile in toate privintele. N-avem
nevoie sa cercetam ziarele ca sa stim ce seva intampla in lume: Scriptura ne destdinuieste tot ce trebuie stiut. Ea ne da toate stirile privitoare
la firea, mersul si soarta acestei lumi. Dimpotriva, daca alergam la oamenii din lume ca sa ne dea stiri despre aceste lucruri, Satana o sa-i
intrebuinteze, poate, ca sa ne amageasca si sa ne arunce praf in ochi. Daca Avraam s-ar fi dus la Sodoma sa vada cele ce se petreceau acolo;
daca s-ar fi indreptat catre vreunul din fruntasii ei cei mai destepti ca sa afle ce credea el despre starea lucrurilor din Sodoma si despre
soarta ei — ce raspuns ar fi dat lui Avraam? Neaparat i-ar fi atras luarea aminte asupra muncii ce se desfasura pe campiile manoase, asupra
maretiei cladirilor, ca si asupra nemarginitelor bogatii ale tarii. | s-ar fi aratat apoi lui Avraam multimea vanzatorilor si a cumparatorilor, care
zideau, sadeau, mancau, beau, se insurau si se maritau. Oamenii din Sodoma nici nu visau de o judecata; iar daca cineva le-ar fi vorbit de asa
ceva, pe buzele lor ar fi vazut rasul necredintei. Nu la Sodoma trebuia sa se duca, fireste, acela care dorea sa afle soarta Sodomei. Nu, ci
Jlocul unde Avraam statuse fnaintea lui Dumnezeu” (verset 19-21) era singurul loc de unde se putea capata o privire, in adevar
dumnezeiasca, asupra Sodomei. Acolo, Avraam statea mai pe sus de toti norii ingramaditi asupra Sodomei. Acolo, in seninatatea si in tihna
starii de fata a lui Dumnezeu, totul se lamurise pentru el prin chiar descoperire dumnezeiasca. Dar cum s-a folosit Avraam de descoperirile lui
Dumnezeu si de starea fericita in care se afla? Ce facea el in vremea asta? Se ruga lui Dumnezeu pentru altii. Avraam putea foarte bine sa
mijloceasca pentru cei care erau amestecati cu poporul stricat al Sodomei si care erau in primejdie sa fie inghititi in aceeasi judecata ca
orasul vinovat.

Cum se intampla intotdeauna in astfel de imprejurari, Avraam s-a folosit bine de starea sa. Sufletul care se poate ,,apropia de Dumnezeu”
intr-o deplina siguranta a credintei, avand inima si cugetul impacat, si odihnindu-se pe Dumnezeu pentru trecut, prezent si viitor, va fi si in
stare sa mijloceasca pentru altii. Cel care este imbracat cu ,toatd armatura lui Dumnezeu” se poate ruga , pentru toti sfintii” (Efes. 6. 18). Asa
este si mijlocirea marelui nostru preot, ,care a strabatut cerurile” (Evr. 4.14). De cata odihna se bucura acest mijlocitor in toate sfaturile
dumnezeiesti! Cu ce simtamant adanc al primirii Sale sade El in ceruri in mijlocul slavei scaunului Sau de domnie! Cu ce atotputernicie
mijloceste El la Tatal pentru cei care lucreaza si se ostenesc in mijlocul stricaciunii ce stapaneste lumea! Ferice de cei care au parte de
mijlocirea lui atotputernica! Dea Dumnezeu sa fim tot mai adanc patrunsi de aceste lucruri, pentru ca legatura noastra personala cu
Dumnezeu sa fie tot mai stransa si sa fim in stare sa primim o tot mai mare masura din plinatatea nemarginita a harului Sau, si sa intelegem
tot mai mult ca in El avem totul deplin.

in versetele 22 - 23 vedem c& mijlocirea lui Avraam, desi a fost binecuvantata, era totusi marginita, pentru ca mijlocitorul nu era decat un
om; nu era la inaltimea imprejurarilor. Avraam zice: ,Voi vorbi numai de data aceasta”, apoi se opreste, ca si cum s-ar fi temut ca bogatia
harului e prea mica pentru cererea sa, sau ca si cum ar fi uitat ca polita credintei este totdeauna primita la banca lui Dumnezeu. Dumnezeu
nu-I silea deloc sa se opreasca; la El era har si rabdare cu prisos, pentru ca sa asculte cererile celui dupa voia Sa, chiar daca ar fi staruit
pentru trei sau chiar pentru unul singur. Dar slujitorul sau a ramas n urma. Caci i-a fost frica sa ceara mai mult; inceteaza sa ceara si
Dumnezeu inceteaza sa dea. Nu tot asa e cu binecuvantatul nostru Mijlocitor; despre El se poate zice: , Poale s& mantuiasca in chip
desavarsit, pentru ca traieste pururea ca sa mijloceasca pentru ei” (Evr. 7, 25). Dea Dumnezeu sa ne alipim de El, in toate nevoile, in toate
slabiciunile si in toate luptele noastre, inainte de a ispravi acest capitol, sa ne oprim putin asupra unui gand de seama. Cand cercetam
Scriptura, trebuie sa deosebim bine caile lui Dumnezeu in carmuirea lumii, de nadejdea Bisericii. Toate proorociile Vechiului Testament si o
mare parte a acelor din Noul Testament vorbesc despre caile lui Dumnezeu in carmuirea lumii, dand astfel putinta oricarui credincios sa vada
ce face si ce va face Dumnezeu cu toate neamurile pdmantului. $i nu e putin lucru sa-i citesti gandurile lui Dumnezeu cu privire la Tir, ia
Babilon, la Ninive, la lerusalim, ori la Egipt, la Asiria ori la pamantul lui Israel. Dar sa ne aducem aminte ca aceste Proorocii nu cuprind
nadejdea deosebitad a Bisericii; caci, daca existenta Bisericii nu este descoperita in ele in chip lamurit, nici nadejdea ei nu-si poate avea locul
in ele.

Neaparat, proorociile Vechiului Testament cuprind un bogat manunchi de invataturi dumnezeiesti, de care se poate folosi si Biserica. Dar este
cu totul altceva sa vrei ca, in aceste proorocii, sa descoperi numaidecat Biserica si nadejdea ei deosebita; O mare parte dintre aceste
proorocii au fost asa de rastalmacite pentru Biserica. Si, din aceasta pricind, adevarul cu privire la biserica s-a intunecat si s-a incalcit asa de
mult, incat multi se dau indarat de la cercetarea acestui adevar, asa de folositor si plin de invataturi. De aceea, e bine sa fim lamuriti ca
nadejdea Bisericii n-are nici o legatura cu caile lui Dumnezeu fata de neamuri. Ea este numai intalnirea credinciosilor cu Domnul Isus in nori,
ca sa fie pentru totdeauna cu El si ca El (Vezi 1 Tes. 4:13

Multi zic: ,,N-am cap pentru proorocie”! Se poate, dar inima pentru Hristos ai? Daca iubiti pe Hristos, veti iubi si venirea Lui, chiar daca nu
sunteti in stare sa cercetati proorocia. O sotie, care-si iubeste sotul, poale sa n-aiba cap sa priceapa toate afacerile sotului ei; dar, daca
lipseste el de acasa, inima ei va fi numai la intoarcerea lui. Poate sa nu inteleaga nimic din registrele lui de negot, dar ii cunoaste pasul si
glasul. Credinciosul cel mai nepriceput si fara carte, daca iubeste pe Domnul Isus, poate sa aiba dorul fierbinte ca sa-L vada. lata nadejdea
Bisericii. Apostolul putea sa zica Tesalonicenilor: ,V-ati intors de la idoli la Dumnezeu ca sa slujiti Dumnezeului celui viu si adevarat, si sa
asteptati din ceruri pe Fiul Sau” (1 Tes. |. 9-10). Sfintii din Tesalonic, fireste, cand s-au intors la Domnul, n-au putut avea decat o cunostinta
foarte nelamuritd a proorociei. ins&, de la inceput, au intrat in stipanirea nadejdii Bisericii, rimanand sub puterea ei, adica a venirii Fiului.
Caci tot Noul Testament este plin de aceasta nadejde. E drept ca si in Noul Testament e vorba de unele proorocii despre carmuirea
dumnezeiasca; dar numeroase locuri dovedesc ca nadejdea, indeobste a crestinilor din vremurile apostolice, era venirea Fiului, intoarcerea



Mirelui.

Duhul Sfant sa invioreze in Biserica ,fericita noastra nadejde” (Tit. 2. 13), si sa adune pe cei alesi ca sa ,pregateasca Domnului un norod bine
pregatit pentru Ei. (Luca 1. 17).

Domnul, in harul Sau, are doua mijloace ca sa abata inima omului din lucrurile lumii: mai intai 1i descopere pretul si statornicia ,lucrurilor de
sus” apoi, 1i arata desertaciunea si vremelnicia ,lucrurilor de pe pamant”. (Col. 3.1, 2). La sfarsitul cap. 12 din epistola catre Evrei avem o
pilda minunata a acestor doua cai. Dupa ce a statornicit adevarul, ca am venit la muntele Sion si la toate bucuriile si la toate darurile ce se
afla acolo, apostolul urmeaza, zicand: , Luati seama ca nu cumva sa nu voiti sa ascultati pe cel ce va vorbeste! Caci, daca n-au scapat cei ce
n-au vrut sa asculte pe cel ce vorbea pe pamant, cu atat mai mult nu vom scapa toi, daca ne intoarcem de la Cel ce vorbeste din cer, al carui
glas a clatinat atunci pamantul si care acum a facut fagaduinta aceasta: ,Voi mai clatina inca odata nu numai pamantul, ci si cerul. Cuvintele
acestea ,inca odata”, arata ca schimbarea lucrurilor clatinate, adica a lucrurilor facute, este facuta ca sa ramana lucrurile care nu se clatina*
(Evr. 12. 25-27). Mai bine este sa fii atras de bucuriile cerului decat sa fii impins in sus de necazurile pamantului. Credinciosul n-ar trebui sa
astepte ca lumea sa-| pardaseascad, pentru ca sa se desparta de lume. Ar trebui sa se lepede de cele pamantesti cu ajutorul puterii pe care i-o
da legatura cu cele ceresti. Daca esti legat cu Hristos prin credinta, nu-ti va fi greu sa te lepezi de lume. Greutatea atunci ar fi mai de graba
sa ramai legat cu lumea. Un maturator de strada, care a ajuns milionar, nu si-ar mai urma mult timp meseria. Tot asa, daca pricepem, prin
credinta, pretul si adevarul bunurilor nepieritoare care sunt in ceruri si partea ce o avem la ele, nu ne va fi greu sa parasim bucuriile
amagitoare ale pamantului.

Sa ne intoarcem acum la capitolul nostru, care ne arata o parte insemnata din descoperirea dumnezeiasca. Lot ,sedea la poarta Sodomei”, ca
un fruntas al orasului. A Thaintat mult; si-a facut drum in lume. Din punct de vedere lumesc, a lucrat cu spor. La Tnceput, ,isi intinsese
corturile pana la Sodoma”. Mai tarziu, a patruns de buna seama in cetate; iar acum il gasim ,sezand la poarta” in piata, unde se adunau
oamenii cu vaza. Toate acestea ne arata o mare deosebire fata de cele ce am vazut in cap. 18. Pricina, iubite cititor, este destul de lamurita:
,Prin credinta a venit si s-a asezat Avraam in tara fagaduintei, ca intr-o tara cere nu era a lui, si a locuit in corturi” (Evr. 11. 9)1 Dar despre
Lot nu auzim asa ceva. Nu s-ar putea zice: ,Prin credinta, Lot sedea la poarta Sodomei”. Vai! Lot n-are loc in randurile alese ale luptatorilor
credintei, ale marelui nor de martori ai puterii credintei. Pentru el, lumea a ajuns o cursa, si lucrurile de acum o pierzare. N-a ,ramas neclintit
ca si cum ar fi vazut pe cel ce este nevazut” (Evr. 11. 27). Privirile lui erau atintite spre ,cele ce se vad si care sunt trecatoare”, pe cand
privirile lui Avraam erau pironite spre ,,cele ce nu se vad si vesnice” (2 Cor. 4. 8). Foarte mare era deosebirea dintre acesti doi barbati; si, cu
toate ca incepusera drumul Tmpreuna, au ajuns la un tel deosebit, in ce priveste marturia lor. Neaparat ca si Lot a fost mantuit, dar ,,ca prin
foc” (1 Cor. 3. 15), caci lucrul sau ,a fost ars”. Dimpotriva, Avraam a capatat o intrare bogata in imparatia vesnica a Domnului nostru si
Mantuitorului Isus Hristos (2 Petru 1. 11). Mai departe, nu vedem nicaieri ca Lot s-a bucurat de cinstea si de darurile de care s-a bucurat
Avraam. in loc sa primeasca in cortul sau pe Domnul, Lot ,isi chinuia in toate zilele sufletul lui neprihanit” (2 Petru 2. 8). in loc s& stea in
legaturd cu Domnul, Lot sta la o jalnica depértare de El. In loc sa mijloceasca pentru altii, nu poate s& faci nimic mai mult decat sa se roage
pentru el insusi. Dumnezeu raméane cu Avraam ca sa-i descopere gandurile Sale, in vreme ce la Sodoma trimite numai pe Tngerii Sai; si chiar
acestia din urma cu greu calca pragul casei lui Lot ca sa stea peste noapte la el: ,Nu”, au raspunsei, ,,ci vom petrece noaptea in ulita”. Ce
infruntare! Cata deosebire intre raspunsul acesta si cuvantul Domnului catre Avraam: ,,Fa cum ai zis”!

Sa fii primit la cineva in casa, inseamna ca esti in stransa legatura cu acela care te primeste. ,Voi intra la el, voi cina cu el si el cu Mine”
(Apoc. 3. 20). ,Daca ma socotiti credincioasa Domnului, intrati si ramaneti in casa mea” (Fapte 16. 15). Raspunsul ingerilor catre Lot cuprinde
deci o osandire fata de starea lui in Sodoma. Sunt gata sa ramana mai degraba in ulita peste noapte, decat sa fie sub acoperisul unuia, care
se afla intr-o stare nelamurita. Dealtminteri, rostul ducerii lor la Sodoma nu era decat sa mantuiasca pe Lot, si asta din pricina lui Avraam,
cum este scris: ,,Cand a nimicit Dumnezeu cetatile campiei, si-a adus aminte Dumnezeu de Avraam; si a scapat pe Lot din mijlocul prapadului
prin care a surpat din temelie cetatile unde isi asezase Lot locuinta” (verset 29). Aceasta dovedeste ca Lot a fost crutat din iubire pentru
Avraam. Domnul nu vrea sa aiba a face cu o inima lumeasca; caci Lot tocmai din pricina iubirii de lume s-a asezat in mijlocul stricaciunii
Sodomei. Nici credinta, nici o minte duhovniceasca, nici sufletul sau neprihanit, ci numai iubirea pentru veacul de acum a impins pe Lot sa
,aleaga” mai intai, apoi ,,sa-si intinda corturile sale pana la Sodoma”, si, in sfarsit, sa sada, la ,poarta Sodomei”. Ce alegere! ,Un put crapat”,
cere nu putea tinea apa; ,0 trestie franta care i-a intepat mana” (ler. 2. 13. si Isa. 36.6). Amarnic lucru este sa incerci sa-ti croiesti singur
drum in vreun fel oarecare: nu vei putea face decat greseli peste greseli. Mult mai bine este sa-ti incredintezi soarta lui Dumnezeu, ramanand
in bratele Sale ca un copil mic la sanul mamei. El iti va croi drumul si se va ingriji, in intelepciunea Sa si in nemarginita Lui iubire, de toate ale
tale.

Fara indoiala, Lot credea ca, ducandu-se la Sodoma, totul o sa i meargé in plin. insa cele intdmplate in urma au dovedit cat de mult se
inselase; iar sfarsitul lui este un strigat puternic ca sa luam seama la cele dintai porniri ale duhului lumesc, ca nu cumva sa-i dam voie sa
lucreze in noi. ,Multamiti-va cu ce aveti” (Evr. 13, 5). Pentru ce? Pentru ca stati bine in lume? Pentru ca dorintele inimilor voastre nelinistite
sunt Tmplinite? pentru ca nu este, in imprejurarile voastre, nici o spartura care ar da drumul unei dorinte noi? Oare acestea sa fie temelia
multumirii noastre? Nici vorba de asa ceva; ci temelia multumirii noastre trebuie sa fie in faptul ca ,,El insusi a zis: Nicidecum n-am sa te las,
cu nici un chip nu te voi parasi” (Evr. 13. 5). Fericita parte! De s-ar fi multumit Lot cu ce avea si s-ar fi increzut in fagaduinta lui Dumnezeu ca
nu-l va parasi cu nici un chip, nu s-ar fi sinchisit deloc de campiile roditoare ale Sodomei.

Daca ne-ar mai trebui si alte pricini pentru ca sa ne indemne sa ne multumim cu ce avem, le-am gasi cu prisosinta in acest capitol. Ce fericire
si ce multumire a capatat Lot? Prea putin: oamenii din Sodoma fi inconjoara casa, amenintand sa-i sparga usa; iar el incearca in zadar sa-i
impace cu cea mai rusinoasa propunere. Cine se amesteca cu lumea, pentru ca sa-si mareasca averea, trebuie sa sufere urmarile rele ale
purtarii sale. Nu putem trage folos din lume si totodata sa ridicam glas puternic impotriva nelegiuirii ei. ,Omul acesta a venit sa locuiasca aici
ca un strain si acum vrea sa faca pe judecatorul” (verset 9). Asta nu se poate. Nu poti sa ai o inraurire asupra, lumii decat despartindu-te si
tindndu-te despartit de ea, bine inteles prin puterea harului, nu prin noi insine. A incerca sa incredintezi lumea de pacat, ramanand totodata
in tovarasie cu ea, cu scopuri banesti, inseamna sa pierzi vremea degeaba. Lumea nu pune mult pret pe o astfel de marturie si pe asemenea
indemnaéri. Tot asa a fost cu mérturia lui Lot pe 1anga ginerii sai: ,ginerii lui credeau ca glumeste” (verset 14). In zadar vorbesti despre o
judecata ce vine, cata vreme iti gasesti bucuriile tocmai in mijlocul celor peste care are sa vina aceasta judecata. Mult mai potrivita era
starea lui Avraam ca sa vorbeasca de judecatd, caci el nu se coborase in campia Sodomei si deci judecata nu putea sa fie o primejdie pentru
corturile strainului din Mamre. Dea Domnul ca inimile noastre sa caute mai fierbinte roadele scumpe ce insotesc viata celor care umbla ca



,stréini si calatori pe pamant”! Atunci, In loc sa fie scosi cu sila din lume, ca nefericitul Lot, tarat cu sila de ingeri afara din cetate, vom alerga
cu o ravna sfanta spre tel (Fil. 3. 14).

Lui Lot i parea rau, fireste, sa paraseasca locul de unde il goneau ingerii; caci nu numai ca ingerii au trebuit sa-l ia de mana, silindu-l sa fuga
dinaintea judecatii ce era gata sa izbucneasca, si, cand unul din ingeri I-a indemnat sa-si mantuiasca viata (singurul lucru ce l-a putut
mantui), luandu-si adapostul pe munte, el a raspuns: ,0! nu, Doamne! lata ca am capatat trecere inaintea Ta, si ai aratat mare indurare fata
de mine, pastrandu-mi viata; dar nu pot sa fug la munte, inainte ca s& ma ajunga prapadul si voi pieri, iata, cetatea aceasta este destul
aproape, ca sa fug in ea, si este mica; O? de as putea sa fug acolo... este asa de mica” (verset 18-20). Ce priveliste! Parca este un om gata sa
se Thece si isi Intinde mana in spre un fulg, care se iveste pe apa, ca sa se agate de el. Cu toate ca ingerul i porunceste sa fuga la munte, el
nu primeste si se mai lipeste de ,,0 mica cetate” de o bucatica de lume. li e team& c& moare in locul aratat de mila lui Dumnezeu si nu vede
alta nadejde de mantuire decat intr-o ,mica cetate”, intr-un loc ales de el. ,Sa fug acolo... si voi scapa cu viata”. lata ce face Lot, in loc sa se
predea in totul lui Dumnezeu! Prea mult a umblat departe de Dumnezeu si prea mult a respirat aerul greu al unei ,cetati”, ca sa fie in stare
sa pretuiasca aerul curat al starii de fata a lui Dumnezeu, sau sa se poata sprijini pe bratul Celui Atotputernic. Sufletul fi e turburat; cuibul
ce-si facuse pe pamant a fost nimic-t intr-o clipa, iar Lot n-are nici macar atata credinta ca sa se adaposteasca in sanul lui Dumnezeu. N-a
trait intr-o legatura necurmata cu lumea nevazuta, si lumea vazuta il paraseste acum. ,Focul si pucioasa din cer” aveau sa cada peste toate
lucrurile ce le nadajduise si iubise. Ziua Domnului venise ca un hot — pe neasteptate — iar Lot parca fisi pierduse orice putere si orice cumpat.
Nu mai stie incotro s-o ia; iar lumea, care si-a infipt adanc radacinile in inima lui, il stapaneste si-l indeamna sa-si caute un adapost intr-o
,cetate mica” a lumii. Dar nici acolo nu se simte linistit, si se duce la munte, facand de teama, ceea ce n-a vrut sa faca dupa porunca
trimesului dumnezeiesc. lata care i-a fost sfarsitul! Fetele lui 1l imbata, si, in starea ingrozitoare in care e adus de betie, ajunge unealta prin
care sunt nascuti Amonitii si Moabitii, vrajmasii neinduplecati ai poporului lui Dumnezeu. Ce puternica invatatura in toate astea! Istoria lui Lot
este neaparat cea mai buna talmacire a indemnului scurt si patrunzator: ,,Nu iubiti lumea, nici lucrurile din lume” (1 loan 2. 15). Toate
Sodomele si Toarii acestei lumi sunt la fel; in mijlocul lor nu gasesti nici siguranta, nici pace, nici odihna si nici multumire trainica. Judecata lui
Dumnezeu e gata sa se dezlantuie impotriva oricarei nelegiuiri. Dumnezeu insa, in indelunga si milostiva Sa rabdare, mai opreste sabia
judecatii, fiindca vrea ca nici unul sa nu piara, ci ca toti sa vina la pocainta (2Petru 3. 9).

Sa ne straduim sa mergem pe o cale sfanta, in afara de lume si de toate ale ei, intretinand, cu mare grija, nadejdea intoarcerii Stapanului
nostru. Sa n-aiba nici o putere de ademenire pentru inimile noastre campiile roditoare ale pamantului. Sa privim frumusetile si bogatiile
pamantului ca lumina slavei lui Hristos. Sa stim, ca Avraam, sa ne Tnaltam pana sus la Dumnezeu ca, de acolo, sa vedem acest pamant care,
la lumina lui Dumnezeu, nu se vede decat ca un camp plin de daramaturi si de pustiuri. ,Pamantul, cu tot ce este pe el, va arde” (2 Petru 3.
10). Toate lucrurile, pentru care copiii acestei lumi se trudesc si le cauta cu atata foc si pentru care se lupta cu atata inversunare, vor arde. Si
cine poate sa spuna cu siguranta timpul cand vor incepe sa arda? Unde sunt Sodoma si Gomora? Unde sunt cetatile si campiile atat de pline
de viata, de Tnsufletire si de miscare? S-au dus! Toate au fost maturate de judecata dumnezeiasca, mistuite de focul si pucioasa cerului! Ei
bine, si acum judecatile lui Dumnezeu sunt gata sa se dezlantuie impotriva acestei lumi vinovate. Ziua e aproape. Pana atunci, harul lui
Dumnezeu se vesteste pretutindeni. Ferice de cei care aud si cred vestea aceasta! Ferice de cei care isi gasesc adapostul pe stanca
nestramutata a mantuirii lui Dumnezeu! Ferice de cei care isi gasesc adapostul la crucea Fiului lui Dumnezeu in iertarea si pacea ce o da
Domnul Isus!

Dea Domnul ca cei care vor citi aceste randuri sa traiasca ei insisi in asteptarea Fiului lui Dumnezeu, cu un cuget curatit de pacat, si cu o
iubire curatita de orice inraurire stricacioasa a lumii!

in acest capitol, ni se infatiseaza doud lucruri deosebite, anume: ciderea, in care ajunge cate odata copilul lui Dumnezeu in fata lumii; apoi,
vrednicia, cu care este ITmbracat totdeauna in ochii lui Dumnezeu. Avraam se teme iar de oamenii din Gherar.

Socotind ca Dumnezeu nu este Tn mijlocul lor, uitd ca Dumnezeu este intotdeauna cu el. Se uita mai mult la locuitorii din Gherar decat la
Acela care e mai puternic decat toti. Uitdnd ca Dumnezeu are putere sa apere pe Sara, se foloseste iar de acelasi viclesug, pe care I-a mai
intrebuintat cand a fost in Egipt. Toate aceste intamplari cuprind o instiintare foarte serioasa. Tatal credinciosilor s-a abatut din, calea cea
dreaptd, pentru ca a pierdut din vedere pe Dumnezeu. Pentru un timp, el paraseste starea sa de legatura cu Dumnezeu, cazand in ispita:
dovada ca nu suntem tari decat rdmanand stransi lipiti de Dumnezeu recunoscandu-ne necurmat slabiciunea noastra. Nimic nu ne poate
vatama cata vreme umblam in calea poruncilor Sale. De s-ar fi lasat Avraam cu totul in voia lui Dumnezeu, oamenii din Gherar nici nu s-ar fi
legat de el. Ba ar fi avut chiar prilejul sa dovedeasca, in mijlocul celor mai grele imprejurari, cat de credincios este Dumnezeu. Si mai mult,
si-ar fi pastrat si vrednicia lui de adevarat credincios.

Ce dureros sa vezi cum copiii lui Dumnezeu injosesc pe Tatal lor, si, prin urmare, se injosesc pe ei insisi inaintea lumii in toate imprejurarile.
Numai atata vreme cat vom arata, prin viata noastra, ca ,toate izvoarele noastre” sunt in Dumnezeu (Ps. 87. 7), vom ramane deasupra lumii.
Nimic nu ne ridica mai mult deasupra lumii decat credinta. Ea ne duce deasupra tuturor gandurilor acestei lumi. Caci nici omul din lume, nici
crestinul lumesc nu poate pricepe viata credintei. Izvorul din care se adapa credinta este in afara de priceperea lor. Oamenii da obicei sunt
plini de nadejde si de incredere atata vreme cat vad ceea ce socotesc ca temei al nadejdii si increderi lor. Dar ei nu cunosc ce vrea sa zica
bizuirea numai pe starea de fata a unui Dumnezeu nevazut. Dimpotriva, credinciosul ramane potolit chiar in mijlocul imprejurarilor, in care
firea omeneasca nu vede nimic de ce s-ar putea sprijini. De aceea, dupa socotinta omului firesc, credinta pare nechibzuita, nepasatoare si
visatoare. Numai cei care cunosc pe Dumnezeu pot pricepe faptele credintei, deoarece numai ei sunt in stare sa priceapa pricinile intelepte
ele acestor fapte.

in acest capitol, vedem pe omul lui Dumnezeu sub inraurirea necredintei, mustrat si infruntat de oamenii din lume din pricina purtarii lui. Nu
se poate altfel; cici, cum am zis, numai credinta poate da o térie trainica purtarii omului. intalnesti, intr-adevar deseori, oameni cum se cade;
dar nu te poti increde in aceste Tnsusiri firesti, caci taria lor se reazema pe o temelie nestatornica: imprejurarile. Credinta singura leaga
sufletul puternic de Dumnezeu, singurul izvor trainic al oricarei fapte cu adevarat buna. E vrednic de luat in seama ca atunci cand copiii lui
Dumnezeu se abat din calea credintei, cad chiar si mai jos decat altii. lata de ce Avraam s-a purtat asa cum s-a purtat Tn aceasta parte a
istoriei sale.



Dar, tot cu acest prilej, mai facem si o alta descoperire: ani de zile Avraam pastrase un lucru rau n inima sa, anume: increderea in el insusi.
Caci, daca s-ar fi increzut cu totul in Dumnezeu in privinta Serei, n-ar fi avut trebuinta de un astfel de viclesug; Dumnezeu ar fi ocrotit pe Sara
de orice rau! Si cine ar putea vatama pe cei care sunt sub ocrotirea Aceluia ce nu doarme niciodata? totusi, din mila Domnului, Avraam e
adus sa descopere radacina intregului rau si sa-I marturiseasca, osandindu-l cu desavarsire pentru totdeauna. Caci nici vorba nu poate fi nici
de binecuvantare, nici de putere, atata vreme cat mai raméane ceva din firea pamanteasca nedescoperit si mai ales ne osandit. Rabdarea lui
Dumnezeu este neobosita. Asteapta, ne ingaduie, dar niciodata nu tnhalta vreun suflet pana la culmea binecuvantarii si a puterii cata vreme
pastreaza din firea pamanteasca ceva cunoscut si ne osandit.

Sa vedem acum cum este privit Avraam de Dumnezeu. Cand cercetezi istoria copiilor lui Dumnezeu - fie ca-i privesti pe toti impreuna sau pe
fiecare in parte - te izbeste marea deosebire dintre ceea ce sunt ei in ochii lui Dumnezeu si ce sunt in ochii oamenilor. Dumnezeu vede pe ai
Lui in Hristos; se uita la ei prin Hristos; astfel 1i vede ,fara pata, fara zbarcitura, sau altceva de felul acesta”. inaintea lui Dumnezeu, ei sunt
cum este Hristos. Sunt desavarsiti pentru totdeauna, in ce priveste starea lor in El. ,Ei nu sunt in trup, ci in duh” (Efes. 5. 27; 1. 4-6; 1 loan 4.
17; Rom. 8. 9).

in ei insisi, ei sunt niste biete fiinte slabe, nedesavarsite, in stare sa se abat& st sa ratdceasca in tot chipul; si, fiindcd lumea vede numai ce
sunt Tn ei insisi, de aceea pare asa de mare deosebirea dintre felul de vedere al lui Dumnezeu si al lumii. Numai Dumnezeu poate sa dea la
lumina frumusetea, vrednicia si desavarsirea poporului Sau; caci de la El izvorasc toate aceste insusiri. Alta frumusete n-au copiii lui
Dumnezeu decat aceea pe care Dumnezeu insusi o pune in ei. De aceea, numai Dumnezeu poate sa dea la iveala aceasta frumusete, si inca
intr-un chip vrednic de El insusi si cu atat mai maret cu cat vrajmasul se apropie blestemand, ocarand sau invinuind. Asa, cand Balac cauta sa
blesteme samanta lui Avraam, Domnul zice: ,,Nu vad nici o faradelege in lacov, si nici o rautate in Israel”. ,Ce frumoase sunt corturile tale,
lacove! Locuintele tale, Israele” (Numeri 23. 21; 24. 5). lar, cand Satana sta la dreapta lui losua, ca sa se impotriveasca lui, Domnul i-a zis:
Domnul s& te mustre Satano!.,. Nu este el, losua, un taciune scos din foc” (Zah. 3.2)? in totdeauna, Domnul Se aseaza intre ai Sai si intre
gurile care se deschid ca sa Tnvinuiasca pe ai Sai. Nu raspunde la invinuire, tinand socoteald de ceea ce sunt ei in ei insisi, sau de ceea ce
sunt ei in ochii oamenilor; ci raspunde pe temeiul lucrarii facute de El pentru ei si a starii in care i-a pus. Asa este cu Avraam: acesta se
injoseste n ochii lui Abimelec, imparatul din Gherar si Abimelec il mustra. Dar, cand Dumnezeu ia partea lui Avraam, zice lui Abimelec: ,lata
ai sa mori”! lar despre Avraam zice: ,El este prooroc si se va ruga pentru tine” (verset 3, 7). Da, cu toata ,nevinovatia inimii sale si curatenia
mainilor sale”, imparatul din Gherar nu era decat un om al mortii. Ba mai mult, numai prin rugaciunile acestui strain nestatornic, vine din nou
sanatate Tn casa Imparatului si a casei lui. Asa se poarta Dumnezeu cu copilul sau: in ascuns, poate sa-| certe in privinta purtarii sale; dar
cand un vrajmas ridica vreo invinuire impotriva lui, Domnul i ia apararea. ,Nu va atingeti de unsii Mei, si nu faceti nici un rau proorocilor
Mei!” ,,Caci cine se atinge de voi, se atinge de lumina ochilor Mei”. ,Dumnezeu este Acela, care-i socoteste neprihaniti! Cine-i va osandi?” (1
Cron. 16. 22; Zah. 2. 8; Rom. 8. 34). Nici o sageata a vrajmasului nu poate strabate scutul, la adapostul caruia ascunde Domnul pe cel mai
slab miel din turma, ce si-a dobandit-o cu scumpul sange al lui Hristos. i tine ascuns in coliba Sa; i pune picioarele pe stanca veacurilor; fi
inalta capul deasupra vrajmasilor din jurul lui, si fi umple inima cu bucuria vesnica a mantuirii Sale (Ps. 27). Laudat fie numele Sau in veci!

,Domnul Si-a adus aminte de cele ce spusese Sarei, si Domnul a implinit fata de Sara ce fagaduise”. Aici avem implinirea fagaduintei, fericitul
rod al asteptarii rabdatoare. Nimeni n-a asteptat vreodata pe Dumnezeu in zadar. Sufletul care, prin credinta, apuca fagaduinta
dumnezeiasca, stie, cu sigurantd, ca nu va fi parasit de El. Asa a fost cu Avraam si cu toti credinciosii din veac in veac; si asa o sa fie cu toti,
care se incred in Dumnezeul cel viu. Ce fericire sa ai pe Dumnezeu insusi ca parte si loc de odihna, in mijlocul umbrelor amagitoare din jurul
tau! Ce mangaiere, si ce liniste pentru sufletele noastre sa putem sta pe temelia neclintita care este Dumnezeu insusi si sa avem ca sprijin
cuvantul si fagaduinta lui Dumnezeu!

Cand Dumnezeu si-a implinit fagaduinta, Avraam s-a putut incredinta de nimicnicia straduintelor sale ca sa ajunga la acea implinire. Ismael
era cu totul nefolositor pentru fagaduinta lui Dumnezeu. A fost intr-adevar un prilej de iubire fireasca pentru inima lui Avraam dar n-a ajutat
cu nimic la implinirea gandului dumnezeiesc, nici la intarirea credintei lui Avraam. Dimpotriva, s-a adeverit, odata mai mult, ca tot ce e firesc
nu poate face nimic pentru Dumnezeu. Dumnezeu trebuie sa ,cerceteze” si sa ,faca” iar credinta trebuie sa astepte, si tot ce este firesc sa
ramana in nemiscare; ba mai mult, tot ce este firesc sa fie cu totul dat la o parte ca un lucru mort si nefolositor; numai atunci slava
dumnezeiasca poate straluci, si credinta poate gasi, in aceasta descoperire, o rasplata bogata. ,Sara a ramas insarcinata si a nascut lui
Avraam un fiu, la vremea hotarata, despre care-i vorbise Dumnezeu”. Este o vreme randuita de Dumnezeu, un timp prielnic, pe care cel
credincios trebuie sa-1 astepte cu rabdare. Asteptarea se poate lungi si nadejdea amanata imbolnaveste inima; dar omul duhovnicesc va fi
intotdeauna mangaiat prin incredintarea ca toate lucreaza impreuna spre slava lui Dumnezeu. ,Caci este o proorocie a carei vreme este
hotarata, se apropie de implinire, si nu va minti daca zaboveste, asteapta-o, caci va veni si se va implini negresit... dar cel neprihanit va trai
prin credinta lui” (Hab. 2. 3-4). Minunat lucru este credinta! Ea aduce toata puterea viitorului lui Dumnezeu in vremea noastra de fata,
hranindu-se cu fagaduintele lui Dumnezeu ca de ceva cu totul de fata. Prin puterea ei, sufletul ramane legat cu Dumnezeu, chiar cand i se
pun piedeci pe cale; iar ,la vremea hotarata, Dumnezeu fi umple gura de ras. Avraam era in varsta de o suta de ani, la nasterea fiului sau
Isaac”. Cu nimic nu se mai putea lauda omul firesc. Asa ca omul ne mai putand nimic, venise vremea lui Dumnezeu. Si Sara a zis: ,,M-a facut
de ras Dumnezeu”. E numai bucurie si veselie cand se arata Dumnezeu.

Dar daca nasterea lui Isaac umple de ras gura Sarei, aduce, totodata, in casa lui Avraam si ceva cu totul nou. Fiul stapanei a grabit aratarea
felului de a fi al fiului roabei. Pentru casa lui Avraam, Isaac a fost, de fapt, ceea ce este nasterea din nou pentru un pacatos. Ismael nu era
schimbat, dar Isaac era nascut. Fiul roabei nu putea fi niciodata altceva decat ce era. Putea sa ajunga un popor mare, sa ramana in pustiu;
putea sa ajunga vanator cu arcul, sa fie tatal a doudsprezece capetenii, cu toate acestea tot fiul roabei ramane. Pe de alta parte Isaac, ori cat
de slab si de dispretuit ar fi fost, era tot fiul stapanei. Toate erau de la Domnul, starea sa, rangul sau, privilegiile si nadejdile sale. ,Ce este
nascut din carne este carne, si ce este nascut din Duh, este Duh” (loan 3. 6).

Nasterea din nou nu este o schimbare a firii noastre celei vechi, ci aducerea unei firi noi. Este sadirea firii sau a vietii lui Adam celui de al
doilea, prin lucrarea Sfantului Duh, lucrare intemeiata pe rascumparare a savarsita de Hristos in deplina unire cu vointa si sfatul lui
Dumnezeu. Indata ce un p&catos crede din inim& in Domnul Isus si-L marturiseste cu gura lui, primeste in el darul unei vieti noi; si aceasta
viata, este Hristos; este nascut din Dumnezeu; este copil al lui Dumnezeu; este fiu al femeii slobode (Vezi Rom. 10. 9; Col. 3. 4; 1 loan 3. 1-2;
Gal. 3. 26; 4. 31).



Firea cea noua nu schimba intru nimic adevaratul fel de a fi al firii, vechi. Firea veche raméane ce era, fara nici o iTmbunatatire; ba, din potriva,
rautatea se arata si mai mult la lumina firii celei noi si lupta chiar impotriva acestei firi noi. , Caci firea pamanteasca pofteste impotriva
Duhului, si Duhul Tmpotriva firii pamantesti: sunt lucruri potrivnice unele altora” (Gal. 5. 17) Aceste doua lucruri sunt cu desavarsire deosebite
si unul nu e scos la iveala decat prin celalalt, invatatura privitoare la cele doua firi in cel credincios nu este priceputa de obicei. Si, cat timp nu
se cunoaste aceasta fnvatatura, mintea nu poate decat sa rataceasca in ce priveste adevarata stare a copilului lui Dumnezeu. Unii cred ca
nasterea din nou este o schimbare a firii celei vechi, schimbare care se face incetul cu incetul pana cand omul este innoit pe deplin. Din
cuvantul lui Dumnezeu, insa se poate usor dovedi, ca aceasta parere este cu totul gresita. Citim bundoara: ,Umblarea dupa lucrurile firii
pamantesti este vrajmasie impotriva lui Dumnezeu” (Rom. 8 7). Se poate oare imbunatati aceasta vrajmasie? Nicidecum. De aceia si
apostolul urmeaza, zicand: , Caci ea nu se supune Legii lui Dumnezeu si nici nu poate sa se supund”. Daca nu poate si se supuna Legii lui
Dumnezeu, cum s-ar putea imbunatati? Mai citim: ,Ce este nascut din carne este carne” (loan 3. 6). Fa ce vrei cu carnea, tot carne ramane.
.Pe nebun chiar dacé I-ai pisa cu pisalogul in piua tn mijlocul grauntelor, nebunia tot n-ar iesi din el” (Prov. 27. 22). in zadar se lucreaza la
schimbarea nebuniei in intelepciune: trebuie adusa intelepciunea de sus in inima, care n-a fost pana atunci stdpanitd decat de nebunie. in
alta parte din cuvantul lui Dumnezeu, se spune: ,V-ati dezbracat de omul cel vechi” (Col. 3.9). Apostolul nu zice: , V-ati imbunatatit”, sau:
»Ccautati sa imbunatatiti omul cel vechi” ci: ,v-ati dezbracat de el”. Asta e ceva cu totul deosebit, tot atat de deosebit ca si cand am carpi sau
am lepada o haina veche, pentru a imbraca una noua. Acesta este si gandul apostolului: sa dezbracam omul cel vechi pentru ca sa imbracam
pe cel nou. Si multe alte locuri din Scriptura s-ar putea aduce ca sa aratam ca nu este cu putinta imbunatatirea firii vechi si ca aceasta fire
veche e moarta in pacat si cu desavarsire de ne indreptat. Singurul lucru ce-l putem face cu ea, este s-o tinem sub picioarele noastre prin
puterea acelei vieti noi, pe care o avem prin unirea noastra cu Capul nostru inviat si inaltat.

Si astfel, nasterea lui Isaac n-a imbunatatit pe Ismael, ci a scos la iveala impotrivirea fata de copilul fagaduintei. Putea sa fi avut o purtare
foarte pasnica si cum se cade pana la sosirea lui Isaac. Dar atunci s-a aratat el ce era, batjocorind copilul invierii si prigonindu-Il. Ce era de
facut? Se putea astepta imbunatatirea lui Ismael? Nicidecum; ,,dar Sara a zis lui Avraam: ,lzgoneste pe roaba aceasta si pe fiul ei; caci fiul
acestei roabe nu va mosteni impreuna cu fiul meu, Isaac” (verset 9-10). lata singurul leac. , Ce este stramb nu se poate indrepta” (Ecl. 1. 15)
si prin urmare trebuie sa pui la o parte ce este stramb, pentru ca sa te ingrijesti de ce este drept. Orice straduinta pentru imbunatatirea firii
vechi este zadarnica, in ce priveste pe Dumnezeu. Ca pentru oameni aceasta imbunatatire poate aduce mult folos, este alta socoteala.
Dumnezeu insa a dat copiilor sai ceva cu mult mai bun de facut, anume sa ingrijeasca de firea cea noua — faptura Lui insusi — ale carei
roade nu inalta niciodata carnea, ci sunt numai spre slava si lauda lui Dumnezeu.

Galatenii cazusera intr-o mare ratacire: voiau ca mantuirea sa atarne de ce era in stare sa fie, sa faca, ori sa pazeasca omul: ,,Daca nu sunteti
taiati Tmprejur dupa obiceiul lui Moise, nu puteti fi mantuiti” (Fapte 15. 1). Se rasturna, astfel, mareata zidire a rdscumpararii, care se
reazema numai pe ce este Hristos si pe ce a facut El. Caci a face sa atarne mantuirea, catusi de putin de cele faptuite de om, fnseamna a
nimici lucrarea mantuirii. Cu alte cuvinte; Ismael trebuie izgonit ca nadejdile lui Avraam sa se bizuiasca numai pe cele date de Dumnezeu in
Isaac. Este adevarat ca mantuirea nu lasa omului nimic cu care s-ar putea lauda. Daca fericirea ar atarna de o schimbare chiar
dumnezeiasca, savarsita in firea veche, eul s-ar putea mari intrucatva, iar Dumnezeu n-ar primi toata slava. Dar, daca Dumnezeu pune in
mine o faptura noud, vad ca toate sunt de la Dumnezeu: gandul, lucrarea si implinirea. Dumnezeu lucreaza si eu ma inchin; El
binecuvinteaza, iar eu sunt cel binecuvantat; El este ,,cel mare”, iar eu ,cel mic” (Evr. 7. 7). Datatorul este El, iar primitorul sunt eu. lata din
ce e alcatuit crestinismul adevarat si, totodata, ceea ce-l deosebeste de orice sistem religios omenesc de sub soare. Religia omului,
intotdeauna, da un loc mai mic sau mai mare fapturii. Pastreaza in casa pe roaba si pe fiul ei, lasand omului cu ce sa se mareasca.
Dimpotriva, crestinismul adevarat izgoneste firea cea veche si nu-i da nici o parte in lucrarea mantuirii. Goneste pe roaba si pe fiul ei, dand
toata slava Celui care i-a dat fiinta.

Sa vedem acum cine sunt, de fapt, aceasta roaba si fiul ei, si ce preinchipuie. Cap. 4 din ep. catre Galateni ne-o spune cu prisosinta, iar
cititorul sa se foloseasca mult de aceasta cercetare. Roaba preinchipuie legamantul legii; iar fiul ei, pe toti cati se bizuiesc pe ,lucrurile legii”
(Gal. 3. 10). Roaba naste numai pentru robie, si nu poate aduce in lume nici un om slobod. Niciodata legea n-a putut darui slobozenie, caci
legea avea putere asupra omului cat era in viata (Rom. 7. 1). Cat timp sunt sub stapanirea altuia, oricine ar fi acela, nu sunt slobod. Dar cat
traiesc, legea are stapanire asupra mea, iar numai moartea ma poate scoate de sub puterea ei, cum o stim prin fericita invatatura din cap. 7
al ep. catre Romani: , Tot astfel, fratii mei, prin trupul lui Hristos si voi ati murit in ce priveste Legea, ca sa fiti ai altuia, adica ai Celui ce a
inviat din morti; si aceasta ca sa aducem roada pentru Dumnezeu” (verset 4). lata slobozenia, caci ,daca Fiul va face slobozi, veti fi cu
adevarat slobozi” (loan 3. 36). ,De aceea, fratilor, noi nu suntem copiii celei roabe, ci ai femeii slobode” (Gal. 4. 31).

Asadar, pe temeiul acestei slobozenii putem asculta de porunca: ,lzgoneste pe roaba aceasta si pe fiul ei”. Daca nu stiu ca sunt slobod voi
cauta sa ajung la slobozenie, pornind pe cea mai ciudata cale, anume pastrand pe roaba in casa. Cu alte cuvinte, ma voi trudi sa capat viata
tinand legea, cautand sa-mi fauresc, astfel, o stare dupa voia lui Dumnezeu numai cu ajutorul meu. Fara indoiald, ca sa dau la o parte starea
de robie, trebuie o lupta; caci legalismul e lucru firesc inimii omului: ,,cuvintele acestea n-au placut deloc lui Avraam, din pricina fiului sau
Ismael” (verset 11). Totusi, ori cat de dureroasa ar fi hotararea de care vorbim, este o hotarare dupa voia lui Dumnezeu sa stam neclintiti in
slobozenia pe care ne-a dobandit-o Hristos, ca nu cumva sa ne cuprinde iar jugul robiei (Gal. 5. 1).

Dea Domnul, iubite cititor, ca sa dovedim, in viata de toate zilele, cd avem binecuvantarile pe care ni le-a daruit Dumnezeu in Hristos, ca sa
ispravim odata cu firea pamanteasca si cu orice poate fi, sivarsi, ori aduce ea. in Hristos, avem totul deplin, asa c& alergarea dup3 ajutor la
firea pamanteasca este cu totul de prisos si zadarnica.

Avraam ni se infatiseaza acum intr-o stare in care e cu putinta ca inima lui s& fie pusa la o incercare din cele mai dureroase. in cap. 20, el a
maérturisit si osandit lucrul pe care-| p&strase mult timp in inima sa. in cap. 21, a izgonit din casd pe roaba si pe fiul ei. lar acum ni se
infatiseaza in cea mai bana stare n care poate fi pus: il vedem incercat de insusi Dumnezeu. Sunt deosebite feluri de Tncercari: incercare
starnitd de diavolul; incercare ce vine din imprejurari; iar cea mai mare din toate, in felul ei, este incercarea ce vine de-a dreptul de la
Dumnezeu, cand fsi pune pe copilul sau in foc ca sa-i lamureasca tot mai mult credinta. Caci nu-i deajuns sa zici: ,Doamne, Doamne”, sau
,Ma duc, Doamne”, ci inima trebuie incercata pana in adéancimi ca nu cumva sa se adaposteasca in ea vreo radacina de fatarnicie, sau de
marturie mincinoasa. Dumnezeu zice: ,,Da-mi, fiule, inima ta” (Prov, 23. 26); nu: ,da-mi capul tau, sau mintea ta, sau fnsusirile tale deosebite,
sau limba ta, sau banii tai” ci: ,,da-mi inima ta”. Si, ca sa vada daca raspunsul nostru la harul lui este adevarat, pune mana pe cele ce sunt
foarte aproape de inima noastra. Spune lui Avraam: ,la pe fiul tau, pe singurul tau fiu, pe care-l iubesti, pe Isaac; du-te in tara Moria, si adu-I



ardere de tot pe un munte pe care ti-l voi spune” (verset 2). Aceste cuvinte atingeau de aproape inima lui Avraam, si era sa-l bage n cuptorul
de foc pana la fund. Dumnezeu ,cere ca adevarul sa fie in adancul inimii” Nu se multumeste cu obisnuitele dovezi de iubire din partea
noastra, cum nici El nu s-a multumit sa ne dea o dovada obisnuita de iubire, ci ne-a dat pe Fiul Sau! Si noi, n-ar trebui oare sa dam dovezi
insemnate de iubirea noastra pentru Acela care ne-a iubit atata, chiar atunci cand eram morti in greselile si in pacatele noastre?

E bine totusi sa ne dam seama, cd, atunci cand Dumnezeu ne incearca, ne face mare cinste. Nu citim ca ,,Dumnezeu a incercat pe Lot” ci
Sodoma a incercat Lot. Niciodata Dumnezeu; starea sufletului sau era, vai! destul de [amuritd, asa ca nu mai era nevoie de cuptorul de foc ca
s-0 scoata la lumina. Pentru Avraam, insa, Sodoma n-ar fi infatisat nici o ispitd; intalnirea cu imparatul Sodomei din cap. 14 ne dovedeste
fndeajuns lucrul acesta. Stia Dumnezeu prea bine ca Avraam Il iubea mult mai mult decat pe Sodoma, dar a vrut sa scoatd la iveald ca
slujitorul sau il iubea mai presus de oricine si orice, punand mana pe acela care-i era cel mai scump pe pamant. ,la pe fiul tau, pe singurul
tau fiu.... pe Isaac”. Da, pe Isaac, copilul fagaduintei; pe Isaac tinta nadejdii amanate atata vreme, acela in care toate neamurile pamantului
aveau sa fie binecuvantate. Acest Isaac trebuie adus jertfa! lata o incercare de credinta cu mult mai scumpa decat aurul care piere si care,
totusi este incercat prin foc ca sa aiba ca urmare ,lauda, slava si cinste” (1 Petru |. 7). Daca Avraam nu s-ar fi sprijinit din toata inima pe
Domnul, n-ar fi putut asculta, fara sovaire, de o poruncé ce-l incerca asa de adanc. insd Dumnezeu insusi era sprijinul cel viu si nestramutat
al inimii sale. De aceea, Avraam era gata sa paraseasca toate pentru Domnul sau.

Sufletul care si-a gasit in Dumnezeu toate izvoarele (Ps. 87. 7) poate, fara sovaire, sa paraseasca toate puturile omenesti. Ne putem lipsi de
orice, in masura cunostintei pe care o capatam despre Ziditorul nostru. A vrea sa parasesti lucrurile vazute, altfel, decat prin putere credintei,
care primeste lucrurile nevazute ca si cand le-ar vedea, este cea mai zadarnica munca ce se poate inchipui. Sufletul isi va pastra pe Isaacul
sdu, pana cand va gasi totul in Dumnezeu. lar cand putem zice prin credinta: ,Dumnezeu este adapostul si sprijinul nostru, un ajutor, care nu
lipseste niciodata Tn nevoi”, putem sa mai addaogam: ,De aceea nu ne temem, chiar daca s-ar zgudui pamantul si s-ar zgudui muntii in inima
marilor” (Ps. 46. 2, 3). ,Avraam s-a sculat dis-de-dimineata”.. deci Avraam nu zaboveste, ci asculta indata. ,,Ma grabesc si nu preget sa
pazesc poruncile tale” (Ps. 119. 60). Credinta nu se opreste niciodata sa priveasca la imprejurari, sau sa chibzuiasca urmarile, ci ea priveste
numai la Dumnezeu. ,Dar cand Dumnezeu, care m-a pus deoparte din pantecele maicii mele si m-a chemat prin harul Sau, a gasit cu cale sa
descopere in mine, pe Fiul Sau ca sa sa-L vestesc intre Neamuri, indata n-am intrebat pe nici un om” (Gal. 1.15, 16).

indata ce intrebam pe oameni, stricAm marturia si slujba, cici oamenii nu pot asculta. Ca sa fim fericiti si ca Dumnezeu sa fie marit, trebuie
sa ne sculam de dimineata si, prin har, sa implinim porunca lui Dumnezeu. Daca cuvantul lui Dumnezeu este izvorul lucrarii noastre, ne va da
putere si tarie ca sa lucram; pe cand daca lucram numai dintr-un indemn al inimii noaste, indata ce inceteaza indemnul acela, inceteaza si
lucrul.

Doua lucruri trebuiesc pentru o viata harnica si statornica: Duhul Sfant ca putere si Scriptura drept calauza. Pe amandoua le avea Avraam: de
la Dumnezeu primise puterea sa lucreze, si tot de la Dumnezeu porunca sa lucreze. Ascultarea era lamurita si lucrul acesta este foarte
insemnat. Se intdmpla, deseori, ca ascultarea sa nu fie decat pornirea de a nu asculta de Cuvantul lui Dumnezeu. Orice ascultare de felul
acesta n-are nici un pret Caci, ori de cate ori ascultarea trece peste marginile hotarate de Dumnezeu, da de banuit; daca nu ajunge pana la
aceste margini, e nedesavarsita; iar daca trece peste aceste margini rataceste. Este drept ca sunt lucrari si cai deosebite ale Duhului lui
Dumnezeu, in care isi arata atotputernicia, ridicandu-se peste marginile obisnuite. Numai ca atunci lucrarea dumnezeiasca e atat de lamurita
si de puternica, incat orice om duhovnicesc o pricepe numaidecat. Oricum, aceste lucrari deosebite nu se abat de la randuiala lui Dumnezeu
ca ascultarea adevarata se intemeiaza intotdeauna pe cuvantul lui Dumnezeu. Sa jertfesti pe un fiu pentru Dumnezeu poate fi socotita ca o
jertfa prea mare. Dar trebuie sa ne aducem aminte, ca aceasta jertfire este intemeiata pe cuvantul Lui, asa ca aceasta fapta a capatat cel
mai mare pret in ochii lui Dumnezeu.

Dar alaturi de adevarata ascultare, se arata si duhul de inchinare. ,,Eu si baiatul ne vom duce pana colo sa ne inchinam” (verset 5). O sluga
cu adevarat ascultatoare fisi tine ochii atintiti nu la slujba pe care o are de facut, oricat de insemnata ar fi ea, ci la stapan: iatda cum ia nastere
duhul de inchinare. Daca imi iubesc stapanul pamantesc, putin imi pasa mie daca mi se porunceste sa-i vacsuiesc ghetele sau sa-i man caii la
trasura. Dar daca ma gandesc la mine mai mult decat la el, imi va veni mai bine la socoteala sa fiu vizitiu decat vacsuitor. Tot asa este si in
slujba dumnezeiescului nostru Stapan: daca nu ma gandesc decat la El, pentru mine are sa fie tot una daca sunt chemat sa intemeiez
adunari, ori sa impletesc cosuri. Aceleasi lucruri le vedem si in ce priveste slujba fngerilor. Unui inger putin 1i pasa daca e trimes sa
nimiceasca o armatd, sau sa ocroteasca pe unul din mostenitorii mantuirii. Toate gandurile sale le inchina Stapanului sau. Si daca doi ingeri
ar fi trimesi din cer, unul ca sa carmuiasca o imparatie, altul ca sa mature strazile, nu s-ar certa in privinta slujbelor lor. Si daca asa stau
lucrurile cu ingerii, n-ar trebui sa fie la fel si cu noi? Ascultarea si cu inchinarea ar trebui sa mearga intotdeauna impreuna, intocmai dupa
cum si lucrul mainilor noastre ar trebui sa aiba neincetat mirosul placut al fierbintelor suspine ale inimilor noastre. Cu alte cuvinte, ar trebui
sa lucram potrivit cu aceste cuvinte: ,Eu si baiatul ne vom duce pana colo sa ne inchindm” - Am fi paziti atunci sa slujim numai din dragoste
pentru munca, si n-am mai fi cu ochii mai mult la lucrul nostru decat la Stapanul nostru. Totul trebuie sa izvorasca dintr-o credinta simpla in
Dumnezeu si din ascultarea cuvantului Sau.

,Prin credinta a adus Avraam jertfa pe Isaac, cand a fost pus la incercare; el, care primise fagaduintele cu bucurie, a adus jertfa pe singurul
Lui fiu” (Evr. 11. 17). Numai daca umbladm prin credinta, putem incepe, urma si sfarsi lucrarile noastre potrivit vointei lui Dumnezeu. Avraam
nu numai ca a pornit la drum ca sa-si jertfeasca fiul, ci si-a urmat calea pana la locul hotarat de Dumnezeu. ,Avraam a luat lemnele pentru
arderea de tot, le-a pus in spinarea fiului sau Isaac si a luat in mana focul si cutitul. Si au mers amandoi impreuna”. Si mai departe citim:
»~Avraam a zidit acolo un altar si a asezat lemnele pe el. A legat pe fiul sau Isaac si I-a pus pe altar deasupra lemnelor. Apoi Avraam a intins
mana si a luat cutitul ca sa junghie pe fiul sdu” (verset. 6-10). intr-adevar, era ,,0 lucrare a credintei” si ,,0 osteneald a dragostei” (1 Tes. 1.3)
in toata puterea cuvantului, nu numai o spoiala de credinta si de iubire. Avraam nu se apropia de Dumnezeu numai cu buzele, ci si cu inima.
Nu zicea: ,Ma duc, Doamne”, cu gand ca sa nu se duca. La el, toate erau lucruri adevarate, pe care credinta le indeplineste, cu drag si pe
care Dumnezeu le primeste, cu drag. Usor este sa te arati ascultator cand nu ti se cere jertfa; usor e sa zici: ,,chiar daca toti ar gasi in Tine o
pricina de poticnire, eu niciodata nu voi gasi in Tine o pricind de poticnire.... Chiar daca ar trebui sa mor cu Tine, tot nu ma voi lepada de
Tine” (Matei 26. 33, 35). Vorba este insa sa stai neclintit si sa biruiesti ispita. Pus la incercare. Petru a fost doborat. Credinta nu se lauda
niciodata cu ce va face; ci face tot ce poate cu ajutorul puterii Domnului. Nimic nu-i mai ticalos decat trufia si pretentiile. Sunt tot atat de
josnice ca si sprijinul pe care se proptesc. Dar credinta lucreaza cand e incercata, iar pana atunci ramane bucuroasa in tacere.



Asadar, Dumnezeu este laudat prin lucrarea sfanta a credintei. Tinta credintei este El, precum El este si izvorul din care tasneste. Dintre toate
faptele din viata lui Avraam, nu este nici una prin care Dumnezeu sa fie mai slavit decat prin aceea de pe muntele Moria. Acolo Avraam a
putut dovedi ca ,izvoarele sale toate” erau in Dumnezeu, si ca le aflase nu numai inainte ci si dupa nasterea lui Isaac. Una este sa te bizuiesti
pe binecuvantarile lui Dumnezeu, si alta este sa te bizuiesti pe Dumnezeu insusi. Una este sa te increzi in Dumnezeu, cand ai in fata
binecuvantarile Lui si cu totul altceva este sa te increzi in Dumnezeu, cand nu se vad aceste binecuvantari. Avraam si-a dovedit taria
credintei sale, aratand ca se bizuia pe Dumnezeu, in privinta unei semintii, mari de numar, nu numai cand Isaac statea inaintea lui, in deplina
sanatate si putere, ci si cand vedea pe Isaac pe altar. Minunata incredere! Curata incredere, care nu se sprijina in parte pe Ziditor, si in parte
pe fapturd, ci este intemeiata pe o temelie tare, pe Dumnezeu insusi. El a crezut ca Dumnezeu poate si stia bine ca Isaac nu era nimic fara
Dumnezeu, iata o invatatura de cea mai mare insemnatate, si un mijloc de a incerca inima pana in adancul ei. Sa& mi se micsoreze oare
increderea cand vad ca nu mai am parte de asa de multe binecuvantari? Sau stau eu asa de aproape de izvor ca sa-mi fie cu putinta sa vad,
intr-un duh de inchinare, toate paraiele omenesti sleindu-se? Cred eu cu destula simplitate in harul indestulator al lui Dumnezeu ca sa pot,
intrucatva, ,intinde mana mea si sa iau cutitul ca sa junghii pe fiul meu”? Avraam a fost invrednicit sa faca lucrul acesta, pentru ca privea la
Dumnezeul invierii ,,Caci se gandea ca Dumnezeu poate sa invie chiar mortii” (Evr. 11. 19).

Intr-un cuvant, avea a face cu Dumnezeu, si asta ii era de ajuns. Dumnezeu nu i-a ingaduit sa dea lovitura de moarte. Mersese pana la cele
din urma margini: Dumnezeul harului nu-l putea lasa sa treaca mai departe. Cruta inimii tatalui mahnirea pe care n-a crutat-o pentru inima
Sa, anume: durerea de a lovi pe fiul sdau. El a mers pana la capat, binecuvantat fie Numele Sau! ,El n-a crutai nici chiar pe Fiul Sau, ci L-a dat
pentru noi toti” ,,Domnul a gasit cu cale sa-L zdrobeasca prin suferinta” (Rom. 8. 31; Isa. 53. 10) Nici un glas n-a fost auzit din cer, atunci
cand Tatal a jertfit, pe Golgota, pe singurul Sau Fiu. Jertfa s-a savarsit pe deplin, si, prin aceasta jertfa, a fost pecetluita pacea noastra
vesnica. Dupa-ce ascultarea lui Avraam a fost dovedita pe deplin, Dumnezeu a primit aceasta dovada. ,Stiu acum ca te temi de Dumnezeu
fntrucat n-ai crutat pe fiul tau, pe singurul tau fiu pentru Mine” (verset 12). Bagati de seama la cuvintele: ,Acum stiu”. Pana atunci, dovada
nu fusese data; Avraam avea credinta si Dumnezeu o stia. Dar Dumnezeu pune aceasta cunostinta a Lui in legatura cu dovada pipaita, pe
care Avraam insusi a adus-o Thaintea altarului pe muntele Moria. Totdeauna, credinta se arata prin faptele ei, iar temerea de Dumnezeu prin
roadele ce izvorasc din ea. ,Avraam parintele nostru n-a fost el socotit neprihanit prin fapte, cand a adus pe fiul sau Isaac jertfa pe altar”?
(lacov 2. 21). Cine ar pune credinta lui la indoiala? Daca dam la o parte credinta lui Avraam, pe muntele Moria nu vom vedea decat un ucigas
si un nebun. Luati In seama credinta lui, si veti vedea in el un inchinator credincios si ascultator, temator de Dumnezeu, socotit neprihanit
prin fapte, cand a adus jertfa pe fiul sau. ,Fratii mei, ce-i foloseste cuiva sa spuna ca are credinta, daca n-are fapte”? (lacov 2. 14) O marturie
fara putere si fara roade nu multumeste nici pe Dumnezeu, nici pe oameni. Dumnezeu cauta credinta si o cinsteste oriunde o gaseste;
oamenii insa nu cauta decat aratarea prin fapte a credintei vii si intelepte. Traim inconjurati de o evlavie mincinoasa. Pe toate buzele trec
cuvinte de credint. insa adevarata credintd este un margaritar rar; aceasta credinta care te face s& parasesti malul imprejurarilor de acum
ca sa mergi inainte, infruntand valurile si vanturile, cu rabdare, chiar daca s-ar parea ca Domnul doarme.

Nu este fara folos sa aratam aici minunata potrivire dintre invatatura lui lacov si a lui Pavel cu privire la indreptatire, sau neprihanire, adica
starea omului dupa voia lui Dumnezeu. Cititorul duhovnicesc, care are intelepciunea de sus, se pleaca inaintea deplinei insuflari a sfintelor
Scripturi, stiind prea bine ca nu cu lacov sau cu Pavel avem a face in aceasta invatatura insemnata, ca si in toata Scriptura dealtfel, ci cu
Duhul Sfant. in mila Sa, Sfantul Duh s-a folosit de fiecare din acesti barbati cinstiti de Dumnezeu, ca de un singur condei ca s&-si astearna
gandurile. Si daca Dumnezeu a insuflat pe acesti doi barbati este cu neputinta sa fie vreo nepotrivire intre ei, mai ales cu privire la una si
aceeasi invataturd. Cum era de asteptat, intre amandoi apostolii este intr-adevar cea mai desdvarsita potrivire in toate privintele. in ce
priveste starea omului dupa voia lui Dumnezeu - indreptatirea sau neprihanirea - unul intregeste si talmaceste pe celalalt. Apostolul Pavel ne
da starea launtrica; lacov ne da ardtarea acestei stari launtrice in afara. Cel dintai ne infatiseaza viata ascunsa; cel din urma viata vazuta. Cel
dintai priveste pe om in legatura cu Dumnezeu; cel din urma il priveste in legatura cu Semenii sdi. Avem trebuinta de amandoi, caci starea
launtrica n-are pret fara viata in afara, dupa cum nici viata de afara n-ar avea nici un pret si nici o putere fara starea launtrica. ,Avraam a fost
socotit neprihdnit” atunci cand ,a crezut in Dumnezeu” si Avraam a fost socotit neprihanit si atunci cand a ,adus jertfa pe fiul sau Isaac”.
Intaiul caz ne destainuieste starea Iauntricd a lui Avraam; al doilea ne aratd pe Avraam dovedindu-si aceastd stare fnaintea cerului si a
pamantului. E bine sa pricepem aceasta deosebire. N-a fost nici un glas din cer, cand ,Avraam a crezut in Dumnezeu”, desi Dumnezeu l-a
vazut si atunci, socotindu-I astfel neprihanit. Dar ,,cand a adus pe fiul sau Isaac pe altar”, Dumnezeu ia putut zice: ,Stiu acum” iar lumea
intreaga a avut dovada puternica si de netagaduit a faptului ca Avraam era un om socotit neprihanit. Si asa va fi totdeauna. Oriunde este
starea launtrica de credintd, acolo va fi si lucrarea in afara potrivita cu starea launtrica. Daca, pentru o clipd, am desparti lucrarea lui Avraam,
asa cum ne-o infatiseaza lacov, de credinta lui Avraam, asa cum ne-o lamureste Pavel, si ne-am intreba: care i-ar fi puterea indreptatitoare?
Nici una! Caci tot pretul si toata puterea lucrarii lui Avraam izvoraste din faptul ca aceasta lucrarea este destainuirea acelei credinti prin care
Avraam fusese socotit, mai fnainte, neprihanit fnaintea lui Dumnezeu.

lata potrivirea desavarsita dintre lacov si Pavel. Graiul Sfantului Duh este unul si acelasi, fie ca graieste prin Pavel, fie ca, graieste prin lacov.

Sa venim acum la cercetarea capitolului nostru. Prin incercarea credintei sale, Avraam cunoaste mai adanc pe Dumnezeu. Cand ne este dat
sa iesim biruitori din incercarea trimisa de Dumnezeu fnsusi, suntem, cu siguranta, adusi intr-o legatura mai stransa cu El, si invatam astfel sa
pretuim mai mult pe Dumnezeu. Daca Avraam nu si-ar fi ridicat mana ca sa-si junghie pe fiul sau, n-ar fi cunoscut niciodata minunata si
bogata adancime a numelui lui Dumnezeu din acest loc: ,lehova-Jireh” sau ,Dumnezeu va ingriji”. Cand suntem intr-adevar pusi la Tncercare,
atunci descoperim ce este Dumnezeu. Fara incercari, suntem numai vorbareti. Dumnezeu insa nu vrea ca sa fim numai atat, ci vrea ca sa
patrundem péana in adancimi ce inseamna cu adevarat legatura personala cu El. Cat de schimbate vor fi fost gandurile si simtamintele lui
Avraam cand s-a intors de la Moria la Beerseba! Cat de mult se vor fi schimbat gandurile lui despre Dumnezeu, Isaac, si orice alt lucru!

in adevar, putem zice: ,Ferice de cel ce rabd3 ispita” (lacov 1. 12). incercarea este o cinste nespus de mare pe care Dumnezeu insusi o face
celui incercat; si cu greu se poate banui toata fericirea ce izvoraste din aceasta cinste. Cand oamenii sunt adusi sa graiasca impreuna cu Ps.
107 27: ,Zadarnica le era toata iscusinta”, atunci abia descopar ce este Dumnezeu. Dea Dumnezeu sa rabdam si noi incercarea, ca sa se dea
la iveala lucrarea Sa si Numele Sau sa fie slavit in noi!

inainte de a ispravi acest capitol, s& ne mai oprim putin la bunavointa cu care Dumnezeu si-a ardtat multumirea pentru fapta savarsita de
Avraam ,,Pe Mine insumi jur, zice Domnul: pentru ca ai facut lucrul acesta si n-ai crutat pe fiul tau, pe singurul tau fiu, te voi binecuvanta
foarte mult si-ti voi Tnmulti foarte mult samanta si anume: ca stelele cerului si ca nisipul de pe tarmul marii; si samanta ta va stapani cetatile



vrajmasilor ei. Toate neamurile pamantului vor fi binecuvantate in samanta ta pentru ca ai ascultat de porunca Mea” (verset 16-18), ceea ce
se spune aici se potriveste de minune cu ce spune Duhul Sfant despre lucrarea lui Avraam in cap. 11 din epistola catre Evrei ca si in epistola
lui lacov in cap. 2. Tn amandou3 locurile, Avraam e privit ca acela care a adus jertfa pe fiul sau pe altar. Marea invatatura, care izvoraste din
toate aceste marturii e ca Avraam a dovedit ca era gata sa paraseasca toate afara de Dumnezeu. Calduzit de acest gand, Avraam a fost,
totodata, socotit neprihanit si dovedit ca neprihanit. De toate se poate lipsi credinta, dar de Dumnezeu nu: fiind pe deplin incredintata ca
Dumnezeu e de ajuns pentru orice. De aceea Avraam isi dadea seama bine de tot pretul acelor cuvinte: ,,Am jurat pe Mine insumi”. Da, acel
minunat cuvant ,pe Mine” era totul pentru omul credintei. ,Dumnezeu cand a dat lui Avraam fagaduinta, fiindca nu putea sa Se jure pe unul
mai mare decat El, s-a jurat pe Sine insusi.... oamenii, ce-i drept, obisnuiesc sa jure pe Cineva mai mare; Juramantul este o chezasie, care
pune capat oricarei neintelegeri dintre ei. De aceea, si Dumnezeu, fiindca avea sa dovedeasca cu mai multa tarie mostenitorilor fagaduintei
nestramutarea hotararilor Lui, a venit cu un juramant” (Evr. 6. 13, 16, 17). Cuvantul si juramantul Dumnezeului celui viu ar trebui sa puna
capat la toate certurile si la toate lucrarile vointei omului, si sa fie taria nestramutata a sufletului in mijlocul turburarilor si zarvei acestei lumi
furtunoase.

Avem sa ne judecam neincetat, din pricina lipsei de putere ce o are fagaduinta dumnezeiasca asupra inimilor noastre. Fagaduinta ne sta la
indemana, si marturisim c-o credem, dar vai! nu este pentru noi, intr-adevar, acea tarie nestramutata si puternica asa cum ar trebui sa fie
intotdeauna! Asa ca nu tragem din ea acea ,mangaiere tare” ce e menita sa ne-o aduca. Cat de putin suntem pregatiti sa jertfim, prin
puterea credintei pe Isaac al nostru! Sa cerem de la Dumnezeu ca, indurandu-se de noi, sa ne daruiasca o cunostinta mai adanca a unei vieti
de credinti, incat sa pricepem, astfel, mai bine insemnatatea acestor cuvinte ale lui loan — ,,Ceea ce castiga biruinta asupra lumii, este
credinta noastra” (1 loan 5. 4). Numai prin credinta putem birul lumea. Necredinta ne pune sub puterea lucrurilor de fata, sau, cu alte
cuvinte, da lumii biruinta asupra noastra. Dimpotriva, sufletul, care, prin invatatura Sfantului Duh, a invatat sa cunoasca pe Dumnezeu ca
unul care ne indestuleaza in toate, este cu totul neatarnat de cele pamantesti.

lubite cititor, dea Dumnezeu sa traim astfel ca sa aflam Tn El pacea si bucuria noastra, spre slava Lui in noi!

Acest capitol cuprinde multe invataturi de mare folos pentru suflet. Duhul Sfant ne zugraveste aici o priveliste frumoasa din purtarea
credinciosului fata de cei de afara, adica fata de cei necredinciosi. Daca e adevarat ca pe credincios credinta il face neatarnat de oamenii din
lume, nu e mai putin adevarat c& tot credinta il invatd s& umble intotdeauna cinstit fatd de ei. in ep. 1 catre Tesaloniceni, cap. 4 12, suntem
indemnati ,sa ne purtam cuviincios fata de cei de afara” in 2 Corinteni, cap. 8. 21, ,,sa lucram cinstit nu numai thaintea Domnului, ci si
inaintea oamenilor” si in ep catre Romani 13. 8: ,sa nu datoram nimanui nimic”. lata niste invataturi insemnate care au fost bine pazite in
toate timpurile de toti slujitorii credinciosi ai lui Hristos, chiar fhainte ca aceste invataturi sa fi fost spuse deslusit. Dar, vai! prea putin sunt
b&gate In seamé in vremea de azi. Capitolul 23 din Genezi este, deci, vrednic de o deosebitd luare aminte. incepe cu moartea Sarei, si ne
arata pe Avraam intr-o lumind noua, si anume cum se poarta cand este lovit de durere. ,Avraam a venit sa jeleasca pe Sara si s-o planga”.
Copilul lui Dumnezeu poate sa jeleasca si sa planga, dar nu ca acei care n-au nadejde. Marele fapt al invierii ii mangaie si intipareste pe
durerea lui ceva cu totul deosebit (1 Tes. 4. 13-14). Caci si cel credincios se poate afla inaintea mormantului unui frate ori al unei surori, dar
el stie cd mormantul nu poate sa inchida multa vreme pe cel mort ,pentru ca de credem ca Isus a murit si a inviat, credem ca si pe cei
adormiti in Hristos, Dumnezeu ii va aduce Impreuna cu EI”. Rascumpararea sufletului asigura rascumpararea trupului; pe cea dintai o avem,
iar pe cea a doua o asteptam (Rom. 3. 23).

Cumparand Macpela ca sa faca din ea un mormant. Avraam isi marturiseste credinta in inviere. ,,Avraam s-a sculat dinaintea moartei sale”.
Credinta nu ramane multa vreme privind moartea; fiindca ea are o tinta cu mult mai inalta pusa inainte de Dumnezeul cel viu. Credinta
priveste invierea, si se cufunda in ea. Si, prin puterea invierii, se poate scula de langa mortul sau. Mare inteles cuprinde fapta aceasta a lui
Avraam! De aceea trebuie s-o pricepem bine, fiindca prea suntem gata sa privim numai la moarte si la urmarile ei. Marginea puterii Satanei
este moartea; dar unde sfarseste Satana, incepe Dumnezeu. Avraam intelesese lucrul acesta, cand s-a sculat si a cumparat pestera din
Macpela ca sa faca din ea un loc de odihna pentru Sara. Asa si-a aratat Avraam gandul in privinta viitorului. El stia ca, in veacurile viitoare,
fagaduinta lui Dumnezeu privitoare la pamantul Canaan avea sa se implineasca. Asa ca a putut sa puna in mormant trupul Sarei ,in nadejdea
sigura a invierii”. Fii lui Het nu stiau nimic din toate aceste lucruri. Gandurile, care umpleau sufletul patriarhului, le erau cu totul straine. De
putind insemnatate era pentru ei locul, unde avea sa-si ingroape Avraam moarta. Pentru Avraam, insa, lucrurile stateau cu totul altfel. ,Eu
sunt strdin si venetic printre voi, dati-mi un ogor ca loc de ingropare la voi ca sa-mi ingrop moarta si s-o ridic dinaintea mea*. Le-a parut de
buna seama cam ciudat Hetitilor ca Avraam sa faca atata caz pentru un mormant; dar, lumea nu ne cunoaste, pentru ca nu L-a cunoscut nici
pe EI” (1 loan 3. 1). Cele mai frumoase si cele mai izbitoare trasaturi ale credintei sunt acelea pe care nu le pricepe lumea. Cananitii n-aveau
nici gand despre nadejdile care calduzeau pe Avraam in aceasta imprejurare. Nici nu visau ca Avraam, cautand un petec de pamant in care
sa poata, impreuna cu Sara, astepta timpul hotarat de Dumnezeu, adica dimineata invierii, avea in vedere stapanirea viitoare a tarii. Avraam
simtea bine ca n-avea nimic cu fiii lui Het, Tncat era gata sa se culce, ca Sara, in mormant, lasand lui Dumnezeu grija sa lucreze pentru el, cu
el, si prin el.

Jin credintd au murit toti acestia, fara sa fi capatat lucrurile fagaduite: ci doar le-au vazu si le-au urat de bine, de departe, marturisind ca sunt
strdini si calatori pe pamant” (Evr. 11. 13). Avem aici o trasatura de toata frumusetea a vietii dumnezeiesti. Acesti ,martori”, de care
vorbeste ep. catre Evrei in cap. 11, nu numai ca au trait prin credinta, dar au si marturisit ca fagaduintele lui Dumnezeu erau tot atat de
sigure si de indestulatoare pentru sufletele lor, la sfarsitul vietii lor, ca si la inceput. Capatarea unui mormant in tara era, dupa parerea
noastra, o dovada de puterea credintei, nu numai pentru viata, ci si pentru moarte. Pentru ce era Avraam atat de grijuliu in cumpararea unui
mormant? De ce era el atat de doritor sa-si intemeieze drepturile la tarina si la pestera lui Efron pe dreptate? Pentru ce era atat de hotarat sa
plateasca intregul pret in bani ,mergatori la orice negutitor”? in cuvantul ,credintd”, e cuprins tot raspunsul. Prin credinta le-a facut pe
toate. Stia ca tara era a lui in viitor si ca, in slava invierii chiar, samanta lui tot avea s-o stdpaneasca. Pana atunci insa nu voia sa fie dator cu
nimic acelora care trebuiau sa fie alungati din ea.

Asa dar acest capitol poate fi privit dintr-un indoit punct de vedere: mai intai aratdndu-ne cum sa ne purtam fata de cei din lume; apoi,
aratand fericita nadejde ce ar trebui sa insufleteasca neincetat pe cel credincios. Nadejdea pe care ne-o pune fnainte Evanghelia este
nemurirea, care, inaltandu-ne inima deasupra inrauririlor firii pamantesti si ale lumii, ne invredniceste, in acelasi timp, sa ne purtam cum
trebuie fatd de cei de afara. ,Stim c& atunci cand se va arata El, vom fi ca El; pentru ca il vom vedea asa cum este”. latd niddejdea noastra.
care sunt acum urmarile acestei nadejdi? , Oricine are nadejdea aceasta in El se curateste, dupa cum El este curat” (1 loan 3:2-3). Daca



trebuie sa fiu in curand ca Hristos, ma voi stradui de pe acum sa fiu cat se poate de mult la fel cu El. Credinciosul ar trebui sa se deprinda sa
umble intotdeauna in curatenie, cinste si har inaintea tuturor celor care-l inconjoara. Asa a ficut Avraam in legaturile lui cu fiii lui Het. in toat&
purtarea lui, s-a aratat foarte mare la suflet si in adevar dezinteresat. intre ei, Avraam era ,un domnitor al lui Dumnezeu”, si ar fi fost fericiti
sa-i iaca un dar. Avraam insa invatase sa nu primeasca daruri decat de la Dumnezeul invierii; caci, pe cand platea Hetitilor pestera Macpela,
astepta de la Dumnezeu tot pamantul Canaan. Stiau prea bine fiii lui Het pretul banilor mergatori la orice negutator; dar Avraam stia si el
pretul pesterii Macpela: pentru el avea an pret cu mult mai mare decat pentru cei care i-o vindeau. daca ,,ogorul facea” pentru ei ,patru sute
sicli de argint”, pentru Avraam era fara pret. Caci era arvuna unei mosteniri vesnice, care, fiind vesnica, nu putea fi luata in stapanire decat
prin puterea invierii. Credinta duce sufletul inainte in viitorul dumnezeiesc. Vede lucrurile cum le vede Dumnezeu si le pretuieste tot cum le
pretuieste Dumnezeu. Asa dar, Avraam s-a sculat dinaintea moartei sale, din pricina ca intelesese ce inseamna credinta si a cumparat un
mormant, aratandu-si astfel nadejdea in inviere si in mostenirea pe care o aduce aceasta inviere.

Este vrednica de luat in seama leg&tura care este intre acest capitol si cele doud dinainte. In cap. 22, fiul e adus jertfa pe altar; in cap. 23,
Sara e inmormantata; iar in cap. 24, robul primeste insarcinarea 1i caute o femeie pentru cel care fusese, ca inviat dintre cei morti. Sirul
acestor intamplari se potriveste de minune cu sirul faptelor privitoare la chemarea Bisericii.

Marile fapte pe care le gasim in Noul Testament sunt, mai intai: lepadarea si moartea lui Hristos; apoi lepadarea lui Israel dupa trup; si, in
sfarsit, chemarea Bisericii la starea de Mireasa a Mielului. Si toate acestea se potrivesc de minune cu sirul intamplarilor din capitolele 22, 23
si 24. Moartea lui Hristos trebuia sa fie un fapt indeplinit, inainte ca Biserica sa poata fi chemata. ,Peretele cel din mijloc al zidului” trebuia
daramat, inainte ca ,omul cel nou” sa poata fi zidit. Este de mare insemnatate sa pricepem bine lucrul acesta, ca sa stim care este locul pe
care-| are Biserica in caile lui Dumnezeu, atata vreme cat mai era in fiinta vremea lui Israel. Dumnezeu statornicise si voia sa pastreze cea
mai desavarsita despartire intre Israel si neamuri. De aceea nici prin gand macar nu-i trecea unui Evreu ca ar fi cu putinta o unire a lui Israel
cu neamurile intr-un singur om. Evreul se socotea cu mult mai presus de pagan, pe care-l privea ca spurcat cu desavarsire si ca unul cu care
era oprit sa aiba vreo legatura (Fapte 10. 28). Daca Israel ar fi umblat intr-o legatura neintrerupta cu Dumnezeu, potrivit starii in care fusese
pus prin har, ar fi fost tinut in starea lui deosebita. Dar Israel a luat alta cale; de aceea, cand a umplut masura nelegiuirilor, rastignind pe
Domnul Vietii, pe Domnul slavei si ne primind marturia Sfantului Duh, vedem ca Pavel e chemat ispravnic peste o randuiala noua a lucrurilor,
care fusese ascunse in sfatul lui Dumnezeu, in vreme ce marturia lui Israel urma fnainte: ,lata de ce eu, Pavel, intemnitatul lui Isus Hristos
pentru voi, Neamurilor, daca cel putin ati auzit de ispravnicia harului lui Dumnezeu care mi-a fost data pentru voi. Prin descoperire
dumnezeiasca, am luat cunostinta de taina aceasta... care n-a fost facuta cunoscuta fiillor oamenilor in celelalte veacuri, in felul cum a fost
descoperita acum sfintilor apostoli si prooroci ai lui Hristos prin Duhul, anume proorocii Noului Testament, ca adica Neamurile sunt impreuna
mostenitoare cu noi si alcatuiesc un singur trup cu noi si iau parte cu noi la aceeasi fagaduinta in Hristos, prin Evanghelie” (Efes. 3. 1 6). lata
lucrul de seama. Taina Bisericii tainuita din ludei si din Neamuri, botezati intr-un singur trup prin acelasi Duh, legata cu Capul proslavit in
ceruri, nu fusese descoperite pana in zilele lui Pavel. , Al carei slujitor am fost facut eu, dupa darul harului lui Dumnezeu, dat mie prin lucrarea
puterii Lui” (verset 7). Apostolii si proorocii Noului Testament au fost, asa zicand, temelia acestei zidiri preamarite (vezi Efes. 2. 20). Asa fiind,
e destul de lamurit ca zidirea nu se incepuse mai fnainte (vezi si Matei 16. 17: ,Voi zidi-0”). De si-ar fi luat inceput zidirea in zilele lui Abel,
apostolul ar fi zis: ,fiind pe temelia sfintilor Vechiului Testament”, dar a zis altfel. De aici scoatem incheierea ca, oricare ar fi locul dat sfintilor
Vechiului Testament, e cu neputinta si faca parte din trupul lui Hristos, care, pana la moartea si invierea lui Hristos si pana la coborarea
Sfantului Duh, nu era in fiinta decat in gandurile lui Dumnezeu. Acei sfinti erau mantuiti, slava lui Dumnezeu! Mantuiti prin sangele lui Hristos
si meniti sa se bucure de slava cereasca impreuna cu Biserica. Dar nu puteau sa fie partasii unui trup, care nu si-a luat fiinta decat cu multe
veacuri in urma. Asa dar, acest capitol ne infatiseaza chemarea Bisericii. Nu ne vine sa credem ca Duhul Sfant ar fi povestit cu deamanuntul
toate intamplarile unei logodne, daca acea logodna n-ar infatisa un mare adevar: ,,Caci tot ce a fost scris mai fnainte, a fost scris pentru
fnvatatura noastra” (Rom. 15. 4). Asadar, cu toate ca Vechiul Testament nu da vreo destainuire lamurita a tainei celei mari a Bisericii, ne da
totusi icoane preinchipuitoare pentru priceperea acestei taine, cum vom vedea in acest capitol. Cum am mai spus, fiul fusese ca-si jertfit si
inviat dintre cel morti, iar tulpina din care iesise fiul fusese, intru catva, data la o parte. Atunci tatal trimete pe robul sau in cautarea unei
mirese pentru fiu.

Pentru ca sa pricepem mai bine acest capitol, vom cerceta pe rand: 1. juramantul; 2. marturisirea si 3. urmarea trimeterii lui Eliezer.

Chemarea si inaltarea Rebecai erau intemeiate pe Juramantul care lega pe Avraam cu robul sdu. Rebeca n-avea cunostinta de aceste lucruri,
desi, in gandul lui Dumnezeu ea era tinta acestui legamant. Tot asa este si cu Biserica lui Dumnezeu, socotita fie in intregime, fie in fiecare
din partile sale. , Trupul meu nu era ascuns de Tine... in cartea Ta, erau scrise toate zilele cari-mi erau randuite mai hainte de a fi fost vreuna
din ele” (Ps. 139. 15 16). Binecuvantat sa fie Dumnezeu, Tatal Domnului nostru Isus Hristos, care ne-a binecuvantat cu tot felul de
binecuvantari duhovnicesti, in locurile ceresti, in Hristos. in El, Dumnezeu ne-a ales inainte de intemeierea lumii ca s& fim sfinti si fara prihana
fnaintea Lui” (Efes. 1. 3 - 4). ,,Caci pe aceia pe care i-a cunoscut mai fnainte i-a si hotarat mai dinainte sa fie asemenea chipului Fiului Sau,
pentru ca El sa fie cel intai nascut dintre mai multi frati. Si pe aceia pe care i-a hotarat mai dinainte i-a si chemat; si pe aceia pe care i-a
chemat i-a si socotit neprihaniti; iar pe aceia pe care i-a socotit neprih&niti,i-a si proslavit” (Rom. 8. 29-30). intre aceste versete si Biserica
este o legatura minunata. Chemarea, indreptatirea si proslavirea Bisericii sunt toate intemeiate pe hotararea vesnica a lui Dumnezeu, pe
Cuvantul si pe jurdamantul sdu, intrite prin moartea, invierea si inaltarea Fiului. in planul vesnic al lui Dumnezeu, era aceastd minunata
hotarare, care avea ca tinta Biserica si care este nedespartita de slava Fiului. Juramantul robului fatd de Avraam avea ca tinta gasirea unei
sotii pentru fiul sau. Astfel Rebeca avea sa aiba starea Tnaltd, pe care a avut-o in urma, datorita dorintei lui Avraam pentru fiul sau. Ferice de
cei care inteleg aceste lucruri; ferice de cei care vad ca siguranta si fericirea Bisericii sunt legate pentru totdeauna de Hristos si de slava Lui!
»in adevar, nu barbatul a fost luat din femeie, ci femeia din barbat; Si nu barbatul a fost facut pentru femeie, ci femeia pentru barbat” (1 Cor.
11. 8 9). ,imparatia cerurilor se aseamana cu un imparat, care a facut nunta fiului sau” (Mat 22. 2). Fiul este linia sfaturilor lui Dumnezeu; si
daca cineva este adus la fericire, sau la o vrednicie oarecare, aceasta nu se poate face decat in legatura cu Fiul. Prin pacat, omul si-a pierdut
orice drept la aceste lucruri, ba chiar la viata insasi. Dar Hristos a luat asupra Sa pedeapsa pacatului. S-a facut raspunzator in toate pentru ai
Sai; a fost pironit pe cruce in locul lor. A purtat pacatele lor, in trupul Sau, pe lemn, si s-a coborat in mormant, incarcat cu aceasta povara
grea. Asa ca Biserica iese inviata din mormantul lui Hristos, in care au fost aruncate toate pacatele celor care fac parte din ea. Viata pe care o
are ea este rodul biruintei lui Hristos asupra mortii si asupra tuturor impotrivirilor; aceasta viata e legata cu si intemeiata pe dreptatea
dumnezeiasca, deoarece drepturile lui Hristos la viata sunt intemeiate pe nimicirea desavarsita a puterii mortii: si El este viata Bisericii.
Asadar Biserica se bucura de viata dumnezeiasca: e imbracata cu sfintenia, dumnezeiasca, si nadejdea ce o insufleteste este nadejdea
dreptatii sau neprihanirii (Vezi si urmatoarele locuri: loan 3 16, 36; 5. 39/40; 6, 27, 40, 47, 68; 11. 25; 17. 2; Rom. 5.21; 6. 23; 1 Tim. 1. 16; 1



loan 2. 25; 5. 20; luda 21; Efes. 2. 1-6, 14-15; Col. 1. 12-22; 2. 10-15; Rom. 1. 17; 3. 21-26; 4. 5/23, 25; 2 Cor. 5. 21; Gal. 5. 5).

Aceste locuri arata: viata, neprihanirea si nadejdea Bisericii. Toate acestea isi au obarsia in faptul ca Biserica este una cu Acela, care a inviat
dintre cei morti. incredintarea ca fiinta Bisericii nu se poate desparti de slava lui Hristos intareste inima mai bine decat orice. ,Femeia este
slava barbatului” (1 Cor. 11. 7). Biserica e numita ,plinatatea Celui ce plineste totul in toti” (Efes. 1. 23). Numirea aceasta din urma este
vrednica de luat in seama, caci cuvantul ,plinatate” inseamna tot cea ce se adaoga pentru a intregi ceva. Asa dar Hristos, capul, impreuna cu
Biserica, trupul Sau, alcatuiesc ,un singur om nou” (Efes. 2. 15). Si, daca asa stau lucrurile, sa nu ne miram ca Biserica a fost tinta sfaturilor
vesnice ale lui Dumnezeu. Isaac avea nevoie de Rebeca, de aceea a fost tinta unui sfat despre care ea nu stia nimic. Toate gandurile lui
Avraam se indreptau numai la Isaac: , Te voi pune sa juri pe Domnul Dumnezeul cerului si Dumnezeul pamantului, ca nu vei lua fiului meu o
nevasta dintre fetele Cananitilor in mijlocul carora locuiesc”. ,, 0 nevasta pentru fiul meu” este cum vedem, lucrul de seama. ,Nu este bine sa
fie omul singur”. Astfel invatam ce este Biserica: in sfaturile lui Dumnezeu, Hristos are nevoie de ea; iar, in lucrarea savarsita de Hristos s-a
pregétit totul, pentru ca ea sa ia fiinta. indat3 ce privesti adevarul din acest punct de vedere, nu este vorba numai de puterea lui Dumnezeu
pentru mantuirea unor bieti pacatosi ci si de faptul ca Dumnezeu vrea ,sa faca nunta Fiului Sau”, si Biserica este Mireasa care-i este sortita.
Ea este tinta gandurilor Tatalui, tinta iubirii Fiului si tinta marturiei Sfantului Duh. Ea este sortita sa aiba parte de vrednicia si slava Fiului, cum
are parte si de iubirea a carei tinta a fost necurmat Domnul Isus. Ascultati ce spune Fiul insusi: ,Eu le-am dat slava pe care Mi-ai dat-o ca ei
sa fie una cum si noi suntem una: Eu in ei si Tu in Mine, pentru ca ei sa fie in chip desavarsit una, ca sa cunoasca lumea ca Tu M-ai trimis, si
ca, i-ai iubit, cum Mai iubit pe Mine” (loan 17. 22 23). Aceste vorbe ne fac cunoscut, gandurile lui Hristos despre Biserica. Asadar Biserica nu
numai ca e sortita sa fie cum este El, dar, chiar acum este ca El, cum este scris: ,,Cum este El, asa suntem si noi in lumea aceasta: astfel, se
face ca dragostea este desavarsita in noi, pentru ca sa avem deplina incredere in ziua judecatii” (1 loan 4. 17). Adevarul acesta da sufletului
cea mai deplina incredere. ,Noi suntem in cel adevarat, adica in Isus Hristos, Fiul Lui. El este Dumnezeul adevarat si viata vesnica” (1 loan
5.20). Orice neincredere este data la o parte, caci Mireasa are totul in Mire. Tot ce avea Isaac au ajuns ale Rebecai, pentru ca Isaac era al ei;
tot asa, tot ce are Hristos este partea Bisericii: ,...fie Pavel, fie Apolo, fie Chifa, fie lumea, fie viata, fie moartea, fie lucrurile de acum, fie cele
viitoare; toate sunt ale voastre si voi sunteti ai lui Hristos; iar Hristos al lui Dumnezeu” (I Cor. 3.,21r 22). Hristos este dat Bisericii ,mai presus
de toate” (Efes, 1. 22). Bucuria lui Hristos va fi sa invedereze, in toata vesnicia, slava si frumusetea cu care va fi imbracata Biserica, fiindca
slava si frumusetea Bisericii nu vor fi decat rasfrangerea slavei si a frumusetii Lui. ,Domniile si stapanirile din locurile ceresti vor cunoaste,
prin Biserica, intelepciunea nespus de felurita a puterii harului lui Dumnezeu in Hristos”.

Sa cercetam acum al doilea punct, despre care am vorbit mai sus, anume marturia. Robul lui Avraam era insarcinat cu o marturie lamurita si
deosebita. ,Atunci el a zis: Eu sunt robul lui Avraam. Domnul a umplut de binecuvantari pe stapanul meu, care a ajuns la mare propasire. I-a
dat oi si boi, argint si aur, robi si roabe, camile st magari. Sara, nevasta stapanului meu, a nascut, la batranete, un fiu stapanului meu si lui i-a
dat el tot ce are” (verset 34, 36). Face cunoscut pe tata si pe fiu; iata marturia sa. Vorbeste de nemarginitele averi ale tatalui, care a dat
toate bunurile sale fiului, fiindca este ,singurul fiu” si tinta iubirii tatalui. Cu ajutorul acestei marturii, robul cauta sa capete o mireasa pentru
fiul stapanului sau.

Aici, Scriptura ne arata, intr-o icoana preinchipuitoare, marturia Sfantului Duh, trimes din cer pe pamant, in ziua Rusaliilor. ,Cand va veni
Mangaietorul, pe care-L voi trimete de la Tatal, adica Duhul adevarului, care purcede de la Tatal, El va marturisi despre Mine” (loan 15. 26). Si
mai departe: ,,Cand va veni Mangaietorul, Duhul Adevarului, are sa va cdlauzeasca in tot adevarul; ca El nu va vorbi de la El, ci va vorbi ce va
fi auzit si va va descoperi lucrurile viitoare. El ma va proslavi, pentru ca va lua din ce este al Meu si va va descoperi. Tot ce are Tatal este al
Meu; de aceea am zis ca va lua din ce este al Meu si va va descoperi” (1loan 16. 13-15). Aceste cuvinte si marturia robului lui Avraam se
potrivesc de minune: robul cauta sa castige inima Rebecai, vorbindu-i de Isaac; tot asa si Duhul sfant cauta sa intoarca pe bietii pacatosi de
la o lume de pacat si de nebunie, ca sa intre in legatura fericita si sfanta a trupului lui Hristos, vorbindu-le de Isus. ,Va lua din ce este al Meu
si va va descoperi”. Duhul Sfant nu impinge niciodata pe un suflet sa priveasca la el insusi sau la lucrarea lui, ci intotdeauna indreapta orice
privire numai la Hristos. Asa dar, cu cat un suflet este mai duhovnicesc cu atat mai mult se va adanci in cunoasterea lui Hristos.

Unii socotesc ca privirea necurmata la inima noastra, ca lucrare a Duhului Sfant, este o dovada puternica de inaintare duhovniceasca. Dar
aceasta cautare de sine este mai de graba o lipsa de pricepere duhovniceasca, fiindca Isus a spus, vorbind despre Duhul: ,Nu va vorbi de la
El”, ci ,va lua din ce este al Meu si va va descoperi”. De aceea, de cate ori cineva priveste in launtrul sau si zideste pe aratarile lucrarii
Duhului, sa stie ca nu este calduzit de Duhul lui Dumnezeu. Duhul sfant duce sufletele la Dumnezeu, aratandu-le pe Hristos. A cunoaste pe
Hristos este viata vesnica, si descoperirea Fiului de catre Tatal, prin Sfantul Duh, alcatuieste temelia Bisericii. Cand Petru marturiseste pe
Hristos ca Fiul Dumnezeului cel viu, Hristos 1i raspunde: ,Ferice de tine, Simone, fiul lui lona; fiindca nu carnea si sangele ti-a descoperit lucrul
acesta, ci Tatal Meu care este Tn ceruri. Si Eu ti spun: ,tu esti Petru si pe aceasta piatra voi zidi Biserica mea st portile Locuintei mortilor nu o
vor birui” (Matei 16.17-18). Ce piatra? - Petru? Nici vorba! ,Aceasta piatra” este numai descoperirea lui Hristos de catre Tatal, ca ,Fiul
Dumnezeului celui viu”, si aceasta descoperire este singurul mijloc prin care un suflet poate intra in Biserica lui Hristos. Aici ni se arata
I&murit ce este Evanghelia. Intai de toate, Evanghelia este o descoperire, nu numai a unei tnvataturi, ci a unei persoane, a persoanei Fiului.
Primirea, prin credinta, a acestei descoperiri face legatura intre cel care crede si Hristos, care ajunge astfel Izvorul vietii si al puterii, cum si
temelia unirii noastre cu Hristos ca madulare ale trupului Sau. ,Cand a binevoit Dumnezeu... sa descopere pe Fiul Sau in mine”, zice Pavel.
Adevarata invatatura, pe care ne-o pune inainte ,piatra”, este deci: ,Dumnezeu descoperind pe Fiul Sau”. Pe aceasta temelie neclintita, se
zideste, potrivit vesnicului sfat al lui Dumnezeu, cladirea care este Biserica vie a Lui.

Asadar, cautand sa capete o mireasa pentru Isaac, robul lui Avraam destdinuieste toata slava si toate bogatiile pe care le-a primit Isaac de la
tatal sau; apoi iubirea de care are parte si, in sfarsit, tot ce putea misca inima Rebecai ca s-o faca sa se desparta de toate lucrurile in care
traise pana atunci. El arata Rebecii pe cineva in departare si 1i descopere fericirea ce avea s-o aiba, daca va vrea sa fie una cu acest cineva,
prea iubit si prea slavit. Tot ce avea Isaac avea sa fie si al Rebecii, indata ce ar vrea sa fie una cu el: asa era marturia robului. Tot asa este si
marturia Sfantului Duh. Vorbeste despre Hristos, despre slava lui Hristos, despre frumusetea, plinatatea, harul lui Hristos, despre bogatiile de
nepatruns ale lui Hristos, despre vrednicia persoanei sale si despre desadvarsirea lucrarii sale. Ba mai mult, ne arata chiar fericirea nespus de
mare de a fi una cu un astfel de Hristos, ,madulare ale trupului sau, carne din carnea lui, si os din oasele lui”. Asa este, intotdeauna, marturia
Duhului! latd o masura foarte potrivita pentru cercetarea oricarei vestiri adevarate a Evangheliei. invatatura cea mai duhovniceasca va fi in
totdeauna aceea, care infatiseaza, neincetat si pe deplin, pe Hristos. Duhul nu se poate opri decat la Isus. Asa dar, daca cineva slujeste prin
puterea Duhului lui Dumnezeu, va vorbi totdeauna mai mult despre Hristos decat despre alte lucruri. Prea putin loc se va gasi pentru
intelepciunea omeneasca; fiindca aceasta se arata acolo, unde omul doreste sa se arate pe sine; dar toti cei care slujesc Evangheliei trebuie



sa-si aduca aminte ca tinta Duhului va fi, totdeauna, Hristos.

in sfarsit, trebuie s& cercetdm putin si urmarea marturiei. Adevarul si infaptuirea adevarului sunt dou lucruri foarte deosebite. Un lucru este
sa vorbesti despre slava Bisericii, si alt lucru s& umbli potrivit acestei slave. in ce priveste pe Rebeca, urmarea mérturiei dat3 de rob, este
foarte [amurita si hotarata. Ea aude cu urechile ei, crede cu toata inima marturia si se dezlipeste de toate cele ce o inconjoara. Este gata sa
paraseasca toate si sa alerge spre tinta (Fil. 3. 12-13). Era cu neputinta sa fie incredintata de un viitor asa de maret, si totodata sa ramana in
mijlocul Tmprejurarilor in care se gasea din fire. Daca marturia despre viitorul sdu era adevarata, lipirea de cele de fata insemna pentru ea
cea nai mare nebunie. Daca nadejdea ei de a ajunge mireasa lui Isaac si mostenitoare impreuna cu el a tot ce avea tatal lui era pentru ea un
adevar, ramanerea in casa lui Laban ar fi fost din partea Rebecii, cel mai mare dispret fata de ceea ce, din mila lui Dumnezeu, i era pus
fnainte.

Dar nadejdea, pe care o are Rebeca, este prea mareata ca s-o lepede asa de usor. E drept ca Rebeca n-a vazut nici pe Isaac, nici mostenirea;
dar a crezut marturia auzita despre el si, intru catva, ea a primit arvuna mostenirii; atat ii trebuie inimii ei. De aceea, fara sovaiala, ea se
scoald si spune ca este gata de plecare: ,Merg”, zice (verset 58). Este gata sa plece la drum cu acela care ia destainuit o tinta indepartata si
0 marire legata de aceasta tinta. ,Merg” si, uitand ce este in urma sa, se arunca spre ce este nainte, ,alergand spre tinta pentru premiul
chemarii ceresti” (Fil. 3. 14). Ce icoana frumoasa si miscatoare a Bisericii, care merge in intampinarea Mirelui sau ceresc, sub calauzirea
Duhului! Asa ar trebui sa fie Biserica. Dar vai! bucuria sfanta, care arunca orice povara si biruie orice piedica, prin calauzirea Duhului, este
asa de mica! Duhul sfant ia din ce are Isus sa ne dea noua: asa dupa cum si robul lui Avraam lua din ale lui Isaac si le arata Rebecii;
placandu-i sa marturiseasca mereu ceva nou despre fiul, cu atat mai mult cu cat se apropiau de bucuria slavei ce astepta pe mireasa.
Calauza noastra cereasca doreste sa ne vorbeasca despre Isus. ,Va lua din ce este al Meu si va va descoperi” si mai departe: ,va va vesti
lucrurile viitoare” (loan 16. 13-14). Ne trebuie aceasta slujire a Duhului care descopere pe Hristos sufletelor noastre, punand in noi o dorinta
fierbinte de a-L vedea asa cum este El si de a fi asemenea Lui. El singur are puterea sa dezlipeasca inimile noastre de pamant si de toate cele
firesti. Numai nadejdea de a fi unita cu Isaac a facut pe Rebeca sa zica: ,Merg”, cand fratele si mama ei ziceau: ,Fata sa mai rdmana catva
timp cu noi, macar vreo zece zile”. Tot asa si cu noi, numai nadejdea de a vedea pe Isus asa cum este El si de a fi asemenea Lui ne poate
face sa ne curatim pe noi insine, cum si El este curat (1 loan 3. 3).

Acest capitol se deschide cu a doua casatorie a lui Avraam. Aceasta intamplare este plina de Tnvatatura pentru omul duhovnicesc, daca o
priveste in legatura cu cuprinsul capitolului 24. Cuvantul lui Dumnezeu ne invata ca samanta lui Avraam fsi va lua iarasi locul de frunte dupa
intregirea si rapirea miresei lui Hristos. Tot asa, dupa casatoria lui Isaac, Sfantul Duh ne vorbeste despre samanta lui Avraam in legatura cu o
noua casatorie; apoi despre cateva intamplari deosebite din viata acestui patriarh, ca si despre istoria semintei lui dupa trup.

Sfarsitul acestui capitol 25 ne destainuieste cateva invataturi insemnate. Cu ajutorul lui Dumnezeu, vom cerceta in curand viata lui lacov. Dar
inainte de asta, sa ne oprim putin la purtarea Lui Esau, in privinta dreptului sau de intai nascut. Inima fireasca nu pretuieste bunurile
dumnezeiesti; caci nu cunoaste pe Dumnezeu, nici nu pricepe fagaduintele lui Dumnezeu. Din aceasta pricina lucrarile de acum au asa mare
insemnatate si inraurire Tn viata omului. Omul pretuieste ce vede, pentru ca merge prin vedere nu prin credinta. Pentru el, timpul de fata este
totul; viitorul i se pare ceva nesigur si neinsemnat. Asa era si Esau. Dar sa ascultam ce spune chiar el: ,lata-ma, sunt pe moarte; la ce-mi
slujeste dreptul acesta de intai nascut” (verset 32)? Prezentul fuge, de aceea despretuiesc si parasesc cu desavarsire viitorul. Asa ca ma
lipsesc de vesnicie! ,Astfel si-a nesocotit Esau dreptul de intai nascut”. Astfel ,,au nesocotit Israelitii tara desfatarilor” tot asa au dispretuit ei
si pe Hristos, nevrand sa raspunda la chemarea lui Dumnezeu (Ps. 106. 24; Zaharia 11. 13; Matei 22. 5). Omul n-are pofta pentru bunurile lui
Dumnezeu; ,0 ciorba de linte” pretuieste mai mult, pentru el, decat un drept in tara Canaan. Pricina, pentru care Esau si-a vandut dreptul de
intai nascut era tocmai pricina, care ar fi trebuit sa-l impinga sa pastreze acest drept. Cu cat pricep mai bine nesiguranta si desertaciunea
prezentului omului, cu atat mai mult ma voi lipi de viitorul lui Dumnezeu. Asa chibzuieste credinta. , Deci, fiindca toate aceste lucruri au sa se
strice, ce fel de oameni ar trebui sa fiti voi, printr-o purtare sfanta si evlavioasa, asteptand si grabind venirea zilei lui Dumnezeu, in care
cerurile aprinse vor pieri si trupurile ceresti se vor topi de caldura focului. Dar noi, dupa fagaduinta Lui, asteptam ceruri noi si pamant nou, in
care va locui neprihanirea” (2 Petru 3. 11 - 13). lata gandurile lui Dumnezeu si prin urmare gandurile credintei: lucrurile de fata vor pieri. Sa
dispretuim oare cele ce nu se vad? Nicidecum. Ziua de acum este ca o umbra ce trece. Care ne este ajutorul? Scriptura ne spune: ,Asteptand
si grabind venirea zilei lui Dumnezeu”. Orice alt cuget nu este decat al unui ,lumesc ca Esau, care, pentru o mancare, si-a vandut dreptul de
intai nascut” (Evr. 12. 16). Dea Domnul, ca sa judecam toate lucrurile cum le judeca El insusi; si numai credinta ne da putinta si judecam ca
El.

Cel dintai verset al acestui capitol ne aduce aminte de cap. 12. ,in tard a venit o foamete, afard de foametea dintai care fusese pe vremea lui
Avraam”. incercérile, pe care le intdmpina copiii lui Dumnezeu in pribegia lor aici pe pdmant, sunt cam toate la fel, si sunt, in totdeauna,
menite sa arate pana unde si-a gasit inima lor totul in Dumnezeu. Este greu sa umblam cu Dumnezeu intr-o legatura asa de stransa, incat
sufletul sa fie cu desavarsire neatarnat de oameni si de lucruri. Cum a fost Egiptul pentru Avram si Gherar pentru Isaac, asa sunt lucruri care
se afla la dreapta si la stanga noastra. Ele ni se infatiseaza ca ispite puternice, fie ca sa ne abata din calea cea dreapta, fie ca sa ne scoboare
mai jos de adevaratul loc ce-l avem ca slujitori ai Dumnezeului cel viu si adevarat.

»Isaac s-a dus la Abimelec, imparatul Filistenilor la Gherar”. Intre Egipt si Gherar este o vadita deosebire. Egiptul infatiseaza lumea cu
mijloacele ei firesti si neatarnarea ei de Dumnezeu. ,Nilul este el meu” (Efes. 29, 9), zicea un Egiptean care nu cunostea pe Domnul, nici nu
visa sa priveasca la El. Egiptul e mai departat de Canaan decat Gherar; si, duhovniceste, el arata o stare sufleteasca mai departata de
Dumnezeu. in cap. 10, Gherar e numit astfel: ,Hotarele Cananitilor se intindeau de la Sidon, cum mergi spre Gherar pana la Gaza si cum
mergi la Sodoma, Gomora, Adma si Teboim pana la Lesa” (verset 19) Mai citim ca ,,de la Gherar pana la lerusalim, era cale de trei zile.
Asadar, Gherar era mai aproape de lerusalim; dar se afla la hotarele supuse celor mai primejdioase inrauriri. Avraam intampinase acolo
greutati si avusese mult de lucru; asa a fost si cu Isaac. Avraam spusese ca Sara nu e sotia lui, lucru pe care si Isaac I-a facut. Jalnic lucru sa
vezi pe tata si pe fiu, cazand, unul dupa altul, in acelasi pacat si chiar in acelasi loc. Acest fapt dovedeste ca inraurirea acestui loc nu era
buna. Daca Isaac nu s-ar fi dus la Abimelec, imparatul Gherarului, n-ar fi fost pus in stare sa-si tdgaduiasca sotia. Dar cea mai mica abatere
din calea dreapta e insotita de o slabiciune duhovniceasca. Asa s-a intamplat si cu Petru; incalzindu-se la foc, in curtea marelui preot, si-a
tagaduit Stapanul. in ce priveste pe Isaac, se vede ca nu era pe deplin fericit in Gherar. intr-adevar, Dumnezeu ii zice: ,Locuieste ca strain in
tara aceasta” (verset. 3); dar se intampla foarte des ca Dumnezeu da alor Sai porunci potrivite starii in care i vede, ca sa-i aduca la o
cunoastere lamurita a starii in care se afla. Dumnezeu a poruncit lui Moise (Numeri 13) sa trimita niste barbati ca sa iscodeasca tara Canaan;



dar, daca starea morala a poporului n-ar fi fost foarte joasa, acest lucru n-ar fi fost de trebuinta. Credinta n-are trebuinta ,sa iscodeasca”
fagaduinta lui Dumnezeu Tot asa Dumnezeu a poruncit lui Moise (Numeri 11.16) sa aleaga si sa adune 70 de barbati dintre batranii lui Israel,
ca sa poarte impreuna cu el sarcina poporului. insa, daca Moise ar fi priceput pe deplin starea sa inalt3 si fericirea legata de ea, aceasta
porunca n-ar fi fost de trebuinta. Tot astfel este si cu porunca pe cate o dd Dumnezeu lui Samuel; sa randuiasca un imparat pentru poporul
Israel (1 Sam. 8). Nu-i trebuia poporului imparat. Asadar, ca sa pricepem bine porunca data de Dumnezeu fie unei persoane, fie unui popor,
trebuie sa tinem seama de starea acestei persoane sau a acestui popor.

Dar poate sa spuna cineva: daca Isaac nu trebuia sa stea in Gherar, de ce este scris ca ,,a facut semanaturi in tara aceea si a strans rod
insutit Tn anul acela; caci Domnul |-a binecuvantat” (verset 12). Vom raspunde ca imprejurarile fericite nu dovedesc ca cineva se afla intr-o
stare voita de Dumnezeu. Precum am mai avut prilej sa spunem, este o mare deosebire intre binecuvantarea Domnului si starea Sa de fata.
Multi se bucura de cea dintai, fara sa aiba parte de cea din urma. Inima insa e pornita sa ia una pentru alta, amestecand binecuvantarea cu
starea de fata a lui Dumnezeu. Asta este o mare greseala. Si totusi, este de mare insemnatate sa pricepem bine lucrul acesta. Caci despre un
om se poate zice: ,Omul acesta s-a imbogatit si a mers din ce in ce imbogatindu-se mai mult, pana ce a ajuns foarte bogat. Avea cirezi de
vite si de oi, si un mare numar de robi” (verset 13, 14), fara sa se bucure pe deplin si slobod de starea de fata a lui Dumnezeu. Boii si oile
puteau atata pizma Filistenilor; pe cand starea de fata a Domnului nu atata deloc pizma Filistenilor. Isaac s-ar fi putut bucura de cea mai
fericita legatura cu Dumnezeu fara ca Filistenii sa fi bagat de seama, si aceasta numai fiindca nu erau in stare sa priceapa, nici sa pretuiasca
pretul acestei legaturi.

In sfarsit, Isaac s-a depértat de Filisteni si s-a suit la Beer-Seba. ,Domnul i s-a aratat chiar in noaptea aceea si i-a zis: ,Eu sunt Dumnezeul
tatalui tdu Avraam; nu te teme, caci Eu sunt cu tine; te voi binecuvanta”... (vers 24). Acum nu numai binecuvantarea Domnului, ci insusi
Domnul era cu el. De ce? Pentru ca Isaac, parasind pe Filisteni cu toate certurile lor, se dusese la Beer-Seba. Acolo, Domnul putea sa se arate
robului sau; dar nu putea fi de fata cu el in Gherar, cu toate ca isi varsase cu darnicie asupra lui binecuvantarile cat timp statuse in acel loc.
Ca sa ne bucuram de starea de fata a lui Dumnezeu, trebuie sa fim si noi unde este El; si pe El nu-L vom afla in mijlocul certurilor unei lumi
nelegiuite. Asa dar cu cat copilul lui Dumnezeu va parasi mal grabnic locul in care Domnul nu se poale gasi, cu atat mal bine va fi pentru el.
Asa a fost cu Isaac. Cat timp Isaac a sezut printre Filisteni, n-a avut nici o liniste sufleteasca, nici n-a putut sa-i ajute cu nimic. Adevaratul
mijloc de a fi folositor oamenilor din lume, este sa ramai deosebit de ei prin puterea care ti-o da legatura cu Dumnezeu, aratandu-le astfel un
drum mai bun ca al lor. Dar aici, odata cu propasirea duhovniceasca a lui Isaac, se arata si urmarea umblarii sale. ,,El de acolo se sui la
Beer-Seba. Domnul i s-a aratat... Isaac a zidit acolo un altar si a chemat Numele Domnului si si-a intins acolo cortul. Robii lui Isaac au sapat
acolo o fantana” (Vers 23 25). lata urmarea acestei propasiri, indata ce Isaac facuse cel dintai pas pe calea dreapta, merge putin mai
departe; intra in bucuria starii de fata a lui Dumnezeu. A marturisit ca era strain si calator, si s-a umplut de pace; a gasit liniste si o fantana
pe care Filistenii nu puteau s-o astupe, caci nu erau acolo ca sa intre in cearta cu el. Dar aceste lucruri, imbucuratoare pentru Isaac insusi, au
avut urmari binecuvantate si pentru ceilalti: ,Abimelec a venit din Gherar la el, cu prietenul sau cu Ahuzat si cu Picol, capetenia ostirii lui.
Isaac le-a zis: ,,Pentru ce veniti la mine voi, care ma urati si m-ati izgonit de la voi”? Ei au raspuns: ,Vedem lamurit ca Domnul este cu tine.
De aceea zicem: ,Sa fie un juramant intre noi”— Pentru ca sa putem lucra asupra inimii si cugetului oamenilor din lume, trebuie sa traim
despartiti de ei, aratandu-le totusi o bunatate desavarsita. Cat timp Isaac a stat in Gherar, n-a fost intre el si ei decat cearta si galceava;
pentru Isaac a fost mahnire, iar ceilalti n-au secerat nici un bine. ins& indata ce Isaac i-a parasit, inimile lor au fost miscate si au venit dupa el
dorind sa faca un legamant cu el.

Istoria copiilor lui Dumnezeu ne da multe pilde de acest fel. Cel mai de seama lucru pentru noi este sa stim ca suntem in locul unde ne vrea
Dumnezeu si ca suntem in randuiald cu El, nu numai in ce priveste starea noastra, dar si in ce priveste urmarea acestei stari. Daca suntem in
randuiald cu Dumnezeu, putem lucra asupra altora cu binecuvantare. indaté ce Isaac s-a suit la Beer-Seba si si-a luat starea de inchinator, a
fost insufletit si Dumnezeu l-a intrebuintat pentru binele celor ce-l inconjurau. Saracia duhovniceasca face sa fim lipsiti de multe
binecuvantari duhovnicesti si ne abate de la marturia cum si de la slujba noastra. Cand suntem intr-o stare care nu place lui Dumnezeu, nu
trebuie sa ne oprim, cum se intampla adeseori, ca sa intrebam: unde vom gasi ceva mai bun? Porunca lui Dumnezeu este: ,incetati sa mai
faceti rau”. Apoi, cand am ascultat de acea sfantd porunca, Dumnezeu ne spune alta: ,Invatati-va s faceti bine” (Isa. 1. 16). Facem o
greseala mare, daca socotim ca ne vom invata sa facem bine, inainte ca sa incetam sa mai facem rau. ,,Desteapta-te, tu, care dormi si
scoala-te din morti, si Hristos te va lumina” (Efes. 5. 14).

Cititorule, daca faci ceea ce stii ca este rau, sau daca iei parte, in vreun fel oarecare, la ceea ce stii ca este impotriva Scripturii, asculta de
cuvantul Domnului: ,inceteaza sa mai faci rau” si fii incredintat c&, daca te supui acestui cuvant, nu vei mai ramanea mult fard sa cunosti
drumul pe care trebuie sa-l urmezi. Numai necredinta ne face sa socotim ca nu putem inceta sa mai facem rau fhainte de a gasi ceva mai
bun. Domnul sa ne dea un ochi simplu si 0 minte ascultatoare!

in cap. 27, afldm icoana cea mai umilitoare a feluritelor pofte, a inselaciunii si a viclesugului: fapte care, cand se arata la un copil al lui
Dumnezeu, sunt si mai grozave. Totusi Duhul Sfant este intotdeauna adevarat si credincios! Trebuie sa dea pe fata totul: cand povesteste
istoria unui om, nu poate zugravi decat adevarul intreg. De asemenea, cand ne destainuieste caile lui Dumnezeu, ne aratd pe Dumnezeu cum
este El, si noi tocmai de asa ceva avem trebuinta. Ne trebuie aceasta descoperire a unul Dumnezeu desavarsit in sfintenie si totodata
desavarsit in har si in indurare. El s-a putut cobori in toata adancimea nenorocirii si caderii omului, a intrat chiar in legatura cu el, scotandu-I
astfel din starea lui nenorocita si punandu-l intr-o legatura desavarsita cu El insusi. lata ce ne descopere Scriptura. Dumnezeu stia de ce
aveam lipsa si ne-a dat totul din plin.

Sa ne aducem aminte ca Duhul Sfant, in lubirea Lui credincioasa, punand sub ochii nostri toate trasaturile firii pamantesti din om, n-are alta
tinta decat sa proslaveasca bogatiile harului lui Dumnezeu, si sa ne invete, mustrandu-ne. Tinta lui nu este sa vesniceasca aducerea aminte a
pacatului, care ramane sters pentru totdeauna in ochii lui Dumnezeu. Orice greseala si orice abatere a lui Avraam, Isaac si lacov au fost
spalate si sterse pe deplin, iar acesti barbati si-au luat locul intre ,,duhurile celor neprihaniti facuti desavarsiti” (Evr. 12. 23). ins& istoria lor
ramane in paginile cartii insuflate pentru preamarirea harului lui Dumnezeu, instiintarea copiilor sai din toate timpurile, si pentru ca sa ne
arate ca Dumnezeu, in vremurile trecute, n-a avut a face cu niste oameni desavarsiti. Acesti oameni aveau ,aceleasi pofte ca si noi”, si, cu ei,
El a avut rabdare pentru aceleasi greseli, aceleasi slabiciuni, aceleasi abateri de care ne jelim si noi in fiecare zi.



Toate acestea n-au alta tinta decat sa ne intareasca inima. Vietile scrise de Duhul Sfant sunt cu totul deosebite de acelea pe care le scrie cea
mai mare parte a scriitorilor omenesti, care nu povestesc istoria unor oameni ca si noi, ci a unor fiinte fara greseli si fara slabiciuni. Astfel de
zugraveli sunt mai mult vatamatoare decat folositoare, menite mai de graba sa deznadajduiasca decat sa imbarbateze pe cei ce le citesc; ele
povestesc mai bine ce ar trebui sa fie omul decat ce este aievea. Nimic nu poate Intari mai mult ca infatisarea cailor lui Dumnezeu fata de
om, asa cum este el, si tocmai lucrul acesta ni-l arata Cuvantul.

Gasim aici pe batranul patriarh Isaac pe pragul vesniciei: pamantul si toate cele firesti se duceau cu graba dinaintea ochilor sai slabiti; si
totusi umbla dupa ,bucate gustoase” si era cat pe aci sa savarseasca o fapta cu totul impotriva sfatului dumnezeiesc, binecuvantand pe cel
mare in locul celui mic. lata intr-adevar firea omeneasca si inca firea cu ,,ochii intunecati”. Daca Esau si-a vandut dreptul de intai nascut
pentru un blid de linte, vedem pe Isaac gata sa dea binecuvantarea pentru ceva vanat. Cat de uimitor este lucrul acesta! Gandul lui
Dumnezeu insa ramane acelasi si Dumnezeu isi va indeplini toata vointa. Credinta stie si, imputernicita prin aceasta cunostinta, ea poate
astepta vremea hotarata de Dumnezeu; in vreme ce firea omeneasca, nefiind in stare sa astepte, se vede silita sa caute mijloace, care i se
par ei ca duc la tinta.

Istoria lui lacov ne infatiseaza doua adevaruri mari: de o parte randuiala harului si, de alta parte, incercarea firii omenesti ca sa implineasca
ea randuiala lui Dumnezeu, care avea sa fie implinita si fara planurile omului. Nimic nu ne lipseste poate mai mult ca harul asteptarii
rabdatoare si al atarnarii desavarsite de Dumnezeu. Firea pamanteasca lucreaza totdeauna asa fel, incat impiedica aratarea harului si puterii
dumnezeiesti. Caci ca sa-si implineasca gandurile, Dumnezeu n-avea trebuinta de astfel de mijloace ca siretlicul Rebecii si viclesugul badaran
al lui lacov. El zisese: ,,cel mai mare va fi rob celui mai mic”, si atata era de ajuns pentru credinta. Nu tot asa sta lucrul cu firea pamanteasca
din om, care, nestiind ce va sa zica atarnarea de Dumnezeu, este silita mereu sa intrebuinteze fel de fel de mijloace ciudate pentru implinirea
gandurilor lui Dumnezeu.

Nu este nici o stare mai binecuvantata decat aceea a unui suflet care traieste, ca un copil, intr-o deplina atarnare de Dumnezeu,
multumindu-se pe deplin sa astepte vremea Lui. E drept ca aceasta stare isi are si ea incercarile ei. Dar omul duhovnicesc invata cele mal
adanci lectii si se bucura de incercarile cele mai grele, asteptand astfel pe Domnul. Si, cu cat ispita de a iesi de sub jugul lui Dumnezeu va fi
mai mare, cu atat mai bogata va fi si binecuvantarea, daca ramanem in aceasta supunere necurmata. Ce bucurie sa atarni de cineva a carui
bucurie este sa te binecuvinteze. Numai acei care au gustat din aceasta stare pot pretui aceasta bucurie. Singurul care a avut, fara curmare
si in chip desavarsit aceasta bucurie a fost Domnul Isus. El a fost totdeauna supus lui Dumnezeu si a lepadat orice indemn al vrajmasului de a
iesi din aceasta atarnare. Vorbele lui erau: ,in Tine méa incred” , Tu m-ai scos din pantecele mamei” (Ps. 16. 1; 22. 10). lar cand diavolul L-a
ispitit si a vrut sa-L faca sa intrebuinteze o cale deosebita de a lui Dumnezeu ca sa-si potoleasca foamea, a raspuns: , Este scris: Omul nu va
tradi numai cu paine, ci cu orice cuvant care iese din gura lui Dumnezeu”. Cand Satana La ispitit, cerandu-i sa se arunce jos de pe aripa
templului, réspunsul sau a fost:,Este scris: ,,Sa nu ispitesti pe Domnul, Dumnezeul tau”. lar cand diavolul a vrut sa-L faca sa primeasca
imparatia lumii din mana altuia decat din mana lui Dumnezeu si sa se inchine altuia decat lui Dumnezeu, a raspuns: ,Este scris: ,Sa te inchini
Domnului Dumnezeului tdu si numai Lui sai slujesti”. intr-un cuvant, nimic nu L-a putut améagi pe El, Omul des&varsit, nici nu L-a putut face sa
iasa din atarnarea deplina de Dumnezeu, Negresit, voia lui Dumnezeu era sa hraneasca si sa sprijine pe Fiul Sau, sa-L faca sa intre deodata in
templul Sau” (Maleahi 3. 1), si sa primeasca imparatia lumii. Dar, tocmai pentru acest cuvant, Domnul Isus a vrut sa se increada, cu staruinta,
in Dumnezeu pentru implinirea gandurilor Sale, in timpul si Tn chipul in care hotarase El. N-a cautat sa-si faca voia Lui, ci s-a lasat cu totul in
mainile lui Dumnezeu. Cand ia dat Dumnezeu paine, atunci a mancat. Cand L-a trimes Dumnezeu, atunci a intrat in templu; lar pe scaunul de
domnie se va sui numai atunci, cand va hotari Dumnezeu timpul: ,Sezi la dreapta Mea, pana voi pune pe vrajmasii Tai sub picioarele Tale”
(Ps. 110. 1).

Aceasta supunere desavarsita a Fiului fata de Tatal este mai presus de orice. Desi era cu desavarsire deopotriva cu Dumnezeu, ca om a luat o
stare de atarnare. Voia Tatalui a fost intotdeauna placerea Fiului, chiar cand lucrurile pareau impotriva Lui. lar, la urma, cand ispravise toata
lucrarea incredintata Lui de Tatal, si-a incredintat duhul in mainile Tatalui, pe cand trupul Sau se odihnea in nadejdea slavei si a inaltarii
fagaduite. Deci, bine a zis apostolul: ,Sa aveti in voi gandul acesta, care era si in Hristos Isus: El, macar ca avea chipul lui Dumnezeu, totusi
n-a crezut ca un lucru de apucat sa fie deopotriva cu Dumnezeu, ci s-a dezbracat pe sine insusi si a luat un chip de rob, asemenea oamenilor.
La infatisare a fost gasit ca un om, s-a smerit si s-a facut ascultator pana la moarte si inca moarte de cruce. De aceea si Dumnezeu L-a naltat
nespus de mult si i-a dat Numele care este mai presus de orice nume; pentru ca, in numele lui Isus, sa se plece orice genunchi al celor din
ceruri si al celor de pe pamant si al celor de sub pamant si orice limba sa marturiseasca spre slava lui Dumnezeu Tatal ca Isus Hristos este
Domnul” (Fil. 2. 5-11).

Prea putin stia lacov, la inceputul vietii lui, de acest gand binecuvantat! Prea putin era pornit sa astepte de la Dumnezeu vremea si alegerea
mijloacelor. Ti placea mai bine s& ajunga la binecuvantare si la mostenire, intrebuintand tot felul de mestesuguri si de siretlicuri, decat sa
ramana supus lui Dumnezeu. Dumnezeu, in harul Sau, il alesese ca sa-I faca mostenitor ai fagaduintelor; si, in intelepciunea si atotputernicia
Sa, avea sa implineasca tot ce fagaduise.

Dar inima omeneasca este impotriva oricarei atarnari si oricarei supuneri! 1i place mai bine orice alta stare decat a asteptarii rabdatoare.
Omul firesc, care n-ar avea decat pe Dumnezeu ca sprijin, ar cadea in deznadejde. E deajuns sa stim acest lucru, pentru ca sa ne dam seama
de ce inseamna firea omeneasca, fara ca sa mai fie nevoie sa patrundem acolo, unde stapaneste, fara rusine, pacatul si nelegiuirea.
Necunoscand pe Dumnezeu, firea omeneasca nu se poate increde in El: lata taina nenorocirii omului firesc. Caci cunoasterea lui Dumnezeu
este izvorul vietii, ba chiar viata insasi.

in acest capitol, vedem biruinta firii Rebecii si a lui lacov asupra firii lui Isaac si a lui Esau. La ei, nu se vede nici atarnare de Dumnezeu si nici
incredere in Dumnezeu. inselarea lui Isaac nu era lucru greu, mai ales ca Isaac nu prea vedea; si tocmai lucrul acesta il pune la cale Rebeca si
lacov. Daca ar fi privit insa la Dumnezeu, Dumnezeu ar fi zadarnicit cu totul gandul lui Isaac de a binecuvanta pe cel care Dumnezeu nu voia
sa-l binecuvinteze. Caci gandul acesta al lui Isaac izvora din firea veche, intrucat ,Isaac iubea pe Esau”, nu pentru ca el era cel intai nascut, ci
Lpentru ca vanatul era mancarea lui placuta”. Cat de umilitoare sunt toate acestea!

Dar ne incarcam totdeauna cu suferinte, cand voim sa luam din mainile lui Dumnezeu persoana noastra, imprejurarile noastre, ori soarta
noastra. Asa s-a intdmplat si lui lacov, cum vom vedea mai la urma. Fratele sau se gandeste sa-l omoare si-l sileste astfel sa fuga din casa



tatalui sau. Laban, unchiul sau, 1l inseald, cum inselase si el pe tatal sau, si se poarta aspru de tot cu el. Dupa douazeci de ani de robie, a fost
nevoit sa-si paraseasca, pe ascuns, unchiul, si se intoarce acasa plin de groaza ca fratele sau, maniat, ar putea sa-l ucida. Abia s-a vazut
scapat de aceste temeri, si inima i s-a umplut de amaraciune din pricina purtarii nerusinate si nelegiuite a fiului sau Ruben. A mai avut apoi
necazuri din pricina cruzimii lui Simeon si Levi fata de locuitorii Sihemului, cum si din pricina pierderii sotiei sale, Rahela. Mai apoi, copiii lui il
mint si are sa plangd mult pentru inchipuita moarte a lui losif. in sfarsit, ca o ihcununare a tuturor acestor dureri, foametea il sileste s& se
coboare in Egipt, si moare, astfel, in tara straina. lata cat de drepte, de minunate si de pline de invataturi sunt caile lui Dumnezeu!

Dar asta nu-i decat partea intunecoasa a vietii lui lacov. Slava Domnului ca are si o alta parte luminoasa, caci lacov era in mana lui
Dumnezeu. Si, cum vom vedea mai la vale, din fiecare intdmplare din viata patriarhului, in care a secerat roadele smecheriilor si sireteniilor
sale, Dumnezeu a scos un bine, aratand, cu prisosinta, harul Sau, mai pe sus de pacatul si nebunia robului Sau.

Chiar la inceputul acestui capitol, Isaac pastreaza, prin credinta, cu toata slabiciunea trupeasca, vrednicia cu care |-a inzestrat Dumnezeu.
Binecuvantarea o rosteste cu toata puterea ce i s-a incredintat ca sa binecuvinteze, zicand: ,,Eu l-am binecuvantat. De-aceea va ramanea
binecuvantat.... lata I-am facut stapan peste tine, si i-am dat ca slujitori pe toti fratii lui; I-am Tnzestrat cu grau si vin din belsug ce mai pot
face oare pentru tine, fiule”? Vorbeste ca un om, care, prin credintd, are toate bunurile pamantului la indemana. La el, nu este nici o
smerenie mincinoasa; pornirile firesti nu-l pot da jos din starea in care-1 pusese Dumnezeu. E aproape sa faca o greseala mare, punandu-se
deacurmezisul sfatului lui Dumnezeu; si, totusi, el cunoaste pe Dumnezeu, asa ca isi ia locul ce i se cuvine, impartind binecuvantari cu toata
vrednicia si puterea credintei. ,,Eu I-am binecuvantat, de aceea va ramane binecuvantat; I-am inzestrat cu grau si cu vin”. Lucrarea credintei
este sa ne ridice deasupra tuturor greselilor noastre si deasupra urmarilor lor, ca sa luam locul pe care ni |-a pregatit harul lui Dumnezeu, Si
Rebeca a avut de suferit din pricina viclesugurilor sale. Ea isi inchipuia, fara indoiala, ca oranduise totul cu mare dibacie; dar nu I-a mai vazut
pe lacov. Cu totul altfel ar fi stat lucrurile, daca ar fi lasat totul in mainile lui Dumnezeu. ,Cine dintre voi; chiar ingrijorandu-se, poate sa
adauge un cot la lungimea vietii lui” (Luca 12. 25)? Nu castigdm nimic, daca, ne tinand seama de Dumnezeu, incepem sa facem noi planuri.
Totusi, este drept sa culegem roadele chibzuintelor noastre. Nimic nu-i mai trist decat sa vezi pe un copil al lui Dumnezeu trecand cu vederea
starea pe care o are, cand viata lui este calduzita de Dumnezeu, ca sa-si ia singur in maini carmuirea ei.

Pe Esau, apostolul il numeste: ,lumesc, care pentru o mancare si-a vandut dreptul de intai nascut” (Evr. 12. 15 17), si care ,mai pe urma,
cand a dorit sa capete binecuvantarea, n-a fost primit; pentru ca, macar ca o cerea cu lacrami, n-a putut s-o schimbe”. De aici vedem ca
L,lumesc” este unul care ar vrea sa-si insuseasca totodata si pamantul si cerul, si sa se bucure de cele de acum, fara sa-si piarda dreptul la
cele viitoare. Orice crestin numai de nume, al carui cuget n-a fost trezit niciodata prin puterea adevarului dumnezeiesc, si a carui inima a
ramas totdeauna fara inraurirea harului dumnezeiesc, este un om lumesc; si numarul acestora este destul de mare.

Vom urmari acum pe lacov cand, departe de casa parinteasca, rataceste singuratic si fara adapost pe pamant. Dumnezeu incepe acum sa
lucreze cu el in chip deosebit, iar lacov incepe sa culeaga roadele amare ale purtarii sale fata de Esau. Mai departe, vedem cum Dumnezeu
trecand peste toata slabiciunea si nebunia robului sau, isi desfasura hatul Sau si nemarginita Sa intelepciune in caile Sale fata de el. De altfel,
oricare ar fi mijloacele intrebuintate de oameni, Dumnezeu tot isi indeplineste gandurile! Dar, daca copilul lui Dumnezeu, in nerabdarea si
necredinta sa, vrea sa se smulga din mainile Dumnezeului sau, trebuie sa se astepte la incercari multe si dureroase. Asa s-a intamplat si cu
lacov: n-ar fi fost nevoie sa fuga la Haran, daca ar fi lasat pe Dumnezeu sa lucreze pentru el. Dumnezeu ar fi lucrat fata de Esau, ca sa capete
locul si partea sortite lui. lar lacov s-ar fi putut bucura de pacea care vine numai in urma unei supuneri depline la sfaturile lui Dumnezeu. Dar
aici se arata neincetat slabiciunea fara seama a inimilor noastre. in loc s& ramanem cu totul sub mana lui Dumnezeu, nu voim sa lucram: si
lucrénd, impiedecam pe Dumnezeu in desfasurarea harului puterii Lui fata de noi. ,,Opriti-va si sa stiti ca Eu sunt Dumnezeu” (Ps. 46. 10), iata
o povata de care nu poate asculta nimeni fara puterea harului. ,Blandete voastra sa fie cunoscuta de toti oamenii. Domnul este aproape. Nu
va Ingrijorati de nimic; ci, in orice lucru, aduceti cererile voastre la cunostinta Lui Dumnezeu...” Si care este urmarea? ,Si pacea lui
Dumnezeu, care intrece orice pricepere, va va pazi inimile si gandurile in Hristos Isus” (Fil. 4. 5-7).

Insa, in vreme ce culegem roadele cailor nerabdérii si necredintei noastre, Dumnezeu, in harul Sau, ia prilejul slabiciunii si nebuniei noastre
ca sa ne faca sa pricepem mai adanc mila sa duioasa si intelepciunea sa desavarsita. Fara sa incuviinteze, in vreun chip, necredinta si
nerabdarea, harul lui da la iveald, in chip minunat, bunatatea Dumnezeului nostru, inveselindu-ne inima, chiar daca suntem, poate, in
imprejurari grele pricinuite de ratacirile noastre. Dumnezeu este atotputernic si numai El poate sa scoata binele din rau. ,,Din cel ce mananca
a iesit ce se mananca si din cel tare a iesit dulceata” (Jud. 14. 14). Asa dar, daca este adevarat ca lacov a trebuit sa pardseasca si casa
parinteasca din pricina nerabdarii si inselatoriei sale, tot atat de adevarat este ca, daca lacov ar fi ramas acasa, n-ar fi invatat niciodata ce
fnsemna ,Betel”. Cele doua laturi sunt astfel zugravite, foarte lamurit, in fiecare intamplare din viata lui lacov.

Abia atunci, cand a fost izgonit din casa tatalui sau, lacov a fost in stare sa guste intru catva fericirea si maretia casei lui Dumnezeu. ,lacov a
plecat din Beer Seba, si si-a luat drumul spre Haran, A luat o piatra de acolo, a pus-o capatai si s-a culcat in locul acela”(verset 10-11). Aici,
lacov, este tocmai in starea in care Dumnezeu poate sa-l intdlneasca si sa-si desfasoare fata de el harul si slava Lui. Nu se poate infatisa mai
bine nimicnicia si neputinta omului decat prin starea la care a ajuns aici lacov: in slabiciunea somnului, sub bolta cereasca, neavand decat, o
piatra drept capatai. ,Si a visat o scard rezemats de pamant al crei varf ajungea pana la cer. ingerii lui Dumnezeu se suiau si se pogorau pe
scara aceia. Si Domnul statea deasupra ei, si zicea: Eu sunt Domnul, Dumnezeul tatalul tdau Avraam si Dumnezeul lui Isaac; pamantul pe care
esti culcat ti-l voi da tie si semintei tale. Samanta ta va fi ca pulberea pamantului; tu te vei intinde la apus, si la rasarit, la miaza-noapte, si la
miazazi; si toate familiile pamantului vor fi binecuvantate in tine si in samanta ta. lata, Eu sunt cu tine; te voi pazi pretutindeni pe unde vei
merge si te voi aduce Thapoi in tara aceasta; caci nu te voi parasi pana ce nu voi implini ce-ti spun” (verset 12-25).

Avem aici Tn adevar ,har si marire”. Aceasta scara ,rezemata de pamant” ne face sa ne gandim la harul lui Dumnezeu in persoana si in
lucrarea Fiului. Pe pamant, s-a savarsit aceasta minunata lucrare, ce alcatuieste temelia neclintita si vesnica a tuturor sfaturilor lui Dumnezeu
privitoare la Israel, la Biserica si la lume. Pe pamant a trait, a lucrat si a murit Isus ca, prin moartea Sa, sa ridice toate piedicile, care tineau
inchisa calea Tmplinirii planurilor dumnezeiesti pentru binecuvantarea omului.

Dar ,varful scarii ajungea pana la cer”, facand astfel legtura intre cer si pAmant. ,,ingerii lui Dumnezeu se suiau si se pogorau pe scara
aceea”. lata o icoana frumoasa si izbitoare a Aceluia, prin care Dumnezeu s-a coborat in toata adancimea nenorocirii omului si prin care a si
ridicat pe om, asezandu-l pentru totdeauna in fata Sa, prin puterea harului dumnezeiesc! Dumnezeu s-a ingrijit de tot ce trebuia pentru



indeplinirea planurilor Sale, cu toatd nebunia si picatul omului. Si cand, prin lucrarea Sfantului Duh, un suflet se poate vedea cu prins in harul
lui Dumnezeu il umple o bucurie vesnica. Proorocul Osea ne zugraveste timpul in care lucrurile infatisate de scara lui lacov isi vor avea
fmplinirea: ,in ziua aceea voi incheia pentru tine un legdmant cu fiarele cAmpului, cu pasarile cerului, si cu tratoarele pamantului; si voi
sfarama din tara arcul, sabia si orice unealta de razboi, si te voi face sa locuiesti in liniste. Te voi logodi cu mine pentru totdeauna; te voi
logodi cu mine prin neprihanire, judecata, mare bunatate si indurare; si dreptate, in iubire si indurari; te voi logodi cu Mine prin credinciosie si
vei cunoaste pe Domnul. in ziua aceia voi asculta, zice Domnul, voi asculta cerurile si ele vor asculta pdmantul: pamantul va asculta graul,
mustul si untdelemnul, si acestea vor asculta pe Israel, imi voi zidi pe Lo-Ruhama in tara, si-i voi da indurare; voi zice lui Lo-Amin, tu esti
poporul Meu. Si el va raspunde: ,Dumnezeul meu”! (Ps, 2. 18, 23). Chiar cuvintele Domnului (loan 1. 51) ne aduc aminte de visul lui lacov:
»Adevarat, adevarat va spun, cd, de acum incolo veti vedea cerul deschis si pe Tngerii lui Dumnezeu suindu-se si pogorandu-se peste ,Fiul

on

omului”.

Acest vis ai lui lacov este o minunata descoperire a harului lui Dumnezeu fata de Israel. Am vazut ca atat firea cat si starea adevarata a lui
lacov dovedesc, pe deplin, ca daca era sa fie binecuvantat nu se putea decat prin mila. Nici firea, nici nasterea sa nu-i dadeau nici un drept la
binecuvantare. Esau, din pricina nasterii firii sale, putea pretinde ceva, daca s-ar fi inlaturat dreptul de a alege al lui Dumnezeu; dar lacov
n-avea drept la nimic. Descoperirea Domnului fata de acest rob pe care si I-a ales, ii arata numai ce e in stare sa faca Dumnezeu. , Eu sunt
Domnul...; Eu iti voi da pamantul...; Eu nu te voi parasi, pana ce nu voi implini ce-ti spun” (verset 13 - 15). De la Dumnezeu insusi este totul,
fara nici o conditie. Cand lucreaza harul, nu este, nu poate fi nici ,daca”, nici ,dar”. Harul nu stapaneste unde este un ,daca”. Si asta nu din
pricina ca Dumnezeu nu poate pune pe om intr-o stere de raspundere in care ii vorbeste neaparat cu un ,dacd” dar lacov, dormind pe o
piatra, nu este intr-o stare de raspundere, ci se afla in lipsa si in slabiciunea cea mai cumplita. Tocmai de aceea lacov era in stare sa
primeasca o descoperire a harului celui mai desavarsit, celui mai bogat si mai fara conditii.

Nu putem pretui fericirea nemarginita pe care ne-o da starea in care nu mai avem nici un sprijin decat pe Dumnezeu insusi care, potrivit firii
Sale, ne da toate binecuvantarile si bucuriile adevarate. Ar fi deci, pentru noi, o pierdere nespus de mare, sa avem pe cineva sau ceva, care
sa ne slujeasca de sprijin, fiindca am avea atunci a face cu Dumnezeu pe taramul raspunderii, si am fi pierduti cu totul. Asa de rdu era lacov,
incat numai Dumnezeu era in stare sa-l ajute. Sa luam dar bine seama ca a trecut prin fel de fel de greutati, tocmai pentru ca n-a tinut seama
intotdeauna de acest adevar.

Una este descoperirea Domnului si alta este sa si tinem seama de aceastd descoperire. in nemarginitul sau har, Domnul se arata lui lacov;
dar, abia s-a trezit din somn. si-l vedem ca-si da pe fata firea lui adevarata, dand dovada cat de putin cunostea in viata pe Dumnezeul cel
binecuvantat, care i se aratase asa de minunat. ,la fost frica si a zis: ,,Cat de infricosat este locul acesta! Aici este casa lui Dumnezeu, aici
este poarta cerului”! (verset 17). lacov nu se simtea deloc bine in fata Lui, caci era plin de el insusi. Si nimeni nu poate sa se simta bine in
fata lui Dumnezeu cata vreme inima nu-i va fi zdrobita si golita de tot ce este in ea. Dumnezeu isi gaseste placerea numai intr-o inima
zdrobita si numai o inima zdrobita e fericitda cu Dumnezeu. Dar inima lui lacov nu era inca zdrobita; caci lacov inca nu invatase sa se increada
ca un copilas n iubirea desavarsita a Aceluia, care a putut zice: ,Am iubit pe lacov”! (Vezi Maleahi 1. 2; Rom. 9. 13). ,,Dragostea desavarsita
izgoneste frica” (1 loan 4.18). Acolo, unde iubirea noastra nu este cunoscuta pe deplin, este, in totdeauna, turburare si neliniste. Starea de
fata a lui Dumnezeu insa, nu poate aduce teama in sufletul, care cunoaste dragostea lui Dumnezeu, asa cum s-a aratat in jertfa desavarsita a
lui Hristos. Acel suflet mai degraba va zice; ,Doamne, eu iubesc locasul Casei Tale, si locul in care locuieste slava ta” (Ps. 26. 8). ,,Cat de
placute sunt locasurile Tale, Doamne al ostirilor! Sufletul meu suspina si tanjeste de dor dupa curtile Domnului” (Ps. 84. 2). Cand inima e
intarita a cunoasterea lui Dumnezeu, iubeste casa Lui, oricare ar fi telul ei, fie Betel, fie templul din lerusalim, ori Biserica, alcatuita acum din
toti credinciosii adevarati, ,ziditi impreuna ca sa fie un locas al lui Dumnezeu prin Duhul” (Efes. 2. 22).

Oricum, cunostinta, pe care o avea lacov atunci despre Dumnezeu si despre casa Lui, era prea marginita. Tocmeala pe care vrea s-o faca cu
Dumnezeu, in cele din urma versete din capitolul 28, ne dovedeste tocmai lucrul acesta. ,lacov a facut o juruinta si a zis: ,Daca va fi
Dumnezeu cu mine, si ma va pazi in timpul calatoriei pe care o fac, daca-mi va da paine sa mananc, si haine sa ma imbrac, si daca ma voi
intoarce, in pace in casa tatalui meu, atunci Domnul va fi Dumnezeul meu; piatra aceasta, pe care am pus-o ca stalp de aducere aminte, va fi
casa lui Dumnezeu, si Iti voi da a zecea parte din tot ce-mi vei da”. lacov zice: ,,Dacd va fi Dumnezeu cu mine”, cAnd Domnul ii zisese tocmai
lucrul acesta: ,,Eu sunt cu tine si te voi pazi pretutindeni unde vei merge, si te voi aduce inapoi in tara aceasta”, etc. Cu toata aceasta
marturie de dragoste, biata inima a lui lacov nu-i in stare sa se inalte mai sus decat un ,dacad” sau sa aiba despre bunatatea lui Dumnezeu
ganduri mai Tnalte decat acestea: ,paine sa mananc si haine sa ma imbrac”. lata ce gandea un om care tocmai atunci vazuse aratarea
minunata a scarii, rezemata de pamant si cu varful pana la cer, deasupra careia statea Domnul, fagaduindu-i o samanta in mare numar si o
mostenire vesnica. Este vadit ca lacov nu putea patrunde plinatatea gandurilor lui Dumnezeu. El mdsura pe Dumnezeu dupa masura lui si de
aceea se insela in cugetul sau despre Dumnezeu. Cu alte vorbe, lacov inca nu ispravise cu sine insusi, si, deci inca nu incepuse cu Dumnezeu.

Llacov a pornit la drum, si s-a dus in tara celor ce, locuiesc la rasarit”. Cum am vazut in cap. 28, lacov nu pricepe firea adevarata a lui
Dumnezeu, si primeste bogatia harului de la Betel cu un ,daca”, insotit de o tocmeala ticaloasa pentru paine si haine. Acum vom urmari pe
lacov intr-un sir intreg de tocmeli. ,,Ce samana omul, aceea va si secera” (Gal. 6. 7) Este cu neputintd sa scapam de aceasta urmare. lar
Dumnezeu va intrebuinta orice Imprejurare ca sa creasca pe lacov si ca sa-l umileasca. lata taina multor suferinte si incercari de ale noastre
in aceasta lume. Inimile noastre n-au fost in adevar niciodata zdrobite inaintea lui Dumnezeu; nu ne-am judecat nicidecum, si nici nu ne-am
desfacut vreo data de noi insine. lata din ce pricina suntem ca niste oameni, care se tot lovesc cu capul de perete. Nimeni nu se poate bucura
deplin de Dumnezeu, nainte de a fi ispravit cu ,.eul” sau, pentru ca, tocmai unde se sfarseste omul firesc, Dumnezeu incepe sa se descopere.
Asa ca, daca n-am ispravit cu firea pamanteasca din noi, printr-o zdrobire adanca inaintea lui Dumnezeu, nu e cu putintd sa pricepem pe
Dumnezeu. De aceea Domnul intrebuinteaza felurite mijloace ca sa ne faca sa pricepem toata adancimea rautatii din firea noastra. Deseori,
Domnul e de fata, cum a fost cu lacov, si ne sopteste la ureche fara sa i cunoastem glasul, si fara sa ne luam adevaratul loc fhaintea Lui. ,Cu
adevarat Domnul este in locul acesta; si eu n-am stiut... cat de infricosat este locul acesta”! (Cap. 28. 16 - 17) Dar, fiindca atunci lacov n-a
ascultat de Dumnezeu, i-au trebuit douazeci de ani in sir ca abia sa poata incepe sa priceapa pe Dumnezeu.

Este vrednic de luat in seama cum lacov si-a gasit imprejurari atat de potrivite cu starea sa sufleteasca, lacov intdmpina ca un precupet pe
Laban; si Laban se poarta cu el tot ca un precupet, si se iau la intrecere cu fel de fel de siretlicuri ca sa se insele unul pe altul. De Laban nu
trebuie sa ne miram, caci el nu fusese la Betel. Nu vazuse nici cerul deschis, nici scara rezemata de pamant si cu varful pana la cer. Nu auzise
acele fagaduinte marete din gura lui Dumnezeu, care |-a asigurat ca-i va da in stapanire tara Canaan si o sdmanta in mare numar. Laban,



omul din lume, n-are alt ajutor decat mintea sa josnica si lacoma, si o intrebuinteaza. Cum ar putea iesi ceva curat din cele necurate? Dar
nimic nu e mai umilitor decat sa vezi pe lacov, in urma celor vazute si auzite in Betel, luptandu-se cu un om din lume, si silindu-se sa
ingramadeasca bunuri prin mijloace la fel cu cele intrebuintate de Laban.

Vai! nu rareori vezi pe copiii lui Dumnezeu, uitdnd pana intr-atat inalta lor menire si mostenirea lor cereasca, incat se arunca in lupta cu copiii
lumii ca sa capete bogatiile si cinstea unui pamant blestemat prin pacat. Lucrul acesta este atat de adevarat, incat, la multi copii ai lui
Dumnezeu, cu greu vei descoperi vreo urma din credinta, despre care apostolul loan zice ca ,biruieste lumea” (1 loan 5. 5). Privind si
judecand pe lacov si pe Laban, din punct de vedere firesc, ar fi greu de gasit cea mai mica deosebire intre ei. Ar trebui sa ridici ochii de la
cele ce vezi si sa patrunzi in gandurile lui Dumnezeu, cu privire la fiecare din ei, ca sa vezi ce ii deosebea. Caci deosebirea aceasta intre ei a
pus-o Dumnezeu, nu lacov. Tot asa este si astdzi. Desi cu greu se pot deosebi copiii luminii de copii intunericului, este totusi o mare
deosebire intre ei, deosebire intemeiata pe faptul ca cei dintai sunt ,vase ale indurarii”, pe care le-a pregatit mai dinainte (Dumnezeu) pentru
slava, pe cand cei din urma sunt ,vase ale maniei facute (nu de Dumnezeu, ci prin pacat) pentru pieire” (Rom. 9. 22 - 25). Oameni ca lacov si
ca Laban sunt, au fost si vor fi cu totul deosebiti, desi cei dintai se poate sa nu poata sa-si adevereasca starea lor de slava.

in cazul lui lacov, ne putem mira ca visul nu i-a descoperit ce este harul. Oricum, este 0 mare deosebire intre descoperirea lui Dumnezeu in
Betel si purtarea lui lacov in Haran. Purtarea lui lacov nu era altceva decat intelesul pe care lacov il avea despre descoperirea lui Dumnezeu.
Caci purtarea unui om este masura adevarata a patrunderii gandurilor sale. lacov nu se cunostea cum era in ochii lui Dumnezeu; prin urmare,
nu stia ce este harul: necunostiinta si-a aratat-o purtandu-se cu Laban, cum s-a purtat si Laban cu el.

E vrednic de luat n seama ca lacov a fost dus de Dumnezeu intr-un loc menit sa-i scoata la iveala trasaturile firii lui neinfrante, pe care nu
invatase s-0 cunoasca si s-o judece inaintea lui Dumnezeu. Asa a ajuns el la Haran, tara lui Laban si a Rebecii, chiar la scoala din care iesisera
invataturile ce le infaptuia el cu atata iscusinta, si unde erau invatate si intrebuintate zilnic. Vrei sa stii cine este Dumnezeu, du-te la Betel; iar
de vrei sa stii cine e omul, du-te la Haran. lacov a trebuit sa se duca la Haran ca sa se arate cine era el, fiindca la Betel nu invatase nimic. Dar
vai, cate sfortari acolo! Cate smecherii! Cate prefacatorii! Cate siretlicuri! Nici vorba de o incredere sfanta si mareata in Dumnezeu! Nici
vorba de o rabdare a credintei! Fara indoiala ca Dumnezeu era Cu lacov, caci nimic nu poate impiedeca harul sa straluceasca. Ba chiar lacov
recunostea intrucatva starea de fata si bunatatea lui Dumnezeu.

Totusi, lacov nu stie sa faca nimic decat cu planurile lui. Nu se indura sa incredinteze lui Dumnezeu grija de a hotari in locul lui in privinta
sotiilor si platii sale: incearcd s& le tocmeasca pe toate cu siretenie. intr-un cuvant, de la inceput pana la sfarsit, lacov este ,insel&tor”. Unde
s-ar putea gasi o pilda de siretenie mai desavarsitd ca in cap; 30. 37 - 427 lat3 o icoana desavarsita a lui lacov. in loc s& incredinteze lui
Dumnezeu grija de a inmulti ,,oile baltate si patate si mieii seini”, ceea ce ar fi facut El neaparat daca lacov s-ar fi increzut in El, lacov
intrebuinteaza un mijloc pe care numai mintea lui il putea scorni. Si acest mijloc I-a intrebuintat douazeci de ani cat a ramas la Laban. lar la
sfarsit ,,a fugit ramanand”, astfel, in toate la fel cu firea sa. Si totusi, in viata atat de zbuciumata a lui lacov vedem minunile harului lui
Dumnezeu. Nimeni decat, Dumnezeu n-ar fi putut rabda pe lacov, dupa cum nimeni decat Dumnezeu n-ar fi vrut sa aiba a face cu el. Harul se
coboara pana la noi in starea noastra cea mai de jos. li ia pe om cum este si se arata fatd de el cu deplina pricepere pentru ce este el. Este de
cea mai mare insemnatate sa intelegem bine de la inceput aceasta trasura a harului, ca sa fim in stare sa induram cu o inima neclintita
descoperirea nevredniciei noastre. Caci, daca nu cunoastem aceasta trasatura a harului, se zdruncina increderea si se tulbura pacea copiilor
lui Dumnezeu. Multi nu inteleg deodata cat de cazuta este firea omeneasca, adica asa cum se arata la lumina lui Dumnezeu, desi inimile lor
au fost in adevar miscate de har si cugetele lor au fost impacate cu Dumnezeu prin sangele lui Hristos. De aceea cu cat fhainteaza in viata
crestina si fac descoperiri mai adanci cu privire la raul din ei, cu atat mai mult se indoiesc ca sunt copiii lui Dumnezeu, pentru ca le lipseste o
cunostinta mai lamurita a harului lui Dumnezeu si a jertfei lui Hristos. Astfel sunt departati de Hristos si indreptati spre ei insisi; si, atunci, ori
cauta sa tina felurite datini pentru sprijinirea evlaviei lor, ori cad indarat in cele lumesti si trupesti. lata soarta aceluia a carui ,inima n-a fost
intarita prin har” (Evr. 13. 9).

Astfel stand lucrurile, istoria lui lacov este de un mare folos. Nu poti citi capitolele 29-31 fara sa te izbeasca felul in care Domnul s-a interesat
de o fiinta ca lacov si care a mai putut zice, dupa ce descoperise tot ce era in el: ,,El nu vede nici o faradelege in lacov, nu vede nici o rautate
in Israel” (Numeri 23. 21). Dumnezeu nu zice ca in lacov nu este nici o faradelege si in Israel nu este nici o rautate. Caci lucrul acesta n-ar fi
adevarat, si n-ar da inimii incredintarea despre ceea ce vrea Dumnezeu sa ne spuna. Sa spui unui biet pacatos ca in el nu este pacat nu-i
foloseste la nimic, caci el stie prea bine ca in el este pacat. Dar, dacd Dumnezeu zice ca nu vede pacat in el, din pricina jertfei desavarsite a
lui Hristos, pacea va intra neaparat in inima si in cugetul celui credincios. Daca Dumnezeu ar fi ales pe Esau, n-am fi vazut aceeas
desfasurare a harului, fiindca Esau nu ni se arata intr-o lumina atat de neplacuta ca lacov. Cu cat omul se vede pe sine mai micsorat in ochii
sdi, cu atat este naltat harul lui Dumnezeu. Pe masura ce vad ca datoria mea sporeste, vad si harul lui Dumnezeu sporind, cum si iubirea,
care, cand ,nu aveam cu ce plati”, ne-a ,iertat datoria” (Luca 7. 42). Cu drept cuvant, deci, zice apostolul: ,Este bine ca inima sa fie intarita
prin har, nu prin mancari, care n-au slujit la nimic celor ce le-au pazit” (Evr. 13. 9).

Jlacov si-a vazut de drum; si l-au intalnit ingerii lui Dumnezeu”. Harul lui Dumnezeu insoteste pe lacov, cu toata nevrednicia lui. Nimic nu
poate schimba iubirea lui Dumnezeu; El iubeste cu o iubire nestramutata. lubirea lui seamana cu El insusi ,,acelasi ieri si azi si in veci” (Evr.
13. 8). Prea putina inraurire a avut asupra lui lacov aceasta ,tabara a lui Dumnezeu”, cum vom vedea mai la vale. ,lacov a trimes inainte
niste soli la fratele sau Esau, in tara Seir, in tinutul Edom” (verset. 3). Se vede lamurit ca lacov era cam nelinistit, cand se gandea la o
intalnire cu Esau; si cu drept cuvant, caci gresise mult fata de fratele sau. Dar, in loc sa se arunce in bratele lui Dumnezeu, iar se apuca de
obisnuitele lui mijloace ca sa se fereasca de mania lui Esau. incearca sa imblanzeasca pe Esau, in loc sa se bizuie pe Dumnezeu.

El le-a dat porunca urmatoare: ,lata ce sa spuneti Domnului meu Esau: ,Asa vorbeste robul tau lacov: ,Am locuit la Laban, si am ramas pana
acum” (verset 4). Aceste vorbe ne arata un suflet departat de Dumnezeu. ,Domnul meu” si ,robul tau”, nu este graiul unui frate catre fratele
sdau, nici al unuia care are simtirea vredniciei pe care o da Dumnezeu. Este graiul lui lacov, dar al lui lacov cu cugetul impovarat.

»Solii s-au intors inapoi la lacov, si au zis: ,Ne-am dus la fratele tau Esau; si el vine inaintea ta cu patru sute de oameni. lacov s-a spaimantat
foarte mult si |I-a apucat groaza” (verset 6-7). Ce va face el? Se va lasa oare in mainile lui Dumnezeu? Nici vorba de asa ceva, caci iata ce
citim mai departe: , A impartit in doua tabere oamenii pe cari-i avea cu el, oile, boii si camilele si a zis: ,Daca vine Esau impotriva uneia din
aceste doua tabere si o bate, tabara, care va rdmanea, va putea sa scape”. Cel dintai gand al lui lacov este totdeauna un plan, icoana prea



adevarata a bietei inimi omenesti.

in adevar, dupé ce-si alcatuise planul, s-a intors catre Domnul si s-a rugat s&-I scape; dar, abia si-a ispravit rugaciunea si se intoarce iar la
ticluirile lui. ins& a se ruga si a ticlui planuri sunt dou lucruri care nu pot merge impreuna: cand fac planuri, ma sprijinesc mai mult ori mai
putin pe ele; cAnd mé rog, trebuie s& ma sprijinesc numai pe Dumnezeu. in tot timpul cat privirea mea este afundata in incercarile mele, nu
sunt pregatit sa vad pe Dumnezeu ajutandu-ma; si atunci, rugaciunea nu mai este oglindirea nevoilor mele, ci implinirea unui obicei oarecare,
sau poate cererea catre Dumnezeu sa-mi sfinteasca mijloacele mele. Dar Dumnezeu nu voieste sa cer de la El sfintirea si binecuvantarea
planurilor si mijloacelor mele, ci sa pun totul in mainile Sale, lasandu-L pe El sa lucreze.

Desi lacov ceruse lui Dumnezeu sa-l scape din mana fratelui sau Esau, este vadit ca n-avea incredere in ajutorul dumnezeiesc, caci cauta ,sa
impace pe Esau printr-un dar”. increderea deci era in darul sau, nu in Dumnezeu insusi. ,Inima este nespus de inselatoare si de deznadajduit
de rea” (ler. 17. 9). Cu greu descoperim adevarata temelie a increderii noastre. Ne inchipuim, ori dorim sa ne incredintam pe noi insine ca ne
rezemam pe Dumnezeu, cand, de fapt, ne-am pus increderea in ceva nascocit de noi. Acela care ar fi auzit pe lacov rugandu-se astfel:
Jlzbaveste-ma, Te rog, din mana fratelui meu, din mana lui Esau, caci ma tem de el, ca sa nu vina si sa ma loveasca pe mine, pe mame si pe
copii” (versetul 11) si-ar mai fi putut inchipui oare ca lacov poate sa mai zica: ,il voi potoli prin darul acesta” (verset 20)? isi uitase oare lacov
rugaciunea? Nu cumva fsi facuse din darul sau un Dumnezeu? Nu cumva avea mai multa incredere in vitele sale, decat in Dumnezeul in
mainile caruia isi incredintase cu putin fnainte soarta sa? lata intrebari cari, in chip firesc, ies din ce se spune aici despre lacov. Pentru
dezlegarea acestor intrebari, n-avem decat sa ne uitam putin in oglinda inimilor noastre si vom avea indata raspunsul. Caci inima noastra ne
invata tot atat de bine ca si istoria lui lacov, cat suntem gata sa ne rezemam pe ticluirile intelepciunii noastre, in loc sa ne rezemam pe
Dumnezeu. In felul acesta, nu poti ajunge la nimic bun. E drept c& suntem foarte multumiti cu noi insine, mai ales cand ne-am rugat pentru
planurile noastre, ori cand am intrebuintat toate mijloacele ingaduite, cerand binecuvantarea lui Dumnezeu. Dar atunci rugaciunile noastre
nu fac mai mult decat planurile noastre, fiindca ne rezemam pe ele, in loc sa ne rezemam numai pe Dumnezeu. Caci, pentru ca sa se arate
Dumnezeu, trebuie sa ajungem la zdrobirea deplina a ,eului nostru”. Trebuie sa Tnvatam ca ,orice faptura este ca iarba si toata stralucirea ei
ca floarea de pe camp” (Isa. 40. 6).

Tocmai in aceasta stare gasim pe lacov in acest capitol; caci, dupa ce luase, cu chibzuinta, toate hotarérile sale, Cuvantul ne spune: ,lacov
insa a ramas singur. Atunci un om s-a luptat cu el pana in revarsatul zorilor” (verset 24). Aici incepe o noua pagina in istoria acestui om
insemnat. Trebuie neaparat sa ramanem odata singuri cu Dumnezeu, ca sa ajungem la o dreapta cunoastere a noastra insine si a cailor
noastre. N-are a face ce pdrere avem noi despre noi insine, sau ce spun oamenii despre noi: harul de capetenie este sa stim gandul lui
Dumnezeu cu privire la noi. Si ca sa-1 aflam, trebuie sa fim lasati ,singuri”, departe de lume, departe de ,,eul nostru”, departe de toate
gandurile, cugetele si de toate miscarile firii pamantesti, ,singuri” cu Dumnezeu.

Llacov a ramas singur. Atunci un om s-a luptat cu el”. Scriptura nu ne spune ca lacov s-a luptat cu un om, ci ca un om s-a luptat cu lacov.
Adeseori, si pe nedrept, acest fapt a fost luat ca o pilda de puterea cu care se ruga lacov. A zice ca ma lupt cu un om sau ca un om se lupta
cu mine sunt doua lucruri foarte deosebite. Daca ma lupt eu cu altul, inseamna ca vreau sa capat ceva de la el; daca, dimpotriva, altul se
lupta cu mine, inseamna ca el vrea sa capete ceva de la mine. Dumnezeu se lupta cu lacov ca sa-l faca sa simta ca nu este altceva decéat o
fiinta slaba si nevrednica. Si, vazand ca lacov se indarjeste impotriva Lui, ,I-a lovit la incheietura coapsei asa ca i s-a scrantit incheietura
coapsei lui lacov” (verset 25). Sentinta mortii trebuie scrisa pe toata firea veche; inainte de a putea umbla neclintit si fericit cu Dumnezeu,
trebuie ca puterea crucii lui Hristos sa fie recunoscuta n chip practic. Pana aici am urmarit pe lacov prin toate cotiturile si toate pornirile firii
sale. L-am vazut, planuind si ticluind timp de douazeci de ani cat a stat la Laban, insa numai atunci, cand e lasat singur, pricepe cat este de
slab si de neputincios prin el nsusi. Indata ce izvorul puterii sale a fost stins, invata sa zica: ,,Nu te voi |dsa” (verset 26). De atunci incepe
ceva cu totul nou in viata lui lacov. Pana atunci a mers necurmat numai pe caile croite de el; acum insa este silit sa zica: ,Nu te voi lasa”. Sa
ludm bine seama ca lacov nu vorbeste asa, decat din clipa cand i s-a scrantit incheietura coapsei. Faptul acesta ne da cheia cu care putem
dezlega toatd schimbarea aceasta, iatd pentru ce Dumnezeu s-a luptat cu lacov. in ce priveste puterea desfasurata de el in rugéciune, am
vazut c&, dupd cateva vorbe indreptate spre Dumnezeu, lacov isi d& numaidecat pe fatd starea sufleteasca, zicand: ,,il voi potoli cu darul
acesta”. Ar fi putut grai astfel lacov, daca ar fi inteles in adevar ce inseamna rugaciunea si atarnarea numai de Dumnezeu? Nu, nici vorba de
pricepere; caci Dumnezeu si omul firesc au ganduri cu totul deosebite. Deseori noi ne ascundem necredinta fatisa sub vorba, foarte
evlavioasa de altfel, ca suntem nevoiti sa intrebuintam felurite mijloace, si ne inchipuim cd Dumnezeu va binecuvanta acele mijloace. Astfel,
ne facem un sprijin din mijloacele noastre, in loc sa ne punem toata nadejdea numai in Dumnezeu, pentru ca viata noastra sa arate tot mai
mult acea naltare sfanta ce ne pune deasupra imprejurarilor prin care trecem. Nu este usor sa ajungem la recunoasterea nimicniciei firii
pamantesti, ca sa putem zice: ,Nu te voi [dsa pana nu ma vei binecuvanta” (verset 26). A grai astfel din toata inima si a ramanea in puterea
celor aratate prin aceasta vorbire, iata taina oricarei tarii adevarate. lacov n-a grait astfel decat dupa ce i s-a scrantit incheietura coapsei, nu
inainte. Mult s-a luptat inainte ca sa se lase biruit, pentru ca avea prea mare incredere in firea pamanteasca din el. Dar Dumnezeu poate
dobori la pamant si pe cel mai incapatanat om firesc; atunci abia, cel credincios poate sa aiba biruinta in lupta sa cu Dumnezeu si cu oamenii.
Trebuie sa ajungi si sa fii intai ,slab” ca sa poti fi ,puternic”. ,Puterea lui Hristos” nu poate locui ,in mine” decat potrivit masurii pe care o am
despre cunostinta slabiciunilor mele (2 Cor. 12. 9). Hristos nu poate sa incuviinteze nici puterea, nici intelepciunea, nici marirea firii omenesti;
caci, ca sa creasca El, trebuie ca tot ce este firesc sa scada. Firea pamanteasca niciodata nu poate sluji ca temelie puterii harului lui Hristos.
Fiindca, daca ar putea, s-ar lauda Tnaintea lui Dumnezeu, si stim ca si lucrul acesta este cu neputinta. Descoperirea slavei lui Dumnezeu este
legata tocmai de nimicirea firii pamantesti; asa ca omul nu se poate bucura de aceasta descoperire pana ce firea pamanteasca n-a fost
inladturata cu adevarat. Si lacov primeste numele de ,Israel”, adica ,cel ce a luptat cu Dumnezeu”, fiindca Dumnezeu il izbavise de ,eul” sau,
adica de firea pamanteasca din el. Si abia acum il binecuvinteaza Dumnezeu.

Sa luam Tnsa bine seama ca lacov n-a primit noul nume ,lIsrael” decat dupa ce i s-a scrantit incheietura coapsei. A ajuns un biruitor puternic,
dupa ce invatase si recunoscuse ca nu era decat un om slab. Cand insa lacov intreaba pe cel cu care s-a luptat cum il cheama, i se raspunde:
.Pentru ce imi ceri numele”? Deci numele Celui ce dezvaluise adevaratul nume si adevarata stare a lui lacov nu i se descopere.

De aici iTnvatam ca este cu totul altceva sa fii binecuvantat de Dumnezeu si cu totul altceva sa primesti, prin Duh, descoperirea lui Dumnezeu
insusi. ,,Si l-a binecuvantat acolo”, dar nu i-a destainuit numele Sau.



Totdeauna suntem binecuvantati, cand suntem adusi sa ne cunoastem, intrucatva, pe noi insine. Caci numai atunci ne putem da seama mai
lamurit de ceea ce este Dumnezeu pentru noi. Asa a fost cu lacov. Lovit fiind in Tncheietura coapsei sale, s-a aflat intr-o stare in care-i trebuia
neaparat ajutorul lui Dumnezeu. Ce poate face un biet olog, decat sa se sprijine de Cel Atotputernic!

Terminand acest capitol, sa luam in seama ca si cartea lui lov este, intr-un anumit inteles, o talmacire a acestui fapt din istoria lui lacov. De la
un cap la altul al celor treizeci si unu de capitole, lov se lupta cu prietenii sai, aparandu-se de toate invinuirile lor; dar, in cap. 32, Dumnezeu,
prin Elihu, incepe sa se lupte cu el. lar, in capitolul 38, se indreapta deadreptul catre lov, in toata infatisarea slavei Sale, scoténd din gura lui
lov aceste cuvinte prea binecunoscute: ,Urechea mea auzise vorbindu-se de Tine; dar acum ochiul meu Te-a vazut. De aceea mi-e scarba de
mine, si ma pocaiesc in tarana si cenusd” (lov 42. 5 - 6). il lovise Dumnezeu la incheietura coapsei! S& ludm bine seama la vorbele lui lov:
,Ochiul meu Te-a vazut”. Numai vederea a ceea ce este Dumnezeu ne poate duce la o adevarata cainta si la scarba de noi insine. Asa stau
lucrurile si cu poporul lui Israel a carui istorie seamana mult cu aceea a lui lacov. Cand ,isi vor intoarce privirile spre Acela pe care L-au
strapuns; si il vor plange” (Zah. 12. 10), atunci ii va binecuvanta Dumnezeu si le va da din nou viata. Ei vor invata atunci ce inseamna aceste
cuvinte: ,Pieirea ta, Israele, este ca ai fost impotriva Mea, impotriva Celui ce te putea ajuta” (Osea 13. 9).

Vom vedea cat de neintemeiate erau toate temerile lui lacov si cat erau de nefolositoare planurile lui. Cu toata lupta la care luase parte si cu
toate ca Dumnezeu il apucase de incheietura coapsei si-i scrantise incheietura, lacov face din nou la planuri. ,lacov a ridicat ochii si s-a uitat
si iata Esau venea cu patru sute de oameni. Atunci a impartit copiii intre Lea, Rahela si cele doua roabe. A pus in frunte roabele cu copiii lor,
apoi pe Lea cu copiii €i, si, la urma, pe Rahela cu losif. Temerile lui lacov n-au incetat. Tot mai astepta ca Esau sa se razbune, si pe cei la care
nu prea tinea 1i pune in fata celor dintai lovituri. Ciudate adancimi mai are si inima omeneasca! Cat de greu se increde ea in Dumnezeu! Daca
lacov s-ar fi increzut numai in Dumnezeu, nu s-ar fi temut deloc de vreo nimicire, nici pentru el, nici pentru familia lui. Dar, vai! inima fireasca
nu se poate increde intr-un Dumnezeu atotputernic si nemarginit de milostiv.

Dar Dumnezeu ne arata indata cat de zadarnica este toata nelinistea omului firesc: ,,Esau a alergat inaintea lui, I-a Tmbratisat, i s-a aruncat pe
grumaz si l-a sarutat. Si au plans” (verset 4). Darul lui lacov nu era de trebuinta, si planul sau de nici un folos. Dumnezeu a impacat pe Esau,
cum Tmpacase si pe Laban mai inainte. Asa mustra Dumnezeu bietele noastre inimi fricoase si necredincioase, risipind toate temerile noastre.
In loc s& intampine sabia lui Esau, lacov intampina bratele deschise ale unui frate! in loc sa aiba de luptat unul impotriva altuia, isi amesteca
lacrimile! Asa sunt caile lui Dumnezeu! Ce vrednic de incredere este Domnul! De ce insa, cu toate dovezile pe care le avem despre
credinciosia Lui fata de cei care se incred in El, suntem gata sa ne indoim si sa sovaim la orice incercare? Vai!—fiindca nu cunoastem destul
pe Dumnezeu. ,imprieteneste-te dar cu Dumnezeu si vei avea pace” (lov 22. 21). Si lucrul acesta este adevarat atat cu privire la omul
nepocait, cat si cu privire la copilul lui Dumnezeu. Cunoasterea cu adevarat a lui Dumnezeu si legatura cu El ne da viata si pacea. ,Si viata
vesnica este aceasta: sa Te cunoasca pe Tine, singurul Dumnezeu adevarat si pe Isus Hristos pe care L-ai trimes Tu” (loan 17. 3) Cu cat vom
cunoaste pe Dumnezeu mai de aproape, cu atat mai statornica va fi si pacea noastra, si cu atat mai neatarnati vom fi de faptura, ,,Dumnezeu
este o stanca”, si n-avem decat sa ne sprijinim pe El ca sa stim cat de gata este El sa ne ocroteasca, si cat de puternic sa faca lucrul acesta.

In urma acestei aratari a bunatatii lui Dumnezeu, vedem pe lacov asezandu-se la Sucot si, impotrivindu-se invataturii despre viata de
pribeag, isi face o casa, ca si cum acolo ar fi fost vorba sa ramana. Dar Sucot nu era locul pe care Dumnezeu il hotarase pentru el. Dumnezeu
nu-i zisese: ,,Eu sunt Dumnezeul din Betel”. Asadar Betel, nu Sucot, trebuia sa aiba lacov inaintea ochilor sai ca tinta a calatoriei lui. Dar vai!
intotdeauna inimile noastre sunt pornite sa se multumeasca si cu mai putin decat ce vrea Dumnezeu, in mila Sa, sa ne dea.

Apoi lacov Tnainteaza pana la Sihem si-si cumpara acolo o tarina, ramanand tot mai dincoace de marginile ce-i hotarase Dumnezeu. Chiar si
numele pe care-l d& altarului, ridicat de el acolo, ne arata starea lui sufleteasca. il numeste: ,Domnul este Dumnezeul lui Israel”. Fireste ca ne
putem bucura daca-L cunoastem ca Dumnezuel nostru, dar altceva este sa-L cunoastem ca Dumnezeul casei Lui, socotindu-ne pe noi insine
ca facand parte din casa Lui. Credinciosul poate sa cunoasca pe Hristos drept ,capul” sau; dar altceva este se-L cunoasca pe Hristos ,Cap” al
trupului sdu sau Bisericii, socotindu-ne pe noi insine madulare ale acestui trup.

in cap. 35, vom vedea c& lacov a ajuns s& priceapd mai bine ce este Dumnezeu. Dar in Sihem se afla intr-o stare sufleteasca de plans; si
suferd, cum se intdmpla in totdeauna, cand nu stim sa luam in stapanire starea pe care ne-a hotarat-o Dumnezeu. Cele doua semintii si
jumatate, care s-au asezat dincoace de lordan, au cazut cele dintai in mainile vrajmasului. Tot asa a fost si cu lacov: cap. 34, ne arata cat de
amare au fost roadele, ramanerii lui in Sihem. Ce pata pentru familia sa! Silintele lui Simeon si ale lui Levi, ca sa stearga aceasta pata cu
puterea lor fireasca, nu fac decat sa intristeze si mai mult pe lacov! Caci lacov este mult mai mahnit de silnicia lor, decat de ocara adusa fiicei
sale. ,lacov a zis lui Simeon si lui Levi: ,,Voi m-ati nenorocit, facandu-ma urat locuitorilor tarii Cananitilor si Feresitilor. N-am sub porunca mea
decat un mic numar de oameni, ei se vor strange Impotriva mea, ma vor bate si voi fi nimicit, eu si casa mea” (verset 30). Urmarile ce ar
putea avea aceste intamplari pentru el insusi si pentru casa sa, mai ales, nelinistesc pe lacov. Se pare ca el a trait intr-o temere necontenita
de vreo primejdie pentru el insusi si pentru familia sa, aratand pretutindeni o minte nelinistita, sfioasa - purtare cu totul nepotrivita cu o viata
de credinta adevarata in Dumnezeu.

Aceasta nu inseamna Tnsa ca lacov nu era un om credincios; ba stim ca isi are chiar locul in mijlocul ,marelui nor de martori” (Evr. 11); dar
n-a umblat totdeauna ca un credincios si de aceea a cazut de mai multe ori. Caci credinta I-ar fi facut oare sa zica: ,Voi fi nimicit eu si casa
mea”? mai ales cad Dumnezeu ii daduse aceasta fagaduinta: ,Te voi pazi...; nu te voi parasi” (cap. 28. 15). Fagaduinta lui Dumnezeu ar fi
trebuit sa-i linisteasca inima; dar lacov se uita numai la primejdia Tn care se afla in mijlocul Sihemitilor, si nicidecum la siguranta in care se
afla in mainile Dumnezeului fagaduintei. Trebuia sa stie ca nici un par din cap n-avea sa fie atins; si, in loc sa priveasca la Simeon si la Levi,
ori la urmarile faptei lor pripite, ar fi trebuit sa se cerceteze pe el insusi, caci Dumnezeu nu-i spusese sa se aseze in Sihem. De nu s-ar fi
asezat acolo, Dina n-ar fi fost necinstita, si n-ar fi avut de ce sa se arate silnicia fiilor sai. Cati crestini se afunda in mahnire si necaz din vina
lor si apoi i vezi invinuind imprejurarile, in loc sa se cerceteze si sa se osandeasca pe ei insisi. Un mare numar de parinti crestini se jelesc si
ofteaza, vazand nesupunerea si desertaciunea lumeasca a copiilor lor. Dar, mai totdeauna, acesti parinti ar trebui sa se osédndeasca pe ei
nsisi, fiindca n-au umblat cu credinta Tnaintea lui Dumnezeu in ce priveste familia lor. Asa a fost cu lacov. N-avea ce cauta in Sihem. Dar,
fiindca el n-avea putinta sa vada lucrul acesta. Dumnezeu, in mila Sa, intrebuinteaza anumite imprejurari ca sa-i arate cat de gresita era
starea lui Tn Sihem. ,Nu va Tnselati: ,Dumnezeu nu Se lasa sa fie batjocorit.” Ce seamana omul, aceea va si secera” (Gal. 6. 7). Aceasta
invatatura izvoraste din carmuirea morala a lui Dumnezeu, si nimeni nu poate scapa fara sa treaca prin ea. E o grozavie pentru copilul lui
Dumnezeu ca sa fie nevoit sa culeaga roadele abaterilor sale. Harul insa il face sa-si dea seama de amaraciunea abaterii din calea



Dumnezeului celui viu, dandu-i putinta sa invete ca nu n abatere este locul celui credincios. Dorinta lui Dumnezeu este sa ramanem fin El si
ca El. lar, daca ne ratacim si ramanem inapoi, El ne zice: ,Israele, daca te vei intoarce, zice Domnul, intoarce-te la Mine” (ler. 4. 1). O umilinta
prefacuta, rod al necredintei, impinge pe cel ce s-a abatut, sau a ramas inapoi, sa stea totdeauna mai jos decat vrea Dumnezeu. Si lucrul
acesta se intampla, pentru ca nu se cunoaste felul si masura in care ridica Dumnezeu pe cei cazuti. Fiul risipitor cere sa fie primit ca sluga,
nestiind ca, in starea lui, n-avea drept nici ca sluga, nici ca fiu.

,Dumnezeu a zis lui lacov: ,Scoala-te, suie-te la Betel, locuieste acolo”. Aceste cuvinte intaresc tot ce am spus mai sus. Cand un copil al lui
Dumnezeu cade in pacat, Domnul il cheama din nou la El spunandu-i: ,,Adu-ti aminte de unde ai cazut; pocdieste-te si intoarce-te la faptele
dintai” (Apoc. 2. 5). Nu zice Domnul: ,,Adu-ti aminte unde esti”, ci: ,Adu-ti aminte de unde ai cazut”. Numai dandu-ne seama de unde am
cazut, putem afla cat de mult am ratacit, cat de adanc am cazut, si cum ne putem intoarce iar de unde am cazut. Ce rautati infricosatoare se
ingramadisera in jurul familiei lui lacov, Thainte ca sufletul lui lacov sa fi fost trezit prin chemarea: ,Suie-te la Betel”! lacov nu putea sa-si dea
seama nici de aceste rautati, nici de toata grozavia lor, din pricina aerului imbacsit de relele din Sihem. Dar indata ce Dumnezeu il cheama sa
se suie la Betel, ,lacov a zis casei lui si tuturor celor ce erau cu el: ,Scoate-ti dumnezeii straini, care sunt in mijlocul vostru, curatiti-va si
schimbati-va hainele, ca sa ne sculam si sa ne suim la Betel; caci acolo voi ridica un altar Dumnezeului, care m-a ascultat in ziua necazului
meu, si care a fost cu mine in calatoria, pe care am facut-o0” (verset 2-3). Numai numele casei lui Dumnezeu, pomenit in urechile lui lacov,
rasuna adanc in sufletul patriarhului, si-i aduce aminte, intr-o clipa, istoria celor doudzeci de ani, plini de zbuciumari. La Betel, nu la Sihem,
invatase el ce era Dumnezeu. De aceea trebuia sa se intoarca din nou la Betel ca sa zideasca acolo un altar dupa o randuiald noua si cu un
nume cu totul deosebit de al altarului sau din Sihem, care era in legatura cu fot felul de necuratenii si de inchinari la idoli.

lacov putea sa vorbeasca de ,Domnul Dumnezeul lui Israel”, in mijlocul feluritelor lucruri nepotrivite cu sfintenia casei lui Dumnezeu; dar
nimic nu ne poate pastra sufletul, intr-o cale de despartire de rau, decat priceperea a ceea ce este ,casa lui Dumnezeu” si a ceea cei se
cuvine ei. Nu voi avea niciodata o pricepere deplina si dumnezeiasca despre legatura dintre Dumnezeu si casa Sa, judecand pe Dumnezeu
numai dupa legdtura ce o am eu cu El. Unii cred ca se pot inchina lui Dumnezeu la Sihem, crezand ca un altar numit ,,Domnul, Dumnezeul lui
Israel”, este tot atat de sfintit si tot atat de potrivit cu voia lui Dumnezeu, ca si un altar numit ,,El Betel” (Dumnezeul casei lui Dumnezeu).
lata o greseala mare. Caci omul duhovnicesc va descoperi numaidecat marea deosebire sufleteasca dintre starea lui lacov in Sihem si starea
sa in Betel: aceeasi deosebire este si intre cele doua altare. Priceperea ce o avem despre slava lui Dumnezeu se va potrivi neaparat cu starea
noastra duhovniceasca. Potrivit cu aceasta pricepere, slava pe care o aducem Dumnezeului din Betel este mai inaltatoare decat slava pe care
o0 aducem Dumnezeului lui Israel. Caci cea dintai este legata cu o pricepere mai inalta a lui Dumnezeu decat a doua, unde Dumnezeu, in loc
sa fie cunoscut ca Dumnezeul casei Sale, se arata numai ca Dumnezeul unui singur om. Fara indoiala, numele ,Dumnezeul lui Israel” arata un
har minunat; si credinciosul este plin de fericire, vazand cum Dumnezeu se uneste cu fiecare piatra a casei Sale si cu fiecare madular al
trupului Sau, Tn parte. Caci orice piatra in cladirea lui Dumnezeu este ,,0 piatra vie”, unita fiind cu ,,Dumnezeul cel viu” si avand partdsie cu
,Dumnezeul cel viu” prin puterea ,Duhului datator de viata”. Totusi, oricat de adevarate ar fi acestea toate, Dumnezeu tot ramane
Dumnezeul casei Sale; si, cand, printr-o pricepere duhovniceasca mai adanca, suntem in stare sa-L privim astfel, toata slavirea noastra este
cu desavarsire schimbata.

Chemarea ce o primeste lacov de a se intoarce la Betel, mai cuprinde ceva. Dumnezeu i-a zis: ,,Scoala-te, suie-te la Betel, locuieste acolo; si
ridica acolo un altar Dumnezeului care ti s-a aratat, cand fugeai de fratele tau Esau” (verset 3). Este bine pentru noi sa ne aducem aminte,
cat mai des, cum am fost noi, la inceputul umblarii noastre in viata crestineasca, cand eram intr-o stare de smerenie. Tot asa si Samuel aduce
aminte lui Saul de timpul cand era ,,mic in ochii sai” (1 Sam. 15. 17). Caci fiind ,,mici in ochii nostri”, inima noastra se va sprijini numai pe
Dumnezeu. Cand incepem viata crestind, de obicei, ne dam seama de slabiciunea si nevrednicia noastra! Asa ca atunci nu ne vine deloc greu
ca sa ne sprijinim numai pe Dumnezeu! Mai in urma, dupa ce am fost in slujba Domnului un timp mai indelungat, credem ca putem umbla
singuri. $i atunci nu ne mai sprijinim pe Dumnezeu, iar viata, ca si slujba noastra, ajunge din ce in ce mai slaba, mai usuratica, mai guraliva,
lipsita de evlavie si de putere.

in versetele 9-15, Dumnezeu isi innoieste din nou fagaduinta cu lacov, si-i intareste numele cel nou, ,biruitor”, in loc de ,inselator” si lacov
cheama inca o data locul acela cu numele ,Betel”.

Versetul 18 ne da o pilda frumoasa despre deosebirea dintre judecata credintei si aceea a firii pamantesti. Firea pamanteasca vede lucrurile
prin ceata de care e inconjurata; credinta le priveste la lumina starii de fata si a sfaturilor lui Dumnezeu. Si Rahela, ,,pe cand isi dadea
sufletul, caci tragea sa moara, i-a pus numele: Ben-Oni (Fiul durerii mele); dar tatal sau I-a numit Beniamin (Fiul dreptei)”. Omul firesc il
numeste: ,fiul durerii mele” omul duhovnicesc il numeste: ,fiul dreptei”. Asa este intotdeauna: gandurile omului firesc se deosebesc cu totul
de cele ale omului duhovnicesc. Sa dorim cu infocare ca inimile noastre sa fi stapanite numai de gandurile omului duhovnicesc!

Acest capitol cuprinde neamul fiilor lui Esau cu feluritele lor nume si locurile unde s-au asezat. Nu ne vom opri mai mult aici, ci vom trece
numaidecat la una dintre cele mai bogate si interesante parti ale Sfintei Scripturi.

Nici o icoana preinchipuitoare a lui Hristos nu e mai frumoasa si mai desavarsita decat losif, fie ca-l privim ca tinta iubirii tatalui sau, ori al
pizmei fratilor sai; fie ca-l privim in injosirea, suferintele, moartea, inaltarea, ori marirea lui.

Cap. 37 ne face cunoscute visurile lui losif, care au atatat ura fratilor sai. losif era tinta iubirii tatalui. O soarta mareata ii era ursita, si, fiindca
fratii sai nu Tmpartaseau nici iubirea tatalui, nici cele aratate in vis despre losif, il urau. Ei nu se puteau impaca cu gandul inaltarii lui. Si, in
felul acesta, fratii lui losif preinchipuiesc pe ludei in zilele lui Hristos. ,,A venit la ai Sai si ai Sai nu L-au primit” (loan. 1. 11). ,N-avea nici
frumusete, nici stralucire ca sa ne atraga privirile si infatisarea Lui n-avea nimic care sa ne placa” (Isa. 53. 2). N-au vrut sa-L recunoasca, nici
ca Fiul lui Dumnezeu, nici ca imparatul lui Israel. Ochii lor nu erau deschisi ca sa vada ,;slava Lui, slava intocmai ca slava singurului nascut din
Tatal” (loan 1. 14; 12. 37 si urm.). N-au vrut sa-L primeasca; ba mai mult: L-au urit! Dar, cu toate ca losif e respins de fratii sai, el staruieste in
marturia sa. ,,Si losif a visat un vis, si |-a istorisit fratilor sai, care l-au urit si mai mult... losif a mai visat un alt vis, si I-a istorisit fratilor sai”
(verset 5 si 9). losif facea numai o marturie simpla, intemeiata pe o descoperire dumnezeiasca; dar marturia aceasta avea sa-l faca pe losif sa
se coboare in groapa. Daca ar fi tacut, sau daca ar fi lasat sa-i se slabeasca puterea marturiei, fara indoiala ca ar fi fost crutat. Dar el a spus
fratilor sai tot adevarul; si, tocmai din aceasta pricina, ei l-au urat si mai mult.



Tot asa a fost si cu Acela a carui icoana preinchipuitoare era losif. Hristos a marturisit pentru adevar (loan 18. 37); El a facut ,,acea frumoasa
marturisire” (1 Tim. 6.13)1 N-a ascuns nimic din adevar, nu putea spune altceva decat adevarul, pentru ca El era adevarul; dar omul a
raspuns acestei marturii cu crucea, otelul si sulita soldatului. Marturia Iui Hristos era legata cu harul cel mai deplin, cel mai bogat si cel mai
desavarsit. El nu era numai ,adevarul”, ci si aratarea desavarsita a iubirii Tatalui: ,Harul si adevarul au venit prin Isus Hristos” (loan 1. 17). El
a aratat omului ceea ce este Dumnezeu; — de aceea omul este fara dezvinovatire inaintea lui Dumnezeu (vezi loan 15. 22-25). El a venit ca
sa arate omului pe Dumnezeu; dar omul a urat pe Dumnezeu cu o ura desavarsita. Aceasta o vedem la cruce; si groapa in care a fost aruncat
losif de fratii sai, oglindeste, in chip miscator lucrul acesta.

,Ei l-au zarit de departe si pana sa se apropie de ei, s-au sfatuit sa-l omoare. Ei au zis anul catre altul: ,lata ca vine fauritorul de visuri! Veniti
acum sa-l omoram si sa-l aruncam intr-una din aceste gropi; vom spune ca |-a mancat o fiara salbatica si vom vedea ce se va alege de
visurile lui” (Cap. 37. 18-20). Aceste cuvinte ne aduc aminte, in chip izbitor, de pilda cu vierii din cap. 21 din Ev. dupa Matei: ,La urma, a
trimes la ei pe fiul sau, zicand: ,Vor primi cu cinste pe fiul meu!” Dar vierii, cand au vazut pe fiul, au zis intre ei: ,lata mostenitorul; veniti sa-I
omoram si sa punem stapanire pe mostenirea lui”. Si au pus mana pe el, I-au scos afara din vie, si l-au omorat” (verset 37-39). Dumnezeu a
trimes pe Fiul sau in lume, zicand: ,Se vor rusina de Fiul mea” dar, vai! inima omului n-a avut rusine de ,Preaiubitul” Tatalui. L-au scos afara!
Pamantul si cerul erau si mai sunt despartite, din pricina lui Hristos. Pe El omul I-a rastignit, dar Dumnezeu I-a inviat dintre cei morti. Pe El
omul |-a pus pe o cruce-intre doi talhari, dar Dumnezeu l-a asezat la dreapta Sa in ceruri. Lui, omul i-a dat cel din urma loc pe pamant, dar
Dumnezeu i-a dat cel mai inalt loc in ceruri, iImbracéandu-L cu cea mai stralucitoare slava.

Acestea toate se gasesc in istoria lui losif. ,losif este vlastarul unui pom roditor, viastarul unui pom roditor sadit Ianga un izvor. Ramurile lui
se inalta deasupra zidului. Arcasii I-au atatat, an aruncat sageti si I-au urmarit cu ura lor. Dar arcul lui a ramas tare, si mainile lui au fost
intarite de mainile Puternicului lui lacov; si a ajuns astfel pastorul stanei lui Israel. Aceasta este lucrarea Dumnezeului tatalui tau, care le va
ajuta; aceasta este lucrarea Celui Atotputernic, care te va binecuvanta cu binecuvantarile cerurilor de sus, cu binecuvantarile apelor de jos,
cu binecuvantarile tatelor si ale pantecelui mamei. Binecuvantarile tatalui tau intrec binecuvantarile parintilor mei, si se thalta pana in
crestetul dealurilor vesnice: ele sa vina peste capul lui losif, peste crestetul capului domnului si fratilor sai” (Genesa 49. 22-26).

Aceste versete zugravesc minunat de bine ,patimile lui Hristos, si slava de care aveau sa fie urmate” (1 Petru 1.11). , Arcasii” si-au facut
lucrul; dar Dumnezeu a fost mai tare decat ei. Au aruncat sageti impotriva adevaratului losif, si El a fost greu ranit in casa prietenilor sai, dar
»mainile Lui au fost intarite” In puterea invierii; iar acum credinta il cunoaste ca temelia pe care se sprijinesc toate sfaturile lui Dumnezeu in
binecuvantare si in slava catre Biserica, Israel si intreaga faptura. Daca privim pe losif in groapa si in temnita, apoi ca domnitorul intregului
Egipt, vom vedea deosebirea dintre gandurile lui Dumnezeu si gandurile oamenilor. Tot asa este cand privim ,,crucea”, si apoi ,scaunul de
domnie al slavei din ceruri”

Venirea lui Hristos a scos la iveala adevarata pornire a inimii omenesti fata de Dumnezeu. ,Daca n-as fi venit si nu le-as fi spus, n-ar avea
pacat” (loan 15. 22). Aceasta nu inseamna ca oamenii n-ar fi fost pacatosi, ci ca: ,n-ar avea pacat”. intr-an alt loc, mai citim: ,,Daca ati fi orbi,
n ati avea pacat” (loan 9. 41). in persoana Fiului Sdu, Dumnezeu a venit asa de aproape de om, cd omul a putut sa zica: ,latd mostenitorul”
apoi a adaogat: ,Veniti sa-l omoram”! De aceea ,,nu au nici o dezvinovatire pentru pacatul lor” (loan 15. 22). Cei care zic ca vad n-au nici o
dezvinovatire. Sa fii orb nu este o greutate, daca marturisesti, fara tnconjur, ca esti orb, dar sa pretinzi ca vezi, cand esti orb, iata adevarata
greutate. In vremea noastra, crestinii de nume pretind ca vad, cand ei sunt orbi. Ochii celui ce stie c& este orb se pot deschide; dar ce se
poate face pentru unul, care crede ca vede, cand, de fapt, nu vede de loc?

lata un capitol care ne infatiseaza una din acele imprejurari insemnate, in care harul lui Dumnezeu biruie pacatul omului , Caci este vadit ca
Domnul nostru a iesit din luda” (Evr. 7.14). Cum? ,luda a nascut pe Fares si pe Zara din Tamar” (Matei 1. 5). Acest fapt e vrednic de luare
aminte. in nemarginita Sa mil&, Dumnezeu se inalta peste pacatul si nebunia omului, ca sa-si implineascé gandurile iubirii si indurarii Sale.
Astfel putin mai departe, in aceeasi Evanghelie dupa Matei, citim: ,imparatul David a nascut pe Solomon din vaduva lui Urie”. Este vrednic d
Dumnezeu acest fel de a lucra. Duhul lui Dumnezeu ne arata cartea neamului lui Hristos dupa trup, si aseaza in acel sir de nume si numele
Tamarei si Betsebei! Astfel, este vadit ca omul nu se poate mandri cu nimic. Acela pe care il gisim la sfarsitul acestui capitol al Evangheliei
dupa Matei, este intr-adevar Dumnezeu descoperii in trup, si infatisat astfel de condeiul sfantului Duh. Niciodata omul n-ar fi putut scorni o
astfel de spita de neam. de la un cap pana la celalalt ea este dumnezeiasca, si nici un om duhovnicesc n-ar putea s-o citeasca fara sa afle in
cuprinsul ei o descoperire a harului. Mai departe, ea este o dovada despre dumnezeiasca insuflare a intregii Evanghelii (Vezi si 2 Sam. 11 si
Geneza 38 si Matei 1).

Citind la rand aceste capitole atat de interesante ale Cartii lui Dumnezeu, vom descoperi un sir de intamplari minunate, menite toate sa
aduca la tnaltare pe omul, care fusese in groapa. Pe langa implinirea acelui mare scop, se ajunge la felurite alte scopuri mai putin Tnsemnate.
,Ca sa descopere cugetele multor inimi” (Luca 2. 35), trebuia ca losif sa fie inaltat. ,Dumnezeu a chemat foametea asupra tarii, si a taiat
orice mijloace de trai. Le-a trimes fnainte pe un om; losif a fost vandut ca rob. I-au strans picioarele in lanturi, I-au pus in fiare, pana la
vremea cand s-a intamplat ce vestise el, si pana cand i-a incercat cuvantul Domnului. Atunci imparatul a trimes sa-i scoata lanturile si
stapanitorul popoarelor |-a izbavit. L-a pus domn peste casa sa, si dregatorul tuturor averilor lui, ca sa lege dupa plac pe domnitorii lui si sa
invete pe batranii lui intelepciunea” (Ps. 105. 16-22).

Tinta de capetenie a tuturor acestor intamplari era sa halte pe acela pe care-l lepadasera oamenii si sa-i sileasca sa-si recunoasca pacatul de
a fi lepadat pe losif. Si toate acestea s-au implinit de minune. Cele mai neinsemnate imprejurari ca si cele mai insemnate; cele mai
priincioase ca si cele mai potrivnice lucreaza impreuna la indeplinirea scopurilor dumnezeiesti. in capitolul 39, Satana intrebuinteaza pe
nevasta lui Potifar ca sa arunce pe losif in temnita si, in capitolul 40, intrebuinteaza nepasarea si nerecunostinta mai marelui paharnicilor ca
sa-l tind in temnita. Totul insa este in zadar. Dumnezeu era indaratul tuturor celor ce se petreceau, punand in miscare toate rotitele acestei
mari masini a imprejurarilor, si, la vremea cuvenita, El scoate pe omul sfaturilor Sale si-l aseaza la loc larg. Este dreptul lui Dumnezeu sa fie
totdeauna deasupra tuturor lucrurilor, si sa le intrebuinteze pe toate pentru implinirea marilor Sale scopuri de nepatruns. Ferice de noi ca
putem urmari astfel, in toate, mana si sfaturile Tatalui nostru! Si ce dulce este pentru noi, sa stim ca toate uneltele ii stau la indemana:
ingeri, oameni, pe toti i tine sub atotputernica Lui mana si-i intrebuinteaza pe toti, dupa voia Lui, ca sa-si ajunga scopurile.



Toate acestea ni se arata, in chip izbitor, in capitolele de fatd. Dumnezeu cerceteaza casa unui capitan pagan, si palatul unui imparat pagan;
ba mai mult, cerceteaza pe imparatul acela, noaptea, si se slujeste chiar de visurile lui ca sa-si implineasca gandurile Sale. Nu intrebuinteaza
numai pe oameni si imprejurarile lor, ci si Egiptul impreuna cu toate tarile dimprejur. intr-un cuvant, intregul pamant a fost pregatit de méana
lui Dumnezeu ca, pe el, sa se arate slava ,,domnului fratilor sai” (Deut. 33. 16). Asa sunt caile lui Dumnezeu. lar o deprindere binecuvantata si
intaritoare pentru copilul lui Dumnezeu este sa urmareasca lucrarea minunata a cerescului sau Tata. Opreste-te o clipa in temnita capului
garzii imparatesti si uita-te acolo la un om in lanturi (Ps. 105. 18), invinuit de cea mai infioratoare crima, izgonit si dispretuit de toti. Apoi
uita-te la el, Tnaltat, intr-o clipa, la cea mai inalta vrednicie! Cine ar putea tagadui ca Dumnezeu n-a fost in toate acestea?

,Si Faraon a zis lui losif: ,Fiindca Dumnezeu ti-a facut cunoscut toate aceste lucruri, nu este nimeni, care sa fie atat de priceput si intelept ca
tine. Te pun mai mare peste casa mea, si tot poporul meu va asculta de poruncile tale. Numai scaunul meu de domnie ma va ridica mai
presus de tine. Faraon a zis lai losif: ,Uite iti dau stapanire peste toata tara Egiptului”. Faraon si-a scos inelul din deget si la pus in degetul lui
losif; I-a Tmbracat cu haine de in subtire si i-a pus un lant de aur la gat. L-a suit in carul care venea dupa al lui si strigau inaintea lui: ,in
genunchi” Astfel i-a dat Faraon stapéanire peste toata tara Egiptului. Si a mai zis lui losif: ,,Eu sunt Faraon. Dar fara tine nimeni nu va ridica
mana, nici piciorul in toata tara Egiptului” (Cap. 41. 39-44).

in&ltarea lui losif nu era o in&ltare obicinuits. Urmarea intdmplarilor dovedeste pe deplin c& mana lui Dumnezeu oranduia toate. Totodats,
feluritele Tmprejurari prin care a trecut losif sunt, pentru noi, o icoana izbitoare a suferintelor si slavei Domnului Isus. losif este scos din
groapa si din temnita in care il aruncasera pizma fratilor sai si judecata mincinoasa a unui pagan si este facut domnitor peste tot pamantul
Egiptului. Nu numai atat, dar el ajunge vasul binecuvantarii pentru Israel, sprijinul vietii lui si a intregului pamant. Vedem pe Domnul Isus ca
om adus la locul mortii de mana omeneasca, apoi inviat prin mana lui Dumnezeu si indltat in cinste si slava. ,,Barbati Israeliti, ascultati
cuvintele acestea! Pe Isus din Nazaret, om adeverit de Dumnezeu inaintea voastra prin minunile, semnele si lucrarile pline de putere, pe care
le-a facut Dumnezeu, prin El, in mijlocul vostru dupa cum bine stiti; pe omul acesta, dat in mainile voastre dupa sfatul hotarat si dupa stiinta
mai dinainte a lui Dumnezeu, voi L-ati rastignit si L-ati omorat prin mana celor fara de lege. Dar Dumnezeu L-a inviat, dezlegandu-i legaturile
mortii, pentru ca nu era cu putinta sa fie tinut de ea” (Fapte 2. 22-24).

Dar mai sunt alte doua intamplari, in istoria lui losif, care fac si mai mare asemanarea lui cu Hristos. Anume: casatoria lui cu o femeie strdina
in cap. 41, si intalnirea cu fratii sai in cap. 45. losif se infatiseaza fratilor sai ca trimes de tatal sau; ei nu-l primesc si il coboara in locul mortii;
Dumnezeu il scoate din groapa si-l inalta la cea mai mare cinste: in inaltarea sa, el capata o mireasa. Cand fratii sai dupa trup, plecati
fnaintea lui, stau cu totul smeriti, el |i se tace cunoscut, ii linisteste si le da binecuvantarea. in sfarsit, losif este mijlocul binecuvantarii pentru
ei si pentru lumea intreaga.

Femeia straina pe care o ia losif de sotie, este icoana Bisericii. Hristos se infatiseaza ludeilor si, fiind lepadat de ei, isi ia locul in cer sus, de
unde trimete pe Duhul Sfant ca sa adune o Biserica aleasa, alcatuita din ludei si din neamuri, menita sa fie unita cu El in slava cereasca.

Am mai vorbit despre invatatura Bisericii la cap. 24. Dar mai avem aici unele amanunte in aceasta privinta. Mireasa Egipteanca a lui losif era
strans legata cu el in slava lui. Nevasta lui losif infatiseaza Biserica unita cu Hristos in slava; nevasta lui Moise inchipuieste Biserica unita cu
Hristos in timpul cand este lepadat de oameni. Nevasta lui losif, fiind una cu el se impartasea de tot ce era al lui; ba mal mult, traia cu el in
cea mai stransa apropiere, asa cum numai ea putea trai. Tot asa este si cu Biserica, Mireasa Mielului: ea este una cu Hristos, avand parte de
lepadarea lui de lume si de slava Lui. Unde e Hristos este si Biserica. Umblarea Bisericii ar trebui sa oglindeasca intotdeauna acest lucru.
Daca suntem uniti cu Hristos, suntem inaltati impreuna cu El in slava si aratam acest lucru in viata. ,,Asa ca de acum incolo nu mai
cunoastem pe nimeni in felul lumii si, chiar daca am cunoscut pe Hristos in felul lumii, totusi acum nu-L mai cunoastem in felul acesta” (2 Cor.
5. 16). Biserica se aduna in jurul lui Hristos in slava: ,Si, dupa ce voi fi inaltat de pe pamant, voi atrage la Mine pe toti oamenii” (loan 12. 52).
Priceperea acestui adevar este de cea mai mare insemnatate practica. Planul Satanei, ca si pornirea inimilor noastre, este ca nu cumva sa
ajungem la tinta pe care ne-a pus-o Dumnezeu inainte, mai ales in ce priveste Persoana in jurul careia ne strangem noi cei credinciosi. Sunt
multi care cred ca adevaratii credinciosi se unesc in jurul sangelui Mielului. Sdngele nemarginit de scump al lui Hristos ne d& dreptul fiecaruia
in parte sa ne inchinam inaintea lui Dumnezeu. Dar, cand ne adunam, ca adunare sau Biserica a lui Dumnezeu, nu trebuie sa pierdem din
vedere ca Sfantul Duh ne aduna in jurul persoanei unui Hristos rastignit si Tndltat in slava. Adevarul acesta ne face sa aratam, in unirea
noastra, felul Sau de a fi. Altfel, cddem neaparat in vreo sectd, cum ar fi catolicismul, luteranismul, calvinismul, protestantismul, etc. etc.
Daca ne adunam dupa o datina oarecare, oricat de insemnata ar fi; ori suntem calduziti de vreun crez oarecare, oricat de intemeiat ar fi, ne
adunam in jurul a altceva decat numai in jurul lui Hristos.

Este foarte insemnat sa cumpanim urmarile practice, care lzvorasc din acest adevar, anume: ca suntem adunati in jurul unui Cap inviat si
proslavit in ceruri. Daca Hristos ar fi pe pamant, am fi adunati in jurul Lui. Dar, deoarece El este ascuns acum in ceruri, Biserica isi trage felul
ei de a fi din felul de a fi al Capului sau acolo sus. De aceea putea zice cu Hristos: ,Ei nu sunt din lume, dupa cum nici Eu nu sunt din lume”, si
mai departe: ,,Si Eu insumi ma sfintesc pentru ei, ca si ei sa fie sfintiti prin adevar” (loan 17. 16-19). Asemenea, in intaia epistola a lui Petru,
cap. 2. 4-5, este scris: ,Apropiati-va de El, piatra vie, lepadata de oameni, dar aleasa si scumpa fnaintea lui Dumnezeu. Si voi insiva, ca niste
pietre vii, sunteti ziditi ca sa fiti o casa duhovniceasca, o preotie sfanta si sa aduceti jertfe duhovnicesti, placute lui Dumnezeu, prin Isus
Hristos”. Daca suntem adunati in jurul lui Hristos, trebuie sa fim adunati in jurul Lui, cum este Ei si acolo unde este El. Si cu cat vom pricepe
mai mult aceste lucruri, prin Duhul Sfant, cu atat vom intelege si care trebuie sa fie umblarea noastra. Mireasa lui losif a fost unita cu El, in
cinstea si slava lui in Egipt, nu in groapa, sau in temnita. Este mare deosebire intre aceste doua lucruri.

Dar putin mai departe, citim: ,inaintea anilor de foamete, i s-au nascut lui losif doi fii” (Cap. 41. 50). Avea sa vina o vreme de incercare; dar,
inainte de venirea incercarii, se vede rodul casatoriei sale. Copiii lui Dumnezeu, dati lui Hristos de Tatal, sunt chemati la mantuire, pentru ca
tot trupul sa fie intreg si unit cu Capul in ceruri, inainte ca sa vina ,marea stramtorare” peste tot pamantul locuit (Matei 24. 21).

Sa aruncam acum o privire asupra intalnirii lui losif cu fratii sdi. Aceasta intalnire ne infatiseaza, in multe privinte, Istoria lui Israel la sfarsitul
veacului. In vreme ce losif a rimas ascuns pentru fratii sdi, acestia au trebuit sa treaca printr-o incercare mare si adancd, mustrati si chinuiti
de cugetul lor. intr-una din acele clipe dureroase, isi dau drumul mahnirii prin urmatoarele cuvinte: ,,Da, am fost vinovati fatd de fratele
nostru; caci am vazut nelinistea sufletului lui, cdnd ne ruga, si nu I-am ascultat. Pentru aceea vine peste noi necazul acesta. Ruben a luat
cuvantul si te-a zis: ,Nu va spuneam eu sa nu faceti o astfel de nelegiuire fata de baiatul acesta? Dar n-ati ascultat. Acum, iata ca ni se cere



socoteala pentru sangele lui”

Mai departe, in cap. 44. 16, citim: ,luda a raspuns: ,Ce sa mai spunem Domnului meu? Cum sa mai vorbim? Cum sa ne mai indreptam?
Dumnezeu a dat pe fata nelegiuirea robilor”! Nimeni nu poate invata pe oameni ca Dumnezeu. Numai el poate starni in suflet adevaratul
simtamant al pacatului si face pe un om sa-si recunoasca starea fnhaintea lui Dumnezeu. Omul isi urmeaza nepasator calea in pacat, pana
cand sagetile Celui Atotputernic i strapung cugetul. Trebuie sa treaca atunci prin acele dureroase incercari ale inimii si ale cugetului care nu
pot afla alinare decéat in nemarginitele bogatii ale iubirii rascumparatoare. Nici prin gand nu le-au trecut fratilor lui losif toate lucrurile, care
aveau sa izvorasca pentru ei din purtarea lor cu el: ,L-au luat si I-au aruncat in groapa.... apoi au sezut sa manance” (Cap. 37. 24, 25). ,Beau
vin cu pahare largi, se ung cu cel mai bun untdelemn, si nu se intristeaza de prapadul lui losif” (Amos. 6. 6).

Dumnezeu totusi, in caile Lui minunate, atinge inimile fratilor lui losif si le incearca cugetele. Anii trecusera, si fratii lui losif isi inchipuiau ca
totul era bine. Dar, vin ,cei sapte ani de belsug, si cei sapte ani de foamete”. Cine-i trimete oare? Si ce scop au ei? Minunata pronie
dumnezeiasca! Tara Canaan o bantuie foametea, si nevoile foamei aduc pe fratii vinovati ai lui losif la picioarele aceluia pe care I-au chinuit!
Nu se arata oare mana lui Dumnezeu aici si peste tot? lata-i in fata omului pe care ,cu maini nelegiuite” il aruncasera in groapa, si cugetul i
mustra pentru pacatul savarsit. l-a ajuns nelegiuirea savarsita. Insa acum sunt in fata lui losif. Fericitd potrivire!

Jlosif nu s-a mai putut stapani inaintea tuturor celor ce-l inconjurau si a strigat: ,,Scoateti afara pe toata lumea”. Si n-a mai ramas nimeni cu
losif, cand s-a facut cunoscut fratilor sai” (Cap. 45. 1). Nici-un strain n-a fost primit ca martor in acest ceas sfant: caci care strain ar fi putut
intelege asa ceva? Aici, vedem cum harul dumnezeiesc incredinteaza pe om de pacat; iar cand aceasta incredintare si acest har se intalnesc,
in curand se lamureste totul.

Jlosif a zis fratilor sai: ,,Apropiati-va de mine”! Si ei s-au apropiat. El a zis: ,Eu sunt fratele vostru losif, pe care l-ati vandut ca sa fie dus in
Egipt. Acum nu va intristati, si nu fiti mahniti, ca m-ati vandut ca sa fiu adus aici; caci ca sa va scap viata m-a trimes Dumnezeu fnaintea
voastra... Dumnezeu m-a trimes inaintea voastra ca sa va ramana samanta vie in tara, si ca sa va pastreze viata printr-o mare izbavire. Asa
ca nu voi m-ati trimes aici, ci Dumnezeu” (Cap. 45. 4 8).

lata intr-adevar harul, care linisteste in lotul cugetul incarcat de pacat. Fiindca fratii lui losif se judecasera, nu-i mai ramanea lui losif decat sa
toarne leacul alinator in inimile lor zdrobite. lata o pilda de felul cum se va purta Dumnezeu cu Israel, in zilele de pe urma, cand ,vor vedea
pe Acela pe care L-au strapuns, si se vor boci dupa EI”. Atunci vor simti si ei puterile harului dumnezeiesc, si a folosului , acelui izvor deschis
pentru casa lui David si pentru locuitorii lerusalimului, pentru pacat si necuratenie” (Zah. 12. 10; 13. 1).

in cap. 3 din Fapte, vedem cum Sfantul Duh caut3 s& starneasca, prin glasul lui Petru, aceastd dumnezeiasca incredintare in cugetul ludeilor:
»,Dumnezeul lui Avraam, Isaac si lacov, Dumnezeul parintilor nostri a proslavit pe Robul sau Isus, pe care voi ,L-ati dat in mana lui Pilat, si
v-ati lepadat de El inaintea lui, macar ca el era de parere sa-i dea drumul. Voi v-ati lepadat de Cel Sfant si Neprihanit, si ati cerut sa vi se
daruiasca un ucigas; ati omorat pe Domnul vietii, pe care Dumnezeu L-a inviat din morti; noi suntem martori ai Lui” (verset 13-15). Aceste
cuvinte erau menite sa scoata din inima si din gura celor ce le auzeau marturia facuta de fratii lui losif: ,,Cu adevarat suntem vinovati”! Apoi
vine si harul: ,Si acum, fratilor, stiu ca din nestiinta ati facut asa ca si mai marii vostri. Dar Dumnezeu a implinit astfel ce vestise mai nainte
prin gura tuturor proorocilor Lui, ca adica Hristosul Sau va patimi. Pocaiti-va dar si intoarceti-va la Dumnezeu, ca sa vi se stearga pacatele, ca
sa vina de la Domnul vremurile de inviorare” (Fapte 3. 17-19). Mai vedem aici ca, desi ludeii isi aratasera vrajmasia, omorand pe Isus, cum
facusera si fratii lui losif cu el, totusi harul lui Dumnezeu se arata fiecaruia, dovedind ca toate au fost hotarate si vestite mai dinainte de
Dumnezeu pentru binecuvantarea lor. Har desavarsit si care intrece toate gandurile noastre! Dar, ca sa ne bucuram de el, trebuie ca
adevarul lui Dumnezeu sa fi lucrat in cugetul nostru o adéanca incredintare de pacat. Aceia, care puteau zice: ,Cu adevarat suntem vinovati”,
puteau sa si inteleaga cuvintele harului: ,Nu voi... ci Dumnezeu”. Asa trebuie totdeauna: sufletul care s-a judecat pe sine este in stare sa
inteleaga si sa pretuiasca iertarea lui Dumnezeu.

Cele din urma capitole ale Genezei vorbesc despre plecarea lui losif si a familiei lui si despre asezarea lor in Egipt; despre faptele lui losif in
vremea foametei, si despre binecuvantarea celor doisprezece patriarhi de catre lacov; despre moartea lui lacov si inmormantarea sa. Nu ne
vom opri cu deamanuntul asupra lor, desi cuprind mult pentru un cititor duhovnicesc. Vom spune numai ca temerile inchipuite ale lui lacov
s-au risipit la gasirea fiului sdu viu si Tnaltat. Vedem mai departe ca harul dumnezeiesc a fost invederat in puterea lui nemarginita, care
carmuieste totul, si ca acel har e insotit de judecata, deoarece fiii lui lacov sunt siliti sa se pogoare chiar in tara unde trimisesera pe fratele
lor. Si harul, care se arata in losif, de la inceputul pana la sfarsitul vietii sale, nu este mai putin insemnat: cu toate ca a fost inaltat la slava de
Faraon, el se ascunde intrucatva si leaga pe popor cu imparatul sau printr-un legamant vesnic. Faraon a zis poporului: ,Duceti-va la losif”, si
spusele lui losif suna cam asa: ,Tot ce aveti si tot ce sunteti, e al lui Faraon.” Aceasta ne duce cu gandul la vremea binecuvantata, din
hotararea lui, cand prin hotararea lui Dumnezeu, Fiul omului va lua Tn mana carma lumii, si va domni asupra intregii fapturi rascumparate.
Atunci, Biserica Sa, Mireasa Mielului, va fi in locul cel mai apropiat de El, dupa sfaturile vesnice ale lui Dumnezeu. Casa lui Israel, adusa iarasi
in legaturd cu Domnul, va fi hranita si sprijinita de méana Sa cea milostiva. Tot pamantul va cunoaste fericirea nespus de mare de a se afla
sub carmuirea Lui. Si, cand toate lucrurile fi vor fi supuse, atunci chiar Fiul se va supune Celui ce I-a supus toate lucrurile, pentru ca
Dumnezeu sa fie totul in toti” (1 Cor. 15. 28).

Toate acestea ne arata bogatia cuprinsa, pentru noi, in istoria lui losif. Dumnezeu ne arata lamurit, intr-o pilda foarte frumoasa, lucrarea
Fiului Sau pentru casa lui Israel; injosirea si lepadarea Lui; adanca mahnire, pocainta de la urma si venirea la Dumnezeu a lui Israel si
imparatia lui Hristos; si, in sfarsit, ne indreapta privirile spre vremea, cand ,,Dumnezeu va fi totul in toti”.

De prisos sa mai addaogam ca toate lucrurile de care am vorbit in cartea aceasta se vad pe larg de la un capat la celalalt al Sfintei Scripturi.
Aceste lucruri nu le intemeiam numai pe istoria lui losif, desi este foarte imbucurator sa gasim, in acele vremuri departate, icoanele tuturor
acestor adevaruri de pret. Astfel, avem si o dovada izbitoare a unitatii dumnezeiesti a intregii Scripturi. Fie in Exod, fie in Epistola catre
Efeseni; fie in proorocii Vechiului Testament, fie in ai Noului Testament, pretutindeni, vedem aceleasi adevaruri. ,Toata Scriptura este
insuflata de Dumnezeu” (2Tim. 3. 16).

Cele din urma capitole ale Genezei vorbesc despre plecarea lui losif si a familiei lui si despre asezarea lor in Egipt; despre faptele lui losif in
vremea foametei, si despre binecuvantarea celor doisprezece patriarhi de catre lacov; despre moartea lui lacov si inmormantarea sa. Nu ne



vom opri cu deamanuntul asupra lor, desi cuprind mult pentru un cititor duhovnicesc. Vom spune numai ca temerile inchipuite ale lui lacov
s-au risipit la gasirea fiului sau viu si inaltat. Vedem mai departe ca harul dumnezeiesc a fost invederat in puterea lui nemarginita, care
carmuieste totul, si ca acel har e nsotit de judecatd, deoarece fiii lui lacov sunt siliti sa se pogoare chiar in tara unde trimisesera pe fratele
lor. Si harul, care se arata in losif, de la Tnceputul pana la sfarsitul vietii sale, nu este mai putin insemnat: cu toate ca a fost inaltat la slava de
Faraon, el se ascunde intrucatva si leaga pe popor cu imparatul sau printr-un legamant vesnic. Faraon a zis poporului: ,,Duceti-va la losif”, si
spusele lui losif suna cam asa: ,Tot ce aveti si tot ce sunteti, e al lui Faraon.” Aceasta ne duce cu gandul la vremea binecuvantata, din
hotararea lui, cand prin hotararea lui Dumnezeu, Fiul omului va lua Th mana carma lumii, si va domni asupra intregii fapturi rascumparate.
Atunci, Biserica Sa, Mireasa Mielului, va fi in locul cel mai apropiat de El, dupa sfaturile vesnice ale lui Dumnezeu. Casa lui Israel, adusa iarasi
in legaturd cu Domnul, va fi hranita si sprijinita de méana Sa cea milostiva. Tot pamantul va cunoaste fericirea nespus de mare de a se afla
sub carmuirea Lui. Si, cand toate lucrurile ii vor fi supuse, atunci chiar Fiul se va supune Celui ce I-a supus toate lucrurile, pentru ca
Dumnezeu sa fie totul in toti” (1 Cor. 15. 28).

Toate acestea ne arata bogatia cuprinsa, pentru noi, in istoria lui losif. Dumnezeu ne arata lamurit, intr-o pilda foarte frumoasa, lucrarea
Fiului Sau pentru casa lui Israel; injosirea si lepadarea Lui; adanca mahnire, pocainta de la urma si venirea la Dumnezeu a lui Israel si
imparatia lui Hristos; si, in sfarsit, ne indreapta privirile spre vremea, cand ,,Dumnezeu va fi totul in toti”.

De prisos sa mai adaogam ca toate lucrurile de care am vorbit in cartea aceasta se vad pe larg de la un capat la celalalt al Sfintei Scripturi.
Aceste lucruri nu le intemeiam numai pe istoria lui losif, desi este foarte imbucurator sa gasim, in acele vremuri departate, icoanele tuturor
acestor adevaruri de pret. Astfel, avem si o dovada izbitoare a unitatii dumnezeiesti a intregii Scripturi. Fie in Exod, fie in Epistola catre
Efeseni; fie in proorocii Vechiului Testament, fie in ai Noului Testament, pretutindeni, vedem aceleasi adevaruri. ,Toata Scriptura este
insuflata de Dumnezeu” (2Tim. 3. 16).

Cele din urma capitole ale Genezei vorbesc despre plecarea lui losif si a familiei lui si despre asezarea lor in Egipt; despre faptele lui losif in
vremea foametei, si despre binecuvantarea celor doisprezece patriarhi de catre lacov; despre moartea lui lacov si inmormantarea sa. Nu ne
vom opri cu deamanuntul asupra lor, desi cuprind mult pentru un cititor duhovnicesc (Nota: Sfarsitul vietii lui lacov se deosebeste de
intdamplarile de mai inainte ale istoriei lui atat de zbuciumate. Pare cad am ajuns la un amurg senin dupa o zi frumoasa. Soarele, care, toata
ziua, fusese ascuns de nori si de ceata, asfinteste intr-o maretie stralucitoare, poleind zarea cu razele lui de aur, cari fagaduiesc o dimineata
incantatoare. Asa este si cu batranul nostru patriarh. Toate faptele care i-au intunecat viata; toate siretlicurile, smecheriile, inselaciunile,
minciunile, temerile lui, ca roade ale necredintei lui: intr-un cuvant toti acei nori intunecosi ai firii vechi si ai pamantului s-au risipit, si lacov se
arata in toata seninatatea si inaltimea credintei, impartind unele binecuvantari si dand unele locuri de cinste potrivit acelei cunostinte sfinte,
care se capata numai din legatura cu Dumnezeu.

Desi ochii lui sunt intunecati, totusi vederea credintei lui este patrunzatoare. Pe el nu-l poate insela nimeni cu privire la locul hotarat de
Dumnezeu lui Efraim si lui Manase - Nu este ca tatal siu Isaac. in cap. 27, ,apucat de spaima si de mare tremur”, in tata unei greseli
dureroase. Dimpotriva, lacov raspunde fiului sdu nedumerit: ,Stiu, fiule! Stiu” (cap. 48. 19). Vederea lui duhovniceasca n-a fost intunecata de
cele trupesti. lacov a invatat la scoala vietii sa se lipeasca de gandul lui Dumnezeu si nici o inraurire a firii nu-i poate abate din calea aceasta.

Cap. 48. 11 ne da o pilda frumoasa de felul in care se inaltda Dumnezeu peste toate gandurile noastre, aratandu-se mai pe sus de toate
temerile noastre. ,lIsrael a zis lui losif: ,,Eu nici fata ta nu credeam s-o mai vad, si iatda ca Dumnezeu m-a facut sa-ti vad si samanta”,
judecandu-se dupa fire, losif era mort, dar Dumnezeu il vedea viu, in locul intai de stapanire pe langa scaunul de domnie. ,Ce ochiul n-a
vazut, nici urechea n-a auzit, nici la inima omului nu s-au suit, sunt lucruri pe care le-a pregatit Dumnezeu celor ce-L iubesc” (1 Cor. 2. 9).
Dea Dumnezeu sa avem o mai mare pricepere a Lui si a cailor Sale!

Apoi este interesant sa ludm seama la numirile patriarhului ,lacov” si ,lIsrael”, la sfarsitul Genezei. In cap. 48. 2, citim: ,,Si au spus lui lacov:
Llata losif, fiul tau, vine la tine”. Si ,Israel, adunandu-si puterile, a sezut pe pat”. Apoi Scriptura adaoga indata: ,Si lacov a zis lui losif:
,Dumnezeul cel Atotputernic mi s-a aratat in Luz”. Stim ca, in Scriptura, totul are un inteles deosebit, ncat intrebuintarea pe schimbate a
acestor doua nume trebuie sa cuprinda o invatatura oarecare. Pare ca ,lacov” este numele care arata adancimea in care s-a coborat
Dumnezeu, si ,Israel” inaltimea la care a fost ridicat lacov.) Vom spune numai ca temerile inchipuite ale lui lacov s-au risipit la gasirea fiului
sau viu si Tnaltat. Vedem mai departe ca harul dumnezeiesc a fost invederat in puterea lui nemarginita, care carmuieste totul, si ca acel har e
insotit de judecata, deoarece fiii lui lacov sunt siliti sa se pogoare chiar in tara unde trimisesera pe fratele lor. Si harul, care se arata in losif,
de la inceputul pana la sfarsitul vietii sale, nu este mai putin insemnat: cu toate ca a fost inaltat la slava de Faraon, el se ascunde intrucatva
si leaga pe popor cu imparatul sau printr-un legamant vesnic. Faraon a zis poporului: ,,Duceti-va la losif”, si spusele lui losif suna cam asa:

. Tot ce aveti si tot ce sunteti, e al lui Faraon.” Aceasta ne duce cu gandul la vremea binecuvantata, din hotararea lui, cand prin hotararea lui
Dumnezeu, Fiul omului va lua Th mana carma lumii, si va domni asupra intregii fapturi rascumparate. Atunci, Biserica Sa, Mireasa Mielului, va
fi Tn locul cel mai apropiat de El, dupa sfaturile vesnice ale lui Dumnezeu. Casa lui Israel, adusa iarasi in legatura cu Domnul, va fi hranita si
sprijinita de mana Sa cea milostiva. Tot pamantul va cunoaste fericirea nespus de mare de a se afla sub carmuirea Lui. Si, cand toate lucrurile
fi vor fi supuse, atunci chiar Fiul se va supune Celui ce I-a supus toate lucrurile, pentru ca Dumnezeu sa fie totul in toti” (1 Cor. 15. 28).

Toate acestea ne arata bogatia cuprinsa, pentru noi, in istoria lui losif. Dumnezeu ne arata lamurit, intr-o pilda foarte frumoasa, lucrarea
Fiului Sau pentru casa lui Israel; injosirea si lepadarea Lui; adanca mahnire, pocdinta de la urma si venirea la Dumnezeu a lui Israel si
imparatia lui Hristos; si, in sfarsit, ne indreapta privirile spre vremea, cand ,,Dumnezeu va fi totul in toti”.

De prisos sa mai addogam ca toate lucrurile de care am vorbit in cartea aceasta se vad pe larg de la un capat la celdlalt al Sfintei Scripturi.
Aceste lucruri nu le intemeiam numai pe istoria lui losif, desi este foarte imbucurator sa gasim, in acele vremuri departate, icoanele tuturor
acestor adevaruri de pret. Astfel, avem si o dovada izbitoare a unitatii dumnezeiesti a intregii Scripturi. Fie in Exod, fie in Epistola catre
Efeseni; fie Tn proorocii Vechiului Testament, fie Tn ai Noului Testament, pretutindeni, vedem aceleasi adevaruri. ,Toata Scriptura este
insuflata de Dumnezeu” (2Tim. 3. 16).

Cele din urma capitole ale Genezei vorbesc despre plecarea lui losif si a familiei lui si despre asezarea lor in Egipt; despre faptele lui losif in
vremea foametei, si despre binecuvantarea celor doisprezece patriarhi de catre lacov; despre moartea lui lacov si inmormantarea sa. Nu ne
vom opri cu deamanuntul asupra lor, desi cuprind mult pentru un cititor duhovnicesc. Vom spune numai ca temerile inchipuite ale lui lacov



s-au risipit la gasirea fiului sdu viu si inaltat. Vedem mai departe ca harul dumnezeiesc a fost invederat in puterea lui nemarginita, care
carmuieste totul, si ca acel har e insotit de judecata, deoarece fiii lui lacov sunt siliti sa se pogoare chiar in tara unde trimisesera pe fratele
lor. Si harul, care se arata in losif, de la inceputul pana la sfarsitul vietii sale, nu este mai putin insemnat: cu toate ca a fost inaltat la slava de
Faraon, el se ascunde intrucatva si leaga pe popor cu imparatul sau printr-un legamant vesnic. Faraon a zis poporului: ,Duceti-va la losif”, si
spusele lui losif suna cam asa: ,Tot ce aveti si tot ce sunteti, e al lui Faraon.” Aceasta ne duce cu gandul la vremea binecuvantata, din
hotararea lui, cand prin hotararea lui Dumnezeu, Fiul omului va lua Tn mana carma lumii, si va domni asupra intregii fapturi rascumparate.
Atunci, Biserica Sa, Mireasa Mielului, va fi in locul cel mai apropiat de El, dupa sfaturile vesnice ale lui Dumnezeu. Casa lui Israel, adusa iarasi
in legaturd cu Domnul, va fi hranita si sprijinita de méana Sa cea milostiva. Tot pamantul va cunoaste fericirea nespus de mare de a se afla
sub carmuirea Lui. Si, cand toate lucrurile i vor fi supuse, atunci chiar Fiul se va supune Celui ce I-a supus toate lucrurile, pentru ca
Dumnezeu sa fie totul in toti” (1 Cor. 15. 28).

Toate acestea ne arata bogatia cuprinsa, pentru noi, in istoria lui losif. Dumnezeu ne arata lamurit, intr-o pilda foarte frumoasa, lucrarea
Fiului Sau pentru casa lui Israel; injosirea si lepadarea Lui; adanca mahnire, pocainta de la urma si venirea la Dumnezeu a lui Israel si
imparatia lui Hristos; si, in sfarsit, ne indreapta privirile spre vremea, cand ,,Dumnezeu va fi totul in toti”.

De prisos sa mai addogam ca toate lucrurile de care am vorbit in cartea aceasta se vad pe larg de la un capat la celdlalt al Sfintei Scripturi.
Aceste lucruri nu le intemeiam numai pe istoria lui losif, desi este foarte imbucurator sa gasim, in acele vremuri departate, icoanele tuturor
acestor adevaruri de pret. Astfel, avem si o dovada izbitoare a unitatii dumnezeiesti a intregii Scripturi. Fie in Exod, fie in Epistola catre
Efeseni; fie in proorocii Vechiului Testament, fie in ai Noului Testament, pretutindeni, vedem aceleasi adevaruri. ,Toata Scriptura este
insuflata de Dumnezeu” (2Tim. 3. 16).

Cele din urma capitole ale Genezei vorbesc despre plecarea lui losif si a familiei lui si despre asezarea lor in Egipt; despre faptele lui losif in
vremea foametei, si despre binecuvantarea celor doisprezece patriarhi de catre lacov; despre moartea lui lacov si inmormantarea sa. Nu ne
vom opri cu deamanuntul asupra lor, desi cuprind mult pentru un cititor duhovnicesc. Vom spune numai ca temerile inchipuite ale lui lacov
s-au risipit la gasirea fiului sdu viu si inaltat. Vedem mai departe ca harul dumnezeiesc a fost invederat in puterea lui nemarginita, care
carmuieste totul, si ca acel har e insotit de judecata, deoarece fiii lui lacov sunt siliti sa se pogoare chiar in tara unde trimisesera pe fratele
lor. Si harul, care se arata in losif, de la inceputul pana la sfarsitul vietii sale, nu este mai putin insemnat: cu toate ca a fost inaltat la slava de
Faraon, el se ascunde intrucatva si leaga pe popor cu imparatul sau printr-un legamant vesnic. Faraon a zis poporului: ,Duceti-va la losif”, si
spusele lui losif suna cam asa: , Tot ce aveti si tot ce sunteti, e al lui Faraon.” Aceasta ne duce cu gandul la vremea binecuvantata, din
hotaréarea lui, cand prin hotararea lui Dumnezeu, Fiul omului va lua in mana carma lumii, si va domni asupra intregii fapturi rascumparate.
Atunci, Biserica Sa, Mireasa Mielului, va fi in locul cel mai apropiat de El, dupa sfaturile vesnice ale lui Dumnezeu. Casa lui Israel, adusa iarasi
in legatura cu Domnul, va fi hranita si sprijinita de ména Sa cea milostiva. Tot pamantul va cunoaste fericirea nespus de mare de a se afla
sub carmuirea Lui. Si, cand toate lucrurile fi vor fi supuse, atunci chiar Fiul se va supune Celui ce I-a supus toate lucrurile, pentru ca
Dumnezeu sa fie totul in toti” (1 Cor. 15. 28).

Toate acestea ne arata bogatia cuprinsa, pentru noi, in istoria lui losif. Dumnezeu ne arata lamurit, intr-o pilda foarte frumoasa, lucrarea
Fiului Sau pentru casa lui Israel; injosirea si lepadarea Lui; adanca mahnire, pocainta de la urma si venirea la Dumnezeu a lui Israel si
imparatia lui Hristos; si, in sfarsit, ne indreapta privirile spre vremea, cand ,,Dumnezeu va fi totul in toti”.

De prisos sa mai addogam ca toate lucrurile de care am vorbit in cartea aceasta se vad pe larg de la un capat la celdlalt al Sfintei Scripturi.
Aceste lucruri nu le intemeiam numai pe istoria lui losif, desi este foarte imbucurator sa gasim, in acele vremuri departate, icoanele tuturor
acestor adevaruri de pret. Astfel, avem si o dovada izbitoare a unitatii dumnezeiesti a intregii Scripturi. Fie in Exod, fie in Epistola catre
Efeseni; fie in proorocii Vechiului Testament, fie in ai Noului Testament, pretutindeni, vedem aceleasi adevaruri. ,Toata Scriptura este
insuflata de Dumnezeu” (2Tim. 3. 16).

clickbible.org


https://www.clickbible.org/post/geneza-271-32-c-h-mackintosh/

	Geneza - Comentarii C. H. Mackintosh

