clickbible.org

lacov - Comentarii W. McDonald

Scriitorul se prezinta ca fiind lacov, rob al lui Dumnezeu si al Domnului Isus Cristos. Daca autorul a fost fratele vitreg al Domnului - parere la
care subscriem - atunci in viata lui a intervenit o minunata schimbare. Candva el nu credea in Domnul Isus (loan 7:5). Ba se prea poate ca i
el sa fi crezut despre Isus ca nu e in toate mintile (Marcu 3:21). Dar Domnul nostru a semanat cu rabdare samanta cuvantului. Desi nu a fost
apreciat, El a predat marile principii ale imparatiei lui Dumnezeu. Apoi samanta a incoltit in viata lui lacov si ceea ce a urmat a fost o
transformare extraordinar de mare. Scepticul de alta data a devenit un slujitor, caruia nu i-a fost rusine sa se numeasca asa!

Numindu-se, de fapt, rob al lui Dumnezeu si al Domnului Isus Cristos, lacov procedeaza corect, asezand pe Dumnezeu si pe Domnul Isus pe
aceeasi treapta de egalitate. El il cinsteste pe Fiul la fel de mult cat il cinsteste pe Tatal (loan 5:23). lacov stia ca ,,nici un om nu poate sluji la
doi stapani" (Matei 6:24). Si totusi iatd ca se numeste pe sine slujitor al lui Dumnezeu si al Domnului Isus. Nu avem insa nici o contradictie
aici, intrucat Dumnezeu Tatal si Dumnezeu Fiul sunt co-egali.

Scrisoarea e adresata celor doudsprezece semintii care sunt imprastiate, textual: ,,care sunt in Dispersiune (sau Diaspora, in greaca). Acesti
oameni erau evrei din nastere, apartinand celor douasprezece triburi ale lui Israel. Datorita pacatului Israelului, oamenii erau la aceasta data
strdmutati din tara lor de bastina si imprastiati in tarile din jurul Mediteranei. impréstierea initiald a avut loc atunci cand cele zece triburi au
fost duse in captivitate de asirieni in anul 721 I.Cr. Unii dintre acestia au revenit insa in tard pe vremea lui Ezra si Neemia, dar ei nu formau
decat o mica ramasita. in Ziua Cincizecimii la lerusalim se aflau in vizitd iudei evlaviosi din toate natiunile lumii cunoscute la acea dat3 (Fapte
2:4). Pe acestia 1i putem numi pe buna dreptate iudeii Dispersiunii. Dar ulterior a avut loc o alta dispersiune a iudeilor crestini. La Fapte 8:1
citim ca primii crestini (proveniti in marea lor majoritate dintre evrei) au fost imprastiati prin toata ludeea si Samaria in urma prigoanelor
dezlantuite de Saul. Aceasta Imprastiere este pomenita din nou cand citim ca credinciosii au fost izgoniti Tn Fenicia, Cipru si Antiohia. Prin
urmare, oamenii carora li se adreseaza lacov s-ar fi putut sa fi fost iudei ce fusesera imprastiati in oricare din aceste perioade de criza.

Intrucat toti credinciosii adevérati sunt straini si calatori in lumea aceasta (Filipeni 3:20;1Petru 2:11), putem aplica aceastd Scrisoare la noi
insine, chiar daca nu ne-a fost initial adresata direct noua.

O alta intrebare mai dificila se ridica aici: s-a adresat lacov iudeilor necrestini, iudeilor care fusesera convertiti la Cristos, sau si iudeilor
credinciosi, si celor necredinciosi? In principal ins& autorul pare s& se adreseze credinciosilor adevérati, nascuti" din nou (1:18). Totusi uneori
el pare sa se adreseze si unora ce doar isi spuneau crestini sau chiar celor neconvertiti. Una din dovezile faptului ca Scrisoarea a fost
redactata la o data foarte timpurie rezida in acea ca ruptura dintre crestinii evrei si iudeii necredinciosi nu era inca un fapt implinit.

in sectiunea aceasta lacov se ocupa de subiectul ispitei, folosind acest termen in dou& sensuri diferite. in versetele 2-12 ispitele sunt ceea ce
am putea numi incercari sfinte sau probleme pe care Dumnezeu le trimite, cu scopul de a testa realitatea credintei noastre si de a ne face sa
fim tot mai mult asemenea chipului lui Cristos.

Pe de alta parte, in versetele 13-17 subiectul discutiei 1l constituie ispitele ne-sfinte, care vin dinlduntru si conduc la pacat. Viata crestina este
plina de probleme, care ne napadesc cand nici nu ne asteptam. Uneori ele vin singure, alteori sunt insotite de o multime de alte probleme.
Dar oricum ar fi lucrurile, problemele sunt inevitabile. lacov nu spune: ,daca treceti prin felurite incercari", ci cand treceti prin ele, asta
fnsemnand c& nu putem scépa de ele. intrebarea se pune: ,,Ce vom face in acest caz? Cum vom reactiona la incercérile ce vin peste noi?"

Exista mai multe atitudini posibile pe care le putem adopta fata de aceste testari si incercari ale vietii. Ne putem razvrati impotriva lor (Evrei
12:5), adoptand un duh de sfidare si laudandu-ne ca vom invinge prin propriile noastre puteri. Pe de alta parte, este posibil sa cadem franti
de oboseala, cu inima sleita, gata sa ne dam batuti, cand nu mai putem indura presiunile exercitate asupra noastra (Evrei 12:5), dar asta ar
echivala cu atitudinea de fatalism si ne-ar face sa ne indoim dacd Domnul mai are grija de noi. Si apoi am putea sa bombanim, sa ne vaietam
si sa protestam impotriva necazurilor ce ne ndpadesc. Este exact atitudinea de care ne previne Pavel la 1Corinteni 10:10, ca nu cumva sa
ne-o insusim.

O alta optiune este sa cadem in auto-compatimire, gandindu-ne doar la noi insine si cersind compatimirea celor din jurul nostru. Si, in sfarsit,
putem adopta o atitudine mult mai buna, lasand ca aceste dificultati si perplexitati ce vin peste noi sa ne exerseze (Evrei 12:11). Noi putem
spune, de fapt: ,Dumnezeu a ingaduit sa vina peste mine aceasta incercare, intrucat El are in vedere un plan. El imi doreste binele prin acest
lucru. Eu nu stiu care este scopul urmarit de El, dar voi incerca sa-| aflu. Oricum, eu vreau ca planurile Sale sa se Implineasca in viata mea."
Aceasta este atitudinea promovata de lacov: ,Fratii mei, sa priviti ca o mare bucurie cand treceti prin felurite incercari." Nu va razvratiti! Nu
cadeti rapusi de oboseala! Ci bucurati-va! Caci problemele acestea nu va sunt inamice, dornice sa va distruga, ci prietene, venite sa va ajute
sa dezvoltati caracterul crestin.

Dumnezeu vrea sa produca in fiecare din copiii Sai un caracter cristianic; se straduieste sa ne faca tot mai mult asemenea chipului lui Cristos.
Dar procesul acesta implica, necesarmente, suferinta, frustrari si perplexitate. Roada Duhului nu se poate produce in conditii de vreme
exclusiv Tnsoritd, ci mai trebuie sa vina si ploi si nori intunecati. E drept ca incercarile nu vor fi niciodata placute, ci ni se vor parea grele si
dezagreabile. Dar dupa aceea ele vor produce roada pasnica a neprihanirii in cei care sunt astfel formati de ele (Evrei 12:11). De cate ori nu
auzim cate un crestin spunand, dupa ce a trecut printr-o criza grea: ,,Nu mi-a fost deloc usor, dar n-as fi renuntat pentru nimic in lume la
aceasta experienta."

lacov se refera la incercarea credintei voastre, imaginand credinta ca un metal pretios ce este supus de Topitor (Dumnezeu) la proba, ca sa-i
verifice autenticitatea. Metalul este supus la flacarile prigoanelor, bolilor, suferintelor si intristarilor. Fara probleme, niciodatd nu am dezvolta
in noi capacitatea de a rabda, de a indura. Chiar oamenii din lume isi dau seama ca problemele au capacitatea de a intari caracterul. Vestitul
industrias Charles Kettering spunea odata: , Problemele sunt pretul progresului. Nu-mi aduceti decat probleme, caci vestile bune ma slabesc."


https://www.clickbible.org/post/iacov-46-w-mcdonald/

Numai lasati rabdarea sa-si faca desavarsit lucrarea", spune lacov. Uneori cand vin problemele, suntem cuprinsi de disperare si recurgem la
mijloace extraordinare pentru a scurcircuita incercarea. Fara sa-L consultam pe Domnul, pentru a vedea ce scop a urmarit in incercarea
respectiva, alergam, de pilda, la doctor si inghitim doze uriase de medicamente, pentru a scurta incercarea. Procedand insa asa, am putea
zadarnici programul lui Dumnezeu in viata noastrd. Si s-ar prea putea ca sa trebuiasca sa trecem printr-o incercare mai indelungata n viitor,
pana cand se va fi realizat planul Sau in viata noastra. Nu trebuie sa scurcircuitam dezvoltarea capacitatii de rabdare in viata noastra.
Cooperand cu Dumnezeu, noi devenim crestini maturi si impliniti, care nu duc lipsa de nimic in ce priveste harurile Duhului.

Niciodata nu trebuie sa fim deznadajduiti sau descurajati cand trecem prin incercari. Nici o problema nu este prea mare pentru Tatal nostru.
Sunt Tn viata unele probleme de care nu scapam niciodata. Pe acestea trebuie sa fnvatam sa le acceptam si sa dovedim ca harul Lui este
suficient. Pavel L-a rugat pe Domnul de trei ori sa ia de la el o neputinta fizica. Domnul nu i-a luat-o, dar i-a dat harul de a o suporta
(2Corinteni 12:8-10).

Cand suntem confruntati cu probleme pe care vedem bine ca Dumnezeu nu le va elimina din viata noastra, cel mai bine este sa ne supunem
voii Sale. Talentata compozitoare de imnuri crestine, nevazatoare a scris aceste randuri pe cand avea doar opt ani:

O, ce suflet fericit sunt Eu,

Chiar daca n-am vedere; Sunt hotarata ca-n asta lume
Multumita sa fiu mereu. De cate binecuvantari am eu parte,

Ce altora nu le-au fost date! Sa plang si sa sustin ca sunt oarba
Asta nu pot si n-o voi face.

Fanny Crosby

Pacea vine atunci cand ne supunem voii lui Dumnezeu. Unele probleme sunt eliminate din viata noastra atunci cand am invatat lectiile pentru
care au fost lasate aceste probleme sa vina peste noi. De indata ce Topitorul poate sa-Si recunoasca chipul in metalul topit, El stinge focul.
Celor mai multi dintre noi ne lipseste intelepciunea de a privi presiunile vietii din perspectiva lui Dumnezeu. Mai degraba, noi adoptam un
punct de vedere limitat, preocupandu-ne de disconfortul imediat pe care ni-l aduce problema respectiva si uitand ca planul lui Dumnezeu
(care nu Se grabeste niciodata) este de a ne largi prin presiunile exercitate asupra noastra.

Nu ni se cere sa infruntam problemele vietii in puterea propriei noastre intelepciuni. Daca, atunci cand trecem printr-o incercare, ne lipseste
priceperea duhovniceasca, trebuie sa mergem indata la Dumnezeu, spunandu-I totul despre starea noastra de nauceala si de ne-cunostinta
de cauzi. Toti cei ce sunt exercitati astfel s& descopere scopurile lui Dumnezeu in incercarile ce vin peste ei vor fi rasplatiti cu mana larga. in
plus, nu trebuie sa ne ingrijoram ca Dumnezeu ne-ar certa, intrucat Lui 1i face placere atunci cand ne lasam modelati si invatati. Toti ducem
lipsa de intelepciune. Biblia nu da raspunsuri specifice la o sumedenie de probleme ce se ivesc in viata. Ea nu rezolva problema cum ne-am
astepta noi, in cateva cuvinte, dar cuvantul lui Dumnezeu ne ofera totusi principiile generale pe care noi trebuie sa le aplicam in problemele
concrete ce se ivesc zi de zi. De aceea avem nevoie de intelepciune. intelepciunea spirituala este aplicarea practica a invataturilor Domnului
nostru la situatiile ce se ivesc in viata noastra de toate zilele.

Trebuie sa ne apropiem de Dumnezeu cu credinta, fara sa ne indoim. Trebuie sa credem ca ne iubeste si ii pasa de noi; ca nimic nu-l este cu
neputinta. Daca ne indoim de bunatatea si puterea Sa, nu vom avea parte de stabilitate in vremurile de restriste. S-ar putea ca intr-un
moment sa ne odihnim in liniste, bizuindu-ne pe fagaduintele Sale, pentru ca in clipa urmatoare sa simtim ca Dumnezeu si-ar fi retras
indurarea de la noi. Astfel vom fi ca talazul marii, cand sus pe inaltimi, cand doborati in vale - tulburati si aruncati incoace si incolo. Lui
Dumnezeu nu-I face cinste acest fel de credinta care alterneaza intre optimism si pesimism. El nu daruieste pricepere duhovniceasca unor
astfel de oameni instabili si sovaielnici (versetul 7,8). in versetele 5-8, sursa intelepciunii este Dumnezeu; ea se capata prin rugiciune; si se
da cu mana larga, fara reprosuri; conditia esentiala pentru primirea ei este ca noi sa cerem cu credinta, fara sa ne indoim.

La prima vedere, versetele 9-11 par sa introduca un subiect cu totul nou sau, cel putin, o paranteza a subiectului deja tratat. Dar lacov nu
face altceva decat sa continue tema incercarilor sfinte, sprijinind-o cu exemple concrete. Fie ca e sarac, fie ca e bogat, un om poate avea
parte de foloase spirituale indelungate de pe urma calamitatilor si crizelor ce vin peste el in viata. De pilda, cand un frate dintr-o stare de jos
se gaseste intr-o stare de nemultumire si descurajare, intotdeauna se va putea bucura ca este mostenitor al lui Dumnezeu si mostenitor
impreuna cu Isus Cristos. El poate gasi mangaiere in adevarul potrivit caruia toate lucrurile sunt ale sale, iar el este al lui Cristos iar Cristos
este al lui Dumnezeu. Fratele dintr-o stare de jos nu are probabil nici un control asupra imprejurarilor umile in care se afla. Nu existd motive
sa credem ca starea lui se datoreaza atitudinii de lene sau nepasare. Ci Dumnezeu a gasit de cuviinta sa-l aseze intr-o categorie de salariati
cu remuneratie mica, din care n-a iesit niciodata. Poate ca daca ar fi fost bogat, niciodatd nu L-ar fi primit pe Cristos. Dar acum, intrucat este
in Cristos, a fost binecuvantat cu toate binecuvantarile spirituale in locurile ceresti. Ce trebuie sa faca el? Sa se revolte impotriva pozitiei pe
care o0 ocupa in viata? Sa se lase umplut de amaraciune si gelozie? Nicidecum. Ci trebuie sa& accepte din mana lui Dumnezeu Imprejurdrile
asupra carora nu are control, bucurandu-se in schimb de binecuvantarile spirituale.

Prea multi crestini isi petrec toata viata intr-o stare de razvratire pentru ca s-au nascut apartinand unuia sau altuia dintre sexe, pentru varsta
lor, pentru statura lor si chiar pentru viata insasi. Fetele cu inclinatii spre baschetbal si-ar dori sa fie baieti. Tinerii ar dori sa fie mai maturi iar
cei maturi ar dori sa fie din nou tineri. Cei scunzi ii invidiaza pe cei inalti iar cei Tnalti ar dori sa nu bata la ochi atat de mult cu statura lor. Ba
unii chiar spun: ,,As vrea sa mor!" Toate acestea frizeaza absurdul. Atitudinea pe care trebuie s-o0 aiba crestinul este aceea de acceptare din
mana lui Dumnezeu a lucrurilor pe care nu le poate schimba. Acestea ne-au fost randuite de Dumnezeu, au fost destinate pentru noi, ca noi
sa beneficiem la maximum de pe urma lor spre slava Lui si binecuvantarea altora. Noi trebuie sa spunem alaturi de apostolul Pavel: ,Prin
harul lui Dumnezeu sunt ceea ce sunt" (1Corinteni 15:10). Pe masura ce nu ne mai gandim la neputintele noastre, pierzandu-ne, in schimb, in
slujirea altora, vom ajunge sa ne dam seama ca oamenii duhovnicesti ne iubesc pentru ceea ce suntem, iar nu, spre exemplu, pentru
infatisarea noastra.



In continuare lacov isi indreapta atentia spre cei bogati. Interesant c& el nu spune: ,Bogatul sa se bucure de bogétiile sale", ci afirma ca
bogatul se poate bucura ca a fost pus intr-o stare de jos, invoindu-se astfel cu leremia 9:23,24:

Jinteleptul s& nu se laude cu intelepciunea lui, cel tare s& nu se laude cu taria lui, bogatul s& nu se laude cu bogétiile lui. Ci, cel care se lauda
sa se laude ca are pricepere si ca Ma cunoaste, ca stie ca Eu sunt DOMNUL, care fac mila, judecata si dreptate pe pamant! Caci in acestea imi
gasesc placerea", zice DOMNUL.”

S-ar putea ca bogatul intr-adevar sa descopere motive de bucurie daca se va intampla sa fie deposedat de averile sale. Poate ca pierderea
suferita pe planul afacerilor il va aduce la Domnul. Sau daca este deja crestin, va putea primi cu bucurie pierderea bunurilor sale materiale,
stiind ca in cer are o comoara mai buna si mai trainica (Evrei 10:34). Bogatiile pamantesti sunt sortite pierzarii, ca floarea ierbii (Isaia 40:6,7).
Daca un om nu are altceva decat bogatii materiale, atunci toate planurile sale se vor sfarsi la mormant. lacov se ocupa de vremelnicia ierbii
pentru a ilustra cat de trecatoare este viata bogatului si cat de mica valoarea avutiilor sale. El se va vesteji... in cdile sale. Ideea subliniata
aici este desigur aceea ca nici soarele, nici vantul nu pot afecta valorile spirituale. Orice incercare ce se lasa cu intarcarea noastra de iubirea
lucrurilor trecatoare si cu alipirea noastra de lucrurile de sus este o binecuvantare, chiar daca la inceput nu pare deloc asa. lata deci cum
acelasi har care fi Thalta pe cei smeriti ii smereste pe cei bogati. Si unii, si altii au motive sa se bucure.

incheind discutia despre incercérile sfinte, lacov rosteste o binecuvantare asupra celui care ramane in picioare cand trece prin stramtoréri.
Dupa ce acest om va fi trecut cu bine prin testul la care a fost supus, dupa ce va fi gasit bun (aprobat), va primi cununa vietii. Cununa vietii
nu este aici diadema regalad, ci coroana daruita fnvingatorului, ce va fi daruita ca rasplata la Scaunul de Judecata al lui Cristos. Desigur nu se
sugereaza deloc ca viata vesnica ar fi rasplata pentru rabdarea si trecerea cu bine prin incercarile vietii. Mai degraba, cei care au rezistat
eroic vor fi onorati pentru felul lor de trai, bucurandu-se de o apreciere mai profunda a vietii vesnice, cand vor merge in cer. Paharul fiecaruia
va fi plin in cer, dar paharele vor fi de dimensiuni diferite - cu alte cuvinte, nu toti vor avea aceeasi capacitate de a se bucura de cer. Asta se
are in vedere probabil prin sintagma: cununa vietii - o referire la o savurare mai deplina a gloriilor cerului.

Haideti acum sa facem din aceasta sectiune despre incercarile sfinte ale vietii un capitol cu aplicatie practica pentru viata noastra proprie.
Cum reactionam noi cand vin peste noi diverse forme de incercare? Ne plangem oare cu amaraciune impotriva dezavantajelor de care avem
parte n viata, sau ne bucuram si-I multumim Domnului pentru ele? Facem noi parada de stramtorarile prin care trecem, sau le suportam in
tacere? Traim noi in viitor, asteptand intotdeauna ca imprejurarile sa se schimbe, sau traim in prezent, cautand sa vedem mana lui
Dumnezeu in tot ce ni se intdmpla in viata? Ne lasam cuprinsi de auto-compatimire, cersind compasiunea altora, sau, mai degraba, ne
afundam intr-o viata de slujire a altora?

Acum discutia abordeaza tema ispitelor nesfinte (versetele 13-17). Dupa cum incercarile sfinte au menirea de a scoate la iveala tot ce este
mai bun Tn noi, tot asa ispitele nesfinte au menirea de a scoate din noi tot ce este mai rau. Trebuie Thsa sa intelegem bine un lucru: cand
suntem ispititi sa pacatuim, ispita nu vine de la Dumnezeu. E drept ca Dumnezeu ii testeaza sau incearca pe oameni, cu privire la credinta
lor, dar El niciodata nu-l ispiteste pe cineva sa comita nici o forma de rau. El insusi nu are nimic de a face cu raul si nu ademeneste pe nimeni
la pacat.

Omul este intotdeauna gata sa dea vina pentru pacatele sale pe altcineva. Daca nu poate da vina pe Dumnezeu, atunci se va agata de
psihologia modernd, spunand c& pécatul este o ,maladie". in felul acesta el sperd sa scape de judecats. Dar pacatul nu este nici maladie, nici
boala, ci un esec moral, pentru care omul trebuie sa dea socoteala. Unii chiar incearca sa dea vina pe obiectele neinsufletite din jurul nostru
pentru pacatul comis de ei. Dar lucrurile ,materiale" nu sunt pacatoase in ele insele. Nu acolo isi are pacatul obarsia. lacov se duce pana la
vizuina leului cand spune: ,Fiecare este ispitit cand este atras si ademenit de pofta lui insusi." Pacatul izvoraste din noi insine, din natura
noastra veche, cazuta si degenerata. Isus a spus: ,Din inima ies gandurile rele, uciderile, adulterele, curviile, hotiile, marturia mincinoasa si
blasfemiile" (Matei 15:19).

Cuvantul folosit de lacov pentru dorinte in versetul 14 ar putea fi o referire la orice forma de dorinta - si buna, si rea. Cuvantul in sine are o
incarcatura morala neutra. Dar, cu putine exceptii, el este folosit in Noul Testament pentru a descrie dorinte rele si in mod cert asa e folosit in
textul nostru. Pofta este asemanata cu o femeie rea ce-si etaleaza farmecele, ademenindu-si victimele. Fiecare din noi este ispitit. Cu totii
avem pofte urate si atractii necurate, ce ne indeamna mereu sa pacatuim. Prin urmare, suntem oare victime neputincioase atunci cand
suntem atrasi de dorintele noastre si ademeniti? Nicidecum, deoarece ne sta in putinta sa alungam toate gandurile pacatoase din mintea
noastra, concentrandu-ne in schimb asupra unor subiecte curate si sfinte (Filipeni 4:8). De asemenea, in clipa in care suntem sub jarul ispitei,
il putem chema in ajutor pe Domnul, aducandu-ne aminte ca ,,Numele Domnului este un turn puternic; cel drept fuge in el si este in
siguranta" (Proverbe 18:10).

Daca asa stau lucrurile, atunci de ce pacatuim? lata raspunsul: Apoi pofta, cAnd a conceput, da nastere pacatului. in loc s& demascam gandul
acela rau, e posibil ca noi sa-l incurajam, sa-I nutrim si sa-l savuram. Acest act de incuviintare se aseamana cu actul conjugal. Pofta concepe,
dupé care se naste un bebelus oribil, numit PACAT. Este un alt mod de a afirma c& dac& ne gandim suficient la un act interzis, sfarsim prin a-|
comite. intregul proces al poftei care concepe si d& nastere pacatului este ilustrat cu pregnant3 de incidentul de la 2Sam 11:1-27 dintre
David si Batseba.

Si pacatul, odata faptuit, aduce moartea, spune lacov. Pacatul nu este un obiect steril si sterp, ci el naste proprii sai copii. Afirmatia ca
pacatul produce moartea poate fi inteleasa in mai multe feluri. Mai intai, pacatul lui Adam a adus moarte fizica asupra sa si a urmasilor sai
(Geneza 2:17). Dar pacatul conduce si la moartea vesnica, spirituala - despartirea definitiva a persoanei respective de Dumnezeu si de
binecuvantare (Romani 6:23a). intr-o anumita privint3, pacatul are ca urmare moartea si pentru credincios. De pild&, la 1Timotei 5:6 citim c&
o vaduva credincioasa care traieste in placeri este moarta, chiar daca este inca in viata. Asta inseamna ca ea isi iroseste viata si nu
fmplineste deloc scopul pentru care a mantuit-o Dumnezeu. A fi in afara partasiei cu Dumnezeu pentru un crestin este o forma de moarte,
chiar daca mai este inca in viata.

Nu e neobisnuit ca cei care cad in pacat sa dea vina pe Dumnezeu, iar nu pe ei, spunandu-I, de fapt, Creatorului: ,De ce m-ai facut in felul
acesta?" Dar asta e o forma de auto-inselaciune, caci de la Dumnezeu nu vin decéat daruri bune. De fapt, El este sursa oricarui dar bun si a
oricarui dar desavarsit.



lacov il descrie pe Dumnezeu ca pe Tatal luminilor. In Biblie termenul Tata are uneori sensul de Creator sau Sursa (vezi lov 38:28). Prin
urmare, Dumnezeu este Creatorul sau Sursa luminilor. Dar ce se intelege prin lumini? Negresit aici sunt incluse corpurile ceresti - soarele,
luna si stelele (Geneza 1:14-18;Psalmul 136:7). Dar Dumnezeu mai este si Sursa oricarei lumini spirituale. Prin urmare, trebuie sa ne gandim
la El ca la Sursa oricarei forme de lumina din univers ,in care nu este nici schimbare, nici umbrd de mutare”. Dumnezeu nu este ca astrii
ceresti pe care i-a creat. Acestia sunt intr-o permanenta schimbare. Nu insa si Dumnezeu. El nu Se schimba niciodata. Poate ca lacov se
gandeste nu numai la stralucirea diminuata a soarelui si a stelelor, ci la relatia lor schimbatoare fata de pamant, in functie de rotatia planetei
noastre si a celorlalte planete. Soarele, luna si stelele sunt caracterizate prin schimbare. Sintagma: umbra de rotire (in versiunea engleza,
n.tr.) ar putea insemna umbra provocata de rotire, fiind probabil o referire la umbrele lasate pe pamant de rotatia sa in jurul soarelui. Sau
poate ca e o referire la eclipse. De pilda, o eclipsa solara are loc atunci cand umbra lunii este proiectatd pe pamant La Dumnezeu este Tnsa cu
totul altfel. in El nu este nici o schimbare sau umbra provocata de rotire. lar darurile Sale sunt tot atat de desavarsite cum este El. Prin
urmare, este de neconceput ca El sa-l ademeneasca vreodata pe om sa pacatuiasca. Ispita vine din interiorul naturii rele a omului.

Sa ne punem la incercare credinta noastré pe tema ispitelor nesfinte. incurajdm noi oare gandurile rele sa-si faca cuib in mintea noastra?
Sau, mai degraba, le alungdm imediat? Cand p&catuim, spunem oare ca n-am avut ce face, ca nu s-a putut altfel? il invinuim noi oare pe
Dumnezeu cand suntem ispititi sa pacatuim?

Pasajul acesta subliniaza rolul jucat la nasterea din nou de cuvantul lui Dumnezeu, asa cum ni-l aplica Duhul Sfant. Ni se spune ca: ,,Potrivit
voii Sale, El ne-a ndscut, prin Cuvantul adevarului, sa fim ca cele dintai roade ale creaturilor Sale." Potrivit voii Sale - asta ne spune ce L-a
determinat sa ne mantuiasca. El nu a fost fortat s-o faca, de vreun merit din noi insine. El a facut-o din propria Lui vointa, de buna voie. Noi
n-am meritat dragostea Lui pentru noi, dupa cum n-am cumparat-o si n-am cautat-o. Ci ea a fost cu totul un act voluntar din partea Sa. Este
un lucru care ar trebui sa ne determine sa ne inchinam Lui! Ne-a nascut - descrie realitatea nasterii din nou. Prin aceasta nastere spirituala
noi devenim copiii Sai - o relatie care nu se poate schimba, intrucat o nastere nu poate fi anulata. Prin Cuvantul adevarului - Biblia este
instrumentul nasterii din nou. in toate cazurile de convertire autenticd este implicata Scriptura, fie pe cale oral3, fie tiparits. in afara de Biblie
noi n-am cunoaste calea mantuirii. intr-adevar, nici n-am sti c& mantuirea este disponibila!

Sa fim ca cele dintai roade ale creaturilor Sale - sunt trei ganduri care se desprind n legatura cu termenul roadele dintai.

Mai intai, roadele dintai ale recoltei erau primul snop de grau care s-a copt. Crestinii carora le scrie lacov se aflau printre primii credinciosi din
cadrul Dispensatiei Crestine. Desigur, toti credinciosii sunt un fel de roade dintai ale creaturilor Sale, dar textul se refera in primul rand la
crestinii evrei carora li se adreseaza lacov.

in al doilea rand, roadele dintai erau daruite lui Dumnezeu ca semn de recunostintd pentru belsugul dat de El si ca recunoastere a faptului ca
toate vin de la El si fi apartin. Astfel toti credinciosii trebuie sa se daruiasca pe ei lui Dumnezeu ca jertfe vii (Romani 12:1,2).

In al treilea rand, roadele dintai erau o garantie a recoltei depline ce urma. lacov isi aseamané cititorii cu primii snopi de grau din secerisul lui
Cristos. Ei aveau sa fie urmati de altii, de-a lungul veacurilor, dar ei au fost trimisi ca sfinti model, ca sa etaleze roadele noii creatii.

in cele din urma Domnul va popula intregul pamant cu altii asemenea lor (Romani 8:19-23). Recolta deplina va fi atunci cand Domnul Isus se
va intoarce si domneasca pe pdmant. intre timp, ei trebuiau s& dea dovada de aceeasi ascultare fatd de Cristos pe care o vor manifesta toti
locuitorii lumii Tn timpul Mileniului. Si desi pasajul de fata se refera in principal la crestinii din primul veac, el are aplicatie pentru fiecare din
noi cei care cinstim numele lui Cristos.

Restul capitolului ne ofera instructiuni practice cu privire la modul in care putem fi roadele dintai ale creaturilor Sale. Ne prezinta neprihanirea
practica ce ar trebui sa-i caracterizeze pe cei ce au fost nascuti din nou prin Cuvantul Adevarului. Noi stim ca am fost nascuti prin cuvant,
pentru ca sa manifestam adevarul lui Dumnezeu. Asadar (cuvintele: "So then" (,,Asadar", in greaca: hoste) sunt inlocuite in majoritatea
versiunilor moderne care prefera varianta alexandrina. Dar versiunea traditionala se potriveste mult mai bine cu contextul - o paranteza
majora, in care se rezuma ce trebuie sa facem in lumina versetelor 1-18) sa ne facem datoria acum.

Trebuie sa fim grabnici la ascultare. Este o porunca neobisnuita, cu usoare accente de umor. Este ca si cum am spune: ,Grabeste-te sa
asculti!" Tnseamna c& noi trebuie s& fim gata s& ascultdm (sau s& auzim) cuvantul lui Dumnezeu, precum si orice sfat si indemn evlavios.
Trebuie sa ne lasam invatati de Duhul Sfant. Trebuie sa fim inceti la vorbire. E surprinzator ca lacov are atatea lucruri de spus despre
vorbirea noastra! El ne atrage atentia la modul in care vorbim. Chiar natura ne Tnvata acest lucru. Epictetus remarca cu multa vreme in urma:
»,Natura i-a dat omului o singura limba, dar doua urechi, ca sa auzim de la altii de doua ori mai mult decat vorbim noi insine." Solomon ar fi
fost intru totul de acord cu lacov. El spunea odata: , Cine isi pazeste gura isi pazeste viata, dar cine isi deschide larg buzele va avea parte de
nimicire" (Proverbe 13:3). Tot el a mai spus: ,,in multimea cuvintelor pacatul nu lipseste, dar cine isi retine buzele este intelept" (Proverbe
10:19). Vorbaretii fara control sfarsesc prin a pacatui.

Trebuie sa fim inceti la manie. Un om care este iute la manie nu produce acel fel de neprihanire pe care il asteapta Dumnezeu de la copiii Sai.
Cei care fsi ies din pepeni dau oamenilor o impresie gresita despre crestinism. Ramane valabila afirmatia de la Proverbe 16:32 ca ,cel care
este incet la manie este mai bun decat cei viteji; si cine isi stapaneste duhul e mai bun decat cel care cucereste o cetate."

Un al mod de a ne manifesta ca roadele dintai ale creaturilor Sale este de a lepada orice necuratie si orice revarsare de rautate. Aceste vicii
sunt asemanate cu hainele murdare ce trebuiesc lepadate odaté pentru totdeauna. In murdarie sunt incluse toate formele de necuratie, fie
spirituale, fie mentale sau fizice. Sintagma: ,revarsare de rautate" se refera probabil la acele forme de rau ce mai dainuie inca in viata
credinciosului, datand din zilele cand era neconvertit. Se poate referi la pacatele ce se revarsa din vietile noastre, influentandu-i pe altii. Sau
se refera la raul abundent, in care caz lacov nu descrie atat de mult excesele raului, cat caracterul extrem de marsav al raului. Sensul global
al versetului se desprinde cu claritate. Pentru a primi adevarul cuvantului lui Dumnezeu, trebuie sa fim curati din punct de vedere moral.

O alta cerintd pentru a putea primi adevarul divin este blandetea. Este posibil sa citim Biblia fara s-o lasam sa ne vorbeasca. O putem studia
in maniera academica, fara sa fim afectati de ea. Mandria noastra, impietrirea inimii si pacatul din noi ne fac sa fim nereceptivi,
impiedicandu-ne sa raspundem la ea. Numai cei care au duhul supus si smerit se pot astepta sa derive binefaceri maxime din Scriptura. ,,Pe



cei smeriti El 1i cdlauzeste in dreptate, si pe cei smeriti El fi invatd calea Sa" (Psalmul 25:9). ,latad spre cine imi voi indrepta privirile: spre cel
care sufera si are duhul mahnit, spre cel care tremura la cuvantul Meu" (Isaia 66:2).

lacov numeste Scriptura Cuvantul sadit in voi, care va poate mantui sufletele. Gandul care se desprinde de aici este ca cuvantul devine un
depozit sacru in viata crestinului, cand acesta se naste din nou. Textul marginal al versiunii RV suna astfel: ,,cuvantul innascut".

Cuvantul va poate mantui sufletele; Biblia este instrumentul de care se foloseste Dumnezeu la nasterea din nou. El recurge la cuvant pentru
a mantui sufletul nu numai de pedeapsa pacatului, ci si de puterea acestuia. El se foloseste de cuvant pentru a ne salva nu numai de osanda
in vesnicie, ci si de ravagiile pe care le face pacatul in viata aceasta (acelasi termen grec (psyche) inseamna si ,viata", si ,suflet",
neputandu-se totdeauna preciza care dintre variante este cea mai adecvata. De asemenea, ,,a salva" (in greaca, in engleza si in romana) nu
se refera neaparat in toate cazurile la mantuirea vesnica, ci uneori poate fi o referire la vindecare, izbavire, scapare si la alte notiuni. Astfel
sintagma: ,va poate mantui sufletele" ar putea insemna, in unele contexte: ,sa va ajute sa traiti o viata implinita" - pentru Cristos). Negresit
la acest aspect actual si permanent al mantuirii se refera lacov in versetul 21.

Nu este de ajuns sa primim cuvantul sadit; ci mai trebuie sa si ascultam de el. Nu este nici o virtute in a poseda o Biblie sau chiar in a o citi ca
pe o simpla lucrare literara. Trebuie sa existe dorinta puternica de a-L auzi pe Dumnezeu vorbindu-ne, precum si dispozitia de a face fara
murmur tot ce ne spune El. Trebuie sa transpunem in practica Biblia, sa actionam asupra celor citite. Cuvantul trebuie sa devina trup in viata
noastra, sa prinda viata. Nu trebuie sa existe nici un moment in care sa ne apropiem de Scriptura fara sa-i permitem sa ne schimbe viata,
inspre mai bine. A declara ca iubim cuvantul lui Dumnezeu sau a ne da in cercetatori ai Bibliei este o forma de autoamagire, daca sporirea
cunostintelor noastre din Cuvant nu produce in viata noastra o asemanare tot mai mare cu Domnul Isus. A continua sa acumulam o
cunoastere intelectuala a Bibliei, fara sa si ascultam de ea, poate fi o capcana, iar nu o binecuvantare. Daca invatam mereu ce trebuie sa
facem, dar nu punem in practica aceste lucruri, vom deveni deprimati, frustrati si nepasatori. ,,Impresia neinsotita de expresie duce la
depresie." De asemenea devenim mai raspunzatori fatd de Dumnezeu. Combinatia ideala este sa citim Cuvantul si sa ascultam implicit de el.

Oricine aude cuvantul, dar nu-si schimba purtarea este ca un om care priveste grabit in oglinda in fiecare dimineata, dupa care uita ceea ce a
vazut. El nu beneficiaza Tn nici un fel de faptul ca s-a privit in oglinda. Desigur, exista anumite lucruri in infatisarea noastra care nu pot fi
schimbate. Dar chiar si atunci, privindu-le ar trebui sa fim smeriti! lar cand oglinda ne spune: ,Spala-te!" sau ,Barbiereste-te" sau
,Piaptana-te!" sau ,Perie-ti parul!", se cuvine macar sa facem ceea ce ni se spune. Altminteri oglinda n-ar mai avea nici un folos practic
pentru noi.

Este posibil sa citim Biblia cu usurinta sau dintr-un sentiment al datoriei, fara sa fim afectati de ceea ce citim. Noi vedem ce ar trebui sa
facem, dar curand uitam si traim ca si cand am fi deja desavarsiti. Acest tip de automultumire Impiedica progresul spiritual.

in contrast direct cu aceast situatie se afla omul care isi adanceste privirile in cuvantul lui Dumnezeu si isi face obicei din a o pune mereu in
practica. Privirea lui contemplativa, meditativa si atintitéd are urmari practice in viata sa. Pentru el Biblia e legea desavarsita a libertatii.
Preceptele sale nu sunt o povara, ci fi spun sa faca exact ceea ce naturii lui noi 1i place sa faca. Pe masura ce asculta tot mai mult de
Scriptura, el descopera adevarata libertate si eliberare de traditiile omenesti si de rationamentele firesti. Adevarul il face liber. Acesta e omul
care beneficiaza de pe urma Cuvantului lui Dumnezeu, Biblia. El nu uita ce a citit. Mai degrabad, cauta sa traiasca in viata cele citite,
punandu-le in practica zilnica. Ascultarea lui simpla, de copil, aduce binecuvantari incalculabile asupra sufletului sau. Acesta va fi fericit in
ceea ce face.

Aici se face un contrast intre religia zadarnica si religia curata si neintinata. Prin religie se intelege aici tiparele externe de comportament
legate de convingerile religioase. Se refera la formele exterioare, mai degraba decat la duhul launtric, inseamna exprimarea externa a
conceptiei prin inchinare si slujire, mai degraba decat prin doctrinele in care crede cineva.

Oricine crede ca este religios, dar nu-si poate stapani limba, religia unui astfel de om este zadarnica. S-ar putea ca acest om sa respecte tot
felul de ceremonii religioase, care-l fac sa para foarte cucernic. Dar el se inseala singur. Lui Dumnezeu nu-| trebuie ritualurile. Pe EI il
intereseaza o viata de neprihanire practica.

O limba ne-infranata este doar unul din exemplele religiei zadarnice. Orice comportament ce nu concorda cu credinta crestina este lipsit de
valoare. Se spune ca un bacan era in realitate un inselator, care se ascundea dupa un paravan de piosenie. Locuinta sa era deasupra
magazinului sau. in fiecare dimineat isi chema asistentul:

LJjohn!"

,Da, domnule."

,Ai botezat laptele?"

,Da, domnule."

,Ai colorat untul?"

,Ai pus cicoare in cafea?"

,Da, domnule."

,Foarte bine. Acum vino sus, la citirea Cuvantului si rugaciunea de fiecare dimineata!"

lacov spune ca o atare religie este zadarnica. Ceea ce doreste sa vada Dumnezeu este un gen de evlavie practica, marcata de un interes real

fata de nevoile altora si de dorinta de a ne pastra viata neintinata. Ca exemple de religie curata si neintinata lacov il elogiaza pe omul care
viziteaza orfanii si vaduvele nevoiase si care se pastreaza neintinat de lume.



Cu alte cuvinte, elaborarea practica a nasterii din nou se gaseste in ,acte de har si intr-o umblare a detasarii de lume." Guy King defineste
aceste virtuti drept dragoste practica si sfintire practica.

Noi trebuie sa ne punem propria noastra credinta la incercare in lumina urmatoarelor intrebari: Citesc eu Biblia cu dorinta smerita de a-L lasa
pe Dumnezeu s& ma mustre, sa ma invete si s& ma schimbe? Doresc eu s-mi infranez cu adevérat limba? Imi scuz eu izbucnirile de nervi?
Sau vreau sa dobandesc biruinta asupra lor? Cum reactionez cand cineva spune o gluma necuviincioasa? Se manifesta credinta mea prin
fapte de milostenie si omenie fata de cei care nu au cum sa ma rasplateasca pentru acestea?

Mai intai de toate, practica este interzisa cu desavarsire. Observati de la inceput ca indemnul este adresat credinciosilor, cum reiese din
cuvintele de salut: ,Fratii mei." Credinta Domnului nostru Isus Cristos se refera la credinta crestina. Nu este vorba de increderea sau de
probitatea Lui, ci de comoara de adevéar pe care ne-a incredintat-o El. ins3iland toate aceste ganduri, aflam c& lacov spune, de fapt: ,Fratii
Mei, in practicarea zilnica a credintei crestine, sa nu dati dovada de partialitate". Snobismul si deosebirile de clasa sunt total inconsecvente
cu crestinismul adevarat. Servilismul sau ploconirea in fata unor mai mari de pe lumea aceasta nu are ce cauta in prezenta Domnului Slavei.
Dispretul pentru altii pe criterii ce tin de origine, de rasa, sex sau saracie constituie, practic, o tagaduire a credintei. Porunca aceasta nu
contrazice alte portiuni din Noul Testament unde credinciosii sunt invatati sa respecte dregatorii, stapanii, batranii si parintii. Existe anumite
relatii randuite divin care trebuiesc recunoscute (Romani 13:7). in pasajul acesta se pune doar problema acelui respect servil fatd de oameni
din pricina imbracamintii scumpe pe care o poarta sau a altor distinctii artificiale.

Lucrul acesta e confirmat de ilustratia vie pe care o da lacov in versetele 2-4. Guy King a intitulat cu multa maiestrie aceasta sectiune drept:
.Plasatorul miop". Scena este o adunare (termenul grec de aici este suna-goge -adunare. intrucat cuvantul acesta a ajuns ulterior s& capete
sensul de adunari iudaice - adica ,sinagogi", constituie un indiciu al aparitiei timpurii a cartii lacov. ,Adunare" - congregatie, ,,congregation",
in engleza Tyndale, ,biserica" KJV si ,assembly" JND sunt de obicei traduceri ale termenului ekklesia, adica adunare a celor chemati afara.
Initial a fost un termen politic - cf. Adunarea Generala a Natiunilor Unite) locala de crestini. lata ca isi face aparitia un domn distins, elegant
imbracat, cu un inel de aur in deget. Usierul se apleaca umil in fata lui, dupa care il conduce pe distinsul vizitator la un loc proemient, in fata.
De indata ce revine usierul la usa bisericii, intélneste un alt vizitator, de data aceasta un om sarac, imbracat in vesminte ponosite. (Sintagma:
imbracaminte murdare nu inseamna neaparat ca hainele sale trebuiau date la curatat, cum reiese si din versiunea roméana, unde se spune
haine zdrentaroase.) De data aceasta usierul isi da toate silintele sa salveze adunarea de la o scena penibila, oferindu-i vizitatorului doar un
loc in picioare in partea din spate a bisericii sau, Tn cel mai bun caz, un loc pe jos, la picioarele scaunului sau de usier din antreu. Ni se pare
incredibil ca cineva s-ar putea comporta n halul acesta. Poate vom spune ca este o ilustratie exagerata, dar cand privim in inima noastra,
constatam ca adesea facem si noi aceste distinctii bazate pe patura sociala din care provine cineva, si astfel devenim judecatori cu ganduri
rele.

Probabil ca cel mai izbitor exemplu al acestei purtari in biserica de astazi este discriminarea manifestata fata de oamenii de alte rase sau
culori. Credinciosii negri au fost ostracizati in multe cazuri sau cel putin au fost facuti sa se simta incomozi si nedoriti. ludeii convertiti nu au
fost intotdeauna acceptati cu bratele deschise Tn adunari crestine. Apoi crestinii din Orient au fost si ei tinta unor forme de discriminare. Se
recunoaste ca exista probleme sociale enorme in intregul domeniu al relatiilor rasiale. Dar crestinul trebuie sa fie fidel principiilor divine. El
are obligatia de a exprima in practica adevarul potrivit caruia toti credinciosii sunt una in Cristos Isus.

Partialitatea este total neconcordanta cu credinta crestina. lacov demonstreaza acest lucru in versetele 5-13. El prezinta patru motive
puternice pentru care este caraghios ca un credincios sa-i favorizeze pe bogati si sa-i priveasca de sus pe cei saraci.

Mai intéi, inseamna ca il dezonoram pe un om pe care Dumnezeu il onoreaza. Dumnezeu a ales pe oamenii saraci ai acesti lumi sa fie bogati
n credint& si mostenitori ai imparatiei pe care a fagaduit-o El celor care 1l iubesc. Saracii sunt alesii lui Dumnezeu, elita lui Dumnezeu,
mostenitori ai lui Dumnezeu si iubitori ai lui Dumnezeu. De nenumarate ori in Scriptura constatam ca saracii, iar nu bogatii, se alatura cauzei
lui Cristos. Domnul nostru insusi a spus: ,,Saracilor li se predica evanghelia" (Matei 11:5). Tocmai oamenii de rand L-au ascultat cu bucurie, nu
bogatii si aristocratii (Marcu 12:37). Nu multi nobili sunt chemati, ci nestiutorii, slabanogii, umilii, dispretuitii si neinsemnatii acestei lumi
(1Corinteni 1:26-29). Bogatii sunt de regula saraci in credinta, pentru ca isi pun increderea in bogatii, in loc sa si-o puna in Domnul. Pe de alta
parte, saracii au fost alesi de Dumnezeu sa fie bogati in credinta. Un sondaj realizat in randurile cetatenilor imparatiei Sale ar releva ca cei
mai multi dintre ei sunt saraci. in impé&ratie, ei vor ocupa ins& pozitii de bogatie si glorie. Ce mare nechibzuinta este atunci si ce periculos
este sa-i tratam cu dispret pe cei care intr-o zi vor fi inaltati in imparatia Domnului si Mantuitorului nostru!

Un al doilea motiv pentru care este o nechibzuinta sa ne ploconim in fata celor bogati este ca, in ansamblul lor, ca si clasa, ei sunt cei care in
mod caracteristic au asuprit copiii lui Dumnezeu. Argumentul este stufos si chiar putin confuz in acest punct. Bogatul mentionat anterior era
negresit un credincios. Asta nu inseamna ca bogatii din versetul 6 sunt si ei credinciosi. Ceea ce spune lacov este doar atat: ,De ce sa dati
dovada de favoritism fata de oameni doar pentru ca sunt bogati? Procedand asa, voi ii cinstiti pe cei ce v-au asuprit cei dintai, ei care v-au
tarat la tribunale." Calvin a redat foarte succint esenta argumentului, in cuvintele: ,De ce sa-i cinstiti pe calai?"

Un al treilea motiv pentru care este o dovada de nechibzuinta sa fim partinitori fata de cei bogati este faptul ca ei in mod obisnuit folosesc
numele lui Cristos in limbaj necuviincios sau de-a dreptul murdar. Or, acesta este nobilul nume prin care sunt numiti credinciosii - crestini, sau
urmasi ai lui Cristos. Desi pacatul batjocoririi numelui Domnului nu este monopolul exclusiv al celor bogati, trebuie precizat insa ca cei care fi
persecuta pe credinciosii saraci adesea insotesc aceste actiuni de cele mai grele cuvinte care pot fi adresate Mantuitorului. Prin urmare, de ce
ar manifesta credinciosii o atitudine de favoritism fata de oricine, doar pentru faptul ca este bogat? Trasaturile care merg mana in mana cu
bogatiile nu aduc, de obicei, cinste Domnutui Isus. Sintagma: nobilul nume prin care sunteti numiti ar putea fi tradusa si prin: ,numele acela
frumos, care a fost chemat peste voi." Unii cred ca aici ar fi o referire la botezul crestin. Credinciosii sunt botezati in numele Domnului Isus.
Este exact numele pe care il blasfemiaza de obicei bogatii.

Al patrulea argument al lui lacov spune ca orice atitudine de favoritism fata de bogati violeaza legea conform careia: trebuie ,,sa-ti iubesti
aproapele ca pe tine Tnsuti, care se numeste legea regald, intrucat apartine Regelui si este regele tuturor legilor. Poate c& usierul si-a scuzat
purtarea fata de cel bogat, spunand ca nu a facut altceva decat sa-si iubeasca aproapele ca pe sine insusi. Numai ca fata de cel sarac nu a
mai aplicat acelasi principiu! Daca ne-am iubi cu adevarat semenii ca pe noi insine, i-am trata exact asa cum am dori sa fim tratati noi insine.
Or, noi nu am dori sa fim dispretuiti, doar pentru faptul ca suntem saraci, nu-i asa? Atunci nici noi nu avem voie sa-i dispretuim pe altii doar



pentru ca sunt saraci!

Dintre toate invataturile Bibliei, aceasta este una dintre cele mai revolutionare: Sa-ti iubesti aproapele ca pe tine insuti. Ganditi-va ce
fnseamnd aceasta! inseamni ca trebuie s& avem grija de altii exact asa cum avem grij& de noi insine. Cu alte cuvinte, ar trebui s& facem tot
ce ne sta in putinta pentru a ne asigura ca ei au prilejul de a-L cunoaste pe binecuvantatul nostru Mantuitor. Prea de multe ori deciziile
noastre se bazeaza pe modul in care credem ca ne vor afecta actiunile respective. Altfel spus: suntem egocentristi. Ne ploconim in fata celor
bogati pentru ca speram ca ne vom alege cu ceva, fie pe plan social, fie material. lar pe cei saraci 1i neglijam intrucat putine sunt sperantele
sa capatam ceva similar de la ei. Legea regala interzice o atare exploatare a altora. Ea ne invata sa ne iubim aproapele ca pe noi insine. lar
daca intrebam: ,Cine este aproapele?", raspunsul il aflam din istoria bunului samaritean (Luca 10:29-37), unde aproapele este orice persoana
careia noi putem sa-i venim in ajutor.

A cauta la fata omului este o violare a legii regale. Este pacat si incadlcare a legii. Pacatul este orice neconformare la voia lui Dumnezeu, asa
cum ne-a fost revelata aceasta sau esecul de a intruni normele Sale. lar prin incalcare se intelege orice violare a unei legi cunoscute. Anumite
fapte sunt pacatoase pentru ca prin natura lor sunt inerent gresite, rele, dar ele devin incalcari ale legii atunci cand sunt puse in evidenta de
0 anumita lege pe care o incalca. Partialitatea este un pacat intrucat este gresita in sine. Dar mai este si o incalcare, prin faptul ca exista o
lege care interzice acest comportament.

A cdlca o singura particica a legii inseamna a te face vinovat de toate incalcarile. Legea este ca un lant cu zece verigi, caruia daca i-ai rupt o
veriga, tot lantul s-a rupt. Dumnezeu nu ne Tngaduie sa pazim un anumit set de legi, iar pe altele sa le calcam.

Acelasi Dumnezeu care a interzis adulterul a interzis si uciderea. Poate ca cineva nu s-a facut vinovat de adulter, dar a ucis. Este el un
calcator al legii? Bineinteles ca da! Duhul legii spune ca trebuie sa ne iubim aproapele ca pe noi insine. Adulterul este negresit o incalcare a
acestei porunci, dar tot asa este si uciderea. Dupa cum este si snobismul si discriminarea. Daca savarsim vreunul din aceste pacate, ne-am
facut vinovati de esecul de a implini legea.

lata ce spune lacov: ,,Ca credinciosi, voi nu mai sunteti sub legea robiei, ci sub legea libertatii, adica a libertatii de a face tot ce este bine si
drept. Legea lui Moise cerea sa-ti iubesti aproapele dar nu-ti dadea si puterea de a face acest lucru si te condamna daca greseai. Sub har, ti
se da puterea de a-ti iubi aproapele si esti rasplatit cand faci acest lucru. Tu nu-ti iubesti aproapele pentru ca sa fii mantuit, ci il iubesti
tocmai pentru faptul ca esti deja mantuit, ca o urmare a acestui fapt. Iti iubesti aproapele nu de teama ca vei fi pedepsit, ci pentru ca-L
iubesti pe Cel care a murit pentru tine si a inviat din morti. Cand vei sta thaintea Scaunului de judecata al lui Cristos, vei fi rasplatit sau vei
suferi o pierdere, prin raportare la aceasta norma. Nu se va pune deloc chestiunea mantuirii, ci a rasplatii." Sintagma: ,Asa sa vorbiti si asa sa
faceti" se referd la cuvinte si la fapte. intre mérturisire si trairea in practica trebuie sa existe o deplind concordanta. Prin cuvintele si faptele
lor, credinciosii trebuie sa evite orice favoritism, trebuie sa aiba grija sa nu caute la fata omului, sa nu dea dovada de partinire, intrucat
asemenea incalcari ale legii vor fi judecate la Scaunul de Judecata al lui Cristos.

Versetul 13 trebuie inteles in lumina contextului. lacov se adreseaza credinciosilor. Nu se pune deloc chestiunea pedepsei vesnice aici,
intrucat acea pedeapsa a fost ispasita odata pentru totdeauna de Cristos pe crucea de la Calvar. Mai degraba textul de fata se refera la
modul Tn care se poarta Dumnezeu cu noi aici pe pamant, in calitatea noastra de copii ai Sai. Daca nu dam dovada de mila fata de altii,
inseamna ca nu umblam in partasie cu Dumnezeu si ca ne putem astepta sa culegem consecintele acestei stari de alunecare de la credinta.

Mila triumfa asupra judecatii ar putea insemna ca Dumnezeu ar dori sa-Si arate mila Sa asupra noastra, mai degraba decat sa ne disciplineze
(Mica 7:18); judecata este ,lucrarea" Sa ,ciudata". Versetul ar putea insemna ca noi ne vom putea bucura la judecatd, daca am dat dovada
de mila fata de altii, dar daca nu ne-am purtat cu indurare fata de cei pe care pe drept am fi putut sa-i condamnam, atunci nici noua nu ni se
va arata mild. Sau ar putea insemna ca mila triumfa asupra judecatii in sensul ca intotdeauna este mai mare decat judecata. Ideea generala
care se desprinde de aici este ca daca vom arata mila fata de altii, judecata ce pe buna dreptate am merita-o ar putea fi inlocuita cu indurare.

Sa ne cercetam, asadar, in privinta acestei chestiuni importante a partinirii. Suntem noi oare dintre aceia care manifesta mai multa
amabilitate si bunatate fata de cei ce fac parte din rasa noastra, decat fata de oamenii din alte rase? Sau suntem noi mai dispusi fata de cei
tineri, decat fata de cei batrani? Suntem noi mai deschisi fata de cei placuti la infatisare decat fata de cei lipsiti de frumusete? Suntem noi
mai doritori sa ne imprietenim cu oamenii sus pusi, decat cu cei care sunt relativ necunoscuti? Evitam noi oare persoanele cu diverse
neputinte fizice, cautand, in schimb, compania celor puternici si sanatosi? Ne purtam noi oare cu partinire fata de cei bogati, in detrimentul
celor séraci? intoarcem oare spatele ,stréinilor" sau celor care nu vorbesc bine limba noastrd materna?

Raspunzand la aceste intrebari, sa ne amintim ca modul in care i tratam pe cel mai putin admirabil credincios este exact modul in care fl
tratam pe Mantuitorul (Matei 25:40).

lacov insista ca o credinta care nu are drept urmare faptele bune nu poate mantui. Exista doua elemente cheie menite sa ne ajute sa
intelegem acest verset: primul, faptul ca lacov nu spune: ,Ce i-ar folosi cuiva.... daca ar avea credinta..." ci spune: Ce-i foloseste cuiva sa
spuna ca are credinta.... Cu alte cuvinte, nu este vorba aici despre un om care ar avea cu adevarat credinta, si totusi, nu ar fi mantuit. lacov il
descrie pe omul care nu are decat o marturisire de credinta. Adica el doar spune ca are credinta, pe cand, in realitate, nu se vede nimic care
sa indice ca asa ar sta lucrurile. A doua cheie de intelegere a pasajului ne-o ofera versiunea NASB. Acolo versetul se incheie cu intrebarea:
,Poate acea (totusi, pentru a da dovada de fair-play, trebuie sa mentionam ca textul grec nu contine aici echivalentul termenului tradus prin
aceasta -,credinta aceasta", ci doar articolul hotarat inaintea termenului ,credinta", deci ,credinta". Desi uneori articolul hotarat poate avea
forta demonstrativa, el ar putea fi folosit tot atat de bine si cu un substantiv abstract. intrucat se pare c& aceasta este interpretarea corects,
versiunea NKJV, in care aparuse initial formula: ,credinta aceasta", in editiile ulterioare a revenit la varianta din KJV) credinta sa-|
mantuiasca?" Cu alte cuvinte, poate o atare credintd sa mantuiasca? Daca va intreba cineva la ce fel de credinta se refera lacov, raspunsul il
va gasi in prima parte a versetului, unde el se refera la o credinta bazata doar pe marturisirea cu buzele, fara sa fie sustinuta de fapte bune.
O atare credinta este insa fara nici o valoare, fiind bazata doar pe cuvinte.

Zadarnicia cuvintelor nedublate de fapte este ilustrata in aceste versete, in care ni se face cunostinta cu doi oameni. Unul este lipsit atat de
hrana zilnica, cat si de imbracaminte. Celalalt le are pe amandoua, dar nu e dispus sa le imparta cu altii. Pretinzand ca ar da dovada de multa



marinimie, acesta din urma fi spune fratelui sarac: ,,Du-te si te Tmbracd si mananca bine." Dar nu ridica nici un deget pentru a face posibil
acest lucru. La ce folosesc aceste cuvinte? La nimic, fiind lipsite de orice valoare, intrucat nu pot sa astampere foamea si nu pot asigura
trupului caldura necesara.

Astfel credinta de una singura, daca n-are fapte, este moarta. O credinta lipsita de fapte nu este o credinta adevarata, ci doar o insiruire de
vorbe goale. lacov nu spune ca suntem mantuiti prin credinta plus fapte. A sustine o atare opinie ar insemna sa se nesocoteasca lucrarea
incheiata a Domnului Isus Cristos. Daca am fi mantuiti prin credinta si prin fapte, arunci ar insemna ca exista doi mantuitori: Isus si noi insine.
Dar Noul Testament arata limpede ca Cristos este singurul si unicul Mantuitor. Ceea ce subliniaza lacov aici este ca noi nu suntem mantuiti
printr-o credinta doar a cuvintelor, ci printr-o credinta ce are ca urmare practica faptele bune. Cu alte cuvinte, faptele nu sunt radacina
mantuirii, ci rodul ei. Ele nu sunt cauza, ci efectul ei, sau, cum s-a exprimat Calvin, cu concluzia lui: ,,Noi suntem mantuiti doar prin credinta,
dar nu printr-o credinta care este singura."

Credinta adevarata si faptele bune sunt inseparabile. lacov arata acest lucru prezentandu-ne cateva franturi din cadrul unei dezbateri ce are
loc intre doi oameni. Primul, care este mantuit cu adevarat, este vorbitorul. Al doilea pretinde sau marturiseste ca are credinta, dar nu
demonstreaza credinta sa prin fapte bune. Pe primul il auzim punandu-i celui de-al doilea o intrebare fara putinta de tdgada. Am putea
parafraza conversatia in felul urmator: ,,Da" ar putea spune pe buna dreptate primul om: ,tu spui ca ai credinta, dar nu dispui de faptele care
sa dovedeasca acest lucru. Eu in schimb sustin ca credinta trebuie sprijinita de o viata marcata de fapte. Dovedeste-mi ca ai credinta fara o
viata de fapte bune. Sigur ca nu vei putea dovedi acest lucru. Credinta este invizibila. Singurul mod in care poate fi vazuta de cei din jur este
printr-o viata care s-o puna in evidenta. Eu iti voi arata credinta mea prin faptele mele". Cuvantul cheie al versetului este a arata: A arata
credinta fara fapte este imposibil.

Dezbaterea continua, vorbitorul fiind mai departe primul om. Credinta pe care o marturiseste cineva s-ar putea sa nu fie nimic altceva decat
o fncuviintare mentald a unui fapt binecunoscut. O atare recunoastere intelectuald nu presupune nici o angajare din partea persoanei si, prin
urmare, nu va avea ca rezultat o viata transformata. Nu e de ajuns sa crezi in existenta lui Dumnezeu. Da, e drept, ca acest lucru e esential,
dar nu si suficient. Chiar si demonii cred in existenta lui Dumnezeu si se cutremura la gandul ca in cele din urma vor fi pedepsiti de El.
Demonii cred in realitatea de necontestat, in fapt, dar nu se predau Persoanei. Asta nu e o credintd mantuitoare. Cand cineva crede cu
adevarat in Domnul, asta presupune o angajare a spiritului, duhului si trupului Sau. La randul ei, aceasta angajare are ca urmare practica o
viata schimbata. Credinta fara fapte este o credinta intelectuala, deci doar a mintii, fiind, asadar, o credinta moarta.

Acum ne sunt date doua exemple de credinta din Vechiul Testament. Avraam - care era evreu, si Rahab - care nu era din poporul evreu.
Avraam a fost indreptatit prin fapte intrucat ca I-a adus pe Isaac, fiul sau, pe altar. Pentru a vedea acest adevar in perspectiva sa
corespunzatoare, deschideti la Geneza 15:6, unde citim ca Avraam L-a crezut pe Domnul si El i-a socotit acest lucru neprihanire. Aici Avraam
a fost indreptatit prin faptul ca a crezut; cu alte cuvinte, el. a fost indreptatit prin credinta. Abia cand ajungem la Geneza 22 gasim episodul in
care Avraam si-a adus fiul ca sa fie jertfit. Atunci a fost el indreptatit prin fapte. De indata ce Avraam a crezut in Domnul, a fost indreptatit in
fata lui Dumnezeu. Ulterior insa, dupa sapte capitole, Dumnezeu a pus la incercare credinta lui Avraam. lar Avraam a demonstrat ca are o
credinta autentica, prin faptul ca a fost gata sa-l aduca jertfa pe Isaac. Ascultarea lui a demonstrat ca credinta Iui nu a fost doar una
intelectuala, ce rezida in minte, ci o angajare cu toata inima sa.

Unii au ridicat obiectia ca nu a fost nimeni prezent cand si-a adus Avraam fiul, Isaac, sa fie jertfit si, prin urmare, nu avea fata de cine sa
dovedeasca realitatea credintei sale. Dar tinerii care I-au insotit pe Avraam erau pe aproape, asteptand ca Avraam si Isaac sa revina de pe
munte. Mai mult, era de fata Isaac. Si apoi, disponibilitatea manifestata de Avraam de a-si ucide chiar fiul, pentru a asculta de porunca lui
Dumnezeu, a fost consemnata in textul sacru al Bibliei, demonstrand astfel pentru toate generatiile realitatea credintei sale.

Prin urmare, este limpede ca credinta lui Avraam a inspirat faptele sale si prin faptele sale credinta lui a fost facuta desavarsita. Credinta
adevarata nu poate fi despartita de fapte, caci primul element il produce pe al doilea. Aducerea fiului sau, Isaac, sa fie jertfit, constituie
pentru noi o dovada practica a credintei lui Avraam. A fost Tmplinirea practica a Scripturii, care spune ca Avraam a fost indreptatit prin
credinta, pentru ca a crezut. Faptele lui bune I-au identificat ca pe un prieten al lui Dumnezeu.

Conchidem de aici asadar ca un om este indreptatit prin fapte, si nu numai prin credinta. Din nou, asta nu fnseamna ca suntem indreptatiti
prin credinta si prin fapte. El a fost indreptatit prin credinta fata de Dumnezeu si prin fapte fatda de om. Omul spune: ,Arata-mi realitatea
credintei tale." Singurul mod in care putem face acest lucru este prin fapte bune.

A doua ilustratie din Vechiul Testament o constituie prostituata Rahab, care, in mod cert, nu a fost mantuita prin caracterul ei deloc stralucit!
Dar ea a fost indreptatita prin fapte pentru ca i-a primit pe soli (sau spioni) si i-a scos afara pe o alta cale. Rahab a fost o canaanita, ce locuia
in orasul lerihon. Ea auzise vestea ca se apropie o armata victorioasa, careia nu i s-a putut impotrivi nimeni pana arunci. Prin urmare, ea a
tras concluzia ca Dumnezeul evreilor este Dumnezeul adevarat si s-a decis sa se identifice cu acest Dumnezeu, indiferent care ar fi pretul.
Cand au intrat spionii in cetate, ea s-a Imprietenit cu ei. Procedand asa, ea a demonstrat autenticitatea credintei ei in Dumnezeul cel
adevarat si viu. Ea nu a fost mantuita prin faptul ca i-a tainuit pe spioni, ci acest act de ospitalitate a dovedit ca este o credincioasa
adevarata.

Unii oamenii rastalmacesc acest pasaj, pentru a incerca sa demonstreze ca mantuirea este in parte rezultatul faptelor bune. Dar prin fapte
bune ei inteleg donatii facute unor cauze de caritate, achitarea datoriilor, spunerea adevarului si mersul la biserica. Oare in asta au constat
faptele bune ale lui Avraam si Rahab? Bineinteles c& nu! in cazul lui Avraam, a fost disponibilitatea de a-si ucide fiul! lar in cazul lui Rahab: a
fost un act de tradare! Daca ai elimina credinta din aceste fapte, ar trebui sa le treci in categoria unor fapte reprobabile, si nicidecum bune.
,Desparte-le de credinta, si vei constata nu numai ca au fost imorale si insensibile, ci de-a dreptul pacatoase", spune Mackintosh. ,Sectiunea
aceasta se refera la faptele vietii, nu la faptele legii. Daca faci abstractie de credinta in cazul faptelor lui Avraam si Rahab, constati ca acele
fapte erau de fapt rele. Dar cand le privesti ca rod al credintei, constati ca au fost fapte ale vietii."

Asadar acest pasaj nu poate constitui temeiul propovaduirii faptului cad mantuirea se capata prin fapte bune, pentru ca cine sustine asta va
trebui sa recunoasca ca propaga ideea dupa care mantuirea se capata prin crima si tradare!



lacov isi incheie pasajul cu afirmatia: ,,Dupa cum trupul fara duh este mort, tot asa si credinta fara fapte este moarta". Aici gasim o minunata
rezumare a esentei problemei, lacov compara credinta cu trupul omenesc si aseamana faptele cu duhul. Trupul fara duh este lipsit de viata,
inutil si fara valoare. Tot asa si credinta lipsita de fapte este moarta, lipsita de ineficacitate si fara rost. Evident o atare credinta este falsa, iar
nu credinta autentica, care mantuie.

Asadar, recapituland, vom spune ca lacov ne pune la incercare credinta, prin raspunsurile date de noi la urmatoarele intrebari: Sunt eu dispus
asemenea lui Avraam sa-i ofer lui Dumnezeu tot ce am mai scump in viata? Sunt eu dispus/dispusa, asemenea lui Rahab, sa devin chiar
tradator fata de lume, pentru a fi, in schimb, loial lui Cristos?

Tema este introdusa prin avertismentul impotriva pericolului ca cineva sa se grabeasca sa fie invatator al cuvantului lui Dumnezeu. Desi
limba nu este pomenita ca atare, gandul care se desprinde de aici este ca unul care recurge la limba sa pentru a preda Scriptura isi asuma o
responsabilitate mai mare Thaintea lui Dumnezeu si a oamenilor. Cuvintele: ,Sa nu fiti multi invatatori" ar putea fi parafrazate: ,Sa nu fiti
stapaniti de o ambitie prea mare de a deveni invatatori." Asta desigur nu trebuie inteles in sensul ca i s-ar interzice unuia care a primit cu
adevarat chemarea de a preda Cuvantul lui Dumnezeu sa-si exercite darul pe care i I-a dat Dumnezeu. Ci este doar o prevenire ca aceasta
slujba sa nu fie facuta cu usurinta. Cei care predau Cuvantul Adevarului vor primi o judecatd mai aspra daca nu vor pune in practica ceea ce
au predat altora.

Este o mare raspundere sa-i inveti pe oameni din Biblie. invatatorul trebuie s fie pregatit s asculte si sé puna in practica tot ce descopera in
cuvant. El nu poate spera sa-i conduca pe altii la nivele superioare celor pe care el insusi le-a pus in practica, in propria sa traire. Gradul de
influentd pe care-l va exercita asupra altora va depinde de progresul ficut de el insusi. invatatorul va naste pe altii dupa chipul sau; ii va face
asemenea lui. Daca va dilua sau va scoate prin explicatiile sale Intelesurile vreunui text din Scriptura, va impiedica cresterea studentilor sai.
Daca va tolera pacatul, in orice forma, va promova o viata opusa sfinteniei. Nici o alta carte nu pune asupra oamenilor o raspundere atat de
mare ca Noul Testament. Ea pretinde un atasament total fata de Isus Cristos. Ea cere tara tocmeala ca El sa fie Domnul oricarei sfere din
viata credinciosului. Prin urmare, nu e lucru de saga sa predai din aceasta Carte!

lacov trece acum de la slujba propriu-zisa a predarii la domeniul conversatiei. Suntem cu totii supusi greselilor in multe privinte, dar daca
cineva stie sa-si stapaneasca limba, reusind sa nu comita diversele pacate asociate cu vorbirea, acea persoana este cu adevarat implinita si
disciplinata. Daca cineva poate sa-si stapaneasca vorbirea, nu-i va fi greu sa practice stapanirea de sine si in alte domenii ale vietii sale.
Desigur, Domnul Isus Cristos este Singurul care a realizat pe de-a-intregul acest lucru, dar intr-o anumita privinta fiecare din noi poate deveni
desavarsit, adica matur, intreg si intru totul disciplinat.

Ni se ofera aici cinci imagini alegorice ale limbii.

Mai intéi limba este comparata cu o zabala, care se pune in gura cailor ca sa ne asculte si sa le carmuim tot trupul. lar zabala este legata de
frau. Desi zabala este o piesa relativ mica, din otel, carutasul poate controla comportamentul calului prin aceasta piesa. Tot asa limba poate
conduce viata cuiva - fie spre bine, fie spre rau.

A doua imagine este aceea a unei carme, care, raportata la corabie, este foarte mica, cantarind doar o fractiune din greutatea vasului. De
pilda, vestita nava Queen Elizabeth cantarea 83.673 de tone engleze, dar carma avea doar 140 de tone - adica mai putin de un 0,2 la suta
din greutatea totala a vasului. Si totusi, cand este rotita carma, ea va imprima directie vasului insusi. Pare incredibil ca un om poate controla
un vas atat de mare printr-un dispozitiv atat de mic. Si totusi exact asa se intampla in realitate. Deci nu trebuie sa gresim, evaluand puterea
limbii doar in functie de dimensiunea ei. Desi este un organ de dimensiuni mici al trupului, si relativ ascuns, el se poate mandri cu mari
realizari, si spre bine, si spre rau.

in al treilea rand. limba este asemanat& cu focul. Un chibrit aprins, aruncat la intamplare, ar putea aprinde o mare valvataie. La randul ei,
aceasta ar putea incendia o padure intreaga, lasand in urma mormane de ruine. Prin urmare, ce capacitate de distrugere si pustii rezida
intr-un singur chibrit mic! Una din marile catastrofe ale istoriei a fost incendiul izbucnit in 1871 asupra orasului Chicago. Traditia spune ca a
fost declansat cand vaca doamnei O'Leary a rasturnat cu copita lampa de langa ea. Daca acest lucru este adevarat sau nu, cert este ca
incendiul a continuat, timp de trei zile, distrugand totul pe o suprafata de noua mile patrate. Focul a ucis 250 de persoane, a aruncat in strada
100.000 de persoane si a produs pagube materiale estimate la 175.000.000 dolari. Limba este ca un mic chibrit aprins sau ca un lampas
rasturnat. Potentialul ei de rautate este aproape infinit. lacov o numeste o lume de faradelege... intre madularele noastre. Termenul lume in
acest context exprima o vasta intindere. Cum s-ar spune (in engleza, n.tr.): ,,0 lume plina de necaz", adica foarte mult necaz. Tot asa si limba,
desi e atat de mica, are posibilitati vaste de a comite faradelege.

Maniera in care se raspandeste flacara vorbirii rele este ilustrata prin conversatia dintre doua femei din Brooklyn. Una a spus: ,Tillie mi-a
Spus ca i-ai spus un secret pe care ti-am spus sa nu i-l spuil" La care cealalta a raspuns: ,,Ce rea e Tillie! Doar i-am spus sa nu-ti spuna ca
i-am spus." Apoi prima vorbitoare a raspuns: ,intrucat i-am spus lui Tilie c& nu-ti voi spune c mi-ai spus, te rog, acum, s& nu-i spui c& ti-am
spus!"

Limba poate intina intreg trupul. O persoana poate sa-si corupa intreaga personalitate prin folosirea limbii sale in scopul defaimarii, inteparii,
blasfemielii si al Tnjuraturilor, cum arata Chappel:

»,Vanatorul de greseli se strapunge singur. Cel ce improasca mereu cu noroi nu se poate delecta in ocupatia sa predilecta fara a nu se manji
el insusi cu noroi, pe maini si in inima. De cate ori a trebuit sa constatam, in urma unei asemenea experiente, ca ne-am ales cu un sentiment
de intinare! Dar nu aceasta fusese intentia noastra initiald, ci speram ca aruncand cu noroi in altii, vom putea sa-i facem pe oameni sa creada
ca, in schimb, noi suntem mai curati. in nechibzuinta noastra, am crezut ca ne putem consolida pe noi insine, sfasiindu-i pe altii. Am fost orbi,
crezand ca aprinzand o incarcatura de dinamita sub casa vecinului nostru, ne vom putea intari temelia casei noastre. Dar lucrurile nu stau
niciodata asa. Eforturile noastre de a-i rani pe altii s-ar putea sa reuseasca, dar intotdeauna vom sfarsi prin a ne rani mult mai adanc pe noi
insine.



Limba da foc cursului (sau rotii) naturii. Este ,roata" pusa in miscare la nastere, prin care se intelege intreaga sfera a activitatilor umane. O
limba rea va polua nu numai viata personala a cuiva, ci va contamina toate activitatile sale. Va afecta ,intreaga rautate, din intregul om, pe o
viata intreagad". O limba rea este aprinsa de iad. Toate vorbele rele isi au originea acolo. Un atare fel de a vorbi are un caracter "iadic”.
Cuvantul din original tradus prin iad este aici gheena. in afard de acest caz, el e folosit numai de Domnul Isus in Noul Testament.

in al patrulea rand, limba este asemé&nata cu o fiinta salbatica, de neimblanzit. Toate fiarele, pasarile, serpii si fauna marina pot fi imblanzite.
Nu este nici o noutate sa vezi elefanti imblanziti, lei, tigri, pasari de prada imblanzite, serpi, arici si chiar pesti. Pliniu enumera in scrierile sale
cateva din animalele imblanzite de om: elefanti, lei si tigri, la fiare salbatice; apoi vulturul, la pasari; viperele si alti serpi; crocodilii si diversi
pesti, intre fiintele acvatice. Daca incearca cineva sa demonstreze ca nu toate creaturile au putut fi imblanzite de om, inseamna ca nu a
inteles ce vrea sa scoata n evidenta lacov. Caci nu exista motive sa credem ca omul nu ar putea Tmblanzi orice faptura, daca i s-ar acorda
suficient timp si ar avea destula perseverenta. Robert G. Lee exprima foarte elocvent acest adevar:

,Ce a facut omul cu uriasii elefanti? A invadat salasurile lor din jungla, i-a prins in cursa, i-a domesticit - pe multi dintre ei - sa care lemne, sa
impinga carute incarcate si sa efectueze tot felul de munci grele. Ce a facut omul cu multi tigri de Bengal, cu ochii verzi? I-a prins, i-a invatat
si a facut din ei jucariile sale. Ce a facut omul cu leii, cu puternicii si fiorosii lei din Africa? I-a capturat in numar mare si i-a Tnvatat sa sara prin
inele de foc, sa caldareasca pe cai si sa stea pe piedestal, sa nu se atinga de halci de carne asezate intre labele lor, chiar atunci cand sunt
flamanzi, sa se culce jos, sa se ridice pe picioarele din spate, sa alerge, sa scoata racnete la comanda rostita de om, sau la pocnetul biciului
sau. Ba odata imi amintesc ca am vazut la un circ un leu care si-a deschis puternicele maxilare, permitandu-i imblanzitorului sau sa-si vare
capul in gura sa, pret de un minut. Ce a facut omul cu sarpele boa? Cu marele piton? Duceti-va la circ si veti vedea femei minuscule, firave ca
o floare, cum i infasoara pe acesti monstri hidosi in jurul trupului lor, farad teama. Mergeti la spectacolele de menajerii si vedeti cum omul I-a
facut pe leopardul baltat si pe jaguarul setos de sange inofensivi si muti in fata lui. Duceti-va la spectacol si veti vedea purici domesticiti,
uitati-va la sacalul infometat cum se culca alaturi de mielul bland; urmariti cum porumbelul sta in cuib cu vulturul si cum leul se joaca vesel
Cu un iepuras.”

Dar printre succesele repurtate de om in privinta animalelor sdlbatice nu se gaseste si biruinta asupra propriei sale limbi. Sinceri sa fim,
trebuie sa recunoastem ca acest lucru este adevarat si in viata noastra. Datorita caderii, cu totii ne-am pierdut stapanirea asupra acestui
muschi nu prea mare din organismul nostru. Natura umana nu are capacitatea sau taria de a controla acest mic organ. Numai Dumnezeu
poate s&-1 aduca sub control. in continuare, lacov califici limba drept un rau de neinfrant. Legand sintagma cu cuvintele: plina de otrava
mortala, avem motive sa credem ca lacov a avut in vedere un sarpe fara astampar, cu un venin extrem de otravitor, din care doar o singura
picatura sau doua poate aduce moartea celui atins. Tot asa limba poate otravi mintea si asasina caracterul. Stim cu totii cat de usor este sa-i
barfesti pe altii. De cate ori nu ne antrenam si noi in defaimarea, in improscarea cu noroi a altora, pentru a le plati inapoi anumite presupuse
rele ce ni le-au savarsit. Ba, uneori, fara nici un motiv temeinic, i-am dispretuit pe altii, i-am criticat si i-am degradat. Cine poate calcula toata
mizeria si ravagiile pe care le-au produs atari cuvinte in viata noastra si a celor din familia noastra? Cata amaraciune au produs ele in launtrul
lor! De cata rusine ne-au acoperit cand a trebuit sa ne cerem iertare! Ce efecte nefaste au avut ele asupra sanatatii noastre! Parinti care s-au
complacut in Indeletnicirea de a-i critica pe fata pe fratii si surorile lor de credinta au ajuns apoi sa vada cum proprii lor copii au adoptat
acelasi spirit de critica, indepartandu-se de la partasia crestina. Pretul pe care trebuie sa-I platim pentru folosirea nedisciplinata a limbii este
enorm.

Care este remediul? Rugati-va zilnic Domnului ca sa ne pazeasca de barfa, de spiritul de cenzura si de cuvintele rostite cu rautate. Nu vorbiti
de rau pe nimeni; dragostea acopera o multime de pacate (1Petru 4:8). Daca avem ceva impotriva cuiva, sa ne ducem direct la acea
persoana, sa discutam cu dragoste si sa ne rugam fmpreuna (Matei 18:15;Luca 17:3). Sa ne straduim sa-L vedem pe Cristos in fratii nostri, in
loc sa facem din tantar armasar, amplificand greseli in realitate minore. Daca constatam ca am inceput sa spunem cuvinte necuviincioase
sau nefolositoare, sa ne oprim imediat, in mijlocul propozitiei, si sa explicam ca a duce pana la capat afirmatia inceputa ar fi needificator. E
intelept ca unele lucruri sa ramana nerostite.

Este o dovada de inconsecventa sa folosim limba atat in scopuri bune, cat si in scopuri rele. Este impotriva firii, deoarece contrazice orice
principiu din naturd. La un moment dat un om il binecuvanteaza pe Dumnezeu cu limba sa, pentru ca in clipa urméatoare si-i blesteme pe cei
facuti dupa chipul lui Dumnezeu. Cata neconcordanta exista in faptul ca din aceeasi sursa pot izvori rezultate atat de diferite! Nu ar trebui sa
existe o atare stare de lucruri! Limba care il binecuvanteaza pe Dumnezeu ar trebui sa-i ajute pe oameni, iar nu sa-i vatame. Tot ceea ce
spunem trebuie s& se supund acestui triplu test: Este adevarat? Este omenos? Este necesar? in permanent trebuie s&-L rugdm pe Domnul s&
puna straja buzelor noastre (Psalmul 141:3) si sa ne rugam ca vorbele care ne ies din gura si meditatiile inimii noastre sa fie vrednice de
primit in fata Aceluia care este taria si Rascumparatorul nostru (Psalmul 19:14). Sa nu uitam ca printre madularele noastre mentionate la
Romani 12:1 se afla si limba.

Din nici un izvor nu tasneste simultan si apa dulce, si apa amara. Tot asa trebuie sa fie si cu limba. Fie una, fie alta. Lectiile acestea din
natura au menirea sa ne atraga atentia ca vorbirea noastra trebuie sa fie in mod consecvent buna.

Astfel lacov ne aduce la judecats, in privinta vorbirii noastre. inainte de a parasi aceasta sectiune, sa ne punem urmatoarele intrebari: i invat
eu oare pe altii lucruri pe care el insumi nu mi le-am Tnhsusit? ii critic oare pe altii pe la spate? Este vorbirea mea in mod consecvent curata,
edificatoare, plina de omenie? Folosesc eu oare ,injuraturi pe jumatate", cum ar fi (in engleza): gosh, golly, gee, jeepers, good heavens,
heck? Dupa ce am participat la o adunare solemna, ma angajez eu oare in usuratate, discutand despre rezultatele ultimelor meciuri de
fotbal? Fac eu jocuri de cuvinte cu texte din Scriptura? lar cand repovestesc un fapt, exagerez sau infloresc eu lucrurile, pentru a-i impresiona
pe ascultatori? Spun eu oare adevarul, data de data, chiar daca aceasta ma poate costa pierderea reputatiei, a prietenilor sau a finantelor?

Daca un om este intelept si intelegator, va demonstra acest lucru prin purtarea lui buna, conjugata cu duhul smerit ce decurge din
intelepciune. Domnul Isus - intruchiparea adevaratei intelepciuni - nu a fost nici mandru, nici arogant; ci El a fost bland si smerit cu inima
(Matei 11:29). Prin urmare, toti cei care sunt cu adevarat intelepti poarta amprenta adevaratei smerenii.

Pe cel intelept in felul lumii il caracterizeaza gelozia amara si ambitiile egoiste din inima sa. Singura lui pasiune in viata este sa-si promoveze
propriile interese. El este gelos pe toti competitorii sai si necrutator in relatiile cu ei. El se faleste ca intelepciunea sa i-a adus succesele de
care se bucura. Dar lacov spune ca aceasta nu este deloc intelepciune. O atare falosenie este gaunoasa, fiind, practic, o tagaduire a



adevarului potrivit caruia omul cu adevarat intelept este cel cu adevarat smerit.

Chiar in slujirea crestina, se poate ca cineva sa fie plin de gelozie amara fata de alti lucratori, cautand sa se promoveze pe sine, in pozitii sus
puse. Exista intotdeauna pericolul ca oamenilor cu o intelepciune lumeasca sa li se ofere pozitii de conducere in biserica. Trebuie sa fim in
permanenta cu bagare de seama sa nu permitem ca principiile lumii sa ne calduzeasca in treburile spirituale. lacov numeste aceasta
intelepciune falsa drept pamanteasca, senzuald si demonic. in aceste trei adjective exista o progresie inversa, care merge in jos.

Pamanteasca inseamna ca intelepciunea aceasta nu vine din cer, ci e de pe acest pamant.
Senzuald inseamna ca nu este roada Duhului Sfant, ci provine din natura josnica a omului.
Demonica inseamna ca se preteaza la actiuni care se aseamana cu purtarea demonilor, mai degraba decat cu aceea a oamenilor.

Oriunde veti intalni invidie si cearta (in engleza: ,egosim, urmarirea intereselor proprii*, n.tr.), veti gasi si dezordine, stare de confuzie si orice
lucru rau. Cat de adevarate sunt aceste cuvinte! Ganditi-va la toata agitatia si nelinistea din lumea actuala - toate datorandu-se faptului ca au
respins intelepciunea adevarata si s-au luat dupa propria lor presupusa intelepciune!

Intelepciunea care vine de la Dumnezeu este mai intai curata. In gandire, in vorba si in fapta, este curata. in duh si in trup, in doctrina si in
practica, in credinta si in morald, este neintinata.

De asemenea este pasnica. Adica un om intelept iubeste pacea si va face tot ce-i sta in putinta pentru a mentine pacea, fara a sacrifica
puritatea. Lucrul acesta e ilustrat prin istorioara lui Luther, despre doi tapi care s-au intalnit pe o punte ingusta ce traversa un rau adanc.
Tapii nu puteau da inapoi, dar nici nu indrazneau sa se ia la tranta. ,,Dupa un scurt schimb de replici, unul din ei s-a asezat jos, lasandu-l pe
celalalt sa treaca peste el, evitdndu-se astfel orice conflict. Morala, spune Luther, nu e greu de dedus:

,Fii multumit daca cineva iti va calca persoana in fata, de dragul pacii. Am spus persoana, nu constiinta."

Adevarata ntelepciune este blanda. Este ingaduitoare, iar nu impunatoare. Curtenitoare, nu badarana. Un om intelept este un domn, un
adevarat ,gentleman", care tine cont de sentimentele altora, dupa cum spune si A. B. Simpson: , Atitudinea de badaranie, de sarcasm, replica
dura si cuvintele tdioase - toate acestea nu au nimic de a face cu fnvatatura plina de blandete a Mangaietorului."

Urmatoarea trasatura este: usor de induplecat (sau ,gata sa cedeze"). Adica atitudinea conciliatoare, abordabilitatea, disponibilitatea de a
asculta, de a cumpani lucrurile, de a ceda atunci cand este nevoie. Este exact contrariul atitudinii de incapatanare si de indaratnicie.

intelepciunea de sus este plina de indurare si de roade bune.
Este plina de indurare fata de cei care nu au dreptate si dornica intotdeauna sa-i ajute pe acestia sa gaseasca drumul cel bun.
Este plina de compasiune si omenie, lipsita de spirit de razbunare, rasplatind lipsa de amabilitate cu bunavointa.

Este fara partinire, in sensul ca nu cauta la fata omului, nu da dovada de favoritism. Este impartiala in tratamentul aplicat altora. In fine,
intelepciunea adevarata este nefatarnica, adica sincera si transparenta. Nu se preface ca este altceva decat e in realitate.

Sa insailam acum toate aceste ganduri, pentru a alcatui portretele a doi oameni: omul cu adevarat intelept si omul cu intelepciune falsa.

Omul cu adevarat intelept este cu adevarat smerit. El Ti stimeaza pe altii, considerandu-i mai buni decat el. El nu-si da aere, ci se straduieste
sa-i faca pe oameni sa se simta in largul lor, de indata ce ia contact cu ei. Comportarea lui nu este ca aceea a lumii inconjuratoare, caci este
din alta lume. El nu traieste pentru trup, ci pentru duh. Prin cuvintele si faptele sale, el te face sa te gandesti la Domnul Isus. Viata lui este
curata. El insusi este curat din punct de vedere moral si spiritual. Apoi este pasnic. Va suporta insulta si acuzatiile false, refuzand sa se
razbune sau chiar sa se justifice. Este bland, manierat si are o inima tandra. Te poti intelege cu el, poti sa-I convingi, pentru ca este dispus sa
priveasca lucrurile din punctul tau de vedere. Nu este vindictiv, ci intotdeauna gata sa-i ierte pe cei care i-au gresit. Nu numai atat, dar si-a
facut obicei din a se purta cu omenie fata de altii, in special cu cei care nu merita. Si apoi se poarta la fel cu totii, nu practica favoritismul. Cei
bogati merita acelasi tratament ca si saracii. Celor mari nu li se acorda tratament preferential in detrimentul oamenilor de rand. in fine el nu
este ipocrit. Nu spune una si face alta. Sau ceea ce spune aceea si gandeste. Nu-l vei auzi niciodata lingusindu-i pe altii. Rosteste adevarul si
niciodata nu se ascunde dupa o masca.

Nu tot asa este omul cu intelepciune lumeascé. Inima lui este plina de invidie si cearta. in goana sa dupa inavutire, devine intolerant fata de
orice competitor sau rival, in comportarea sa nu este nimic nobil, caci ea nu se ridica mai presus de acest pamant. El traieste doar pentru a-si
satisface apetiturile naturale - aidoma animalelor. lar metodele sale sunt pline de cruzime si perfidie - de-a dreptul diavolesti. Sub costumul
sau bine calcat se ascunde o viata de necuratie. Gandurile din viata sa sunt poluate, morala lui e decdzuta iar vorbirea 1i este necurata. Este
certaret cu toti cei care Indraznesc sa-I contrazica sau il supara cu ceva. Acasa, la serviciu, in viata sociala este intr-o permanenta stare de
vrajba. Este nemilos, aspru si impunator, nepoliticos si badaran. Oamenii nu se pot apropia de el cu usurinta, pentru ca-i tine la distanta. Este
imposibil sa stai de vorba cu el in liniste, sa incerci sa te intelegi cu el. El deja a luat o hotarare in mintea lui si nu-l mai poti face sa se
razgandeasca, in ruptul capului. Opiniile lui nu sufera nici o modificare. Este neiertator si vindictiv. Cand |-a prins pe cineva cu o greseala sau
eroare cat de micad, este necrutator, slobozind un suvoi de cuvinte dure, ocari si un potop de critici. Pe oameni ii plaseaza pe scara proprie a
valorilor, in functie de foloasele pe care le poate trage de pe urma lor. Cand nu mai prezinta nici un interes pentru el, dupa ce s-a folosit de ei,
cand stie ca nu va mai profita de pe urma lor, nu-i mai baga in seama. in fine, omul acesta e cu doué fete si nesincer. Niciodata nu poti fi
sigur de el. Nu te poti bizui nici pe cuvintele lui, nici pe faptele sale.

lacov incheie capitolul cu cuvintele: ,,Acum (insa) roada neprihanirii este semanata in pace de cei care fac pace." Versetul acesta stabileste
veriga de legatura dintre cele discutate anterior si cele ce urmeaza. Am invatat deja ca intelepciunea adevarata este pasnica, iubitoare de
pace. in capitolul urmator vom constata ca exista conflicte in randurile copiilor lui Dumnezeu. Aici ni se aminteste c& viata este ca procesul



"fermieritului”. Elementele ecuatiei sunt: Fermierul (omul intelept care este facator de pace); apoi clima (pacea); si secerisul (neprihdnirea).
Fermierul vrea sa culeaga o recolta de neprihanire. Este cu putinta acest lucru intr-o atmosfera de certuri si ciorovaieli? Nicidecum!
Semanatul trebuie sa se faca in conditii de pace, de catre persoane cu atitudine pasnica. Atunci se va culege o recolta imbelsugata de
dreptate, atat in viata lor, cat si a celor pe care fi slujesc.

inc& o data lacov ne-a pus credinta la proba, de data aceasta cu privire la tipul de intelepciune pe care trebuie s&-I etaldm in viata noastra de
zi cu zi. Trebuie sa ne punem urmatoarea intrebare: ,1i respect eu oare mai mult pe trufasii acestei lumi, decat pe credinciosii smeriti in
Domnul Isus?" 1l slujesc eu pe Domnul fird sa-mi pese cine va fi elogiat sau va primi credit pentru asta?" ,Sunt eu vinovat de faptul cd am
recurs la linguseli, pentru a-i manipula pe oameni, pentru a-mi urmari scopurile?" ,Nutresc eu oare in inima gelozie si resentimente?" ,,Recurg
eu la cuvinte sarcastice si la remarci taioase?" ,Sunt eu curat in gandire, in vorbire si pe plan moral?"

lacov a scos in evidenta ca omul intelept iubeste pacea. Acum el isi aduce aminte de certurile ce exista intre copiii lui Dumnezeu. Care sa fie
cauza acestora? De ce exista atatea familii nefericite si atatea biserici dezbinate? De ce exista atatea vrajbe, dusmanii si suparari intre
lucratorii crestini din tara si intre misionarii din strainatate? Motivul este faptul ca in permanenta ne straduim sa ne satisfacem pofta dupa
placeri si avutii, cautand mereu sa-i intrecem pe altii, sa fim mai grozavi decat ei.

Realitatea trista e ca exista razboaie si lupte intre crestini. Ar fi nerealist sa incercam sa sugeram ca paragraful acesta nu se refera la
credinciosi. Ar insemna sa-l secatuim de toata valoarea si invatatura pe care doreste sa ne-o impartaseasca. Care este cauza tuturor acestor
lupte? Ele izvorasc din dorintele puternice din launtrul nostru, care se zbat incontinuu, cautand sa fie satisfacute. Exista in noi pofta de a
acumula bunuri materiale. Suntem manati apoi de dorinta dupa prestigiu. Tanjim Tn launtrul nostru dupa placere, dupa satisfacerea apetitelor
trupesti. Toate aceste forte puternice actioneaza in launtrul nostru si niciodata nu suntem multumiti, ci intotdeauna vrem sa ni se dea mai
mult. Cu toate acestea, se pare ca mereu suntem frustrati, in dorinta noastra de a capata ceea ce dorim. Dorinta aceasta neimplinita din noi
este atat de puternica incat suntem gata sa-i calcam in picioare pe cei care par sa ne obstructioneze inaintarea. lacov spune: ,Voi ucideti",
intelegand acest lucru in sens figurat. Cu alte cuvinte, nu comitem crime fizice, dar mania, gelozia si cruzimea care se scurg din noi constituie
o crima Tn embrion.

Noi poftim si nu avem. Dorim sa posedam lucruri mai frumoase si mai numeroase decat ale altora. Si in incercarea aceasta, ne trezim ca am
ajuns sa ne certam si sa ne sfasiem unii pe altii.

Un tanar si o tanara - sa le spunem loan si Angela - tocmai s-au casatorit. loan are un serviciu destul de bine remunerat. Angela doreste o
casa la fel de mare ca aceea a celorlalte familii de tineri din biserica. loan doreste o masina cu un an de fabricatie recent. Angela doreste sa
aiba in casa mobila de calitate si aparatura moderna. Unele din aceste lucruri vor trebui cumparate pe rate. Dar salariul lui loan nu este
suficient pentru a face fata acestor presiuni financiare. Apoi Tn viata tinerei familii intervine un copilas, care reclama alte cheltuieli, pe fondul
unui buget foarte dezechilibrat. Pe masura ce cresc pretentiile Angelei, loan devine tot mai nervos si irascibil. Angela se razbuna, incepand
sa-l cicaleasca si sa planga tot mai des. Nu dupa mult timp, peretii casei incep sa se cutremure de certurile care izbucnesc in acest camin.
Materialismul a inceput sa distruga aceasta familie.

Pe de alta parte, s-ar putea ca Angela sa fie geloasa, considerand ca Bob si Suzana Smith ocupa un loc mai proeminent in adunare decat ea si
loan. Curand ea va incepe sa faca remarci taioase fata de Suzana. Pe masura ce batalia dintre cele doua creste in intensitate, intre loan si
Bob izbucneste de asemenea un conflict. Apoi alti crestini se alatura uneia sau alteia dintre cele doua tabere si astfel adunarea este
dezbinata - doar pentru faptul ca o persoana este avida dupa prestanta.

lata dar unde rezida sursa ciorovaielilor si certurilor dintre credinciosi: in dorinta de a avea mai mult si in gelozia pe care o starneste o atare
I&comie in altii. In engleza avem o expresie care incearca sa imbrace acest fenomen intr-un vesmant mai respectabil: ,Keeping up with the
Joneses" (adica a tine pasul cu lonestii, a nu te [asa mai prejos de altii). Mai precis am putea defini acest fenomen drept lacomie, rapacitate si
invidie. Dorinta devine la un moment atat de puternica incat oamenii sunt dispusi sa faca aproape orice pentru a-si satisface poftele. Ei nu
pricep ca adevarata placere nu se gaseste pe aceasta cale, ci in atitudinea de a ne multumi cu alimentele si imbracamintea pe care le avem
(1Timotei 6:8).

Rugaciunea este metoda corecta de rezolvare a acestei probleme. ,Nu va certati. Nu polemizati. Nu va luptati, ci rugati-va!". lacov spune:
.Nu aveti pentru c& nu cereti." in loc s& aducem aceste lucruri thaintea Domnului ih rugéciune, noi incercdm s& obtinem ceea ce dorim prin
propriile noastre eforturi. Daca dorim un lucru pe care nu-i avem, sa-l cerem de la Dumnezeu. Daca cerem, dar nu ni se raspunde la
rugéciune, care sa fie explicatia? iInseamn ca motivele noastre nu au fost curate. Noi nu am dorit aceste bunuri pentru slava lui Dumnezeu
sau spre folosul semenilor nostri, ci ni le-am dorit pentru gratificarea eului nostru, ca sa ne satisfaca apetiturile noastre naturale. Dumnezeu
nu promite ca va raspunde la asemenea rugaciuni.

Ce lectie aprofundata de psihologie avem in aceste versete de la inceputul capitolului 4! Daca oamenii ar fi multumiti cu ceea ce le-a dat
Dumnezeu, ce conflicte si tulburari ar fi evitate! Daca ne-am iubi aproapele ca pe noi insine, si am fi mai interesati in a imparti cu altii ceea ce
avem, decat in a acapara pentru noi insine, ce atmosfera de pace s-ar crea! Daca am urma porunca Mantuitorului, de a renunta la toate, in
loc de a aduna cat mai mult; de a ne strange comori in cer, mai degraba decat pe pamant, ce repede ar inceta neintelegerile!

Isus condamna iubirea excesiva a lucrurilor materiale, echivaland-o cu adulter spiritual (majoritatea manuscriselor contin termenii: ,,adulteri
si adultere", sugerandu-se astfel ca ar fi existat imoralitate in sens concret in adunarile carora li se adreseaza epistola. Manuscrisul
alexandrin contine doar forma feminina: , adultere", care ne obliga aproape sigur sa acceptam un sens figurat. Versiunile KJV si NKJV permit
ambele sensuri, adulter fizic si/sau spiritual.). Dumnezeu vrea sa-L iubim pe El mai intéi si cel mai mult. Cand iubim lucrurile trecatoare ale
acestei lumi, suntem neloiali si necredinciosi fata de El.

Lacomia este o form& de idolatrie. Ea inseamn& ca dorim cu ardoare un lucru pe care Dumnezeu nu doreste s&-1 avem. inseamna c& ne-am
intronat in inima un idol, ca punem mai mare pret pe lucrurile materiale, decat pe voia lui Dumnezeu. Prin urmare, lacomia este idolatrie si
idolatria este o forma de infidelitate spirituala fata de Domnul.



Spiritul lumesc este de asemenea vrajmasie cu Dumnezeu. Lumea nu fnseamna aici planeta pe care locuim, ci lumea naturii din jurul nostru.
Este sistemul pe care |-a faurit omul pentru el insusi, n efortul de a satisface pofta ochilor, pofta carnii si mandria vietii. in cadrul acestui
sistem nu este loc pentru Dumnezeu sau pentru Fiul Sau. S-ar putea sa fie lumea artelor, a culturii, a educatiei, stiintei sau chiar a religiei.
Dar este o sfera in care numele lui Cristos nu este binevenit, ba chiar este interzis. lar daca e totusi acceptat, aceasta e numai de forma. Pe
scurt, este lumea sau omenirea din afara sferei bisericii adevarate. A fi prieten cu acest sistem inseamna a fi vrajmas cu Dumnezeu. Caci
tocmai lumea aceasta L-a rastignit pe Domnul vietii si al slavei. De fapt, lumea religioasa a fost aceea care a jucat un rol hotarator in
omorarea Sa. Asadar, cat de groaznic este doar sa ne gandim ca credinciosii ar putea vreodata dori sa mearga la brat cu lumea care L-a ucis
pe Mantuitorul lor!

Versetul 5 este unul dintre cele mai dificile din intreaga epistola: Credeti ca degeaba spune Scriptura: ,Duhul care locuieste in noi ne doreste
cu gelozie"?

Prima dificultate rezida in faptul ca lacov pare sa citeze din Vechiul Testament. Dar aceste cuvinte nu se gasesc nicaieri in Vechiul Testament,
nici macar in cartile apocrife. Exista doua explicatii posibile: Prima, consta in faptul ca desi nu regdsim in Vechiul Testament aceste cuvinte in
forma exacta in care au fost redate de lacov, s-ar putea ca el sa le fi citat ca rezumat al invataturii generale a Scripturii. A doua solutie ar fi
cea oferita de versiunea RV, unde versetul este rupt in doua intrebari: ,,Sau credeti ca degeaba vorbeste Scriptura? Ne iubeste oare cu
gelozie Duhul, pe care L-a pus Dumnezeu sa locuiasca in noi?" Cu alte cuvinte ideea care se desprinde de aici este ca in condamnarea
spiritului competitiv si lumesc, Biblia nu face risipa de cuvinte.

A doua dificultate majora a versetului 5 rezida in a doua parte a sa. Problema consta in a stabili daca duhul este Duhul Sfant ca in NKJV
(manuscrisele cele mai vechi nu elaborasera inca forme separate pentru litere majuscule si minuscule. Th mod ideal, ar trebui sa existe un
,D" situat undeva intre litera majuscula ,D" si cea minuscula, pentru a indica in Noul Testament pasajele in care nu este clar daca se
vorbeste despre Duhul sau duhul. intrucat nu exista aceasta forma intermediara, traducatorii si editorii trebuie s& decid& in functie de
context. Aici si in alte pasaje exista deosebiri de vederi in randul cercetatorilor avizati ai Bibliei) sau duhul geloziei pline de pasiune. Daca
prima varianta este cea valabild, atunci talmacirea este ca Duhul Sfant, pe care Dumnezeu l-a pus sa locuiasca in noi, nu este sursa poftei si
geloziei care duc la certuri; mai degraba, El doreste cu gelozie ca noi sa fim devotati pe de-a-ntregul lui Cristos. Daca acesta este sensul
versetului, atunci reiese ca duhul care locuieste in noi, adica duhul de pofta si invidie, este cauza tuturor infidelitatilor noastre fata de
Dumnezeu.

Dar El ne d& har si mai mult. in primele cinci versete am vazut cat de rea poate fi firea veche din credincios. Acum aflam c& nu suntem I&sati
singuri sa ne ocupam de poftele firii, in propriile noastre puteri. Slava Domnului, El ne da har mai mult sau tarie ori" de cate ori avem nevoie
(Evrei 4:16). El a fagaduit: ,,...ca zilele tale asa va fi taria ta" (Deuteronom 33:25).

Cand poverile apasa mai greu, El da mai mult har,

Si trimite mai multa tarie, cand truda sporeste,

La stramtorari noi, El adauga indurarea Sa,

lar cand se-nmultesc incercarile, El inmulteste pacea Sa.
Annie Johnson Flint

Pentru a dovedi ca Dumnezeu da harul in masura in care avem nevoie de el, lacov citeaza textul de la Proverbe 3:34, aici gasim in plus
gandul conform caruia celor smeriti, nu celor mandri le este fagaduit harul. Dumnezeu se Impotriveste celor mandri, dar nu se poate impotrivi
duhului zdrobit.

in versetele 7-10, gasim sase pasi ce trebuie ficuti atunci cAnd este o adevarats pocainta. lacov si-a ridicat pAnd acum glasul impotriva
pacatelor comise de sfinti. Cuvintele sale au strapuns inimile ca niste sageti osanditoare, cazand ca niste tunete izvorate de la tronul lui
Dumnezeu. Ne dam seama ca prin el ne-a vorbit chiar Dumnezeu. Inimile noastre s-au plecat sub Tnraurirea cuvintelor Sale. Dar acum se
pune intrebarea: ,Ce vom face?"

Primul lucru pe care trebuie sa-l facem este sa ne supunem lui Dumnezeu. Asta inseamna ca trebuie sa-I fim supusi, gata sa-L ascultam cand
ne vorbeste si sa facem ceea ce ne spune. Trebuie sa fim cu inima zdrobita, iar nu mandri sau indaratnici.

Apoi trebuie sa ne impotrivim diavolului. Acest lucru il facem inchizandu-ne urechile si inimile la sugestiile si ispitele sale. De asemenea ne
fmpotrivim diavolului folosind Scriptura ca pe Sabia Duhului, ca sa-l respingem. Daca ne Impotrivim lui, el va fugi de la noi.

Apoi trebuie sa ne apropiem de Dumnezeu. Si acest lucru il facem prin rugaciune. Trebuie sa venim Tnhaintea Lui printr-o rugaciune disperata
dar plina de credinta, spunandu-I tot ce ne apasa pe inima. Apropiindu-ne astfel de El, constatam ca si El Se va apropia de noi. Noi am crezut
ca El va fi departe de noi, datorita atitudinii noastre firesti si lumesti, dar cand ne apropiem de El, El ne iarta si ne reface.

Al patrulea pas este: Spalati-va mainile, pacatosilor; curati ti-va inima, oameni cu inima impartita! Mainile se refera la actiunile noastre iar
inimile reprezinta motivele si dorintele noastre. Noi ne curatim mainile si ne purificdm inimile marturisindu-ne si lasandu-ne de pacate, atat in
launtrul nostru, cat si in afara. Ca pacatosi avem nevoie sa ne marturisim faptele rele; ca oameni cu inima impartita, trebuie sa marturisim
duplicitatea din inimile noastre, motivatia noastra gresita.

Marturisirea trebuie insotita de o adanca parere de rdu si cainta pentru pacat. Simtiti-va mizeria, intristati-va si plangeti! Rasul vostru sa se
prefaca in plans si bucuria voastra in intristare! Cand Dumnezeu ne cerceteaza, mustrandu-ne pentru pacatele comise, nu mai este timp de
pierdut, ci trebuie sa ne prosternem tnaintea Lui si sa plangem pentru pacatosenia noastra, pentru lipsa de putere, pentru raceala noastra si
pentru starea de ne-rodnicie. Trebuie sa ne smerim si sa plangem pentru materialismul nostru, pentru secularismul si formalismul nostru.
Atat in lduntrul nostru, cat si in afara, trebuie sa manifestam roada pocaintei evlavioase.



In fine, trebuie sa ne smerim fnaintea Domnului. Daca ne prosternem cu adevérat in tréna la picioarele Sale, El ne va ridica la timpul potrivit.

Prin urmare, acesta este modul de a raspunde atunci cand Domnul ne descopere starea in care ne aflam. Prea de multe ori lucrurile nu se
intdmpla asa cum ar trebui. De pilda, uneori, ne aflam la adunare, unde auzim clar cum ne vorbeste Dumnezeu inimii noastre. Suntem pentru
moment miscati si umpluti de hotarari mari. Dar cand se termin adunarea, oamenii se iau cu vorba si uitd de cele serioase. intreaga
atmosfera a serviciului se destrama iar puterea se risipeste si Duhul lui Dumnezeu e stins.

in continuare lacov se ocup& de vorbirea de rdu impotriva unui frate. Cineva a spus cé trebuie s& ne punem trei intreb&ri nainte de a incepe
s&-i criticdm pe altii: De ce folos va fi aceastd criticd pentru fratele meu? De ce folos imi va fi mie thsumi? in ce m&surd aceasts critica va fi
spre slava lui Dumnezeu?

Legea regala a iubirii spune ca trebuie sa ne iubim semenii ca pe noi insine. Prin urmare, a vorbi de rdu impotriva unui frate sau a-i judecata
motivele este totuna cu a vorbi impotriva acestei legi si a o condamna, dispretuind-o. A cdlca legea cu voia inseamna a o trata fara respect.
Este ca si cand am spune ca legea este buna, si nevrednica de a fi respectata. ,,Cine refuza sa asculte afirma, practic, ca n-ar trebui sa existe
lege." Asadar cel care vorbeste de rau impotriva unui frate este pus in pozitia ciudata de a fi judecator, mai degraba decat cel care trebuie
judecat. El se posteaza pe o pozitie superioara legii, mai degraba decat aceea de supunere fata de lege. Dar numai Dumnezeu este superior
legii; El este Cel care a dat legea si Care judeca dupa lege. Atunci cine are indrazneala de a uzurpa locul lui Dumnezeu, judecandu-l pe altul?"

Urmatorul pacat pe care lacov il condamna este acela de a-ti face planuri, de a te increde in fortele proprii si a te lauda ca vei face cutare sau
cutare lucru, fara sa tii cont de Dumnezeu, actionand independent de El (versetele 13-16). lacov ne prezinta imaginea unui om de afaceri,
care si-a intocmit un plan complet pentru viitor. Observati detaliile avute de el in vedere: timpul (astazi sau maine); personalul (noi); locul (in
cutare cetate); durata (vom sta acolo un an); activitatea (vom cumpara si vom vinde); si rezultatele anticipate (vom obtine un profit). Ce
lipseste din acest tablou? Nici macar o datd omul acesta nu-L pomeneste pe Dumnezeu, nu-L include in afacerile sale. in viat3, este, desigur,
nevoie sa facem anumite planuri de viitor, dar este un pacat a le face singuri, fara sa tinem seama de Dumnezeu. A spune: ,Noi vom" sau ,Eu
voi" este esenta pacatului. Observati, de pild&, cu cata frecvents revine aceastd sintagma: ,Voi..." in cazul lui Lucifer, la Isaia 14:13,14: ,Tu ai
zis in inima ta: «Ma voi sui pana la ceruri, Imi voi ridica scaunul de domnie mai presus de scaunul lui Dumnezeu; voi sedea pe muntele
adunarii, in adancimile miaza-noaptei; ma voi ridica mai sus de varful norilor, voi fi ca Cel Prea Tnalt.

Este gresit sa planuim ca si cand ziua de maine ar fi sigura. ,,Nu spune... maine" (Proverbe 3:28). Noi nu stim ce poate aduce ziua de maine.
Viata noastra este nesigura si imprevizibila, ca un ,nor de fum" (sau ca un abur)

in toate planurile noastre trebuie si-L consultdm pe Dumnezeu si toate planurile trebuie s le intocmim dupé voia Sa. Trebuie s& traim si s&
vorbim Tn deplina constienta de faptul ca destinele noastre sunt in mana Sa. Trebuie sa spunem: ,Daca Domnul va voi, vom trai si vom face
cutare lucru." Astfel in cartea Fapte vedem ca Pavel spune: ,Daca va voi Dumnezeu, ma voi intoarce iarasi la voi" (18:21) iar la 1Corinteni
4:19 el scrie: ,,Dacd Domnul va voi, voi veni in curand la voi." Uneori crestinii recurg la literele: ,D.V." pentru a exprima aceasta bizuire pe
Domnul, aceasta dependenta de Dumnezeu. Este vorba de initialele a doua cuvinte din latina: Deo volente, insemnand: Daca va voi
Dumnezeu.

Dar acum voi va laudati cu aroganta voastra, scrie lacov. Crestinii se laudau cu planurile lor de viitor, fiind aroganti in increderea loc ca nimic
nu va interveni ca sa le strice planurile. Ei se purtau ca si cand erau stapani pe soarta lor. Orice lauda de acest fel este rea pentru ca nu tine
cont de Dumnezeu.

Deci, cine stie sa faca binele si nu-l face pacatuieste. In acest context, a face binele inseamné a-L include pe Dumnezeu in orice aspect al
vietii noastre, a trai clipa de clipa bizuindu-ne pe El. Daca stim ca trebuie sa facem acest lucru, si nu-I facem, atunci in mod clar pacatuim.
Desigur, principiul are o aplicatie mai larga. in orice domeniu al vietii, ori de cate ori se iveste prilejul de a face bine, devenim indata
responsabili pentru a face acest lucru. Daca stim ce e bine, avem obligatia sa traim in lumina acelei descoperiri. Esecul de a face acest lucru
este un pacat impotriva lui Dumnezeu, impotriva semenilor nostri si impotriva noastra insine.

in capitolul 4 lacov ne-a adus la judecata cu privire la I3comie si conflicte, cu privire la vorbirea de riu si cu privire la alcatuirea de planuri
fara sa-L consultam pe Domnul. Asadar sa ne punem urmatoarele intrebari: Sunt eu dornic mereu de a obtine tot mai mult, sau ma
multumesc cu ceea ce am? li invidiez pe cei care posedad mai multe avutii decat mine? M rog fnainte de a cumpara? lar cand Dumnezeu imi
vorbeste, ma supun eu, sau ma mpotrivesc? Vorbesc eu impotriva fratilor mei? Fac eu planuri fara sa-L consult pe Domnul?

Mai intai, el i cheama pe bogati sa planga si sa boceasca din pricina nenorocirilor care vor veni curand peste ei, cand vor trebui sa-L
intalneasca pe Dumnezeu. Atunci ei vor fi umpluti de rusine si remuscare. Atunci vor vedea ca au fost administratori nevrednici ai bunurilor
ce le-au fost incredintate. Vor plange pentru toate prilejurile irosite. Vor boci pentru lacomia si egoismul lor. Vor fi mustrati in cugetul lor
pentru metodele ne-echitabile practicate fata de salariatii lor. Vor vedea ce mare e pacatul de a fi cautat siguranta in lucrurile materiale, mai
degraba decat in Domnul. Si vor varsa lacrimi fierbinti pentru modul in care s-au complacut in satisfacerea tuturor placerilor. lacov
mentioneaza patru pacate cardinale ale bogatilor. Primul este acumularea de bogatii.

»,Bogatiile voastre sunt ruinate", spune lacov, ,iar hainele stocate de voi sunt roase de molii. Aurul si argintul vostru si-au pierdut luciul. Si
insasi aceasta pierdere a luciului va constitui dovada faptului ca ati stocat cu rautate si va veti feri de ele ca si cand ar fi incandescente".

Nicadieri Tn Biblie nu este scris ca e un pacat a fi bogat. Asa, de pilda, cineva poate mosteni o avere peste noapte. Desigur, el nu a comis nici
un pacat pentru ca s-a imbogatit dintr-odata. Dar este scris in Biblie ca e un pacat sa adunam bogatii. Domnul Isus a interzis in mod expres
acumularea de bogatii, cand a spus: ,,Nu va strangeti comori pe pamant, unde molia si rugina le strica si unde hotii le sapa si le fura. Ci
strangeti-va comori in cer, unde nici molia, nici rugina nu le strica si unde hotii nu le sapa, nici nu le fura. Caci unde este comoara ta, acolo va
fi si inima ta" (Matei 6.19-21).

La lacov bogatiile imbraca patru forme: bogatii, haine, aur si argint. in vremurile biblice, bogatia se masura de obicei sub forma de grane,
untdelemn si alte produse naturale, precum si sub forma de imbracaminte, aur si argint. Poate ca atunci cand lacov spune: ,Bogatiile voastre



s-au stricat" se refera la faptul ca graul a facut viermi iar untdelemnul s-a réancezit. Cu alte cuvinte, aceste bunuri au fost stocate pana cand
s-au stricat, desi ele ar fi putut fi intrebuintate pentru hranirea celor saraci. Acum insa nu mai sunt bune de nimic. ,Hainele voastre sunt
roase de molii," spune el. Or, hainele purtate nu sunt mancate de molii. Dar atunci cand dulapurile sunt ticsite de haine, rareori imbracate,
ele vor atrage atentia moliilor. Pentru lacov este o abatere morald sa stochezi haine in felul acesta, cand atatia oameni din lume au nevoi
disperate.

Aurul si argintul vostru s-au ros si coroziunea lor va sta marturie impotriva voastra si vor musca din carnea voastra ca focul, spune lacov in
continuare. Aurul si argintul nu ruginesc, dar isi pierd luciul si se decoloreaza si, in anumite conditii necorespunzatoare de stocare, ar putea fi
supuse coroziunii. in loc s& puna la bataie banii lor, pentru alimentatia celor saraci, imbracarea celor lipsiti si asigurarea cu medicamente a
celor bolnavi, precum si pentru vestirea evangheliei, bogatii si-au strans banii la ciorap, cum se spune, fara ca ei sa aduca vreun folos cuiva.
in cele din urma, si-au pierdut valoarea.

Prin coroziune se intelege scoaterea din uz si, in cele din urma, degradarea. Or, tocmai aceasta coroziune va constitui o proba incriminatorie
impotriva bogatilor. Daca asa stateau lucrurile in cazul bogatilor din vremea lui lacov, cu cat mai adevarat este acest lucru in cazul
credinciosilor din zilele noastre? De ce osanda vom avea noi parte, daca am dispus de mijloacele necesare pentru vestirea si raspandirea
Evangheliei, dar nu ne-am folosit de ele? Daca am stocat lucruri materiale, cand acestea puteau fi folosite pentru mantuirea de suflete?
Sintagma: coroziunea lor... va musca din carnea voastra ca focul inseamna ca esecul lor de a pune bogatiile lor in folosul altora le va pricinui
cumplite suferinte si remuscari. Cand in sfarsit li se vor deschide ochii si vor vedea la ce adancimi de cruzime i-a adus egoismul si lacomia lor
(a se citi: bijuterii scumpe, haine elegante, case luxoase, automobile de lux), vor fi fierti si-i va frige aceasta experienta.

Al doilea pacat atacat de lacov este acumularea bogatiilor prin jecmanirea angajatilor. Lucratorii care au secerat campiile nu si-au primit
plata ce li se cuvenea. Toate protestele lor si revendicarile de a li se face dreptate au ramas fara nici un raspuns, ei neavand pe nimeni aici
jos pe pamant care sa pledeze cu succes cauza lor. Dar strigatele lor au fost auzite de Domnul Sabaot (adica, in ebraica, ,Domnul ostirilor").
Cel ce are sub comanda Sa ostirile cerului isi arata puterea in sprijinul maselor de oameni asupriti de pe pamant. Domnul Dumnezeu Cel
Atotputernic le va veni in ajutor si-i va razbuna. Astfel, Biblia condamna nu numai stocarea bogatiilor, ci si acumularea avutiilor prin mijloace
necinstite. Pe langa pacatul de a nu-i remunera pe salariati cu plata cuvenita, lacov ar fi putut mentiona si falsificarea declaratiilor de impozit,
inselaciunile comise la cantar si la masuratori, mituirea unor inspectori locali si a altor oficialitati, nesinceritatea in reclame si falsurile comise
in actele de decontare.

in continuare lacov infiereaza viata de huzur a bogatilor. Bijuterii scumpe, haine elegante, bucate alese si case luxoase - cum isi pot permite
ei sa risipeasca toate aceste bogatii doar pentru a-si satisface pretentiile eului, cand atatea multimi de oameni trec prin lipsuri de tot felul?
Sau, ca sa aplicam textul la situatia din zilele noastre, cum vom putea gasi justificare pentru afluenta si extravaganta bisericii si a crestinilor?
Traim intr-o lume n care mii de oameni mor zilnic de malnutritie. Peste cincizeci la suta din populatia lumii nu a auzit niciodata de Domnul
Isus Cristos. Intr-o asemenea lume, cum ne putem permite s& cumparam masini de lux, limuzine si iahturi? Cum putem cheltui banii
Domnului stand la hoteluri de lux, mancand la restaurante scumpe sau satisfacandu-ne gusturile cu lucruri scumpe? Cand e suficient sa ne
ducem la Cuvantul lui Dumnezeu, sa privim in jurul nostru, la nevoile acute ce se manifesta peste tot in lume si sa ne cercetam propriul
instinct al compasiunii, pentru a vedea ca Biblia ne invata ca este gresit sa traim in confort si in lux, in largul nostru, atata timp cat mai este
un singur suflet care n-a auzit Evanghelia.

Cei care traiesc in placeri, in lux si lipsiti de orice Thgradiri sunt asemanati cu cei ce si-au saturat inimile intr-o zi de macel - asemenea
animalelor care au fost ingrasate, inainte de a fi tdiate, sau ca soldatii ce prada, in timp ce altii pier in jurul lor.

Ultima acuzd adusa bogatilor este ca I-au condamnat si omorat pe cei drept, care nu li se Tmpotrivea. Unii cred ca cel drept, cel neprihanit
este Domnul Isus. Dar moartea Lui a fost provocata de tagma celor religiosi, iar nu a celor bogati. Probabil ca prin cel drept se intelege
oamenii nevinovati in general. lacov se gandeste la modul dur si inuman in care cei bogati si-au tratat de obicei subalternii, pe care i-au
condamnat prin acuzatii false, prin cuvinte de ocara si prin amenintari. I-au ucis, chiar daca nu pe fata, atunci supunandu-i la munci
istovitoare si dandu-le mai putin decat li se cuvenea. lar cei nevinovati nu le-au opus nici o rezistenta, pentru ca orice protest ar fi fost
probabil insotit de alte brutalitati sau de concediere.

lacov isi indreapta acum atentia spre credinciosii care erau asupriti, indemnadu-i sa aiba rabdare. Motivul rabdarii: venirea Domnului -
aceasta fiind fie o referire la Rapire, fie la venirea lui Cristos pentru a domni. Ambele ispotaze ale venirii Domnului sunt prezentate in Noul
Testament ca stimulent la rabdare.

Plugarul ilustreaza nevoia de a avea rabdare, caci el nu secera in ziua in care sadeste, ci abia dupa un timp destul de indelungat. Mai intai
trebuie sa cada ploaia, pentru ca semintele sa germineze. Apoi, la sfarsitul sezonului, va veni ploaia tarzie, necesara pentru ca roadele sa dea
in parg. Unii vad in aceasta referire la ploaia timpurie si tarzie o promisiune, in sensul ca binecuvantarile Zilei Cinci-zecimii se vor repeta in
perioada premergatoare intoarcerii Domnului, dar tonul general al Scripturii Noului Testament pare sa descurajeze aceasta asteptare. Totusi
nimic nu ne Tmpiedica sa ne asteptam ca Domnul sa aiba o mica ramasita de credinciosi care sa arda pentru Domnul, cu toata ravna pentru
Dumnezeu si pentru evanghelizarea lumii. N-ar putea fi modalitate mai buna de a-L astepta pe Mantuitorul decat asta!

Nedreptatile de pe acest pamant vor fi indreptate la venirea Domnului. Prin urmare, copiii Lui trebuie sa aiba rabdare, ca plugarul. Inimile lor
trebuie sa fie statornicite, in siguranta venirii Sale.

in vremurile de prigoana si stramtorare, nu de putine ori victimele incep sa se sfasie intre ele. Este o trisatura ciudatd a naturii umane ca in
momente de tensiune avem accese de furie chiar impotriva celor mai dragi din jurul nostru. De unde si avertismentul: Nu bombaniti unii
impotriva altora, fratilor, ca sa nu fiti condamnati! (atat textul critic, cat si textele majoritare contin cuvantul: ,judecati", dar contextul
sugereaza un verdict negativ, prin urmare, varianta ,,ca sa nu fiti condamnati" este valabila) Versetul acesta are un mesaj pentru slujitorii
Domnului care lucreaza cot la cot in conditii grele. Tocmai de aceea nu trebuie sa Tngaduim sa se adune resentimente in launtrul nostru.
Pentru ca Judecatorul este chiar la usa! Si El stie ce gandim. Curand vom sta inaintea Scaunului de Judecata al lui Cristos, pentru a da
socoteala. Prin urmare, sa nu judecam, ca sa nu fim judecati.



Profetii din Vechiul Testament ne sunt oferiti ca exemplu de suferinta si rabdare. Observati ca suferinta vine inaintea rabdarii. ,Necazul
lucreaza rabdare (perseverenta)" (Romani 5:3). Dupa cum am aratat deja, rabdarea in Noul Testament inseamna tarie de caracter sau
statornicie. Datorita credinciosiei de care au dat dovada in vestirea cuvantului Domnului, profetii au fost persecutati fara mila. Totusi ei au
ramas neclintiti, ca si cum L-ar fi vazut pe Cel ce este nevazut (Evrei 11:27,32-40).

Privim profeti cum ar fi Isaia, leremia si Daniel cu mult respect, onorandu-i pentru viata lor de ravna si devotiune. In acest sens, fi numim
binecuvantati. Suntem de acord ca ei au avut dreptate iar lumea a gresit. Ei bine, sa nu uitam ca ei au trecut prin mari incercari si suferinte si
ca au indurat, rabdand stramtorarile prin care au trecut. Daca dorim sa fim si noi binecuvantati, e de la sine inteles ca va trebui sa trecem si
noi prin aceleasi experiente.

lov este un exemplu minunat de perseverenta sau tarie de caracter. Putini oameni din istorie, ba poate nici unul, nu au trecut prin suferinte si
pierderi atat de mari intr-un timp atat de scurt ca lov. Cu toate acestea, lov niciodata nu L-a blestemat pe Dumnezeu, nici nu I-a intors
spatele. in cele din urma4, rabdarea i-a fost rasplatitd. Dumnezeu S-a descoperit pe Sine, ca intotdeauna, ca un Dumnezeu plin de mil3 si de
indurare.

Daca nu am cunoaste ceea ce lacov numeste drept sfarsitul dat de Domnul (adica deznodamantul impus de El), am fi ispititi sa-i invidiem pe
cei rai.

Asaf a fost cuprins de invidie cand a vazut prosperitatea celor rai (Psalmul 73:3-17). Cu cat s-a gandit mai mult la ea, cu atat mai tulburat a
fost. Apoi s-a dus in templul lui Dumnezeu si a inteles care e sfarsitul acestora. indatd dup& aceea toatd invidia i s-a risipit.

David a avut aceeasi experientd. in Psalmul 17:15 el descrie partea credinciosului in viata de apoi. Avand in vedere toate acestea,
credinciosul are toate motivele s fie statornic. in cazul lui lov, sfarsitul dat de Domnul a constat in faptul c& Dumnezeu i-a dat indoit pe cat a
avut Tnainte (lov 42:10-15).

Nerdbdarea in vremuri de incercare se manifesta si prin faptul cad oamenii se jura. Aici nu este vorba Tn principal de chestiunea Tnjuraturilor
sau a blestemelor, nici aceea a prestarii unui juramant la tribunal. Mai degraba, se interzice in acest verset folosirea necugetata a Numelui
Domnului sau a altui nume pentru a confirma veridicitatea afirmatiilor cuiva. Crestinul nu trebuie sa jure nici pe o persoana, nici pe un lucru.

Cei care il cunosc trebuie sa se poata bizui pe faptul ca ,da" al lui inseamna ,da" iar ,nu" inseamna ,,nu".

Acest pasaj s-ar putea aplica si la interzicerea unor expresii de genul: ,Pentru Dumnezeu" sau ,pe cer" sau alte juraminte ,prescurtate" cum
ar fi: ,gee, (care e o prescurtare de la Jesus), ,gosh" si , golly" care sunt forme argotice ale numelui lui Dumnezeu.

Ca sa nu cadeti sub judecata sau ipocrizie, in textul marginal al versiunii NKJV (textul majoritar contine aici cea mai interesanta varianta.
Varianta din KJV : ,,into judgment" - ,in" cu ideea de patrundere sau ,sub judecata" este in greaca: hupo krisin. Dar majoritatea manuscriselor
contin varianta: eis - ,in" cu sens de patrundere hupokrisin - ,ipocrizie". Daca s-ar fi intamplat ca mica prepozitie ,eis" sa fie omisa din
greseala, la copierea textului, ar fi fost normal sa se interpreteze prefixul de la hupokrisin ca pe o prepozitie separata, ajungandu-se la
varianta: ,sub judecatd". Desi ambele variante corespund contextului imediat, intreaga epistola a lui lacov are ca mesaj central avertismentul
impotriva ipocriziei religioase), spune lacov, gandindu-se probabil la a treia porunca: ,Sa nu iei in desert numele Domnului Dumnezeului tau,
caci Domnul nu va considera nevinovat pe cei ce ii ia numele in desert" (Exod 20:7).

Tema din ultimele versete ale epistolei este rugaciunea. Cuvantul apare de sapte ori, fie ca substantiv, fie ca verb.

in toate imprejurarile vietii, trebuie s& ne ducem la Domnul in rug&ciune. Cand suntem in necazuri, trebuie sa ne apropiem de El cu rugaminti
fierbinti. in vremuri de bucurie, s& ne ridicam inimile catre El cu lauda. El doreste s fie implicat de noi in toate fluctuatiile emotive ale vietii.

Noi trebuie sa-L vedem pe Dumnezeu drept Cauza primard, majora a tot ce intervine in viata noastra. Nu trebuie sa privim deloc in ceea ce
Rutherford a numit drept: ,rotirea confuza a rotilor cauzelor secundare." Este un semn de infrangere daca ne permitem sa devenim victimele
imprejurarilor sau sa asteptam ca acestea sa se schimbe. Nu trebuie sa vedem altd mana decat a Lui.

Este unul din cele mai disputate fragmente din intreaga epistola si, probabil, din intregul Nou Testament, caci ne pune fata n fata cu locul pe
care il ocupa vindecarea in viata credinciosului de azi.

inainte de a face o analizd minutioasa a versetelor in cauza, cred c3 ar fi bine sa trecem in revista tot ce ne invata Biblia despre boala si
vindecare.

1. Crestinii sunt de acord ca toate bolile, in general, sunt rezultatul pacatului din lume. Daca pacatul nu ar fi patruns in lume, nu am avea nici
o boala.

2. Uneori boala este un rezultat direct al pacatului din viata cuiva. La 1Corinteni 11:30, citim despre anumiti corinteni care erau bolnavi
pentru ca participasera la Cina Domnului fara sa osandeasca pacatul din viata lor, adica fara sa-l marturiseasca si sa se lase de el.

3. Nu toate bolile sunt urmarea directa a pacatului din viata cuiva.

lov a fost lovit de boala, in pofida faptului ca a fost un om cat se poate de neprihanit (lov 1:8).
Omul orb din nastere nu suferea pentru pacatele comise de el (loan 9:2, 3).

Epafrodit s-a imbolnavit din pricina neobositei sale activitati in slujpa Domnului (Filipeni 3:30).

Gaius era sanatos duhovniceste, dar se pare ca nu tot asa pe plan fizic (3loan 2).



4. Uneori boala este urmarea activitatii satanice.
Satan a fost cel care a facut ca trupul lui lov sa se umple de bube (lov 2:7).

Satan a fost ce care a garbovit-o pe femeia de la Luca 13:10-17: ,Femeia aceasta... pe care Satan o tinea legata" - ganditi-va numai! - , de
optsprezece ani" (13:16).

Pavel avea o infirmitate cauzata de Satan, pe care o numea: ,un tepus in carne, un sol al Satanei, ca sa ma palmuiasca" (2Corinteni 12:7).

5. Dumnezeu poate s& vindece si intr-adevar vindeca. intr-un sens foarte real, toate vindecérile sunt divine. Unul din apelativele lui
Dumnezeu in Vechiul Testament este lehova-Rofeka - ,Domnul care te vindeca" (Exod 15:26). Trebuie sa-L recunoastem pe Dumnezeu in
toate cazurile de vindecare. Reiese limpede din Scriptura ca Dumnezeu se foloseste de diverse mijloace pentru vindecare.

Uneori El vindeca prin procese fizice naturale. El a imprimat in trupul uman extraordinare puteri de recuperare. Medicii stiu ca orice dureri
acuzate seara sunt, de obicei, mult ameliorate pana a doua zi dimineata.

Uneori El vindeca prin medicamente. Astfel, Pavel I-a sfatuit pe Timotei sa ia putin vin, din cauza stomacului sau si a deselor sale imbolnaviri
(1Timotei 5:23).

Uneori El vindeca prin ,izbavirea de temerile care stau la baza acestor boli, izbavirea de preocuparea noastra cu noi insine, de vinovatiile si
de tot ce produce in noi boala."

Uneori El vindeca prin medici si chirurgi. Isus ne-a invatat fara echivoc ca bolnavii au trebuinta de medic (Matei 9:12). Pavel I-a descris pe
Luca prin cuvintele: ,preaiubitul medic" (Coloseni 4:14), ceea ce constituie o recunoastere a nevoii de doctori intre crestini. Dumnezeu Se
foloseste de doctori in slujba vindecarii. Dupa cum a spus Pare, renumitul, chirurg francez: ,Chirurgul leaga rana, dar Dumnezeu este Cel care
o vindeca."

Marturisiti-va greselile (in textul critic: ,Prin urmare, marturisiti-va pacatele") unii altora si rugati-va unii pentru altii, ca sa fiti vindecati. Un
cititor neavizat al acestor cuvinte ar putea deduce de aici ca suntem indemnati sa le dezvaluim altora pacatele noastre ascunse. Dar in nici
un caz nu despre asta este vorba aici! in primul rand, lacov vrea sa spuna ca atunci cand pacatuim impotriva cuiva, trebuie s& marturisim

fara intarziere pacatul respectiv fata de persoana lezata.

De asemenea trebuie s& ne rugadm unii pentru altii. In loc s& tinem suparare pe ei si sa permitem sa se adune in inima noastra resentimente,
noi trebuie sa ne mentinem intr-o stare de partasie cu altii, prin marturisire si rugaciune.

Vindecarea fizica este in directa legatura cu refacerea spirituala. Observati cum lacov leaga marturisirea de rugaciune si vindecare. Este o
dovada concludenta a legaturii vitale dintre latura fizica si cea spirituala. Omul este o fiinta tripartita, fiind alcatuit din duh, suflet si trup
(1Tesaloniceni 5:23). Orice lucru care afecteaza una din componentele fiintei noastre le va afecta si pe celelalte doud. in Vechiul Testament,
preotul era si medic, el fiind acela care punea diagnosticul pentru lepra si tot el fiind acela care il declara pe cineva curatit de lepra, de pilda.
Astfel, combinand functia de preot cu aceea de doctor intr-o singura persoana, Domnul a lasat sa se inteleaga puternica legatura dintre duhul
si trupul omului.

Domeniul medicinei psiho-somatice recunoaste existenta acestei conexiuni, drept care cauta sa descopere probleme de ordin personal, care
ar putea provoca tulburarile de ordin fizic. Dar medicina moderna nu poseda si remediul pentru pacat. Izbavirea de vinovatie, intinare, de
puterea si de pedeapsa pacatului poate fi capatata doar pe baza sangelui lui Cristos si prin marturisirea facuta fatd de Dumnezeu si fata de
om. Nu ne place sa recunoastem dar de cele mai multe ori bolile sunt provocate de pacate cum ar fi lacomia (imbuibarea), ingrijorarea,
mania, spiritul neiertator, nestapanirea, gelozia, egoismul si mandria. Pacatul din viata aduce boala si uneori moarte (1Corinteni 11:30). Noi
trebuie sa marturisim si sa parasim pacatul de indata ce am devenit constienti ca a patruns in viata noastra. Toate pacatele trebuiesc
maérturisite in fata lui Dumnezeu. in plus, pécatele comise impotriva unor oameni trebuiesc marturisite si fat3 de acestia. Acest lucru este
vital pentru sanatatea noastra spirituala si pentru bundstarea noastra fizica.

O extraordinara putere este pusa la dispozitie prin rugaciunea fierbinte a unui om bun. Va amintiti de Ilie? El a fost om ca noi, dar s-a rugat
fierbinte sa nu plouad. Si, in realitate, nici un strop de ploaie nu a cazut pe pamant timp de trei ani si jumatate. Apoi s-a rugat din nou si
cerurile au eliberat ploaia iar pamantul a dat vegetatie, ca mai inainte. Incidentul este consemnat la 1impéarati 17:1-19:10. Pe vremea aceea,
Ahab era rege in Israel. Prin sotia lui, Izabela, el a devenit inchinator la Baal, conducénd poporul la aceasta ticaloasa forma de idolatrie. ,,Ahab
a facut mai multe rele decat toti regii Israelului care fusesera thaintea lui, ca sa provoace la manie pe Domnul Dumnezeul lui Israel" (16:33).
Seceta s-a abatut peste Israel timp de trei ani si jumatate, ca urmare directa a pacatului.

Apoi llie s-a angajat in acea faimoasa infruntare cu preotii lui Baal pe Muntele Carmel. Cand focul de la Domnul s-a pogorat peste jertfa arderii
de tot, mistuind-o pe aceasta, precum si altarul si apa, oamenii au fost convinsi, intorcandu-se iardsi la Domnul. llie s-a rugat din nou si
seceta a incetat. Pilda lui llie ni se da ca incurajare sa ne rugam pentru cei ce au pacatuit si s-au ratacit de la partasia cu Dumnezeu.

Mare putere are rugaciunea fierbinte a celui neprihanit sau, cum a parafrazat cineva acest verset: ,,Rugaciunea unui om a carui inima este in
ordine cu Dumnezeu face minuni." Ca nu cumva sa credem ca ar fi apartinut unei categorii superioare a creatiei, lacov ne aminteste ca llie a
fost om cu acelasi trup supus slabiciunilor. A fost un om supus acelorasi slabiciuni si neputinte ca alti oameni.

in versetele precedente am v&zut ca presbiterii adunérii participa la procesul refacerii unui sfant care a pacatuit. Si vom vedea c3 llie
participa la refacerea (partiala si temporara) a unei natiuni ce alunecase de la credintd. Acum suntem indemnati sa ne dedicam acestei slujbe
cu implicatii profunde.

Versetul 19 il descrie pe fratele crestin care s-a indepartat de la adevar, fie in ce priveste doctrina, fie practica. Un alt frate incepe apoi sa se
roage fierbinte si cu credinta pentru acest om, intorcandu-| astfel la partasia cu Dumnezeu si cu fratii si surorile sale in Cristos. Ce uriase sunt



implicatiile acestei slujbe! Mai intai, il va fi salvat pe fratele sau care a gresit de la 0 moarte prematura, intervenita in urma disciplinarii pe
care i-ar aplica-o mana lui Dumnezeu. in al doilea rand, el va acoperi o sumedenie de p&cate. Ele sunt iertate si uitate de Dumnezeu. De
asemenea sunt iertate si uitate de fratii sai de credinta si acoperite cu un val de privirile lumii. Avem mare trebuinta de o atare slujba in
vremea noastra. in ravna noastra de a-i evangheliza pe cei pierduti, poate ca nu acordam suficienta atentie acelor oite ale lui Cristos care
s-au indepartat de turma.

Incé o data, lacov ne-a imboldit constiinta cu privire la diverse aspecte ale vietii crestine. De pilda, el ne-a intrebat: iti strangi tu cumva
comori pe pamant? Sunt metodele folosite de tine Tnh afaceri absolut cinstite? De pilda, declaratia ta de impozit, este ea onesta? Traiesti tu in
lux, sau te jertfesti pentru ca si altii sa ajunga ca-L cunoasca pe Mantuitorul? Cand pacatuiesti impotriva cuiva, esti gata sa te duci la el si
sa-ti ceri iertare? Cand te imbolnavesti, cu cine iei mai intai legatura? Cu medicul, sau cu Domnul? Cand vezi ca un frate a cazut in pacat, il
critici, sau Tncerci sa-l ajuti sa revina la partasie?

Si astfel am ajuns la sfarsitul acestei scurte, dar practice epistole, in care am vazut credinta pusa la incercare. Am vazut credinta supusa
testelor prilejuite de problemele cu care ne intalnim in viata, de ispitele nesfinte care ne ataca si de ascultarea de cuvantul lui Dumnezeu.
Omul care spune ca are credinta a fost invitat, prin urmare, s-o exemplifice, evitand partialitatea sau snobismul si demonstrand credinta sa
printr-o viata plina de fapte bune. Realitatea credintei reiese din vorbirea cuiva; credinciosul invata sa-si predea limba sa domniei lui Cristos.
Adevarata credinta este insotita de adevarata intelepciune; viata de invidie si de lupte este preschimbata intr-o viata de evlavie practica.

Credinta evita vrajba, vendetele, luptele si geloziile care izvorasc din lacomie si din ambitia lumeasca. Credinta adevarata se fereste de
spiritul de asprime, de critica. Ea evita increderea in fortele proprii, in cadrul careia Dumnezeu este lasat afara din planurile intocmite de acel
om. Credinta rezistad cand e supusa la prob&, prin modul in care castiga si cheltuieste banii. in pofida asupririi, ea d& dovada de fortitudine si
rabdare, avand in vedere intoarcerea Domnului. Vorbirea ei este in mod uniform sincera, nefiind nevoie sa aduca in sprijinul ei juraminte.
Credinta alearga la Dumnezeu, in toate starile sufletesti atat de schimbatoare prin care trecem in viata de acum. Cand e lovita de boala, ea
cauta mai intai sa depisteze cauzele spirituale. Marturisindu-I lui Dumnezeu si celor fata de care a gresit, ea indeparteaza aceste cauze
posibile. In fine, credinta se indreapta cu dragoste si compasiune cétre cei care au alunecat de la credinta.

Atat credinta dvs., cat si a mea sunt puse la incercare in fiecare zi. Care este verdictul pe care ni-l da Judecatorul?

clickbible.org


https://www.clickbible.org/post/iacov-46-w-mcdonald/

	Iacov - Comentarii W. McDonald

