clickbible.org

lov - Comentarii W. McDonald

Daca stam sa ne gandim, taina suferintei umane tot n-a fost pe deplin elucidata. Sau, cum se exprima Wesley Baker: Cand ajungem la
capatul cartii lov, nu gasim scris nici un raspuns. Nimic care sa satisfaca mintea logica!

Dar putem fi siguri de doua fapte imuabile: Mai intai de faptul ca suferinta lui lov nu a fost urmarea directa a vreunui pacat savarsit de el.
Dumnezeu a depus marturie despre el ca este un om drept. Dumnezeu a mai afirmat ca logica si argumentatia celor trei prieteni ai lui lov -
cum ca lov era pedepsit de Dumnezeu din pricina pacatelor sale - nu a ramas in picioare (42:8).

in al doilea rand, desi lov nu a suferit datoritd faptului c& ar fi p&catuit, incercarile prin care a trecut au dat totusi in vileag ca in inima lui se
gasea mandrie, indreptatire de sine si animozitate. lov nu a fost izbavit pana nu a avut o imagine clara a nimicniciei sale pe de o parte, si a
maretiei lui Dumnezeu pe de alta (42:1-6), si pana nu s-a rugat pentru prietenii sai (42:10).

lata cateva din invatamintele pe care le desprindem din cartea lov:

1. Cei drepti nu sunt scutiti de suferinta.

2. Suferinta nu este neaparat urmarea pacatului.

3. Dumnezeu a asezat un gard protector in jurul celor neprihaniti.

4. Dumnezeu nu trimite boala sau suferinta. Ele provin de la Satan (Luca 13:16; 2 Corinteni 12:7).

5. Satan detine un anumit grad de control pe taramul celor rdi (sabeenii si caldeenii), in domeniul dezastrelor naturale (focul din cer), in cel al
fenomenelor meteorologice (un mare vant), al maladiilor (bubele cu care a fost acoperit trupul lui lov) si ai mortii.

6. Satan poate sa aduca aceste lucruri peste credincios numai cu permisiunea lui Dumnezeu.

7. Adesea se afirma ca Dumnezeu a facut cutare sau cutare lucru, cand, de fapt, El doar a ingaduit ca acel lucru sa se intample. ,,Sa
acceptam doar binele de la Dumnezeu si sa nu acceptam si adversitatea?"

8. Trebuie sa privim lucrurile ca venind de la Dumnezeu, prin permisiunea Sa, iar nu de la Satan. ,Domnul a dat, Domnul a luat."
9. Dumnezeu nu explica intotdeauna motivul pentru care suferim.

10. Suferinta dezvolta in noi capacitatea de a indura.

11. Cand fi vizitam pe sfintii aflati in suferinta, nu trebuie sa avem un spirit de judecata.

12. Vizita noastra sa nu fie de lunga durata.

13. Rationamentele si argumentele omenesti nu ne sunt de folos. Numai Dumnezeu poate sa mangaie in chip desavarsit.

14. La sfarsitul cartii lov vedem ca ,Domnul este plin de mila si indurare". De asemenea, aflam ca uneori, cel putin, relele sunt indreptate in
viata aceasta.

15. Rabdarea lui lov in suferinta L-a indreptatit pe Dumnezeu, I-a dat castig de cauza.
16. Rabdarea lui lov I-a dovedit pe Satan ca paras fals si mincinos.

17. ,Un om este mai mare decat lucrurile care-l inconjoara si indiferent ce s-ar putea abate peste averea sau familia sa, Dumnezeu este tot
atat de vrednic de a fi [dudat si de a ne pune increderea in El ca si mai inainte."

18. Trebuie sa ne ferim de a face afirmatii generale, atotcuprinzatoare, care nu permit nici o exceptie.

19. Satan nu este nici omniprezent, nici omnipotent nici omniscient (nici atotprezent, nici atotputernic, nici atotstiitor).

20. Desi Dumnezeu ingaduie suferinta nemeritata, El ramane un Dumnezeu drept si bun.

Din alte parti ale Bibliei gasim lumina suplimentara asupra motivelor pentru care Dumnezeu le ingaduie sfintilor Sai sa sufere:
1. Uneori suferinta este urmarea unui pacat nejudecat din viata credinciosului (1 Corinteni 11:32).

2. Este mijlocul prin care Dumnezeu dezvolta in noi harurile spirituale, cum ar fi rabdarea, indelunga rabdare, smerenia (Romani 5:3,4; loan
15:2).

3. Suferinta indeparteaza zgura si impuritatile din viata credinciosului, asa incat Domnul sa-Si poata vedea chipul oglindit mai desavarsit
(Isaia 1:25).


https://www.clickbible.org/post/iov-127-12-w-mcdonald/

4. Suferinta il invredniceste pe copilul lui Dumnezeu sa-i mangaie si pe altii cu acelasi gen de mangaiere cu care l-a mangaiat Dumnezeu pe
el sau pe ea (2Corinteni 1:4).

5. Suferinta il invredniceste pe sfant sa ia parte la suferintele ne-ispasitoare ale Mantuitorului si astfel sa-I fie mai recunoscator (Filipeni 3:10).

6. Suferinta este o lectie practica in folosul fiintelor din cer si de pe pamant (2Tesaloniceni 1:4-6). Ea le arata ca Dumnezeu poate fi iubit doar
pentru ceea ce este El insusi, iar nu doar pentru binefacerile revarsate de El asupra lor.

7. Suferinta este asigurarea ca suntem fii, intrucat Dumnezeu nu-i disciplineaza decat pe cei pe care-i iubeste (Evrei 12:7-11).
8. Suferinta Ti face pe sfinti sa-si puna increderea numai in Dumnezeu, si nu in fortele lor proprii (2Corinteni 1:9).

9. Suferinta 1i pastreaza pe copiii lui Dumnezeu aproape de El.

10. Suferinta este arvuna slavei viitoare (Romani 8:17,18).

11. Dumnezeu nu ingaduie niciodata sa fim ispititi peste puterea noastra de a suporta (1Corinteni 10:13). , Ati auzit de rabdarea lui lov si ati
vazut ce sfarsit i-a dat Domnul, pentru ca Domnul este plin de mila si indurare." (lacov 5:11b).

lov a fost un om bogat care a trdit in tara Uz. Din cartea Plangerile lui leremia 4:21 aflam ca Uz era situata in Edom, n partea de sud-est a
Palestinei.(, Altii sustin o identificare cu regiunea de la est de Edom in nordul Arabiei"). lov, acest om drept si temator de Dumnezeu, avea
sapte fii si trei fiice. Atat de vasta era averea sa, alcatuita in principal din oi, vite si camile, incat i se dusese vestea, fiind considerat ,,cel mai
mare dintre toti fiii Rasaritului."

Unul din argumentele foarte plauzibile conform caruia evenimentele din cartea lov au avut loc in era patriarhala este faptul ca lov, ca parinte
al familiei, a indeplinit rolul de preot, aducand jertfe de ardere de tot pentru fiii si. intotdeauna exista pericolul ca pana si oamenii indeobste
evlaviosi sa spun& cuvinte usuratice sau chiar profanatoare atunci cand participa la un ospét. in meditatia de seara pentru ziua de Créaciun, C.
H. Spurgeon face o aplicatie foarte nimerita a acestui principiu la noi, cei din dispensatia crestina:

Bine ar fi ca, inainte de a se duce deseara la culcare, si credinciosul sa faca ceea ce a facut patriarhul dis-de-dimineata, dupa festivitatile la
care a luat parte familia sa. in mijlocul veseliei ce domin& strangerile la un loc ale familiei, este lesne s3 se alunece in usuratti pacatoase si
sa se uite caracterul crestin ce ne caracterizeaza. Nu ar trebui sa fie asa, dar din pacate arareori sunt zilele noastre de petrecere zile de
bucurie sfanta si prea de multe ori ele degenereaza intr-o exuberanta neevlavioasa.

B. Scena II: in cer - in prezenta Domnului

Pe masura ce se desfasoara naratiunea, ni se prezinta scena din cer in care fiii lui Dumnezeu, ingerii, (in limbile semitice ,fiii lui Dumnezeu"
era termenul standard care desemna ,ingeri".) s-au infatisat inaintea Domnului. Satan (in ebraica se intrebuinteaza termenul , acuzatorul") a
fost si el prezent. Cand Dumnezeu i-a atras atentia lui Satan asupra neprihanirii robului Sau lov, Satan a lasat sa se inteleaga ca singurul
motiv pentru care lov se temea de Dumnezeu era faptul cd Dumnezeu fusese atat de bun cu el. Dupa Satan, daca Domnul nu I-ar fi inconjurat
cu grija si ocrotirea Sa, lov L-ar fi blestemat pe Creator in fata.

C. Scena lll: Tara Uz - calamitatea ce s-a abatut peste averea lui lov si peste urmasii sai (1:13-22)

Prin urmare, Domnul i-a dat lui Satan permisiunea de a-l pune la incercare pe lov, deposedandu-I de toate averile sale. Dar diavolului nu i s-a
permis sa se atinga de persoana lui lov. Apoi a urmat o serie de calamitati nespus de groaznice, ce s-au succedat cu o repeziciune
ametitoare:

1. Sabeenii au furat cinci sute de perechi de oi si cinci sute de magarite, omorand slujitorii care aveau grija de aceste animale.

2. Fulgerul a distrus sapte sute de oi, precum si pe ingrijitorii lor.

3. Caldeenii au furat trei mii de camile, omorandu-i pe ingrijitori.

4. Un vant puternic a daramat casa in care fiii si fiicele lui lov méncau si beau vin, omorandu-i pe toti.

in pofida acestor groaznice pierderi, lov a fost invrednicit s& se inchine lui Dumnezeu, zicand: ,,Gol am iesit din pAntecele mamei mele si gol
ma voi intoarce. Domnul a dat si Domnul a luat; binecuvantat fie Numele Domnului!"

D. Scena IV: in cer - din nou in prezenta lui Dumnezeu

in capitolul 2 il vedem pe Satan infitisandu-se din nou inaintea Domnului. De data aceasta Satan a l3sat s& se inteleaga ca credinciosia lui lov
se va evapora numaidecat, daca Domnul i va permite Satanei sa se atinga de trupul lui lov. Permisiunea i-a fost acordata.

E- Scena V: Uz - Calamitatea care s-a abatut asupra persoanei lui lov (2:7-13)

In consecinta, lov a fost acoperit cu bube dureroase ,,din talpa piciorului pana in crestetul capului". Atat de mare a fost mizeria lui, incat pana
si sotia sa |-a indemnat: ,Blestema pe Dumnezeu si mori!" Dar lov i-a raspuns cu cuvintele: ,Ce! Primim de la Dumnezeu binele si sa nu
primim si raul?" Cu privire la sotia lui lov, Harold St. John citeaza urmatorul paragraf:

Ma gandesc la toate cuvintele nemiloase si unilaterale pe care comentatorii masculini le-au rostit la adresa sotiei lui lov si aproape ca ma
cuprinde disperarea cu privire la sexul din care apartin; asta pentru ca numai o femeie poate s-o inteleaga cum se cuvine pe o alta femeie si
cred ca unei scriitoare (cred ca a fost Louise Haughton) i-a fost rezervat meritul de a reliefa faptul ca atata timp cat sotia lui lov a putut lua



parte la suferintele sale, ea le-a suportat vitejeste, dar de indata ce lov patrunde intr-un nou cuptor al suferintei, in care ea nu mai are acces,
curajul o paraseste. Pentru ea singura tragedie pe care n-o poate suporta este cea pe care nu are voie s-o imparta cu. sotul ei.

La scurt timp dupa aceasta trei din prietenii lui lov - Elifaz, Bildad si Tofar - afla despre nenorocirile care s-au abatut asupra lui si se hotarasc
sa-| viziteze pentru a-l mangaia. Dar cand vad starea jalnica si nenorocita in care a ajuns lov, sunt atat de socati, incat nu sunt in stare sa
rosteasca nici un cuvant timp de sapte zile si sapte nopti!

1. Lamentatia de inceput a lui lov

Pe buna dreptate capitolul acesta a fost intitulat ,Nasterea nefericita," deoarece in el il gasim pe lov blestemand ziua in care s-a ndscut,
preamarind virtutile mortii si plangandu-se ca nu poate muri! (Prin ,nastere nefericita" autorul comentariului are in vedere binecunoscuta
urare din limba engleza la sarbatorirea zilei de nastere a cuiva, ,,Happy Birthday", textual: ,Nastere fericita", n.tr.). lov ar vrea ca intreaga zi
in care a fost zamislit un copil de sex masculin sa fie acoperita de intuneric.

lar daca a fost totusi conceput si s-a nascut, atunci de ce n-a murit la nastere? (E demn de remarcat ca pana si in groaznica sa amaraciune si
intristare, lov nu sugereaza nici avorturile, nici infanticidul, practici criminale foarte raspandite in lumea antica, dupa cum ele au cunoscut o
larga raspandire si in ziua de astazi, mai ales in Occident.)

lov aduce un elogiu mortii, intrucat in moarte cei sleiti de puteri capata odihna, si cei mari, si cei mici, moartea aducandu-i si robului
eliberarea de stapanul sau.

in continuare lov se intreaba de ce li se mai daruieste celor napastuiti (din a caror categorie ficea si el parte) lumina vietii, cand acestia
tanjesc dupa moarte ca dupa comori ascunse.

Versetul 25 este unul din cele mai cunoscute:
De ceea ce m-am temut, aceea a venit peste mine; de ce mi-a fost frica, de aceea am avut parte!

Sa fie oare acesta un indiciu dupa care chiar si in zilele sale de fericire si prosperitate, lov s-a temut ca va pierde ceea ce a avut? Nu ar fi de
mirare, deoarece este una din temerile de predilectie ale bogatilor sa fie cuprinsi de o teama obsesiva ca-si vor pierde averile si vor fi nevoiti
sa trdiasca in stramtorare. Bogatiile nu aduc nimanui siguranta zilei de maine. Numai Dumnezeu poate sa ne-o dea.

Capitolul patru inaugureaza ciclul de cuvantari rostite de prietenii lui lov si raspunsurile date de acesta. Ridout rezuma esenta mesajului lor,
dupa cum urmeaza:

in controversa celor trei prieteni avem o unitate de gandire, bazatd pe un principiu comun, anume faptul c3 toate genurile de suferinta nu ar
avea decat un rol punitiv, iar nu instructiv: ca ar avea justificarea in dreptatea lui Dumnezeu, mai degraba decat in dragostea Sa - desi aceste
doua elemente sunt inseparabile in toate cdile Sale. Un atare principiu neglijeaza insa cu buna stiinta distinctia dintre suferintele celor
neprihaniti si cele ale oamenilor rai.

in capitolele 4 si 5 vorbeste Elifaz. Elifaz (al crui nume inseamna Dumnezeu este tiria sau Dumnezeu este aur curat) era un om evlavios, cu
vaza, cu conceptii ortodoxe privitoare la maretia lui Dumnezeu, dar lamentabil de lipsit de compasiune. Pe masura ce thainteaza ciclul de
cuvantari, tonul sdu este tot mai tdios. E bine sa observam ca pe masura ce cei trei prieteni ai sai devin tot mai putin intelegatori (in ambele
sensuri atribuite acestui termen), lov devine tot mai intelegator cu privire la caile lui Dumnezeu, pana cand, dupa cuvantarile rostite de Elihu
si adevarata intélnire cu lehova, el accepta voia lui Dumnezeu, cu adanca si autentica smerenie.

Elifaz spune, de fapt: , Tu ai venit in ajutorul altora («Cuvintele tale i-au pastrat pe oameni pe picioarele lor» 4:4, James Moffatt), dar acum nu
esti in stare sa-ti fii tie Tnsuti de ajutor." (Aceste cuvinte ne amintesc de batjocurile azvarlite lui Cristos pe cruce: ,Pe altii i-a salvat, dar pe
Sine nu se poate salva.") Si Elifaz pune aceastd neputinta pe seama neprihanirii de sine a lui lov. ,Oare nu ti-a fost evlavia ta increderea iar
des&varsirea cailor tale nddejdea ta?" (4:6, JND). intrucat oamenii suferd pentru riutatea lor, urmeaza ca si lov a pacatuit (v. 7-9).

Apoi Elifaz se refera la o vedenie ce i-a fost daruita in taina noaptea, in care se facea ca un duh i-a pus intrebarea: ,Poate omul muritor sa fie
mai drept decat Dumnezeu? Poate un om sa fie mai curat decéat Cel ce I-a facut?" (v. 17). Sensul acestor cuvinte pare sa fie ca omul nu are
dreptul sa raspunda in raspar lui Dumnezeu. Daca sufera cineva, e din vina sa, nu dintr-a lui Dumnezeu. La urma urmelor, Dumnezeu este
atat de maret, incat nu Se poate increde nici macar in slujitorii Sai. lar cand sunt pusi alaturi de El, pana si ingerii Lui sunt supusi greselilor. Si
fiindca asa stau lucrurile, cu cat mai lipsit de incredere si mai greselnic este omul muritor, care se trece ca molia!

Elifaz il provoaca pe lov sa cheme oameni sau ingeri (sfintii) ca acestia sa demonstreze, daca pot, ca pacatul nu atrage automat judecata.
insusi vorbitorul a observat legatura intrinsecd dintre riutate si pedeapsa care urmeazé inexorabil. Necazul, in conceptia sa, nu este
niciodat3 lipsit de o cauza. intrucat e pécatos, omul este destinat si aibd necazuri, dupd cum scanteile se nalta in sus.

Prin urmare, ceea ce trebuie sa faca omul este sa-L caute pe Dumnezeu si sa-l1 incredinteze cauza sa, pentru ca El este atotstiutor si
atotputernic. Lucrul acesta se vede din felul in care stapaneste El natura si din modul indurator si providential in care se poarta cu omenirea.
Versetul 13 este citat de Pavel in 1 Corinteni 3:19 pentru a demasca falsa intelepciune a lumii acesteia.

Supunandu-se disciplinarii pe care i-o aplica cel Atotputernic, spune Elifaz, oamenii cunosc izbavirea divina de foamete, razboi, defaimare,
lupte civile, primejdii, seceta, fiare salbatice si vatamarea recoltelor lor. Ei se bucura de pace pe plan intern, de siguranta, rodnicie si
longevitate.

3. Raspunsul lui lov (cap. 6, 7)



lov recunoaste ca cuvintele sale au fost pripite, dar nu fara motiv! Necazul si intristarea sa, napasta care s-a abatut peste el, sunt mai grele
decat nisipul mérii iar duhul sdu soarbe otrava sigetilor Celui Atotputernic. in pofida tuturor lucrurilor negative si groaznice care sunt
exprimate in aceasta carte, in special de catre lov, ele sunt exprimate cu atata maiestrie incat cititorul sensibil va sesiza forta lor. lov
protesteaza ca nu s-ar plange cu atata naduf, daca n-ar avea motiv s-o faca, dupa cum animalele nu mugesc fara pricind. Suferinta si plansul
sunt juxtapuse aidoma alimentelor fara gust in comparatie cu sarea sau condimentele. lov ar dori sa moara, pentru ca nu mai are putere sa
indure, pentru ca l-au parasit toate nadejdile cu privire la viitor. Ce rost mai are sa-i fie prelungita viata?

Prietenii lui lov (pe care el 1i numeste frati) I-au dezamagit, purtandu-se lamentabil, cand ar fi avut mai mare nevoie de ei. El fi compara cu
paraiele, cu acele wadi care seaca complet cand ai mai mare trebuinta de apa lor. Desi n-a asteptat nimic de la ei, ei l-au criticat voalat, fara
sa-i spuna cu ce a pacatuit.

lov isi pastreaza integritatea in pofida implicatiilor cuvantarii lui Elifaz dupa care lov ar fi un pacatos in ascuns. El doreste sa stie precis unde
a gresit, cerand sa i se demonstreze ce nedreptate s-a gasit pe limba sa. Versetul 27 este o contraacuzatie adresata prietenilor sai: Poate ca
prietenul pe care-l submineaza ei nu este altul decat lov!

in continuare lov se adreseazé direct Domnului. Pentru lov este tot atat de firesc s& doreasca s& moara, precum tanjeste un rob dup& odihn,
la capatul unei zile pline de truda. Decat ca in cazul lui lov ceasurile de noapte nu-i aduc nici o usurare trupului sau chinuit, care se
zvarcoleste pana in zori. Ca suveica tesatorului viata i se scurge fara speranta, risipindu-se ca un nor.

El 1l intreaba pe Domnul de ce acorda atata atentie unei fiinte omenesti atat de insignifiante, incoltindu-I si ingrozindu-I in timpul noptii cu
cosmare, de-i vine sa se gatuie. Este oare omul atat de mare incat Dumnezeu sa doreasca sa-L faca sa sufere incontinuu? Chiar daca lov ar fi
pacatuit, oare nu este iertare, avand in vedere ca oricum va muri?

,Bildad" poate sa insemne fiul sfadei, un nume cat se poate de adecvat, avand in vedere cu cata ardoare urmareste acest prieten al lui lov
sfada. Ridout il compara pe Bildad cu Elifaz sub aspectul stilului si al cunostintelor:

Se pare ca asistam la mai putina curtoazie si demnitate decat in cuvantarile lui Elifaz, si la un plus de asprime fata de lov, cauzata dupa cate
se pare de amarnica acuza adusa de acesta la adresa lui Dumnezeii. Cu toata ignoranta aceasta privitoare la principiile divine, Bildad este
gelos pe onoarea lui Dumnezeu, neputand suferi ca El sa fie acuzat. Negresit el are dreptate aici, dar nu reuseste sa-I convinga pe lov din
pricina erorii de la radacina gandirii de care erau toti stapaniti, anume ca Dumnezeu ar trebui neaparat sa pedepseasca pacatul si ca de buna
seama lov trebuie sa fie un pacatos, devreme ce este pedepsit.

Acuzandu-| pe lov de iresponsabilitate si de rostiri necugetate, Bildad apara dreptatea lui Dumnezeu il felul in care i pedepseste pe cei rai si-i
recompenseaza pe cei drepti. Fara nici un menajament el afirma ca fiii lui lov au fost nimiciti din pricina faradelegii lor. Numai ca nu gasim
nici o farama de proba in textul biblic ca asa ar fi stat lucrurile si chiar daca el s-ar fi facut vinovat de faradelege, a fost un act de mare
cruzime sa i se arunce in obraz aceste cuvinte, in momentele sale de cea mai cumplita suferinta si durere. Dar daca lov se va indrepta cu
toata inima spre Dumnezeu, tot va mai fi nadejde de mila divina, spune Bildad.

in continuare el foloseste ca argument - in sprijinul existentei unei corelatii intre rdutatea sivarsitd de oameni si pedeapsa care se abate
peste ei din aceasta cauza - marturia istoriei. Dupa cum trestia se usuca si piere cand nu are apa, tot asa piere si omul nereligios si fatarnicul.
(Versetul 16a ar putea, fi o aluzie la absorbtia clorofilei din lumina soarelui.) Dumnezeu gaseste cu cale sa-i inlocuiasca pe cei rai cu cei fara
prihana, asupra acestora revarsandu-Si binecuvantarile.

5. Raspunsul lui lov (cap. 9,10)

Cand lov intreaba: ,,Cum poate fi un om neprihanit inaintea lui Dumnezeu?", el nu cauta sa afle. calea mantuirii, ci-si exprima deznadejdea
care-l cuprinde de a putea vreodata sa-si dovedeasca nevinovatia inaintea Celui Atotputernic. Este o nebunie sa incerce cineva sa se lupte cu
Dumnezeu, intrucat din o mie de lucruri nu l-ar putea raspunde nici macar la unul singur. El este suveran, a toate intelept, atotputernic, dupa
cum se vede din felul in care stapaneste muntii, pamantul, soarele, stelele, marea si toate minunile fara numar.

Ce sansa ar avea lov de a se putea apara? De unde ar sti ei ca Dumnezeu il asculta? Domnul, este neindurator, arbitrar si nedrept - spune lov
- si, prin urmare, este imposibil s& aibd parte de o judecatd dreapta. in disperarea lui, lov il acuza pe Dumnezeu c& i-ar nimici fira nici o
discriminare si pe cei nevinovati, si pe cei rai la un loc, ca ar rade de soarta celor nevinovati si ca i-ar face pe judecatorii pamantului sa se
poarte nedrept. El spune: ,Sunt nevinovat, dar nu mai imi pasa. Mi-e lehamite de viata. Nimic nu mai conteaza; vinovati sau nevinovati,
Dumnezeu tot ne va nimici" (v. 21, 22 TEV). Pe masura ce i se scurge viata, el nu gaseste nici o nadejde in incercarea de a uita de sine sau de
a se ameliora.

lov tanjeste dupa un mijlocitor intre Dumnezeu si el insusi, dar nu gaseste nici unul. Noi stim ca Mijlocitorul care putea sa implineasca nevoia
lui cea mai acuta (ca, de altfel, pe a noastra) este Domnul Isus Cristos (1Timotei 2:5). Matthew Henry comenteaza pe aceasta tema:

lov nu ezita sa se ocupe de aceasta problema, dar din pacate nici o faptura nu s-a gasit care sa joace rolul de arbitru si, prin urmare, tot la
Dumnezeu trebuie sa vina, acceptand verdictul Sdu. Domnul nostru Isus este binecuvantatul mijlocitor, care a intermediat intre cer si
pamant, care Si-a pus mana asupra noastra a amandurora; Lui I-a incredintat Tatal toata judecata, drept care si noi trebuie sa procedam la
fel. Dar aceasta chestiune nu beneficia pe vremea aceea de lumina limpede de care se bucura acum, prin evanghelie, in consecinta
nemaiexistand loc pentru nici o plangere de felul acesteia.

Exasperat, lov se plange cu amaraciune, rugandu-L pe Dumnezeu sa-Si explice purtarea fata de o creatura a Sa, ce o considera nedreapta. Se
poarta El oare ca un simplu om, judecand neprincipial, desi stie bine ca lov este nevinovat?

Harold St. John comenteaza pe marginea acestui fragment in felul urmator:



Sa nu ne scape acest fragment absolut uimitor, in care Lutul ii face observatii Olarului, criticandu-L si amintindu-I lui Dumnezeu ca atunci
cand l-a creat pe om Si-a asumat o seama de responsabilitati de care nu se poate eschiva, daca vrea sa-Si pastreze onoarea.

10:8 Mainile Tale m-au facut, mi-au dat forma.
10:10 Formarea embrionului fizic.
10:11 Aparitia pieii si a carnii, dezvoltarea oaselor si a tendoanelor.

10:12 (a) inzestrarea omului cu ,sufletul", ce este capabil de o extraordinara multitudine si varietate de simtiri si exprimari ale acestor simtiri
si (b) Cercetarea de care are omul parte din partea lui Dumnezeu, cercetare care se savarseste in cea mai inalta dintre componentele fiintei
omenesti, ,duhul" sau, pe care El il pastreaza si-l intretine.

De ce il loveste Dumnezeu pe lov cu nenorociri atat de cumplite? Se pare ca nu are nici o importanta daca el este drept sau nedrept, fiindca
oricum viata lui e plina pana la refuz de indignarea divina. De ce a ingaduit Dumnezeu sa se nasca? Oare de ce nu-i daruieste El putina
mangaiere inainte de a trece in uitare, unde pana si lumina este intuneric?

6. Prima cuvantare a lui Tofar

Tofar naamatitul nu poate suferi ca aceste cuvinte desarte si arogante sa ramana fara replica. Referitor la semnificatia numelui celui de-al
treilea dintre prietenii lui lov, Ridout scrie urmatoarele:

Tofar [Zofar], ,randunica," provenind din verbul ,a ciripi", este forma masculind a numelui Zipora, sotia lui Moise. Si asemenea acesteia, el
s-a opus fara sa-si dea seama judecatii lui Dumnezeu asupra trupului lui lov, desi a condamnat cu ravna neobosita faptele mestesugite ale
firii lui lov. Intrucat vehementele sale condamnéri au fost cu totul deplasate, le putem considera ,ciripeli" |a fel de inofensive ca ,ciripitul"

unei pasari pe care numele ce-l purta o reprezenta.

Daca lov ar putea privi lucrurile din punctul de vedere al lui Dumnezeu, sustine Tofar, si-ar da seama ca nu sufera pe cat ar merita! Ignoranta
sa cu privire la maretia lui Dumnezeu il descalifica sa puna sub semnul indoielii dreptatea Sa. Versetul 12 este deosebit de taios, fiind,
evident, un atac nejustificat la adresa lui lov: ,,Caci omul nepriceput va fi intelept cand manzul unui magar salbatic se va naste om."

Sfatul lui este ca lov s3 se depérteze de pacatele sale. Abia atunci Dumnezeu i va darui sigurants, odihna si mangaiere. in caz contrar, el nu
va scapa de la pierzare.

7. Raspunsul lui lov (cap. 12-14)

In cuvinte marcate de un pronuntat sarcasm, devenite intre timp celebre, lov ii acuza pe prietenii s&i de aroganta intelectuald: In adevar
numai voi sunteti oameni, Si odata cu voi va disparea intelepciunea!

Oricine stie ca Dumnezeu este intelept si puternic, dar atunci cum se explica cumplita suferinta a unui om care primea candva raspunsuri la
rugaciunile sale, in contrast cu prosperitatea de care au parte cei nelegiuiti? ,Voi nu sunteti loviti de nici un necaz, si totusi ma luati in ras,
dati intr-un om care e gata sa cada" (v. 5 TEV).

Chiar si natura, cu fiarele salbatice, cu pasarile si cu pestii din ea, demonstreaza caracterul arbitrar al actiunilor lui Dumnezeu - par sa spuna
aceste versete - prin faptul ca pe unele le distruge, pe cand pe altele le apara. Daca criticii lui lov si-ar incerca cuvintele cu aceeasi atentie cu
care gusta alimentele, ar da dreptate celor din vechime, care au fost in unanimitate de acord cu afirmatiile lui lov.

Acum lov se lanseaza intr-o maiestuoasa enumerare a suveranitatii lui Dumnezeu, a intelepciunii si tariei sale, precum si a modului in care
aceste atribute produc adesea rezultate inexplicabile si paradoxale.

lov isi mustra criticii, care nu i-au spus nici un lucru pe care sa nu-l fi stiut si el. Cauza lui el doreste s-o0 aduca in fata lui Dumnezeu, nu in fata
acestor fauritori de minciuni si vraci netrebnici. Daca ar tacea, ar trece drept intelepti in fata oamenilor. Desigur modul in care explica ei
actiunile lui Dumnezeu este contrar adevarului, drept care vor da socoteala Thaintea Lui pentru asta. Argumentele lor au fost lipsite de
substantd si total nefolositoare. Dac& n-ar mai vorbi atata, lov ar putea sa-si pledeze cauza fnaintea lui Dumnezeu, incredintdndu-| viata. lov
este incredintat ca va fi indreptatit, in cele din urma, dar chiar daca ar fi ca Dumnezeu sa-l ucida, el tot se va increde in Domnul.

De la 13:20 la 14:22, lov | se adreseaz direct lui Dumnezeu. il implora sa-i aduca usurare din suferintele sale, rugandu-L sa-i explice de ce-|
trateaza atat de aspru. Caci, spune lov, se perpeleste ca un nenorocit, aidoma unui vesmant mancat de molii, nedemn de a fi luat in seama
de Dumnezeu.

Francis Andersen evalueaza cuvintele lui lov dupa cum urmeaza:

Aici lov se dovedeste a fi un observator mai onest, un ganditor mai exuberant decat prietenii sdi. Este ametitor de cuprinzatoare conceptia sa
despre Dumnezeu. in schimb, mica zeitate din teologia lui Elifaz, Bildad si Tofar este lesne de inteles si lesne de crezut. Dar o credinta de
calibrul Iui lov pune spiritul uman la grea cazna.

lov continua sa intrebe de ce se poarta Dumnezeu atat de necrutator cu un om atat de firav, de trecator si de greselnic. Versetul 1 este unul
din cele mai frecvent citate versete, probabil pentru aria larga de intrebuintari:

Omul nascut din femeie are viata scurta, dar plina de necazuri.

Prin urmare, ce bine ar fi daca Dumnezeu l-ar lasa sa-si traiasca putinele zile ce i-au mai ramas intr-o relativa pace.



Mai multa sperantd este pentru un pom ce a fost taiat, decat pentru el. Moartea unui om e marcata de o groaznica finalitate. Un mort este
asemenea unui rau secat.

lov ar dori ca Dumnezeu sa-l ascunda intr-un mormant... pana se va potoli mania Lui. Apoi, daca Cel Atotputernic il va chema, el se va
indreptati, intre timp, Dumnezeu tine cont de fiecare pacat al sau.

lov face patru lucruri in acest fragment: (1) Cere sa i se descopere care {i sunt pacatele; (2) Arata cat de trecatoare este viata omului; (3) Este
cuprins de disperare cu privire la finalitatea mortii (si tanjeste dupa un mijlocitor, agatandu-se cu disperare de nadejdea vietii de apoi); (4) Se
plange de starea sa actuala.

Versetul 14a ridica o intrebare cat se poate de importanta: Daca un om moare, va trai el iarasi? Domnul nostru raspunde la aceasta intrebare
in loan 11:25, 26:

Eu sunt invierea si viata. Cine crede in Mine, desi ar muri, va tréi. Si cine traieste si crede in Mine nu va muri niciodati.
Harold St. John comenteaza pe marginea versetelor 14 si 15:

in 14:14, 15 peste intinderea nesfarsitd a marii ticute se revarsa zorii si intr-un pasaj de un curaj aproape nemaiintalnit, lov declara ca omul
nu se rezuma la o simpla alcatuire a materiei; ca, desi cerurile vor trece, muntii si dealurile din vechime se vor prabusi, chiar daca el insusi ar
zacea in stransoarea mormantului milenii de-a randul, va veni totusi o zi cand Dumnezeu va simti incoltind in inima Sa o foame nepotolita
dupa partasie cu prietenul sau, un dor dupa lucrarea mainilor Sale.

Atunci, din adancul Hadesului, lov va raspunde si, intr-un chip mai trainic decat muntii, mai permanent decat cerurile, va fi reunit cu
Dumnezeul care a fost coplesit de dorul dupa slujitorul Sau.

La fel de inevitabila ca eroziunea din natura este deteriorarea omului cand e supus la incercari. Trupul i revine in tarana iar sufletul se
intoarce in locul de jale.

Cu aceasta se incheie prima runda de cuvantari. Logica urmarita de prietenii sai a fost pana acum urmatoarea: Dumnezeu este drept; El {i
pedepseste pe cei rai; in consecinta, daca lov este pedepsit, asta demonstreaza ca este rau. Dar lov a sustinut cu tarie ca nu este deloc un
om rau.

1. A doua cuvantare a lui Elifaz

A venit acum timpul ca Elifaz Temanitul sa-i reproseze din nou lui lov ca este vanitos si necucernic, ca rosteste cuvinte care nu ajuta la nimic.
intr-o suitd de intrebé&ri lansate ca din pusca, Temanitul ridiculizeaza presupusele cunostinte ale lui lov, calificAndu-le drept desarte. Desi
cuvintele pline de cutezanta ale lui lov, de un pronuntat ton provocator la adresa lui Dumnezeu, |-au facut pasibil de acuzatia ca ar ,,nimici
chiar frica de Dumnezeu," totusi a fost nedrept ca Elifaz sa-l acuze ca a ales vorbirea oamenilor vicleni. Dimpotriva, lov a fost mult prea
deschis cu sine, dezvaluind o multime de lucruri despre el insusi. De orice putea fi acuzat, numai de a fi un fatarnic nu! in zadar ar incerca el
sau oricine altcineva sa faca parada de neprihanire.

in continuare Elifaz ataca presupusa arogant3 a lui lov manifestats prin parerea prea inaltd pe care sustine Elifaz c& ar avea-o lov fata de el
fnsusi: ,,Ai monopolizat tu intelepciunea?" intreaba el. De fapt, tocmai prin faptul ca Elifaz defineste cuvintele celor trei mangaietori
»,mangaierile lui Dumnezeu," spunand ca ar fi ,blande," el demonstreaza o totala lipsa de compasiune in sfaturile pe care doreste sa i le ofere

lui lov.

Elifaz repeta afirmatiile facute la 4:17-19 cu privire la sfintenia lui Dumnezeu si la pacatosenia omului. Dar prin ce era lov mai pacatos decat
Elifaz? Ridout intreaba:

De ce ii este atunci aplicata lui lov, ca si cand ar dovedi ca el e mai pacatos decat toti ceilalti? De buna seama cuvintele sale [ale lui Elifaz]
sunt mai pline de viclesug decat toate afirmatiile lui lov, rostite sub presiunea starilor de tensiune prin care a trecut acesta. Mult mai bine ar
fi ca Elifaz sa i se alature Iui lov, marturisind ca si el este ,,abominabil si murdar." Sarmanul nostru oropsit ar fi raspuns mult mai lesne la o
atare atitudine.

Facand apoi apel la intelepciunea mostenita de la stramosi, Elifaz descrie durerea pe care o traieste un om in viata sa.
Pe cel rau il napadesc o sumedenie de necazuri si aceste nenorociri sunt pe masura vinovatiei sale.
2. Raspunsul lui lov (cap. 16,17)

lov respinge analiza facuta de Elifaz situatiei sale, ripostand energic si calificandu-si criticii drept ,mangaietori mizerabili" (sau Jalnici"). Daca
ei s-ar afla in locul sau, lov ar incerca cel putin sa-i mangaie cu adevarat!

Dar acum Dumnezeu s-a intors impotriva sa, dandu-I pe mana unor oameni rai si prigonindu-l dincolo de putinta sa de a indura, ca rana dupa
rana. Toate acestea in pofida faptului ca lov nu s-a facut vinovat de nici o nedreptate.

Faptul ca lov si-a cusut (nu doar s-a imbracat) cu panza de sac pe piele e o dovada elocventa a permanentei sale stari de intristare. Neavand
prieteni care sa-l mangaie sau pe cineva care sa-i pledeze cauza, curand lov se va duce pe cararea de unde nu se va mai intoarce.

Unele din cuvintele din versetele 9-19 sunt folosite in Psalmi cu referire la Mesia. Prin urmare, suntem justificati sa le aplicam la suferintele lui
Cristos, chiar daca nu acesta este intelesul lor primar.



Si astfel, in timp ce lov, cu duhul zdrobit, sta la marginea mormantului, gata sa se prabuseasca, prietenii lui il batjocoresc. Dar el nu doreste
ca altcineva sa-i judece cazul in afara de Dumnezeu, deoarece criticii lui si-au dovedit netrebnicia. Domnul |-a facut sa fie tinta batjocurilor.
Oamenii drepti care vor vedea conditia lui se vor ridica impotriva criticilor sai, in timp ce el va continua sa-si apere integritatea. Nici un singur
om intelept nu e in stare sa gaseasca el printre cei trei antagonisti ai sai.

Lui lov nu i-a mai ramas nimic in afara de mormant, cu intunericul sdu, cu putreziciunea si cu viermii sai.
3. A doua cuvantare a lui Bildad

Bildad Suahitul il condamna pe lov pentru dispretul cu care a tratat cuvintele de intelepciune rostite de el si de prietenii sai. Un lucru bun pe
care-| putem totusi remarca la Bildad este faptul ca reprosurile adresate de el lui lov sunt mai scurte decat ale celorlalti doi mangaietori.
Poate ca tocmai constiinta virtutii ce rezida in concizie I-a incurajat sa-i sugereze lui lov sa puna capat acestor cuvantari ale sale.

El repeta refrenul devenit intre timp arhicunoscut cititorilor, potrivit caruia pacatosul este prins in mreaja propriilor sale pacate, pentru ca
apoi sa enumere o lista infricosatoare a tuturor nenorocirilor care se abat peste casa unui pacatos. Desigur, Bildad a avut dreptate cand a
afirmat ca oamenii sufera din pricina pacatelor lor, dar nu a avut dreptate cand a sustinut ca aceasta ar fi explicatia suferintelor lui lov. Asta
pentru ca nu toate suferintele sunt urmarea directa a pacatului din viata cuiva.

4. Raspunsul lui lov

lov le spune prietenilor ca ar trebui sa le fie rusine de felul marsav in care I-au ponegrit, dupa ce a avut deja parte de tratament nedrept din
partea lui Dumnezeu, a rudelor, a prietenilor si chiar a slujitorilor sai. Trupul sau s-a ofilit si abia a scapat cu viata. Cu toate acestea, prietenii
sdi | se alatura lui Dumnezeu, atacandu-l fara mila.

El ar dori sa-i fie scrise cuvintele de aparare intr-o carte si sapate cu o dalta de fier si plumb pe veci in stanca, pentru ca in viitor sa i se poata
face dreptate.

intr-un moment de rard iluminare, lov crede c& existd un R&scumparator care ii va face intr-o zi dreptate si-l va restaura, chiar dac intre timp
ar putea interveni moartea si putreziciunea.

Marele predicator englez Spurgeon, al carui stil literar nu se deosebeste prea mult de cel al cartii lov, face o excelenta aplicatie a versetului
25:

Miezul mangaierii lui lov consta dintr-un scurt cuvant: ,meu" - ,Rascumparatorul meu" si din faptul ca Rascumparatorul este viu. O, ce nevoie
avem sa ne tinem stransi de un Cristos viu! Mai intai trebuie sa ne asiguram un loc in El, pentru ca apoi sa ne putem bucura de El. Prin
urmare, un Rascumpadrator care nu ma rascumpara pe mine, un razbunator care nu se va ridica niciodata in apararea sangelui meu oare de
ce folos mi-ar fi? Nu va lasati pana cand, prin credinta, nu veti putea spune: ,,Da, ma arunc cu toata fiinta mea asupra Domnului meu Cel viu.
El este al meu." Poate ca te vei tine de El cu o mana firava, poate ca vei considera drept o mare cutezanta sa spui: ,El e viu, ca
Rascumparator al meu." Totusi nu uita ca daca vei avea credinta chiar si cat o samanta de mustar, acea mica credinta te va indreptati sa
rostesti aceste cuvinte. Dar mai gasim aici un cuvant ce exprima puternica incredere a lui lov: ,Stiu." A spune: ,Sper ca va fi asa, cred c-o fi"
este, desigur, o mangaiere si atatea mii de oite din staulul lui Isus nu trec niciodata de stadiul acesta. Dar pentru a atinge esenta méangaierii,
trebuie sa spui: ,Stiu."

Faptul ca lov are credinta ca-L va vedea pe Dumnezeu in trupul sau, dupa ce pielea i-a fost distrusa, indica cu destul temei ca el s-a referit
probabil la invierea cu trupul, doctrina nu prea raspandita pe paginile Vechiului Testament, dar acceptata ca norma in vremea Domnului
nostru de catre evreii ce credeau in Vechiul Testament.

Din nou Spurgeon comenteaza, in stilul sau inconfundabil, pe marginea versetului 26:

Notati evlavia ce marcheaza asteptarea lui lov: ,il voi vedea pe Dumnezeu." El nu spune: ,li voi vedea pe sfinti" - desi si aceasta va fi o
nespusa binecuvantare - ci il voi vedea pe Dumnezeu". Dupa cum nu spune: ,,Voi vedea slavitele porti, voi privi zidurile de jasp, voi admira
cununile de aur" ci il voi vedea pe Dumnezeu." Aceasta este suma totala si esenta raiului, in aceasta consta nadejdea fericita a tuturor
credinciosilor.

Avand Tn vedere ca lov va fi astfel indreptatit in viitor, prietenii lui nu ar trebui sa-I prigoneasca, deoarece prin asta risca sa fie pedepsiti.
5. A doua cuvantare a lui Tofar

Se pare ca marturisirea de credinta a lui lov a ramas fara ecou. Tofar nu a luat deloc aminte. El spune ca istoria omenirii ar demonstra faptul
ca omul mandru va pieri pe veci. Copiii lui vor cersi de la saraci si vor returna tot ce a fost luat pe nedrept. Ba mai mult, cel rau va fi secerat
in floarea varstei, cand e in toata vlaga tineretii. Indiferent cat de luxos a fost traiul sau, va pierde dintr-odata tot ce a castigat prin asuprirea
saracilor.

Aproape orice calamitate imaginabila va veni peste el, inclusiv foamea, stramtorarea, mizeria, atacurile armate, incendiile si pierderea linistii.
Cerul si pamantul vor unelti impotriva sa iar averile lui vor disparea. Aceasta este mostenirea randuita de Dumnezeu pentru cei rai.

lata ce spune G. Campbell Morgan in legatura cu aceasta:

Intr-un fragment plin de patetism, Tofar descrie instabilitatea castigurilor obtinute pe cai necinstite. Da, este si un triumf, dar acesta e de
scurta durata. Este o ascendenta, dar e urmata de o rapida disparitie. Exista si sentimentul exuberantei pe care o confera tineretea, dar
aceasta e coborata apoi in tarana. Este si o dulceatd, dar ea se transforma in remuscare; o inghitire in sec, care se transforma apoi in vomat.
Dobandirea unor bunuri fara ca persoana respectiva sa se bucure de ele. Dar in ultima instanta cea mai mare pierdere pentru cel rau este



faptul ca insusi Dumnezeu se intoarce impotriva sa, urmarindu-L cu instrumentele judecatii. Intunericul il va invalui. Pcatul sdu este
evidentiat de lumina cerurilor iar pamantul se intoarce impotriva sa. Sa se examineze cum se cuvine istoria rautatii si se va vedea cat de
adevarata este.

6. Raspunsul lui lov

Acum lov cere prietenilor sai sa-l asculte cu atentie maxima. Plangerea sa nu este indreptata neaparat impotriva omului, desi jalnica stare in
care se afla el ar trebui sa trezeasca compasiunea umana, El contracareaza argumentele lor cu observatia valabila ca cei rai prospera in toate
domeniile vietii si mor fara suferinta, chiar daca pentru Dumnezeu nu gasesc nici un loc in viata lor. De cate ori, intreaba lov, secera cei rai
rasplata pentru pacatele lor in viata de acum? De cate ori nu sunt ei maturati ca pleava purtata de vant! Voi sustineti ca Dumnezeu il
pedepseste pe un copil pentru pacatele tatalui sau. Nicidecum! Sa-i pedepseasca Dumnezeu pe cei care pacatuiesc; sa demonstreze ca o
face din pricina pacatelor lor. Sa-si poarte pacatosii propriile lor pacate; sa resimtd mania Dumnezeului celui Atotputernic. Cand viata unui om
s-a incheiat, oare 1i mai pasa lui daca copiii lui sunt fericiti? Poate un om sa-L invete pe Dumnezeu, care judeca pana si pe cei sus-pusi? (v.
19-22 TEV).

Un om moare in pace, in plina térie si prosperitate. Altul paraseste aceasta lume cuprins de amaréciune si sdracie. in moarte toti sunt la fel.
Daca prietenii lui lov sustin ca cei rai sunt intotdeauna pedepsiti in viata de acum, el va apela la cei care calatoresc mult, rugandu-i pe
acestia sa marturiseasca asupra faptului ca desi cel rau s-ar putea sa fie pedepsit in viata de apoi, in viata actuala el adesea o duce destul de
bine. Nimeni nu-l condamna, nimeni nu-l pedepseste si el moare la fel ca ceilalti. lar in incheierea pasajului, lov le mai spune prietenilor sai si
aceste cuvinte: ,,Cat despre voi, mereu incercati s& ma mangaiati, dar o faceti cu cuvinte fara sens. Toate raspunsurile pe care mi le dati sunt
0 minciuna!" (v. 34 TEV).

Cu aceste cuvinte, lov incheie a doua runda a schimbului de cuvantari cu prietenii sai. Acesti asa-zisi ,mangaietori" au cam ajuns la capatul
sfortarilor lor de a-l gasi pe lov vinovat de pacat. Dar ei tot nu se lasa, cum vom vedea in urmatoarea runda, la care Tofar nu mai participa.

Problema cartii lov inca nu este rezolvata. De ce sufera cei drepti? Dar lov a facut oarecare progrese, in contextul in care cateva raze de
lumina au inceput sa strabata prin stratul gros de intuneric ce pare sa inconjoare enigma suferintelor sale.

in cea de-a treia si ultima dintre runde, Elifaz si Bildad isi duc pana la capat pledoariile, repetdnd multe din afirmatiile anterioare. Tofar nu
mai spune nici un cuvant. Apoi lov le raspunde, nefiind, dupa cate se pare, afectat de argumentele lor, intrucat stie ca nu este un pacatos sau
un fatarnic ascuns, ci, dupa cum ni se spune in capitolul intai, un om fara prihana (nu insa si fara pacat sau un om smerit). Ultima cuvantare a
lui Elifaz este plina de demnitate si frumusete literara. De data aceasta se adreseaza cu un pic mai mult respect fata de bietul lov, desi il
nedreptateste in continuare.

intrebarile lui Elifaz au menirea de a demonstra cd Dumnezeu nu are nevoie de lov sau de vreun lucru al acestuia sau de vreo actiunea a sa,
ba nici macar de caile sale neprihanite. Apoi se lanseaza intr-o tirada de proportii in care il acuza pe lov de acte grosolane de rautate, cum ca
chipurile acesta ar fi luat cu japca de la saraci gajul lasat de acestia, ca ar fi refuzat sa dea apa de baut celor truditi, paine celor flamanzi, ca
ar fi deposedat cu forta pe unii de pamantul lor si ca ar fi asuprit pe vaduve si pe orfani. Asta, in opinia lui Elifaz, ar fi explicatia dilemei in
care se afla lov. Realitatea era insa cu totul alta. lov dovedise un nalt grad de constiinta sociald, de o generozitate exemplara.

lov este iIndemnat sa nu creada ca Dumnezeu, din inaltimea cerurilor, nu vede ce se intampla. Daca va continua in pacat, i se atrage atentia,
va avea parte de soarta celor din zilele lui Noe, cand temeliile pamantului au fost zguduite de potop, in care au pierit aceiasi oameni peste
care inainte Dumnezeu adusese prosperitate. Cei drepti se bucura ori de cate ori cei rai sunt pedepsiti.

in acest ultim apel, Elifaz ii rezerva lui lov cuvinte de toatd frumusetea: ,F& cunostintd acum cu El si fii in pace" (v. 21a); ,,Atunci Cel
Atotputernic va fi aurul tau, argintul tau, bogatia ta" (v. 25); si ,,pe cararile tale va straluci lumina" (v. 28b). Aceste cuvinte nu sunt doar
exceptional de frumoase, dar si adevarate - pentru un pacatos pocait ,,care se intoarce la Cel Atotputernic" si ,isi indeparteaza faradelegea
din corturile sale" (v. 23)! Singura problema este cea care tine de aplicatie: lov nu a trait in pacat! Barnes rezuma apelul final adresat de
Elifaz lui lov in termenii urmatori:

Cel Atotputernic va fi aparatorul sau; in Dumnezeu isi va gasi lov fericirea; El Ti va asculta rugaciunea; lumina va straluci pe cararile sale; iar
cand altii vor fi fost smeriti, el va fi inaltat.

Capitolele 23 si 24 formeaza un tot unitar, reprezentand o singura cuvantare, diviziunea dintre capitole fiind rezultatul unei conventii stabilite
de invatatii biblici din vechime. lov dezvolta trei teme in capitolul 23: dorul sdu de a putea sa-si prezinte cazul la tronul lui Dumnezeu (v. 1-9);
modul in care isi apara el stilul neprihanit de viata (v. 10-12); si frica sa de Dumnezeu, pe care-L vede ca pe un adversar al sau (v. 13-17).

Plangerea lui lov este amara. O, daca ar putea el sa se apropie de tronul lui Dumnezeu si sa-L gaseasca! Spurgeon comenteaza:

Prima sa rugaciune nu este: ,,0, daca as putea fi vindecat de boala care-mi puroiaza aproape orice particica din trupul meu!" dupa cum nu se
roaga nici macar cu aceste cuvinte: , O, daca as putea sa-mi vad copiii recuperati din ghearele mormantului iar averea mea sa fie smulsa din
mainile pradatorului!" ci primul si cel mai patrunzator strigat izvorat din .adancul fiintei sale este: , 0, de-as sti unde sa-L gasesc pe El, care
este Dumnezeul meu! De-as putea sa ma apropii de scaunul Sau de domnie!" Copiii lui Dumnezeu alearga acasa, cand vine furtuna. Este
instinctul de origine cereasca sadit in sufletul salvat prin har de a cauta adapost din toate primejdiile sub aripile lui lehova.

lov este convins ca daca s-ar putea apropia de Domnul, El ar fi nevoit sa recunoasca ca lov este neprihanit si astfel ar fi izbavit pe veci de
Judecatorul sau.

Versetul 10 este citat adesea ca dovada in sprijinul afirmatiei ca incercarile ar avea un efect sfintitor, dar in contextul nostru lov are
increderea ca va fi gasit nevinovat. intre timp, spune lov, Dumnezeu actioneaza in mod arbitrar iar judecétile Sale infricosatoare il umplu de
groaza. Cu toate acestea, lov crede ca daca ar fi lasat sa-si prezinte cauza fnaintea scaunului de judecata al lui Dumnezeu, ar fi gasit curat ca



aurul, constatandu-se ca a ascultat intotdeauna de cuvintele lui Dumnezeu, pe care le-a strans ca pe o comoara in sufletul sau, mai mult
decat hrana de care are trebuinta trupul sju. Minunatele cuvinte din versetul 10 sunt demne de a fi memorate si rostite de noi. in momentele
din viata cand avem cea mai mare trebuinta de ele:

Dar El stie calea pe care o urmez; Dupa ce ma va incerca, voi iesi curat ca aurul.

intre timp, unicul si aparent arbitrarul Dumnezeu face tot ce doreste sufletul Sau iar lov se teme de El, ba chiar este ingrozit, pentru c&
Dumnezeu i-a ,slabit" inima.

Intrucat nimic nu este ascuns de Cel Atotputernic, lov nu pricepe de ce El nu le daruieste celor care il cunosc dezlegarea dilemei potrivit
careia cei rai par sa prospere in viata aceasta. Apoi lov enumera in amanunt marile nedreptati ce se savarsesc in lumea aceasta - crimele
asupritorilor si suferintele celor asupriti. Ridout comenteaza pe aceasta tema:

Este un tablou dezolant, bazat pe realitati arhicunoscute de ei - ca, de altfel, de noi. Cum va putea insa Elifaz sa armonizeze aceste realitati
cu teoria sa, dupa care raul nu ramane niciodata nepedepsit in viata aceasta? Dar vai, cum poate Dumnezeu sa-Si inchida ochii fata de
aceste lucruri si sa supuna la cazne pe un om credincios, iar nu pe raufacatori? Aceasta este marea dilema cu care se confrunta lov, la care
nu a gasit nici o dezlegare.

lov se plange de ceea ce i se pare lui drept esecul lui Dumnezeu de a guverna lumea (v. 12):

in cetate rasuna vaietul celor care mor, si sufletele celor raniti strigd disperat; si totusi Dumnezeu nu-i invinuieste [pe asupritori] pentru
aceste miselii.

in continuare lov descrie trei tipuri de rebeli: ucigasul, adulterul si talharul. Toti trei prefera intunericul noptii ca mediu propice pentru a-si
desfasura activitatile. Dimineata este totuna pentru ei cu umbra mortii.

in pofida faptului c& acesti pacatosi réi ar trebui s& fie blestemati pe pdmant si sa li se piarda pomenirea, se pare ca Dumnezeu le d&
siguranta. lov sustine ca cei rai nu mor de o moarte mai naprasnica decat altii, spunand ca e gata sa raspunda oricui incearca sa-i
demonstreze ca nu e asa.

Intrucat cuvantarea lui Bildad este atat de scurtd, Tofar neluand deloc cuvantul, iar raspunsul lui lov este atat de lung, unii experti biblici au
opinat ca versetele 18-25 nu ar fi deloc raspunsul lui lov. Unele versiuni moderne ale Bibliei merg pana acolo incat dispun textul sub alta
forma in acest punct (ca si in altele), intr-o maniera nejustificata. Andersen, care ,,nu este convins ca lov ar fi putut rosti aceste cuvinte, ne
arata cum au procedat unii cu aceste texte:

N-ar trebui sa ne grabim a-l deposeda pe lov de aceste cuvinte cu atata usurinta, doar pentru cad noua nu ni se par a fi in ton cu cuvintele pe
care credem noi ca ar trebui sa le rosteasca el. Aceasta decupare s-a operat in trei modalitati: mai Tntai, unii le-au eliminat in intregime, pe
motiv ca ar fi o glosa plina de piosenie care |-ar prezenta pe lov mai ortodox decat este; altii le-au pus in gura unuia dintre prietenii sai, fie
Bildad (NAB), fie Tofar (Pope); iar cei din a treia categorie le-au interpretat ca pe citat al lui lov despre ceea ce ar spune prietenii sai (RSV,
traducere care adauga cuvintele You say (,,voi spuneti") si sustine ca versetele 21-24 ar constitui replica lui lov; in sfarsit, in a patra
categorie, Gordis interpreteaza integral versetele 18-24 ca fiind un citat).

Ultima dintre cuvantarile mangaietorilor lui lov nu este aceea a lui Tofar, cum ne-am fi asteptat, ci a lui Bildad Suahitul. Se pare ca Tofar si-a
epuizat arsenalul retoric, Bildad nefiind nici el prea prolific, cuvantarea sa fiind foarte scurta - cea mai scurta din cartea lov:

Judecand dupa caracterul lapidar al cuvantarii lui Bildad si dupa faptul ca nu contine, practic, nimic nou, s-ar parea ca prietenii sai si-au
epuizat toate argumentele pe care au fost in, stare sa le formuleze. Si acesta nu este un lucru de saga, deoarece nu erau oameni de rand, ci
ganditori profunzi si lucizi, inzestrati cu o forta expresiva rar intalnita. Ei se exprima .intr-un limbaj elevat, de mare noblete, in metafore
penetrante, de aleasa frumusete. Cu toate acestea, pozitia adoptata de ei si argumentele formulate au fost gresite, inguste si imposibile de
reconciliat cu realitatea. intrucat Bildad a inteles, in sfarsit, c& multimea cuvintelor nu ajuta la nimic, el se rezum& acum la doua teme:
maretia lui Dumnezeu (v. 1-3) si nimicnicia omului (v, 4-6).

Dumnezeu detine stapanirea si frica, ostirile sale fiind fara numar.

Avand in vedere ca pana si luna si stelele nu sunt curate inaintea lui Dumnezeu, ce speranta mai poate avea omul - care nu este decat un
vierme... un viermisor? Cuvintele lui Bildad sunt adevarate si sublim exprimate, dar lipsite de dragoste si mangaiere, nefiind astfel de nici un
folos pentru a alina suferintele lui lov.

4. Raspunsul lui lov

Mai intai lov contracareaza argumentul lui Bildad. Chiar daca ar fi sa admitem ca lov este lipsit de putere si nu are nici o tarie sau
intelepciune, prin ce i-a venit Bildad in ajutor? Mai degraba, cuvintele sale au fost zadarnice, lipsite de consideratie si total incapabile de a
raspunde la argumentele formulate de lov.

Restul capitolului ne prezintd o descriere minunata a puterii lui Dumnezeu manifestata pe tot cuprinsul universului: circuitul apei in natura
(prin evaporare si formarea de precipitatii); densitatea norilor; ciclul luminii si intunericului; furtunile care se formeaza pe mari; precum si
stelele si constelatiile cu care Duhul Sau a impodobit cerurile.

Daca Bildad a subliniat gloria lui Dumnezeu in ceruri, lov se opreste in acest pasaj asupra puterii Sale in adancimi: sub ape, in Seol si in
nimicire.



lov ne informeaza - cu secole Tnainte ca acest adevar sa fi fost predat in scoli - cd Dumnezeu tine suspendat pamantul pe neant (o exprimare
poetica a pozitiei planetei noastre in univers si a miscarii in cadrul sistemului solar).

Ce prapastie incomensurabila strabat aceste putine, dar superbe cuvinte, situandu-se pe o pozitie ,ca de la cer la pamant" deasupra
cosmogoniilor filosofilor pagéani! Avem aici germenii descoperirilor de mai tarziu daruite unor oameni ca Newton sau Keppler. Mare greseala
este a se crede ca Scriptura nu ne invata adevaruri stiintifice! In realitate, ea ne invata tot adevarul de care avem trebuinta. Chiar dacé n-o
face in limbajul stiintific la care ne-am astepta, o face cu acuratete stiintifica.

Daca aceste minuni sunt doar marginile cailor Sale si numai adierea lor usoara ce ajunge pana la noi, se intreaba lov, atunci cine ar putea
intelege tunetul lucrarilor Lui puternice?

~Mangaietorii" lui lov n-au reusit sa-si sustina teoriile cu argumente convingatoare, dupa cum nici lov nu si-a rezolvat problema! Dar el este
pe drumul cel bun si pare sa creasca in credinta.

Monologul lui lov contine trei teme principale: lov contrasteaza integritatea sa cu condamnarea celor rai la pierzare (cap. 27); el elogiaza
valoarea nepretuit de mare a intelepciunii (cap. 28); si, in fine, in ultima parte, se ocupa de el insusi (cap. 29-31).

Cuvintele cu care incepe acest capitol: ,,Ba mai mult, lov si-a continuat discursul, zicand" sugereaza o puternica linie de demarcatie, marcand
inceputul unui segment major. Acum el nu se mai multumeste doar sa-i raspunda lui Bildad (26:1), ci se adreseaza tuturor, ,descarcandu-se",
ca sa spunem asa, de o multime de lucruri. lov continua sa-si sustina sinceritatea, integritatea si neprihanirea, refuzand sa accepte ca criticii
sdi ar putea totusi avea dreptate cand il acuza ca suferinta sa i se trage dintr-un pacat ascuns.

lov nu-i apara pe cei rai, pe cei nelegiuiti sau pe fatarnici. Ei isi merita necazurile care se abat asupra lor. El doreste sa-i invete pe cei trei
prieteni ai sai despre purtarile lut Dumnezeu cu omul nelegiuit - aceste adevaruri nefiindu-le straine, deoarece ei insisi le-au remarcat. Astfel,
asupra celui rau se abate adesea dezastrul (desi nu intotdeauna), lovindu-i familia, averea, casa si persoana sa. El va pieri, pe cand cei buni
se vor bucura.

Acest capitol minunat este intemeiat pe intrebarea formulata in versetele 12 si 20:
Dar unde se poate gasi intelepciunea? Si unde este locuinta priceperii?

Omul da dovada de multa iscusinta si perseverenta in sapaturile pe care le face pentru a descoperi metale pretioase si margaritare. Aici, in
prima sectiune a capitolului, omul cu toata desteptaciunea sa (evidentiata in procesul mineritului) n-a fost in stare sa gaseasca intelepciunea.
in versetele 13-19 bogéatiile omenesti sunt incapabile de a cumpara intelepciunea, iar in versetele 21-28 ne este prezentat Dumnezeu ca
singurul datator de intelepciune.

Este fascinanta descrierea modului in care se facea mineritul in vremurile de demult, desi ea a dat de furca mai tuturor traducatorilor.
Versetul 4 pare sa fi fost cel mai dificil de tradus, rezultatul fiind ca aproape nici o traducere in limba engleza nu seamana in acest punct cu
celelalte, fiecare intelegand textul in alt mod. E interesant de retinut ce spune Andersen in aceasta privinta, ,de parca nu s-ar fi aflat in fata
traducatorilor acelasi text [original] din limba ebraica."

Spre deosebire de Bildad, pentru care omul nu e decat ,un vierme," lov i recunoaste fiintei umane iscusinta la minerit: succesele deosebite
pe care le-a inregistrat omul ca miner arata ce destept si inteligent este el; cu toate acestea, el a fost total neputincios in incercarea de a
scoate la suprafata intelepciunea.

Cararea intelepciunii nu se lasa gasita cu una, cu doua. Astfel, n-o vom descoperi pe uscat, nici pe mare, dupa cum nu se poate cumpara si
nu i se poate stabili un pret adecvat, deoarece valoreaza cu mai mult decat nestematele. Aurul din Ofir... topazul din Etiopia... margeanul si
cristalul nu sunt nimic pe langa ea.

Intelepciunea si priceperea sunt ascunse de ochii tuturor fiintelor vii. Pierzarea si moartea doar au auzit despre ele. Acelasi Dumnezeu care a
conceput tiparele de neasemuita maiestrie si complexitate este izvorul intelepciunii, El fiind Acela care a creat-o si a alcatuit-o prin cuvantul
Sau. Frica de Domnul este intelepciunea iar departarea de rau este pricepere.

Din capitolul acesta am putea desprinde Tnvatatura potrivit careia trebuie sa ne supunem providentei lui Dumnezeu, lucrarilor sale, chiar daca
nu intotdeauna le intelegem.

lov ne prezinta in continuare o relatare maiastra, de un pronuntat ton nostalgic, a zilelor de odinioara, marcate de prosperitate si onoare, zile
dupa care tanjeste cu ardoare. Pe atunci se bucura de bunavointa si indrumarea lui Dumnezeu, avandu-i in preajma pe copiii sai. Traia o viata
de bunastare, bucurandu-se in cetate de respectul tuturor, si al cel celor tineri, si al celor batrani. Printii si nobilii ii dadeau cinste din pricina
faptelor sale de caritate, a neprihanirii si dreptatii sale.

lov se astepta sa traiasca pana la adanci batraneti, pentru ca la urma sa moara in pace ,in cuibul" sau, bucurandu-se pana atunci de
prosperitate, vigoare si tarie, intruchipata prin roua care statea toata noaptea peste ramurile sale, slava lui Tnverzind neincetat, arcul
intinerindu-i in mana. Oamenii ii ascultau sfatul. sorbindu-I ca pe ploaia de primavara. Privirea lui zambitoare le reda increderea. Era printre ei
ca un fruntas, ca un imparat in mijlocul unei ostiri si ca unul care 1i mangaie pe cei intristati. E de neinteles cum poate pedepsi Dumnezeu pe
un astfel de om!

Dar, cu tristete trebuie s-o spunem, in prezent lov a ajuns intre timp de rasul celor mai tineri decat el, ai caror parinti erau odinioara pleava
societatii, nedemni nici macar de a-i pazi turmele, alaturi de caini; oameni epuizati, slabanogi si saraci; hamesiti de foame, de se hraneau din
tufele ce cresc salbatice prin pustiu; izgoniti din mijlocul oamenilor; nomazi fara locuinta, alungati din tara.



latad Tnsa ca acum tocmai acesti oameni de nimic din drojdia societatii il trateaza pe lov cu un dispret total. Observati efectul de usturatoare
ocara realizat de urmatoarele sintagme: ,,cantec zeflemitor," ,,ei m-au facut de pomina," ,le este lehamite de mine," ,,ma scuipa in fata," ,imi
imping picioarele" (probabil i-au pus piedica), ,imi distrug (sau blocheazd) cararea," etc. Onoarea si prosperitatea lui lov au disparut fara
urma.

lov este muncit de dureri, cu fata schimonosita de agonie. A ajuns numai tarana si cenusa, gata sa moara. Dumnezeu nu-i raspunde la
rugaciuni, ba i se impotriveste cu cruzime, il azvarle intr-o parte si-n alta, fiind pe punctul de a-l omori.

Oare il va lovi El in mormant pe cel ce | s-a rugat cand a fost pe moarte? lov s-a purtat milostiv cu altii, dar lui nimeni nu i-a aratat indurare.
Suferintele sale intense sunt acutizate de singuratatea si respingerea de care are parte din partea oamenilor. Conditia sa fizica, dar mai ales
cea psihica, sunt sub orice critica. De ce a trebuit oare ca un om neprihanit ca lov sa ajunga frate cu sacalii si tovaras cu strutii?

lov afirma ca nu si-a permis sa arunce priviri pline de pofta asupra unei tinere (fecioare). El stie ca Dumnezeu vede si pedepseste un atare
pacat. Dar lov nu s-a purtat cu viclesug. Daca ar fi supus la un examen onest, Dumnezeu S-ar convinge ca asa stau lucrurile. Nu, lov nu s-a
departat de la cararea neprihanirii. Daca ar fi facut-o, ar fi meritat sa-si piarda recolta. Nu a poftit nevasta aproapelui. De-ar fi facut-o, ar
merita ca sotia lui sa-i fie data altuia iar averile si insasi viata lui sa fie nimicite.

lov s-a purtat cu marinimie fata de servitorii sdi. A fost milostiv cu saracii, cu vaduvele si cu orfanii. N-a fost Tncoltit de lacomia dupa aur, nici
nu s-a lasat amagit in taina de idolatrie (nu si-a sarutat mana fn semn de inchinare la soare si la lund); n-a purtat necaz pe dusmanii lui; a fost
primitor fata de toti, liber de pacate ascunse, cinstit in tranzactiile cu proprietati imobiliare. Daca i s-ar putea aduce acuze intr-o carte, ar
purta-o cu mandrie ca pe o cununa!

La sfarsitul capitolului 31 cuvintele lui lov s-au incheiat. in ce-| priveste pe Ridout, acesta nu se impaca cu finalul lui lov:

Cuvintele lui lov se vor incheia cu adevarat atunci cAnd el va fi gata sa dea cinste si laudd Celui ce este vrednic sa le primeasca. in ce ne
priveste, suntem bucurosi sa constatam ca lov si-a ispravit cuvintele asa cum sunt rostite ele in aceasta etapa.

A. Cuvantarea lui Elihu adresata celor trei prieteni ai lui lov

In acest punct inceteaza convorbirile dintre lov si cei trei prieteni ai sdi. In mod normal, cum am ar&tat deja, ar fi urmat s& ia cuvantul Tofar,
dar din motive neprecizate acesta nu mai vorbeste.

Un tanar, pe nume Elihu, fiul lui Baracheel Buzitul, ascultase dezbaterea incinsa dintre lov si cei trei critici ai sai. Multi cercetatori ai Bibliei
vad in el o intruchipare a lui Cristos, Mijlocitorul nostru. Elihu pare a fi puntea de legatura nimerita dintre modul in care analizeaza prietenii lui
lov situatia sa si solutia pe care o aduce lehova. Pe scurt, el este un intermediar intre oameni si Dumnezeu, un mediator care pregateste
intrarea in scena a Domnului.

in schimb, alti comentatori nu-I privesc intr-o luming prea favorabild, considerandu-I un tanar infumurat si increzut!

in orice caz, Elihu (al carui nume inseamnd Dumnezeul meu este El) s-a aprins de manie Tmpotriva lui lov, pentru faptul ca acesta s-a
indreptatit pe el, mai degraba decat pe Dumnezeu. Nici fata de cei trei prieteni ai sai nu a avut prea multa ingaduinta, reprosandu-le ca nu
i-au dat lui lov raspunsurile potrivite. In versetele urmatoare el face un rezumat al discutiilor din cele dou&zeci si noua de capitole
precedente.

Din ratiuni de respect fata de varsta lor inaintata, Elihu a tacut, multumindu-se sa asculte cu toata atentia ce au spus acestia, dar acum nu se
mai poate stapani.

Elihu Tncepe cu afirmatia potrivit careia oamenii mari (sau oamenii cu numar mare de ani, NKJV marg.) nu sunt intotdeauna intelepti,
Dumnezeu putand sa-i dea pricepere unui om mai tanar, cum este, de pilda, el. Criticilor lui lov le reproseaza ca n-au avut argumente
convingatoare, esecul lor fortandu-l pe Elihu, dinduntrul fiintei sale, sa ia cuvantul. Dar el promite ca vorbirea sa va fi nepartinitoare si
nemagulitoare.

B. Cuvantarea lui Elihu adresata lui lov

Spunandu-i ,te rog", Elihu fi solicita lui lov atentia maxima, deoarece ii va spune cuvinte pline de sinceritate si adevar. lov dorise sa aiba
prilejul de a se dezvinovati Thaintea lui Dumnezeu. Acum Elihu, desi este un muritor faurit din lut asemenea lui lov, i va fi purtator de cuvant
fnaintea lui Dumnezeu iar lov va putea sa se apere, daca va dori, fara sa-i fie teama de mania divina.

Elihu 1i mustra pe lov pentru modul in care a sustinut acesta ca este absolut nevinovat si pentru ca L-a invinuit pe Dumnezeu ca s-ar fi purtat
nedrept cu el. Dumnezeu este mai mare decat omul si nu are de dat nimanui socoteala pentru felul in care Se poarta cu omul. E drept insa ca
Dumnezeu vorbeste prin visuri si vedenii de noapte, pentru a-i preveni sa se fereasca de rau si de mandrie si pentru a-i pazi de o moarte
naprasnica.

Domnul vorbeste si prin intermediul durerii si al maladiilor grave, cand pana si alimentele gustoase i se par omului respingatoare. Daca un sol
sau un mediator va explica neprihanirea cailor lui Dumnezeu (iar cel suferind va raspunde prin credintd), Dumnezeu il va salva, sa nu se
coboare in Groapa, in temeiul unui pret acceptabil de rascumparare. Elihu nu explica in ce consta pretul de rascumparare, dar noi suntem
indreptatiti sa credem ca este vorba despre Cel ,care S-a dat pe Sine ca pret de rascumparare pentru toti" (1Timotei 2:6). Cand cineva
raspunde la glasul Domnului, spune Elihu, este refacut si insanatosit, fizic si spiritual. Cel ce-si marturiseste pacatele este rascumparat din
moartea spirituala si / sau din cea fizica.

Daca lov doreste sa ia cuvantul, e liber s-o faca. Daca nu, sa asculte in continuare, cu toata atentia, retinandu-se de la orice comentarii pana
cand Elihu 1l va Tnvata ce este intelepciunea.



C. Cuvantarea lui Elihu adresata celor trei prieteni ai lui lov

in continuare, Elihu se indreaptd spre cei trei prieteni ai lui lov, rugandu-i s& puni la incercare cuvintele sale cum ar gusta alimentele. Apoi
citeaza afirmatia lui Dumnezeu conform careia Dumnezeu ar fi nedrept cand il face pe un om neprihanit ca el sa sufere, si ca n-are rost sa fii
evlavios pentru a-1 fi placut lui Dumnezeu. Dupa care subliniaza ca Dumnezeu nu Se face niciodata vinovat de nedreptate. Daca S-ar retrage,
creaturile Sale ar pieri cu desavarsire.

Nu se cade sa-i spui unui rege sau unui nobil ca este rau sau nevrednic. Cu atat mai de neconceput este sa-L condamni pe Suveranul
universului, care este de o impartialitate desavarsita! Nici o rautate nu poate fi ascunsa de Dumnezeu; El ii zdrobeste pe cei rai, dar fi
izbaveste pe cei asupriti.

Adresandu-se, dupa cate se pare, lui lov, Elihu il sfatuieste in continuare sa-si marturiseasca si sa se lepede de pacatul sdu, incetand de a-I
mai cere lui Dumnezeu sa faca ce doreste lov. Elihu spune ca acesta a vorbit Tn necunostinta de cauza, ca a rostit cuvinte pline de rautate, ca
din gura lui s-a revarsat razvratirea, pacatul si o sumedenie de cuvinte indreptate impotriva lui Dumnezeu.

D. A doua cuvantare a lui Elihu adresata lui lov (cap. 35-37)

Apoi Elihu il mustra pe lov pentru cutezanta de a fi pretins ca se poarta mai neprihanit decat Dumnezeu si pentru afirmatia ca nu s-ar merita
sa fii neprihanit. Pacatul omului nu-L vatama pe Dumnezeul suveran, dupa cum neprihanirea omului nu-I aduce lui Dumnezeu nici un folos.

Asupritorii mandri striga disperati cand dau de necaz, dar nu-L recunosc pe Dumnezeu care le-a dat intelepciune mai presus de animale si
pasari; drept care, rugdciunile lor nu sunt ascultate. Chiar daca nu-L vedem, Dumnezeu ne vede pe noi, iar noi trebuie sa ne incredem in El si
sa nu fim aroganti.

In a patra sa cuvantare, Elihu pretinde c& a facut apel la adevarurile profunde ale lui Dumnezeu pentru a apara dreptatea lui Dumnezeu si a
explica suferinta. Domnul da dovada de cel mai inalt grad de dreptate in modul in care se poarta deopotriva, cu cei rai, si cu cei asupriti,
precum si cu cei neprihaniti (v. 7-9), fie ca sunt regi ocupand tronul unui regat, fie detinuti in lanturi. Cand oamenii neprihaniti se poarta
sfidator, El cautd s&-i aduca la pocainta, ardtandu-le pacatele pe care le-au savarsit. Daca il ascultd si-L slujesc, El ii binecuvanteaza cu
propasire. in caz contrar, ei pier loviti de sabie, f&ré cunostinta lui Dumnezeu.

Daca lov ar fi fost supus si cait, Domnul |-ar fi izbavit din groaznica sa stramtorare, dar intrucat a tinut mortis sa-si declare propria lui
neprihanire, acum sufera aceeasi judecata de care au parte si ipocritii. Elihu il avertizeaza ca daca va continua pe calea acesta, va avea parte
de o soarta din care nici un pret de rascumparare, oricat de mare, nu-l va putea izbavi. (Versetul 18 este un avertisment foarte necesar si
actual pentru pacatosii de toate varstele.)

Intrucat Dumnezeu este atoateintelept, lov are datoria si-L preamareasca. Maretia lui Dumnezeu se poate vedea si din stipanirea Sa asupra
ploii, norilor, tunetului si fulgerelor. Noi nu putem pricepe deplin magnitudinea tuturor aspectelor cuprinse in providenta Sa, dar stim ca ele
vestesc harul pentru copiii Lui. Cu mult timp Tn urma, Andreae a scris urmatoarele cuvinte:

Aceeasi furtuna care, pe de o parte, este trimisa asupra pamanturilor sub forma de pedeapsa, cu rol nimicitor, este, de cealalta parte, menita
sa le aduca binecuvantari din belsug, facandu-le sa rodeasca. Astfel chiar si cele mai severe din judecatile lui Dumnezeu trebuie privite in
acelasi timp ca pe o sursa din care picura harul divin.

Elihu continua sa exploreze diversele aspecte ale naturii, pentru a demonstra intelepciunea, puterea si inimaginabil de complexa maiestate si
splendoare a lui Dumnezeu. Descrierile sale ale unor stari din natura, furtuna cu ploile torentiale sau vartejul, zapada, ploaia binecuvantata,
frigul, vanturile de la nord, norii grosi si cei luminosi sau lumina stralucitoare a soarelui, sunt de acum cunoscute pentru frumusetea lor.

Elihu incheie cu un apel adresat direct lui lov: ,la aminte, lov, la aceste lucruri! Stai linistit si cantareste lucrarile minunate ale lui Dumnezeu!"
Dupa care pune sub semnul intrebarii cunostintele lui lov despre natura: cum sunt echilibrati norii si de ce 1i este cald cand sufla vantul din
sud. Aceste provocari sunt o anticipare a unor intrebari similare dar mai sfredelitoare pe care insusi Creatorul i le va pune lui lov in
urmatoarea si ultima sectiune majora a cartii. O putere atat de mare si minunata depaseste cu totul puterea noastra limitata de pricepere. De
aceea, cel mai bun lucru pe care il poate face omul este sa se teama de Domnul si sa se supuna disciplinei Sale, spre deosebire de lov, care
L-a fnvinuit pe Domnul ca este nedrept.

Ultimul verset rostit de Elihu constituie aplicatia la lov, o concluzie succinta a intregii chestiuni. Primul rand din versetul 24 este lesne de
inteles; al doilea este dificil in NKJV (si in alte versiuni). Francis Andersen traduce randul doi diferit, interpretand termenul negativ din
constructia gasita in originalul ebraic ca pe o afirmatie, mai degraba decat ca pe o negatie: De aceea, oamenii se tem de El: Negresit toti cei
cu inima Tntelepta se tem de El.

1. Introductiva

Domnul Tnsusi fi rdéspunde acum lui lov din vartej, un vehicul de comunicare a lui Dumnezeu cu oamenii destul de frecvent intalnit in Vechiul
Testament. Cuvintele lui Dumnezeu sunt foarte binevenite, dupa cearta de cuvinte din capitolele precedente. lov umbrise sfatul cu cuvinte
lipsite de pricepere, adica procedase ca un necugetat cand pusese la indoiala dreptatea lui Dumnezeu in purtarile Sale fata de el. Acum
Domnul va fi Cel care va pune intrebari, iar lov va trebui sa se pregdteasca sa raspunda la ele!

in intrebérile ce urmeaza. Dumnezeu nu ne oferd o explicatie detaliaté a tainei suferintei. Mai degrab4, El cutreierd universul pentru a ne oferi
cateva strafulgerari ale maiestatii, gloriei, intelepciunii si puterii Sale. El spune, de fapt: ,,inainte de a te apuca sa-Mi critici caile, ar trebui sa
le intrebi daca ai putea gestiona creatia cu aceeasi eficacitate cu care o gestionez Eu." Or, asta nu face altceva decat sa-i arate lui lov cat de
neputincios, ignorant, insignifiant, inadecvat, incompetent si marginit este.



Cum arata Ridout, aici avem de a face cu vocea Domnului: Nu mai asistam la bajbaielile mintii naturale, ca in discursurile prietenilor; nici la
tipetele stridente ale credintei ranite, ca in cazul lui lov; dupa cum nu mai auzim nici chiar limbajul asezat si logic structurat al lui Elihu. Acum
suntem in Tnsasi prezenta lui lehova, El fiind cel care ne vorbeste.

Pe masura ce audiem intrebarile Domnului, avem mereu impresia ca ele ar putea fi formulate la modul alegoric, fiind capabile de intelesuri
spirituale mult mai adanci si ca insasi ordinea in care se succed isi are semnificatia ei. intre timp, vedem ca intr-o oglinda, incetosat.

Unii ar putea interveni aici, spunand ca, gratie cuceririlor stiintei din epoca moderna, noi cunoastem raspunsurile la multe din intrebarile puse
de Dumnezeu. Drept raspuns la aceasta, Baronul Alexander Humboldt a recunoscut ca la intrebarile la care lov n-a fost in stare sa raspunda
nici oamenii de stiinta inca nu sunt capabili sa raspunda. Asta pentru ca desi oamenii de stiinta sunt foarte isteti cand e sa explice cauzele
secundare, atunci cand ajung la cauzele primare se impotmolesc de-a binelea. Ei nu pot nicicum sa ajunga la marea cauza si nici nu vor [sa
accepte] marea

2. Provocarea pe baza minunilor creatiei inanimate (38:4-38)

Intr-un limbaj poetic de neasemuita frumusete, Domnul Se referd la crearea lumii, cAnd El a pus temeliile pAmantului, stabilindu-i
dimensiunile, trasandu-i coordonatele si asigurandu-i suportul (dupa cum stim, realizat prin suspendarea planetei in spatiul cosmic) - prilej
care le-a determinat pe stelele diminetii sa izbucneasca in cantari de bucurie si pe toti fiii lui Dumnezeu sa scoata chiote de veselie. Apoi
Domnul intreaba: ,Unde ai fost tu cand au avut toate acestea loc?"

Trecand apoi de la cosmologie la geografie si oceanografie, Domnul descrie cum a pus El hotar marii, in limitele actualelor tarmuri,
neingaduindu-l sa patrunda mai departe in interiorul uscatului; cum a invesmantat apele ca pe un prunc, cu nori si cu intuneric gros.

in continuare El zugraveste in culori vii cum stdpaneste dimineata - cum zorii diminetii mijesc pe ceruri, revarsandu-si lumina binecuvantat3
in calea lor, demascandu-i pe cei rai carora le place sa opereze sub acoperirea intunericului; cum i scoate lumina la iveala pe acestia, ca
dintr-un ascunzis. Cum pune lumina in evidenta relieful pamantului, ca o pecete imprimata peste lut; cum este scos la iveala vesmantul de
culori al peisajului Terei. Cum pana si intunericul, respectiv ,lumina" preferata a raufacatorilor, le este refuzat acestora, dandu-se astfel in
vileag uneltirile lor. Sa spuna lov ce stie despre adancimile oceanului - il provoaca Domnul - despre taramul mortii si despre intinderea
pamantului.

in continuare Dumnezeu il examineaza pe lov cu privire la originea si natura luminii. Soarele nu constituie rdspunsul suficient, deoarece
exista lumina (Gen. 1:3) chiar inainte de a fi fost asezat soarele in spatiu (Geneza 1:16). A fost lov destul de varstnic pentru a cunoaste
raspunsul? Si apoi ce cunoaste el despre zapada, despre grindina, pe care Dumnezeu le canalizeaza uneori in slujba Sa in vremuri de restriste
sau de razboi? Cum se raspandesc lumina si vantul de rasarit, care par sa aiba un punct de origine, peste intreaga suprafata a pamantului?

Apoi, la ora de meteorologie, lov este chestionat in legatura cu caderile de ploaie si fenomenul tunetului, despre modul in care se revarsa apa
peste suprafata desertului, facand sa infloreasca si sa apara pe el toate tipurile de vegetatie; este intrebat apoi in legatura cu sursa ploii,
despre felul cum se formeaza roud, gheata si promoroaca. Cum se face ca apa ingheata atat de solid, incat se ingroasa ca piatra peste fata
adancului?

Nici o alta stiinta nu pare sa fi fost calculata sa-i demonstreze omului cat de insignifiant este ca stiinta astronomiei. lata ca Dumnezeu il
chestioneaza pe lov cu privire la capacitatea acestuia de a manui stelele si constelatiile, de a le pastra pe orbitele lor si de a stabili influenta
lor asupra pamantului.

Avand in vedere afirmatiile frecvente pe care le auzim despre presupusa putere extraordinara a omului asupra naturii, prin intermediul
stiintei, cuvintele lui Spurgeon, bazate pe versetul 31 din textul traducerii KJV, sunt o binevenita contrabalansare: "Canst thou bind the sweet
influences of Pleiades, or loose the bands of Orion?" (,Poti tu sa innozi legaturile Pleiadelor sau sa dezlegi franghiile Orionului?". Cand suntem
ispititi sa ne falim cu fortele capacitatilor noastre, splendoarea naturii ne-ar putea arata indata cat de minusculi suntem. Caci nu putem urni
nici macar pe cea mai mica dintre stelele ce stralucesc pe bolta, dupa cum nu putem stinge nici macar una din razele diminetii. Vorbim
despre putere, dar cerurile rad de noi cu pofta. Cand Pleiadele stralucesc in anotimpul primaverii cu caldura specifica acestui echinoctiu, noi
nu le putem infrana actiunea, iar cand Orionul troneaza pe naltimile ceresti, ferecand anul in ale iernii catuse, ne este cu neputinta sa slabim
glacialele sale centuri. Anotimpurile isi urmeaza cursul ciclic dupa randuiala divina si omenirea toata cu o farama nu le poate clinti din drumul
lor. O, Doamne, ce e omul?

E limpede ca oricine poate pune sub semnul intrebarii intelepciunea si puterea lui Dumnezeu trebuie sa fie in stare si sa aduca ploaia,
strigandu-le norilor, sau sa porunceasca fulgerului si acesta sa i se supuna pe data! Poate oare lov sa-I spuna lui Dumnezeu cum functioneaza
mintea, cum dobandeste omul intelepciune si pricepere in toate aceste domenii?( intrucat versetul 36 pare sa intrerupa discutia privitoare la
fenomenele meteorologice din versetele 34-38, s-au propus multe alte traduceri. Trebuie sa recunoastem ca originalul ebraic e dificil in acest
punct). Nici un om nu are intelepciunea de a numara norii, daramite particulele de apa din care sunt alcatuiti. Tot asa nimeni nu poate stabili
vremea cand ploaia va uda pamantul uscat, care, in urma secetei, s-a facut numai brusi si bulgari.

3. Provocarea pe baza minunilor creatiei animate (38:39-40:2)

in acest punct Dumnezeu trece de la creatia inanimata la cea animata. Prin suita de intrebari pe care continud s& 