clickbible.org

Marcu - comentarii F. B. Hole

Autorul acestei Evanghelii este acest loan, numit Marcu, de care ne vorbesc Faptele 15:37, care esuase in slujire cand ii insotise pe Pavel si
Barnaba in prima lor calatorie misionara, si care prin urmare, devenise intre ei un subiect de discordie. Mai intai gresise el insusi si apoi
devenise si un prilej de slabiciune pentru altii mai mari ca el. Trist inceput intr-o viata in care mai tarziu este atat de deplin restaurat, incat
devine o unealt folositoare Domnului, in aceasta lucrare eminenta care este redactarea Evangheliei care 1l prezintd pe Domnul Isus ca
slujitorul desvarsit al Domnului, adevaratul profet al Domnului.

isi initituleaza cartea , Evanghelie” sau ,veste bun&” a lui ,Isus Hristos, Fiul lui Dumnezeu”; astfel, de la inceput, nu ne este permis s& uitdm
cine este acest Slujitor desavarsit. Este Fiul lui Dumnezeu, si acest fapt mai este subliniat de citatele extrase din Maleahi si din Isaia in
versetele 2 si 3, unde Cel al carui precursor trebuia a-l pregati calea este prezentat ca fiind de origine divina: insusi Domnul. Misununea
solului, a celui care striga in pustiu, marcheaza chiar inceputul anuntarii vestii bune pe care o aduce Domnul.

Acest sol este loan Botezatorul si in versetele 4-8 avem un scurt rezumat al misiunii si marturiei sale. Botezul pe care il predica este botezul
pocaintei spre iertarea pacatelor, si cei care se supun la acesta, vin marturisindu-si pacatele. Trebuie sa recunoasca faptul ca in ei nu exista
nimic bun. Si deci, dupa cum intr-adevar este potrivit, loan se tine in intregime separat de aceasta societate pe care trebuie sa o condamne.
Cu ce este imbracat, cu ce se hraneste, locul unde sta, mergand in pustiu, il fac sa ocupe un loc separat. Moise daduse legea; llie acuzase
poporul de a se fi indepartat de ea si il chemase sa se supuna ei din nou. loan, desi invie in duhul si puterea lui llie, nu-i indeamna sa
pazeasca legea, ci mai degraba sa marturiseasca sincer ca au calcat-o in intregime. Aceasta 1i pregateste pentru urmarea mesajului sau cu
privire la Cel care este nespus mai mare, care este pe punctul de a veni si a-i boteaza cu Duhul Sfant. Botezul cu care fi va boteza va fi mult
mai mare decat cel al lui loan, intocmai cum chiar Persoana Sa este intr-adevar mai presus de a lui loan. Cel care poate astfel sa toarne
Duhul Sfant nu poate fi mai putin decat insusi Dumnezeu.

Inceputul anuntarii vestii bune in lucrarea lui loan fiind astfel descrisa, suntem apoi adusi la botezul lui Isus, rezumat de versetele 9-11. Aici,
ca n toata aceasta Evanghelie, o scurtime si o concizie extreme caracterizeaza povestirea. Isus vine din Nazaret, acest loc umil si dispretuit
al Galileii, si Se supune botezului lui loan, nu pentru ca avea ceva de marturisit, ci pentru ca vrea sa Se identifice cu aceste suflete care, prin
pocainta, fac un pas in directia cea bund. De aceea se cuvine, Tnainte de intrarea Lui in slujirea publica, sa fi fost aratata aprobarea cerului cu
privire la Slujitorul desavarsit de teama sa nu fie gresit interpretata smerenia de care da dovada lasandu-se botezat. Duhul coboara peste El
ca un porumbel, si glasul Tatalui se face auzit, dand marturie despre Persoana si desavarsirea Sa. Slujitorul Domnului este El insusi pecetluit
de Duhul Sfant, porumbelul fiind emblema puritatii si a pacii. Dupa ce a devenit om, trebuie sa primeasca El insusi Duhul; in curand, in
naltarea Sa, va turna acest Duh ca botez peste altii. in puterea acestui Duh ihainteaza pentru a sluji. Trebuie notat de asemenea c&, pentru
prima data, exista o revelatie clard a Dumnezeirii ca Tata, Fiu si Duhul Sfant.

Prima actiune a acestui Duh n ceea ce-L priveste pe Domnul ne este prezentatd in versetele 12 si 13. inaintand pentru a raspunde voii lui
Dumnezeu, trebuie s fie pus la incercare, si Duhul il duce la aceasta. Aici gasim pentru prima oar& cuvantul ,indat3”, pe care il gasim atat
de des in aceastd Evanghelie. Pentru a fi implinitd cum se cuvine, slujirea trebuie s& fie caracterizats de o ascultare grabnica; de aceea Il
vedem pe Mantuitorul nostru ca pe Cel care nu a pierdut niciodata o clipa pe calea pe care a slujit.

Trebuie sa fie pus la incercare Thainte de a intra in slujirea publica, si aceasta incercare are loc imediat. Cand a aparut primul om, a fost pus
repede la incercare de divolul si a cazut. Acum al doilea Om este acolo, si El trebuie sa fie pus la incercare de catre diavol. Numai ca in loc de
a fi intr-o gradina frumoasa, este in pustiu - este ceea ce a facut din gradina sa primul om. El este cu fiarele care sunt salbatice din cauza
pacatului lui Adam. Este pus la incercare timp de patruzeci de zile, un timp complet de punere la incercare, si iese din aceasta biruitor, fiindca
la sfarsit ingerii i slujesc.

Nici un detaliu cu privire la diferitele ispitiri nu este mentionat aici, doar faptul ca ispitirea a avut loc, in ce conditii, si ce a rezultat. Slujitorul
Domnului este din plin pus la incercare si desavarsirea Lui este facuta cunoscuta. El este gata sa slujeasca. De aceea, in versetul 14, loan
paraseste scena. Introducerea la anuntarea Evangheliei este facuta si, fara nici o alta explicatie, patrundem imediat intr-o scurta relatare a
slujirii minunate indeplinite de Domnul.

Mesajul Su este descris ca fiind ,Evanghelia Imparatiei lui Dumnezeu” (v. 14), si un foarte scurt rezumat a ceea ce comporta ea se giseste
n versetul 15. in Vechiul Testament, se vorbeste de Imparatia lui Dumnezeu, indeosebi ih Daniel. in capitolul 9 din aceastd carte, o anumita
perioada fusese stabilitd pentru venirea lui Mesia si implinirea profetiei. Timpul era implinit si, in El, Imparatia se apropiase. El cheama
oamenii sa se pocaiasca si sa creada in Evanghelie. Vestind aceasta, vine in Galileea. Pentru moment, este singur in aceasta slujire.

Dar nu ramane singur mult timp. Ici si colo mesajul Lui este primit, si din randurile celor ce cred, incepe sa cheme pe unii care trebuie sa fie
mai strans legati de El in slujirea Sa pentru a deveni la randul lor ,pescari de oameni” (v. 17). El insusi este marele Pescar de oameni, cum
este aratat in cele doua circumstante, raportate in versetele 16-20. Stie pe cine vrea sa cheme in slujba Sa. Vazandu-i pe fiii lui Zebedei, i
cheama deindata, si se spunde despre fiii lui lona ca atunci cand i-a chemat ,indata, lasandu-si plasele, L-au urmat”(v.18). Ca mare Slujitor al
lui Dumnezeu, Isus a fost promt in a adresa chemarea Sa; ca slujitori asezati sub ordinele Lui, ei au fost promti in a asculta. Merita sa
remarcam ca acesti patru oameni care au fost chemati sunt sarguinciosi in munca lor. Petru si Andrei sunt ocupati sa pescuiasca, lacov si
loan nu se intindeau in timpul lor de odihna, reparau plasele. in versetul 16 citim: ,trecand”, dar in versetul 21 ei intrd. Oamenii pe care i-a
chemat sunt acum cu EL ascultand ce spune si vazand lucrarile Lui de putere. Intrand in Capernaum, invata ,indata” in ziua sabatului, si ce
spune, poarta semnul autoritatii. Carturarii repetau doar gandurile si parerile altor persoane, bazandu-se pe autoritatea marilor rabini din
secolele precedente; de aceea acest semn de autoritate uimeste oamenii. El este atat de evident incat 1l remarca imediat. El este cu adevarat
acel profet care rostise cuvintele Domnului si despre care vorbise Moise in Deuteronom 18:18-19.


https://www.clickbible.org/post/marcu-16-f-b-hole/

Si Tn El existd nu numai autoritate, ci si putere, o adevarata forta activa. Aceasta se arata cu prima ocazie in felul in care se ocupa de omul
posedat de un duh necurat. Sub dependenta de demon, omul il recunoaste ca fiind Sfantul lui Dumnezeu, desi vazandu-L ca Cel care a venit
pentru a-l distruge. in fata acestei provocari, Domnul Se descopera ca eliberator si nu distrugator. Diavolul este distrugatorul, si deci
demonul, care este slujitorul lui, face ce poate in acest sens scuturandu-l pe bietul om inainte de a iesi din el. Nu-si poate pastra influenta
asupra victimei sale in prezenta puterii Domnului.

Oamenii sunt cuprinsi din nou de uimire. Vad autoritatea care se exprima in ceea ce face, cum o simtisera inainte n ce spunea, de unde
dubla lor intrebare: ,Ce este aceasta? Ce invatatura noua este aceasta?” (v. 27). Aceste doua lucruri trebuie sa fie mentinute intotdeauna
impreuna in slujba lui Dumnezeu. Ce spunem trebuie sa fie sprijinit de ceea ce facem. Cand nu e asa, sau si mai rau, faptele noastre contrazic
vorbele noastre, slujirea noastra este slaba sau zadarnica.

In cazul lui Isus, cele doud lucruri sunt desavarsite. Invatatura Sa este plind de autoritate si cu aceeasi autoritate, cere ascultarea demonilor;
de aceea faima Lui se raspandeste cu o rapiditate care se potriveste cu promtitudinea cu care il slujeste pe Dumnezeu in chip admirabil in
favoarea omului.

Incd nu am terminat cu activitétile acestei zile admirabile la Capernaum, pentru c& versetul 29 ne spune ca, dupa ce a parasit sinagoga, au
intrat in casa lui Simon si Andrei. Ei fac aceasta ,indata”, este tot acelasi cuvant caracteristic, aratand promtitudinea. Fara pierdere de timp
pentru preaiubitul nostru Invatator, fara pierdere de timp pentru cei care il urmeaza acum, pentru ca li vorbesc indata (acelasi cuvant) de
nevoia care se gaseste in aceasta casa. Nevoie omeneasca, rod al pacatului omului, care i se prezinta in orice clipa. Se arata la fel de bine in
casa celor care au devenit uceniciii Lui, cum se arata in sinagoga, centrul local al ceremoniilor religioase.

Puterea demonului era intr-adevar prezenta in cercul religios, si boala in cercul familial. Si Isus poate raspunde din plin la aceste doua nevoi.
Demonul paraseste omul complet si de indata. Febra paraseste femeia cu aceeasi promtitudine; si nu este nevoie de nici o perioada de
convalescenta inainte sa-si reia sarcinile gospodaresti obisnuite. Nimic uimitor daca, rapid, ,toata cetatea este adunata la usa” (v.33).

Tabloul prezentat in versetele 32-34 este foarte frumos. ,Cand s-a facut seara, cand a apus soarele”, munca zilei fiind terminata, multimile se
aduna, aducand un mare numar de persoane in nevoie, si El da harul puterii Sale in vindecare. Nu vrea ca vreo marturie sa-i fie facuta din
partea puterilor intunericului. Harul si puterea pe care o arata sunt o marturie suficienta pentru a spune cine este Cel care slujeste printre
oameni. In Evanghelia sa, loan ne spune c& sunt multe alte lucruri pe care le-a facut Isus si care nu au fost relatate. Unele sunt indicate aici
fara sa fie date amanunte.

Povestirea pe care ne-o prezinta Marcu avanseaza rapid. Seara tarziu, lucrarea de har continua si apoi cu mult inainte de zi, Isus Se scoala si
cauta singuratatea pentru rugaciune. Tocmai am remarcat autoritatea si puterea Slujitorului desavarsit al lui Dumnezeu. Aici vedem
dependenta Lui de Dumnezeu, fara de care nu poate fi slujire adevarata. Trebuie ca slujitorul sa ramana strans legat de Stapan si, desi Cel
care slujeste este Fiu, nu renunta la aceastd dependenta; dimpotriva, El este expresia sa cea mai inaltd in ascultarea Sa des&varsita. in Evrei
5:8, citim ca a invatat ascultarea ,din cele ce a suferit” si aceste cuvinte, fara indoiald, se aplica tot drumului Sau pe pamant, si nu numai
ultimelor scene de suferinta de ordin fizic.

Cum vorbeste aceasta celor care slujesc, oricat de modesta ar fi slujba! Ziua Lui era atat de plina de activitati, incat consacra o mare parte a
noptii rugaciunii, si El era Fiul lui Dumnezeu. Neputinta noastra este cauzata in principal de insuficienta noastra in domeniul rugaciunii
individuale 1n taina. Urmatoarele patru versete, 36-39, ne arata consacrarea Slujitorului lui Dumnezeu. Simon si altii par sa fi considerat
retragerea Lui intr-un loc departat ca un inexplicabil exces de modestie sau poate ca o pierdere a unui timp care era pretios. Toti Il cautau si
El parea s& lase s&-1 scape acest val de popularitate in crestere. Dar popularitatea nu era in nici un fel ceea ce urméarea. inaintase ca slujitor
pentru a predica mesajul divin si astfel, fard a tine cont de sentimentele multimii, isi continua slujba in cetatile Galileii. Se consacrd misiunii
care l-a fost incredintata.

Si acum, in ultimele versete ale acestui prim capitol, avem un tablou fermecator al acestui Slujitor desavarsit al lui Dumnezeu. Un lepros vine
la El, si nu poate exista, din punct de vedere al aspectului fizic, specimen mai respingator al umanitatii. Acestui biet om nu-i lipseste credinta,
dar credinta lui este imperfecta. Are credinta in puterea lui Isus, dar indoieli fata de harul Sau. Ce ne-ar fi animat pe noi, este dezgustul,
insotit de indignare fata de reaua cunoastere a sentimentelor noastre binevoitoare. Domnul este patruns de compasiune. Este miscat de ea,
remarcati. Nu numai ca priveste aceasta persoana nenorocita cu o dragoste plina de compasiune, ci actioneaza. Sursa profunda a dragostei
divine care este in El tasnesze si se revarsa. Cu mana Sa, Isus il atinge, cu buzele Lui vorbeste, si omul este vindecat. Nu este cu adevarat
necesar sa-l atinga, pentru ca Domnul a vindecat de departe multe cazuri disperate. Nici un iudeu nu s-ar fi gandit sa se intineze astfel. Dar
aceasta este ceea ce a facut Domnul. Era absolut imposibil ca El sa fie intinat si, daca a atins bolnavul, este pentru a-Si exprima indurarea ca
si puterea. Aceasta confirma cunvantul Sau - ,vreau” - si indeparta pentru totdeauna din mintea acestui om orice indoiala cu privire la voia
Domnului.

Vedem inca o datd cum Domnul nostru nu cauta entuziasmul multimilor nici notorietatea. Instructiunile pe care le da omului sunt destinate
permiterii ca marturia vindecarii lui sa se poata face potrivit cu ce prescrisese Moise. Dar el, in marea sa bucurie, face exact ce i se spusese
sa nu faca, astfel incat, cateva zile Domnul trebuie sa evite cetatile si sa stea in locuri pustii. Putine lucruri starnesc mai mult interesul si
pasiunea omului decat o vindecare miraculoasa. Dar Domnul cauta rezultate spirituale. Exista in prezent miscari religioase pentru vindecare
care sunt la originea a multa tulburare, in ciuda faptului ca pretinsele lor vindecari seamana intr-adevar putin cu cele pe care le facea Domnul
nostru. Actorii, in aceste miscari nu fug de proiectoarele publicitatii, ci isi gdsesc mai degraba placerea in ea.

Capitolul se deschide cu o alta lucrare de putere care are loc intr-o casa particulara cand dupa un anumit timp, Domnul se gaseste din nou la
Capernaum. Ce apare aici este o credinta caracterizata de tenacitate si, ceea ce este destul de remarcabil, nu cel care sufera face dovada
unei asemenea credinte, ci prietenii sai. Domnul este pe cale sa predice din nou Cuvantul. Aceea este slujba Lui Thainte de toate; lucrarea Sa
de vindecare se exercita doar cand se prezinta ocazia.

Cei patru prieteni au acest fel de credinta care rade de imposibilitati, care spune: Aceasta se va face si Isus o vede. Se ocupa imediat de
partea spirituala a lucrurilor, acordand paraliticului iertarea pacatelor. Pentru carturarii care rationeaza, care sunt prezenti, aceasta nu este



decat o blasfemie. Este intr-adevar sigur ca aveau dreptate gandind ca nimeni in afara de Dumnezeu nu poate ierta pacatele, dar se inseala
in intregime neintelegand ca Dumnezeu este prezent in mijlocul lor, si ca vorbeste in Fiul Omului. Fiul Omului este pe pamant, si pe pamant
are puterea sa ierte pacatele.

Cu toate acestea iertarea pacatelor nu este ceva care este vizibil in ochii oamenilor, trebuie sa fie acceptata prin credinta in Cuvantul lui
Dumnezeu. Vindecarea instantanee a unui caz de grava infirmitate corporald este vizibila in ochii oamenilor, si Domnul face apoi aceasta
minune. Cei care sunt acolo nu pot sa-l scape pe om de boala care il tine rob, mai mult decat pot sa-i ierte pacatele.

Isus poate face cele doua lucruri cu aceeasi usurinta. Este ceea ce face, prezentand minunea facuta in trup ca dovada minunii care priveste
sufletul. Astfel pune lucrurile in ordinea corecta. Minunea de ordin spiritual vine in primul rand, cea care priveste trupul vine doar apoi. Si aici
minunea este instantanee si deplind. Omul care fusese complet neputincios, se ridica imediat, isi ia patul si iese in prezenta tuturor intr-un fel
care aduce glorie lui Dumnezeu prin toate buzele. Domnul porunceste si omul nu are decat sa se supund, pentru ca posibilitatea de a o face fi
este data in acelasi timp in care primeste porunca Domnului.

Aceasta imprejurare, care subliniaza scopul spiritual al slujirii pe care o implinea Domnul nostru, este urmata de chemarea lui Levi care ne
este cunoscut mai tarziu ca Matei vamesul. Chemarea acestui om de a-L urma pe invatator ne araté atractia puternicd a Cuvantului Domnului
nostru. Era un lucru sa cheme niste umili pescari sa-si lase plasele si munca lor grea. Dar era altceva sa cheme un om care avea avere si
sarcina placuta de a face sa incaseze banii. Dar Isus o face cu doua cuvinte: ,Urmeaza-Ma!” (v. 14), doua cuvinte care cad in urechea lui Levi
cu o0 asemenea forta incat se ridica si il urmeaza. Dumnezeu vrea sa simtim puterea acestor doud cuvinte in inima noastra.

Ce minunata vedere de ansamblu ne-a fost data cu privire la Slujitorul lui Dumnezeu, despre promtitudinea, autoritatea, puterea,
dependenta, consacrarea, indurarile, refuzul Sau pentru ce este superficial si demagogic pentru a ne atasa de ce este spiritual si ramane, si
in cele din urma cu privire la atractiile puternice ale Persoanei Sale!

Dupé ce S-a ridicat pentru a-L urma pe Domnul, Levi aratd intr-adevar repede c& a devenit ucenic de o manierd practica. il primeste pe noul
sau Stapan Tn casa sa, in acelasi timp cu un mare numar de vamesi si de p&cétosi, manifestand prin aceasta ceva din spiritul invatatorului. El
care era asezat la vama arata acum darnicie, pentru ca altii sa se poata aseza la masa lui. Se apuca sa implineasca acest cuvant: ,El
raspandeste, da saracilor” (Psalmul 112:9), si aceasta fara sa i se spuna sa o faca. A inceput sa exercite ospitalitatea fata de cei din anturajul
s3u, pentru ca si ei sa-L intdlneasca pe Cel care i-a castigat inima. in aceasta el este un excelent model pentru noi. A inceput prin a cheltui
pentru altii. A facut lucrul care era cel mai la indemana lui. I-a adunat ca sa-L intdlneasca pe Domnul pe cei care aveau nevoi si stiau, mai
degraba decat pe cei care erau multumiti de ei insisi in practica lor religioasa. A descoperit ca Isus este un donator care ii cauta pe cei care
sunt dispusi sa primeasca.

Toate acestea sunt observate de carturari si de farisei, oameni drepti firesti, care isi exprima dezaprobarea sub forma unei intrebari puse
ucenicilor lui Isus. De ce frecventeaza Isus oameni atat de josnici, atat de degradati. Ucenicii nu trebuie sa raspunda, pentru ca Insusi Domnul
raspunde acestor atacuri. Raspunsul Lui este complet si satisfacator si aproape a devenit proverb. Cei care sunt bolnavi au nevoie de doctor,
si pacatosii au nevoie de Mantuitorul. Nu pe cei drepti, ci pe pacatosi a venit sa-i cheme.

Poate carturarii si fariseii erau intr-adevar versati de lege, dar nu intelegeau nimic despre har. Ori Isus era Slujitorul harului lui Dumnezeu. Si
Levi intelesese ceva din aceasta. Si noi? Mult mai mult decéat Levi, ar trebui sa intelegem aceasta in masura in care traim in momentul in care
ziua harului este in amiaza mare. Cu toare acestea se poate intdmpla sa avem vreun resentiment impotriva lui Dumnezeu pentru ca este atat
de bun fata de oamenii pe care ne place sa-i denuntam ca vinovati: este ceea ce face lona in cazul locuitorilor din Ninive, si ceea ce faceau
fariseii pentru pacatosi. Marele Slujitor al harului lui Dumnezeu este la dispozitia tuturor celor care au nevoie de El.

Imprejurarea urmatoare (versetele 18-22) ii arata pe contrazicatori din nou la lucru. Se plansesera ucenicilor si acum niste ucenici se plang
Invatatorului. Evident le lipseste curajul pentru a spune lucrurile in fatd. Acest mod sucit de a critica este foarte curent, s&-l respingem. in
cele doua cazuri, ucenicii nu au avut nimic de raspuns. Cand fariseii au sustinut caracterul excusiv al legii, Isus li s-a opus facand sa fie pretuit
caracterul liberal al harului, si Isus i-a redus la tacere. Acum vor sa-i puna pe ucenici sub jugul legii, si cu forta Isus revendica libertatea
harului.

Parabola sau imaginea de care se foloseste implica in mod evident ca El este Mirele, Persoana importanta, in centrul a tot. Prezenta Sa
guverneaza totul si aduce un belsug minunat. Curand va fi absent si numai atunci se va cuveni sa se posteasca. Sa notam aceasta, pentru ca
suntem fntr-un timp Tn care a posti este un lucru care se cuvine. De mult timp Mirele este absent si il asteptam. Tn momentul in care vorbea
Domnul, ucenicii erau in pozitia unei ramasite evlavioase in Israel, primindu-L pe Mesia la venirea Sa. Dupa Rusalii, au fost botezati intr-un
singur trup, si au fost asezati ca temelie a acestei cetati care este numita ,Mireasa, sotia Mirelui” in Apocalipsa 21:9. in acel moment, aveau
locul de Mireasa mai degraba decat cel de prieteni ai Mirelui. Aceasta pozitie este a noastra astazi. Aceasta nu face decat sa redea si mai clar
ca nu ni se potriveste sa sarbatorim, ci sa postim. A posti inseamna a te abtine de la lucruri legitime pentru a te consacra mai mult lui
Dumnezeu, si nu pur si simplu de a te abtine de la hrana un anumit timp.

Fariseii se gandeau doar la a mentine intacta legea. Pericolul pentru ucenici, dupa cum evenimentele au aratat mai tarziu, nu era atat acesta,
cat mai degraba a incerca sa amestece iudaismul cu harul pe care 1l aducea Domnul Isus. Sistemul legal era ca o haina veche sau ca un butoi
vechi. Isus aducea ceea ce parea o solida bucatd de stofd noua, sau vin nou cu puterea lui de revérsare. in Fapte, putem vedea cum vechile
forme exterioare ale legii au cedat in fata puterii debordante a Evangheliei.

intr-adevar, vedem aceasta in incidentul care urmeaza imediat si care termina capitolul 2. Din nou, fariseii vin sa se planga de ucenici
Invatatorului. Acestia sunt vinovati de a nu-si conforma activitatile butoiului vechi care erau anumite prescriptii cu privire la sabat. Fariseii
duceau respectul lor pentru sabat atat de departe incat condamnau chiar si faptul de a smulge spice de grau cu mana, ca si cum ar fi fost
vorba de a actiona o moara. Sustineau o interpretare foarte rigida a legii in aceste chestiuni minore. Erau dintre cei care pazeau legea cu o
grija minutioasa, in timp ce i considerau pe ucenici ca putin zelosi.



Domnul primeste plangerea lor si li apara pe ucenici amintindu-le fariseilor doua lucruri. In prmul rand, ar fi trebuit s& cunoasca Scripturile,
care relateaza cum i se intamplase lui David sa se hraneasca, el si cei care il urmau, intr-o situatie critica. Ceea ce in mod normal nu era dupa
lege, fusese ingaduit intr-o zi in care lucrurile nu erau normale in Israel, din cauza respingerii imparatului legitim. 1Samuel 24 ne vorbeste
despre aceasta. Din nou lucrurile nu sunt normale si imparatul legitim va fi respins. In cele doud cazuri, nevoile privind Unsul Domnului
trebuiau sa fie considerate ca mai importante decat detaliile care se raportau la exigentele ceremoniale ale legii.

in al doilea rand, sabatul a fost instituit pentru om si nu invers. Deci omul trece Tnaintea sabatului si Fiul Omului, care are sub autoritatea Sa
toti oamenii, conform Psalmului 8, trebuia in mod necesar sa fie Domn al sabatului si, in consecinta, este abilitat sa dispuna de el potrivit voii
Lui. Cine erau fariseii pentru a contesta dreptul Lui de a face, chiar daca Isus venise printre oameni sub forma de slujitor?

Domnul sabatului era printre oameni si era respins. in aceste circumstante preocuparile celor care erau strans legati de respectarea legii
ceremoniale erau deplasate. ,,Butoaiele” lor erau vechi si incapabile sa contina harul coplesitor si autoritatea Domnului. ,,Butoiul” sabatului
lor se sparge chiar thaintea ochilor lor.

Totusi fariseii nu erau deloc convinsi, si deschid din nou toata dezbaterea, putin mai tarziu, cand intr-o alta zi de sabat, Isus intra in contact
cu o nevoie a omului, in una din sinagogile lor. Conflictul se dezlantuie in jurul acestui om care avea mana paralizata. il privesc pe Isus,
scontand ca le va fi dat un prilej de a-L ataca. El accepta aceasta provocare care, desi neexprimata, se gaseste in inima lor,. Spunand omului:
»Ridica-te si vino Tn mijloc!” (v. 3), punandu-I astfel in vazul tuturor pentru ca toti cei care asista sa fie martori ai acestei provocari.

O alta chestiune cu privire la sabat este acum ridicata. Prin lege Dumnezeu a vrut sa interzica a face binele ca a face raul? Sabatul face
dintr-un singur act de indurare o incalcare de lege?

Se poate alatura aceasta intrebare: ,Este permis... a face bine, sau a face rau?” (v. 4), de lacov 4:17. Daca stim sa facem binele si nu il
facem, pacatuim. Trebuia ca Slujitorul desavarsit al lui Dumnezeu, care cunostea binele si care mai mult, avea toata puterea de a-l face, sa-si
opreasca mana sa lucreze pentru ca era o zi de sabat? Imposibil!

In aceastd maniera frapanta sfantul Slujitor al lui Dumnezeu lsi justifica slujba de har, in prezenta celor care I-ar fi legat mainile prin
interpretari rigide ale legii lui Dumnezeu. Este important sa invatam lectia care ne invata toate acestea, in cazul in care am cadea intr-o
greseala asemanatoare. ,Legea lui Hristos” este foare diferita in caracterul si in spiritul ei de legea lui Moise; totusi, in acelasi fel poate fi rau
folosita. Daca jugul lui Hristos, care este usor si comod, este strambat pentru a deveni o sarcind apdsatoare si de asemenea un adevarat
obstacol la revarsarea harului si a binecuvantarii, aceasta devine o pervertire mai grava decat tot ce vedem in aceste versete.

Inima fariseilor era durd. Era intr-adevar sensibila la toate aspectele tehnice ale legii, dar dura cand era vorba de a avea vreun sentiment al
propriului lor pacat. Isus vedea in ce stare ingrozitoare se giseau si era intristat, dar nu retine binecuvantarea. il vindeca pe acest om si fi
lasa Tn pacatul lor. Erau indignati pentru ca El cdlcase legea in unul din punctele la care ei tineau atat. Ei insisi ies pentru a cadlca una dintre
cele mai importante prescriptii ale legii tinand sfat pentru a-L omori. lata fariseul!

Inaintea acestei uri ucigase, Domnul Se retrage cu ucenicii S&i. Il vedem, la sfarsitul capitolului 1, Se retrage din toata strélucirea pe care o da
popoularitatea. Nu cauts s3 Se faca bine vazut, nici nu doreste s starneasca cearta. Aici il gisim pe Slujitorul desavarsit al lui Dumnezeu
lucrénd exact cum este indemnat sa o faca robul Domnului in 2 Timotei 2:24.

Dar Persoana Lui are o asemenea putere de atractie incat oamenii se indreapta catre El, chiar cand Se retrage. O mare multime se
imbulzeste in jurul Lui; puterea si harul Lui se manifesta in multe feluri, si mintile necurate recunosc in El pe Stapanul pe care trebuie sa-L
asculte, desi El nu accepta marturia lor. El aduce binecuvantarea oamenilor si fi elibereaza; totusi El nu asteapta nimic de la ei. Mai intai are
la dispozitie pe lac o mica barca in care Se poate retrage departe de multimea care il imbulzeste; si apoi urcd pe un munte unde i cheama la
El numai pe cei care vrea El si, dintre ei, alege doisprezece destinati sa fie apostoli.

De aceea, nu numai ca raspunde la ura conducatorilor religiosi retragandu-Se de la ei, dar si chemand pe cei doisprezece care, la momentul
dorit, vor urmari slujba Lui incomparabila. Astfel pregateste largirea slujbei si a marturiei. Cei doisprezece care au fost alesi trebuie sa fie cu
El, si apoi, cand timpul lor de instruire si de pregatire va fi terminat, i va trimite. Aceasta perioada de instruire dureaza pana la versetul 6 din
capitolul 6. In versetul 7 din acelasi capitol, avem relatarea adevaratului inceput al misiunii lor.

Faptul de ,a fi cu EI” este de o imensa importanta pentru cel care este chemat sa slujeasca. Aceasta este la fel de necesar pentru noi cum
era pentru ei. Aveau prezenta si tovarasia Lui pe pamant. Noi nu le avem, dar avem Duhul Lui care ne este dat si Cuvantul Sau scris. De
aceea ne este ingaduit, intr-un duh de rugaciune, sa pastram contactul cu El, si sa primim aceasta educatie spirituala, care numai ea ne
formeaza pentru a-l sluji cu intelepciune. Cei doisprezece au fost mai intai alesi, apoi formati, apoi trimisi cu puterea care le fusese data.
Aceasta este ordinea divina, si vedem aceste lucruri prezentate in versetele 14 si 15. Dupa ce i-a chemat si i-a ales pe cei doisprezece pe
munte, Se Tntoarce la locurile frecventate de oameni si Se gaseste intr-o casa. Imediat multimile se aduna. Atractia pe care o exercita este
irezistibila si se cere atat de la El, incat nu are timp sa ia masa. De aceea primul lucru la care sunt martori cei doisprezecei, cand sunt cu El,
este acest val puternic de interese, si aparenta popularitate a invatatorului lor.

Cu toate acestea, ei vad repede un alt aspect al lucrurilor, si in primul rand ca Isus nu este deloc inteles de cei care sunt cei mai apropiati de
El dupa carne. Fara indoiald, sunt plini de grija binevoitoare pentru El. Nu pot sa inteleaga o asemenea munca neincetata si au sentimentul ca
se cuvine sa-L ia pentru a-L opri ca si cum Si-ar fi iesit din minti! loan 7:5 face lumina asupra acestei atitudini extraordinare din partea lor.
Cand Domnul a ajuns in acest punct al slujbei Lui, fratii Lui nu credeau in El si aparent mama Sa nu are inca decat o idee obscura a ceea ce
este El cu adevarat pe cale sa faca.

Dar n al doilea rand, sunt dusmani care devin si mai duri si care sunt si mai putin scrupulosi. in versetul 6 din capitolul nostru, i-am vazut pe
farisei aliniindu-se cu adversarii lor irodieni, pentru a tine sfat impotriva Lui pentru a-L omori. Acum {i gasim pe carturarii care coboara din
lerusalim pentru a | se opune si a-L acuza. Este ceea ce fac in modul cel mai nechibzuit, atribuind lucrarile Lui de har puterii diavolului. Nu era
vorba doar de insulta grosolana, ci de ceva deliberat, inspirat de viclenie. Nu puteau nega ce facea, dar incercau sa-l pateze reputatia.



Admiteau realitatea evidenta a miracolelor si apoi, in mod voluntar si oficial, declarau ca erau lucrarile diavolului. Acesta era caracterul
blasfemiei lor, si se cuvine sa fim lamuriti asupra acestui subiect pentru a cerceta cuvintele Domnului din versetul 29.

Dar pentru a incepe, fi face sa vina la El, si raspunde printr-o chemare la bunul simt. Opozitia lor blasfematoare era o absurditate. Sugerau
intr-adevar ca Satan incepuse sa-lI alunge pe Satan, ca imparatia si casa lui erau dezbinate impotriva lor insele. Si daca era adevarat, aceasta
implica sfarsitul a tot ce este activitate satanica. Satan era prea avizat pentru a lucra astfel.

Trebuie sa admitem, vai, ca noi ceilalti, crestinii, nu am fost prea avizati pentru a lucra astfel. Crestinatatea este plina de diviziuni care sunt
propriu-zis suicidare, si Satan insusi este, fara indoiala, la originea acestui lucru. Fara puterea Domnului Isus din cer, care a ramas
intotdeauna la fel, si fara prezenta Duhului Sfant care locuieste in adevarata Biserica a lui Dumnezeu, marturia publica a crestinatatii ar fi fost
moarta de mult. Credinta nu a pierit pentru a dispare de pe pamant, iar lauda nu este a intelepciunii oamenilor, ci a puterii lui Dumnezeu.
Dupa ce a demonstrat absurditatea smintita a cuvintelor lor, Domnul incepe sa le dea adevarata explicatie a ceea ce s-a intamplat. El este
Cel care este mai tare decat omul tare, si acum este pe cale sa-i jefuiasca bunurile, eliberand pe multi din cei care au fost inrobiti de Satan.
Acesta este legat cand Domnul este prezent acolo.

in al treilea rand, ii avertizeaza clar pe acesti nefericiti carturari si farisei de enormitatea pacatului pe care l-au comis. Slujitorul desavirsit a
eliberat oamenii de influenta lui Satan in puterea Duhului Sfant. Pentru a evita sa admita aceasta, taxeaza lucrarea Duhului Sfant drept
lucrarea lui Satan. Este blasfemie purd, blasfemia oarba a oamenilor care inchid ochii la adevar. Se plaseaza dincolo de iertare, avand ca
singura perspectiva condamnarea eterna. Sunt atinsi de aceasta ingrozitoare stare de impietrire in ura si orbirea care caracterizase altadata
pe faraon in Egipt, si care mai tarziu marcase imparatia din nordul Israelului cand Cuvantul Domnului fusese: , Efraim s-a alipit de idoli:
lasati-I!" (Osea 4:17). Voia lui Dumnezeu este de a lasa pe acesti carturari din lerusalim, si aceasta inseamna: nu iertare, ci condamnare. lata
ce era pacatul care nu putea fi iertat. intelegand ce este el cu adevérat, putem cu usurintd s vedem c& persoanele care au o constiintd
sensibila si care astazi sunt tulburate pentru ca se tem de a-l fi comis, sunt ultimele care ar fi putut cu adevarat sa-I comita.

Capitolul se termina cu sosirea celor apropiati despre care ne-a vorbit versetul 21. Cuvintele Domnului cu privire la mama si fratii Sai au parut
unora inutil de dure. Era cu siguranta in ele o nota de severitate, care era consecinta atitudinii lor. Domnul a prins ocazia sa dea ucenicilor Sai
fnvatatura de care aveau nevoie. il vazuserd In mijlocul a multd truda si aparent popular, si de asemenea in centrul unei opozitii
blasfematoare. Acum trebuie ca ucenicii sa aiba o demonstatie frapanta a faptului ca relatiile pe care Dumnezeu le recunoaste si le onoreaza,
sunt cele care au o baza spirituala.

Altadata, in Israel legaturile de rudenie in carne contau mult. Acum trebuie sa fie pusa deoparte, pentru a face loc legaturilor spirituale. Si
baza a ceea ce este spiritual se gaseste Tn ascultarea voii lui Dumnezeu; si pentru noi astazi, voia lui Dumnezeu se gdseste intercalata in
Sfintele Scripturi. Ascultarea este lucrul fundamental. Este la baza oricarei slujiri adevarate si trebuie sa ne caracterizeze, daca vrem sa fim
legati de singurul Slujitor adevarat si desavarsit. Sa nu uitam aceasta niciodata.

Capitolul precedent se termina prin aceasta declaratie solemna a Domnului ca legaturile pe care avea sa le recunoasca acum erau cele care
aveau o baza spirituala in ascultarea de voia lui Dumnezeu. Aceasta declaratie cu siguranta a facut sa se nasca in mintea ucenicilor intrebari
asupra felului in care puteau sti care este voia lui Dumnezeu. incepand acest capitol, gdsim raspunsul. Prin Cuvantul Sau ne face cunoscut ce
este si ce a facut El pentru noi. Din acestea decurge voia Lui pentru noi. Sunt inca multimi mari adunate langa El, astfel incat le invata stand
in barca; dar in acest moment incepe sa vorbeasca in parabole. Motivul ne este dat in versetele 11 si 12. Conducatorii poporului L-au respins
deja, cum a aratat intr-adevar capitolul precedent; oamenii insisi sunt, in ansamblu, indiferenti, cand nu sunt atrasi de pasiunea
senzationalului, curiozitate, ,paini si pesti”. Mai tarziu isi vor schimba parerea, vor sustine conducatorii in ostilitatea lor ucigasa. Domnul stie
aceasta, de aceea incepe sa dea invatatura sub o forma pe care o rezerva celor care au urechi de auzit. Vorbeste in versetul 11 de ,cei de
afara”.

Aceasta arata ca deja se manifesta o ruptura si ca se puteau deosebi cei care erau induntru de cei care erau afara. Cei care erau fnauntru,
puteau s& vada si sa auda, sa simt3 si sa inteleagé, si astfel ,misterul” sau ,taina” imparéatiei lui Dumnezeu devenea claré pentru ei. Ceilalti
erau orbi si surzi, si calea convertirii si iertarii se inchidea pentru ei. Daca nu vrei sa auzi, vine un moment cand nu mai poti s-o faci. Oamenii
vroiau un Mesia care sa le aduca prosperitate si glorie Tn aceasta lume. Nu aveau ce face, cum au aratat evenimentele, cu un Mesia care le
aducea imparatia lui Dumnezeu sub forma tainica a convertirii si iertarii pacatelor.

Astdzi avem imparé&tia lui Dumnezeu tocmai sub aceastd forma tainica si intrdm in ea prin convertire si iertare, pentru ca astfel se stabileste
autoritatea lui Dumnezeu in inima noastra. Asteptdm inca Imparatia in manifestarea ei in glorie si putere.

Prima parabold a acestui capitol este cea a semanatorului, a semintei si a ceea ce se produce. Dupa ce a spus aceastad parabola, Isus incheie
prin aceste cuvinte solemne: ,,Cine are urechi de auzit, sa auda” (v. 9). A avea urechi de auzit sau a nu avea, arata imediat daca un om
apartine celor care sunt induntru sau celor care sunt afara. Marea majoritate a ascultatorilor Domnului au crezut evident ca era o poveste
placut de auzit, dar nu merg mai departe, aratand ca sunt afara. Pentru altii, ca pentru ucenici, aceasta nu este de ajuns. Vor sa ajunga la
sensul profund al parabolei si se informeaza mai mult. Apartin celor care sunt induntru. Ce spune Domnul in versetul 13 aratd ca trebuie sa
intelegem aceastd parabold a semanatorului, daca nu, celelalte parabole ale Lui nu vor fi inteligibile. Ea detine cheia care le deschide pe
toate celelalte. Domnul Isus, cand a venit, I-a supus mai intai pe Israel la o incercare capitala. Va fi primit Fiul preaiubit si va fi adus lui
Dumnezeu rodul care era datorat sub regimul legii? Devine evident c& nu. Ei bine, o a doua ordine a lucrurilor trebuie atunci s& inceapa. in loc
de a cere orice ar fi din partea lor, Domnul va semana Cuvintul; acesta, la timpul potrivit, in anumite cazuri cel putin va aduce rodul dorit.
Este ceea ce ne arata aceasta parabola, si daca nu pricepem ce semnifica ea, nu vom intelege ce are Domnul sa ne spuna mai tarziu.

Insusi Domnul este Semanétorul, fara nici o indoial&, si Cuvantul este marturia divina pe care o raspandeste cici ,,0 marturie asa de mare...
fncepand sé fie vestitd de Domnul, a fost Tnt&rita fatd de noi de cei care au auzit-o” (Evrei 2:3). in Evanghelia dupa loan, descoperim c3 Isus
este Cuvantul. Aici El seamana Cuvantul. Cine putea sa-l semene ca El care era Cuvantul? Dar chiar si cand El este Cel care seamana
Cuvantul, nu toate semintele pe care le seamana, rodesc. Numai intr-un caz din patru este adus rod. Este la fel de sigur ca parabola se aplica
n principiile ei tuturor celor care au iesit dup& invatator pentru a semana Cuvantul, ca trimisi de El, de atunci pan astazi. Deci, orice
semanator al semintei trebuie sa se astepte sa cunoasca aceste diferite experiente, cum se arata in parabola. Slujitorii nedesavarsiti de



astazi nu pot spera mai mult decat ceea ce au indicat semintele Slujitorului desavarsit cand era pe pamant. Samanta era aceeasi in fiecare
caz. Diferenta se gasea in starea solului pe care cadea samanta.

La cei care au auzit Cuvantul si sunt asemenea semintei cazute la marginea drumului Cuvantul nu are absolut nici o intrare. Inima lor este ca
o carare pe care s-a trecut iar si iar. Nu exista nici macar o impresie superficiald, si Satan, prin numerosii lui agenti, indeparteaza Cuvantul.
Cazul acestor ascultatori este cel al unei indiferente complete.

Ascultatorii asemanati terenurilor stancoase sunt cei care sunt impresionabili dar superficiali. Primesc Cuvantul imediat cu bucurie, dar nu
sunt deloc sensibili la ceea ce implica el cu adevarat. S-a spus despre adevaratii convertiti, ca au ,,primit Cuvantul insotit de mari intristari, cu
bucuria Duhului Sfant”. Aceasta intristare care precedase bucuria lor, rezulta din faptul ca fusesera facuti constienti de pacatul lor, convinsi
de lucrarea puternicd a Cuvantului. Ascultatorul terenului stancos nu cunoaste acest timp de intristare pentru ca nu este constient de
adevaratele lui nevoi, pentru a se aseza intr-o bucurie care nu este decat superficiald, si care dispare - si el cu ea - in prezenta incercarii.
Ascultatorii asemanati cu un pamant plin de spini sunt cei care sunt preocupati. Lumea le umple gandurile. Daca sunt saraci, sunt coplesiti de
grijile ei. Daca sunt bogati, de bogatiile si de placerile pe care le aduc bogatiile. Daca nu sunt nici saraci, nici bogati, poftesc alte lucruri. Au
reusit sa iasa din saracie, si poftesc pentru a avea si mai mult din aceste lucruri bune ale lumii care par sa fie acum la indemana lor. Absorbit
de lume, Cuvantul este Thabusit.

Ascultatorii asemanati cu semintele cazute in pamant bun, sunt cei care nu numai asculta Cuvantul, ci il primesc si rodesc. Pamantul a
indurat lucrarea plugului si a grapei. Astfel a fost pregatit. Cu toate acestea, chiar si asa, nu tot pamantul bun este la fel de roditor. Se poate
sa nu fie aceeasi cantitate de rod, dar este rod.

in toate acestea era o mare invatitura pentru ucenici; este una si pentru noi. in curand, Domnul fi va trimite sa predice, si atunci ei vor
deveni semanatori. Trebuia ca ei sa stie ca trebuiau sa semene Cuvantul, si la ce trebuiau sa se astepte cand il vor semana. Atunci nu vor fi
prea afectati cand o mare parte din sdmanta va parea sa se fi pierdut, sau cand, dupa cateva rezultate, la sfarsitul unui anumit timp nu se va
mai vedea nimic; sau chiar cand rodul va fi adus, nu va fi atat cat sperasera. Daca stim pe de o parte care este telul urmarit, si pe de alta la
ce trebuie sa ne asteptam, suntem mult intariti in slujba noastra.

Trebuie sa ne amintim ca aceasta parabola se aplica tot atat Cuvantului care este semanat in inima sfintilor ca si in inima pacatosilor. Astfel
sa meditam la ea cu inimi foarte deprinse cu privire la felul in care noi insine primim Cuvantul care ne este dat sa-l auzim, si de asemenea cu
privire la felul in care altii vor primi Cuvantul pe care li-l vom prezenta.

in versetele 21 si 22 urmeazé scurta parabola a luminii, si apoi in versetul 23 un alt cuvant de avertizare, pentru ca s& avem urechi de auzit.
La prima vedere, a trece de la samanta care a fost semanata in camp la parabola luminii aprinse intr-o casa, poate sa para bizar si fara o
legatura aparenta. Dar daca avem cu adevarat urechi de auzit, vom vedea repede ca, in semnificatia lor spirituala, cele doua parabole sunt
intr-adevar impreuna si sunt legate intre ele. Cand Cuvantul lui Dumnezeu este primit intr-o inima deprinsa si pregatita, ea aduce rodul pe
care-l apreciaza Dumnezeu si astfel, lumina care este vazuta si apreciata de oameni.

Nici o lumina nu este aprinsa ca sa fie ascunsa sub o banita sau sub un pat. Trebuie sa lumineze tot in jurul ei, incepand de la piciorul
sfesnicului. A doua parte a versetului 22 este destul de frapanta: ,Nici nu a fost ceva tainuit, decat ca sa vina la lumina”. Lucrarea lui
Dumnezeu in inima prin Cuvantul Sau are intr-adevar loc in mod tainic, si privirea lui Dumnezeu discerne rodul cand incepe sa apara. Dar
cand vine momentul, acest lucru tainic care a avut loc trebuie Th mod necesar sa fie pus in lumina. Orice convertire adevarata este ca o
lumina noua care se aprinde.

Banita poate reprezenta problemele vietii, si patul, multumirile si placerile vietii. Nu trebuie sa ingaduim nici unora nici celorlalte sa ascunda
lumina, cum nu trebuie sa ingaduim ingrijorarilor si bogatiilor si altor lucruri sa indbuse samanta care este semanata. Avem urechi pentru a
auzi aceasta? Lasam sa straluceasca lumina micii noastre lampi? ,,Nu este nimic ascuns care nu va fi descoperit” (v. 22); de aceea este cu
totul sigur ca, daca o lumina a fost aprinsa, trebuie neaparat sa straluceasca. Daca nu se arata nimic, este pentru ca nu este nimic de aratat.

Aceasta parabola este urmata de avertizarea cu privire la ce auzim. Caile lui Dumnezeu, in guvernarea de catre El a oamenilor, fac parte din
acest subiect. Cu ce masura masuram, ni se va masura. Daca intr-adevar auzim Cuvantul in asa fel incat ni-l vom insusi, vom profita mai mult
de el. Dacd nu, vom incepe sa pierdem chiar si ce avem. in Luca 8:18, avem declaratii asemané&toare care se refera la felul in care auzim. Aici
ele se refera la ce auzim.

Accentul este pus pe cum auzim, in parabola semanatorului, dar ce auzim este de o importanta cel putin egala. Multi au vazut luandu-li-se
chiar si ce aveau plecand urechea la eroare. Au auzit si au auzit foarte atent, dar vai, ce au auzit nu era adevarul, si i-a pervertit. Daca,
trecand prin urechea noastra, eroarea este semanata in inima noastra, va produce fructe dezastruoase, si guvernarea lui Dumnezeu va
fngadui si nu va impiedica aceasta.

Versetele 26-29 contin parabola care priveste lucrarea tainica a lui Dumnezeu. Un om seamdna samanta si, cand secerisul este gata, reia
munca, punand in ea secera pentru recolta. Dar cu privire la insasi cresterea semintei, de la inceput pana ce rodul este produs, nu poate face
nimic. Timp de multe saptamani doarme si se scoald, noapte si zi; lucrarle naturii pe care le-a randuit Dumnezeu fsi face munca in tacere,
desi omul nu le intelege. Acest ,fara sa stie el cum” (v. 27) este adevarat astazi. Oamenii si-au impins foarte departe cercetarile, dar
adevaratul cum al acestor lucrdri minunate care se deruleaza in marele laborator al naturii lui Dumnezeu tot le scapa.

La fel este in ceea ce putem numi atelierul spiritual al lui Dumnezeu si este un lucru bun pe care trebuie sa ni-l amintim. Unii dintre noi tin
mult sa analizam si sa descriem exact ce sunt lucrarile Duhului in suflete. Aceste lucruri ascunse exercita uneori o mare fascinatie asupra
mintii noastre, si vrem sa intelegem pe deplin tot ce se petrece. Este imposibil. Este fericitul nostru privilegiu sa semanam samanta si, de
asemenea, la timpul potrivit, de a trimite secera si a recolta. Ceea ce opereaza Cuvantul in inima oamenilor este implinit in taind de Duhul
Sfant. Lucrarea Sa, bineinteles, este desavarsita.



Lucrarea omului poarta intotdeauna marca imperfectiunii. Daca se intampla sa ne fie ingaduit sa fim ceva in lucrarea Dumnezeu, aducem
imperfectiunea in ceea ce facem. Este ceea ce ne aratd parabola urmatoare in versetele 30-32. impératia lui Dumnezeu existd astazi in mod
vital si real in sufletele celor care, prin convertire, au trecut sub autoritatea si controlul lui Dumnezeu. Dar o putem, de asemenea, considera
ca un lucru mai exterior care se va gasi oriunde oamenii marturisesc ca-L recunosc pe Dumnezeu. Prima este imparatia asa cum este asezata
de Duhul. Cealaltd este imparatia asa cum este asezatd de oameni. Cea din urma a devenit un lucru mare si impozant pe pamant,
intinzandu-si protectia peste multe ,,pasari ale cerului”. Si ce reprezinta aceste pasari, tocmai am vazut in versetele 4 si 15: agentii lui Satan.

Aceasta parabola care termina seria este plina de avertizari pentru ucenici, cum celelalte au fost pline de invatatura. Ei sunt cu Domnul si
sunt formati Thainte de a fi trimisi pentru misiunea lor. Am vazut cel putin sapte lucruri, si anume:

1 - in prezent, lucrarea ucenicilor este in principal de a semana.
2 - Ce trebuie sa fie semanat, este Cuvantul.

3 - Rezultatele muncii semanatorului trebuie sa fie clasate in patru categorii; si numai intr-un caz exista rod, si inca in mod variabil. 4 -
Cuvantul produce lumina ca si rod, si aceasta lumina trebuie sa fie aratata in mod public.

5 - Ucenicul insusi este ascultator al Cuvantului, si in aceasta privinta, trebuie sa fie atent la ce aude.
6 - Lucrarea Cuvantului in suflete este lucrarea lui Dumnezeu si nu a noastra. Lucrarea noastra este de a semana si recolta.

7 - Cum lucrarea omului ia parte la aceastd lucrarea actuald care este de a l&rgi imparatia lui Dumnezeu, raul va patrunde in ea. imparatia,
considerata ca opera omului, va da ceva impozant si totusi corupt. Este avertizarea solemna din care trebuie sa tragem folos.

Au fost multe alte parabole expuse de Domnul si totusi nu ne-au fost relatate. Cele care au fost expuse si explicate ucenicilor erau fara
indoiala foarte importante pentru ei in circumstantele lor particulare, dar nu de aceeasi importanta pentru noi. Cele care ne privesc direct
sunt raportate in Matei 13.

Cu versetul 34 se termina invataturile Domnului si, din versetul 35 la sfarsitul capitolului 5, reluam povestirea faptelor Lui minunate. Ucenicii
aveau nevoie sa observe cu atentie ce facea si modul Lui de a lucra, ca si de a auzi invataturile iesind de pe buzele Lui; si noi de asemenea.

Multimea care a ascultat ce a spus El, fara a-L intelege, este atunci trimisa, si Isus si ucenicii Lui trec pe celalalt tarm. Este seara, si Isus este
la carma, si doarme la capatai. Lacul este cunoscut pentru furtunile bruste si violente care il tulbura si una dintre ele, de o rara violenta, se
ridica, amenintand sa scufunde barca. Satan este ,,Conducatorul autoritatii vazduhului”, si credem deci, ca puterea lui se afla in spatele
fortelor dezlantuite ale naturii. Imediat, deci, ucenicii sunt pusi in fata unei incercari si a unei provocari. Cine este aceasta Persoana care
doarme la carma?

Putea Satan dispune de fortele naturii astfel incat sa faca sa se rastoarne o barca in care se odihnea Fiul lui Dumnezeu? Dar Fiul lui
Dumnezeu este vazut in umanitatea Lui si doarme. Ei bine, ce importanta are, tindnd cont ca este Fiul lui Dumnezeu! Actiunea adversarului
ridicand furtuna in timp ce El doarme este intr-adevar o provocare pe care o lanseaza. Cu toate acestea, pana atunci uncenicii nu au inteles
aceste lucruri decat de o maniera foarte obscura - si nici macar aceasta nu este sigur. In consecinta, sunt plini de teama, pentru c& resursele
lor in arta navigatiei sunt epuizate. Si il trezesc cu un strigit de necredinta care este un afront la bunatatea si dragostea Lui, desi, marturisind
0 oarecare credinta in puterea Sa.

Domnul Se scoala imediat in maretia puterii Lui. Mustra vantul, care este instrumentul cel mai direct al lui Satan. Spune marii sa faca liniste si
sa taca, si ea asculta. Cum cainele de vanatoare zgomotos se culca smerit la vocea stapanului sau, la fel, marea se culca la picioarele Sale. El
este Stapanul absolut al situatiei.

Dupa ce a mustrat astfel fortele naturii si puterea care se ascunde in spatele lor, Isus Se intoarce catre ucenici pentru a le adresa reprosuri
blande. Credinta are o viziune spirituald a lucrurilor si, pana atunci, ochii lor de-abia se deschisesera pentru a discerne cine era El. Daca ar fi
inteles chiar si putin care era gloria Lui personald, nu ar fi fost atat de tematori. Dupa ce au fost martorii desfasurarii puterii Lui, sunt inca
tematori si inca se intreaba ce fel de Om este. Un om care poate porunci vanturilor si marii si poate sa le supuna voii sale, evident nu este un
om obisnuit. Dar cine este EI? lata intrebarea.

Nici un ucenic nu poate Tnainta pentru a sluji, atat timp cat nu a raspuns la aceasta intrebare odata pentru totdeauna in sufletul lui. lata de
ce, Tnainte de a-i trimite, Isus trebuie sa prezinte alte marturii ale puterii si harului Sau Tnaintea ochilor lor, cum ne este relatat in capitolul 5.

Si noi, in zilele noastre, trebuie sa fim pe deplin incredintati ca stim cine este El inainte de a incerca sa-I slujim. Aceasta intrebare: , Cine este
deci Acesta?” (v. 41) este o intrebare care intr-adevar cere atentia noastra. Atat timp cat nu vom putea sa raspundem la ea cum se cuvine si
in mod foarte clar, trebuie sa stam linistiti.

.Cine deci este Acesta?” Cand credinta a fost adusa la o convingere deplina raspunzand la aceasta intrebare care il priveste pe Domnul Isus,
aceasta antreneaza siguranta care trebuie sa fie in mod necesar, chiar sa raspunda la orice circumstanta dificild. Totusi, Tn ciuda a orice, este
bine pentru ucenic de a-L vedea cu adevarat avand de-a face cu oamenii si cu grijile pe care le cunosc din cauza pacatului, in harul Sau care
elibereazi. in acest capitol, il vedem pe Domnul care isi aratd puterea si, chiar prin aceasta, continua formarea ucenicilor Sai. Aceasta
formare poate fi si a noastra parcurgand relatarea care ne este data.

in timpul traversarii lacului puterea lui Satan a fost la lucru, ascunsa in spatele furiei furtunii; la sosirea pe celalalt mal, ea devine cu totul
evidenta Tn omul posedat de un duh necurat. Dupa ce a cunoscut infrangerea in lucrarile lui cele mai secrete, adversarul lanseaza in mod
deschis o provocare faré a pierde timpul, pentru c& acest om il intalneste imediat pe Isus in clipa cAnd Acesta debarcé. Este un fel de
incercare-test. Diavolul a fasut din acest biet nefericit o fortareata in care spera sa reziste cu orice pret si, in aceasta fortareata, a aruncat o
intreagd legiune de demoni. Daca vreodats a fost un om care a fost mentinut iremediabil captiv de puterile intunericului, el este. In istoria lui,



vedem reflectarea conditiei in care s-a cufundat omenirea, sub puterea lui Satan.

JIsi avea locuinta in morminte” (v. 3), si oamenii de ast&zi locuiesc intr-o lume care devine din ce ih ce mai mult un vast cimitir, pe masura ce
o generatie dupa alta dispare in moarte. Atunci ,nimeni nu putea sa-I lege” (v. 3), pentru ca adeseori incercasera cu obezi si lanturi, dar in
zadar. Nici nu putea fi vorba de a-l stapani. Astfel astazi nu lipsesc miscari, metode care au ca tel de a infrana inclinatiile rele ale omului, de a
reprima actiunile cele mai violente si de a supune aceasta lume pentru a o face placuta si pentru a face ca in ea sa domneasca ordinea. Dar
nimic nu functioneaza.

Atunci, cu acest demonizat, s-a incercat altceva. Si daca i s-ar schimba natura? Se spun totusi ca ,nimeni nu putea sa-l stapaneasca” (v. 4).
De aceea, aceasta idee s-a revelat inutila si intotdeauna a fost astfel. Nu este mai mult in puterea oamenilor de a-si schimba natura decat a-i
pune frau si a o impiedica sa actioneze, ,Gandirea carnii... nu se supune legii lui Dumnezeu; pentru ca nici nu poate” (Romani 8:7). De aceea
nu poate fi constransa. Se mai spune: , Ce este nascut din carne, este carne” (loan 3:6), oricare ar fi tentativele pentru a o ameliora. De
aceea nici nu se pune problema de a o modifica sau schimba. ,,Si tot timpul, noapte si zi, era in morminte si in munti”(v. 5), intotdeauna
agitat, strigand, intotdeauna nefericit, taindu-se cu pietre, distrugandu-se el insusi in nebunia lui. Ce tablou! Si trebuie sa adaugam, ce tablou
caracteristic al omului sub puterea lui Satan! Era un caz exceptional, este adevarat. Influenta lui asupra majoritatii oamenilor se face intr-o
maniera mai blanda si simptomele sunt intr-adevar mai putin pronuntate. Ele sunt totusi acolo. Se poate auzi strigatul omenirii, cand oamenii
isi fac rau lor insile prin pacatele lor.

Cand omul vorbeste, cuvintele se formeaza pe buzele lui, dar mintea care este in spatele lor este cea a demonilor care il controleaza. Ei stiau
ce fel de Om era Domnul, chiar dac altii nu stiau. Pe de alt parte, nu stiau deloc cum era intocmai slujba Lui. Intr-adevar, va fi un ceas cand
Domnul i va da pe acesti demoni cu Satan, stapanul lor, chinurilor, dar nu aceasta era slujba Sa in acel moment. Si mai putin era aceasta
slujba Sa fata de oameni. Demonizatului, Isus vine sa-i aduca nu chinuri, ci eliberare.

Domnul a poruncit demonilor sa iasa, si ei stiu ca nu se pot impotrivi. Sunt in prezenta Celui Atotputernic si sunt obligati sa faca ce li se
porunceste. Trebuie chiar sa ceara permisiunea sa intre in porcii care pasteau nu departe de acolo. Porcii, animale necurate dupa lege, nu ar
fi trebuit sa se gdseasca acolo. Duhurile, fiind de asemenea necurate, exista afinitate intre ele si porci, afinitate care are consecinte mortale
pentru aceste animale. Demonii I-au adus pe om la autodistrugere servindu-se de pietre ascutite; cu porcii, influenta este imediata si
completa. Omul este eliberat, porcii sunt distrusi.

Rezultatul, in ceea ce-l priveste pe omul insusi, este minunat. Ratacirile lui neincetate iau sfarsit, caci sta asezat. Altadata nu purta vesminte,
cum ne spune Luca. Acum este ,,imbracat”. Halucinatiile lui au Tncetat, pentru ca este ,intreg la minte” (v.15). Aplicatia care se poate face din
toate acestea pentru evanghelizare este cu totul evidenta.

Rezultatul, in ceea ce priveste oamenii tinutului, este totusi cu totul tragic. Ei arata o stare de spirit care ne face sa ne indoim de bunul lor
simt, desi nici un demon nu a intrat in ei. Nu au nici o intelegere sau justé apreciere a lui Hristos. in revansa, se acomodeaza foarte bine cu
prezenta porcilor. Daca prezenta lui Isus inseamna pierderea porcilor, atunci prefera sa se lipseasca de ea, chiar daca aceasta prezenta face
sa dispara un demonizat furios. Si iata-i ca 1l roaga s& plece din tinutul lor.

Domnul asculta dorinta lor si pleaca. Toate aceste sunt intr-adevar o mare tragedie, chiar daca ei nu-si dau seama in acel moment. Va urma o
tragedie si mai mare: Fiul lui Dumnezeu va fi alungat din aceasta lume; si consecinta sunt nouasprezece secole pline de rau de orice fel.
Plecarea Domnului a creat o noua situatie pentru omul care tocmai fusese eliberat de demoni. Natural el doreste prezenta Eliberatorului sau,
dar afla ca, pentru moment trebuie sa ramana la locul unde il lasa absenta lui Isus si sa aduca marturie pentru El, indeosebi la ai sai.

Pozitia noastra de ast&zi este cu totul asemé&natoare. in curand vom fi cu Isus, dar in prezent se cuvine s aducem marturie pentru Domnul
acolo unde El nu este. Si noi putem povesti la ai nostri ce lucruri mari a facut Domnul pentru noi.

Dupa ce a traversat din nou lacul, Domnul Se gaseste imediat in prezenta altor cazuri de mizerie omeneasca. in drum spre casa lui lair, unde
este culcata fiica sa care e la capatul vietii, este oprit de o femeie care are o scurgere de sange. Raul ei dureaza de doisprezece ani si scapa
complet competentei medicilor. Cazul ei este disperat, la fel cum era cel al demonizatului. El era iremediabil captiv al unei multimi de
demoni, ea era captiva unei maladii incurabile. Din nou, putem vedea aici o analogie cu starea spirituala a omenirii, si in particular cu
eforturile unui suflet trezit, cum ne este descris in Romani 7.

Multe lupte, multe eforturi sincere, dar nici o usurare ca rezultat; mai degraba o agravare a starii bolnavei care va descrie cazul care ne este
prezentat aici, pana ce sufletul ajunge la capatul cautarilor sale si, dupa ce a cheltuit totul, aude vorbindu-se de Isus. Atunci, cand a incetat
orice efort pentru a obtine o ameliorare si a venit la Isus, El se descopera a fi marele Eliberator.

in cazul demonizatului, nu putem s& vorbim cu adevarat de credinta, pentru ca era complet stdpanit de demoni. in cazul femeii putem vorbi
doar de o credinta care este nedesavarsita. Are incredere in puterea lui Isus, putere atat de mare incat chiar si vesmintele Sale o transmit.
Totusi ea se indoieste de a putea ajunge pana la El. Multimile care se imbulzesc o impiedica si ea nu-si da seama pana la ce punct El,
Slujitorul desavarsit, este la dispozitia tuturor celor care au nevoie de El. Cu toate acestea, vindecarea de care are nevoie, o primeste in ciuda
a orice. Accesul de care are nevoie este facut posibil si binecuvantarea ii este adusa. Satisfacuta de aceasta binecuvantare, s-ar fi indepartat
in graba.

Dar nu trebuie sa fie astfel. Si ea trebuie sa marturiseasca despre ce a facut puterea lui Isus, si prin aceasta trebuie sa primeasca o alta
binecuvantare pentru ea insasi. Modul pe care Domnul nostru il are de a actiona fata de ea este plin de invatatura spirituala. Deplina
cunoastere pe care Isus o are despre toate lucrurile este revelata. Stie ca a iesit o putere din El si ca cineva s-a atins de hainele Lui. A pus
intrebarea, dar cunoaste raspunsul, pentru ca Se intoarce pentru a o vedea pe ,aceea” care a ficut aceasta. intrebarea lui reveleaz si faptul
cad multi L-au atins in multe feluri; totusi nimeni altcineva nu a facut sa iasa putere din El atingandu-L. De ce aceasta? Pentru ca dintre toti,
numai ea a facut-o in constienta nevoilor ei si cu credinta. Cand aceste doua lucruri sunt prezente, nu suntem in zadar in contact cu Isus.
Unui mare numar dintre noi, ne-ar placea sa fim ca aceasta femeie si am dori sa primim binecuvantarea, fara a recunoaste public pe Cel care
ne-a binecuvantat. Nu trebuie sa fie astfel. Domnul merita sa marturisim adevarul si sa facem cunoscut harul Sau care mantuieste. De cand



puterea a iesit din El pentru eliberarea noastra vine pentru noi clipa de a aduce marturie. Si cum omul a trebuit s& mearga in casa lui la ai lui,
femeia trebuie sa ingenuncheze la picioarele Lui in public. Amandoi au adus marturie si, sa observam, cu totul diferit de ceea ce ne-am fi
putut astepta. Cea mai mare parte dintre oameni ar gasi poate ca a aduce marturie la sine acasa este dificil.

Pentru femei ar insemna mai degraba sa aduca marturie in public. Omul a trebuit sa vorbeasca acasa si femeia in prezenta multimii. Cu toate
acestea, nu multimii s-a adresat ea, ci Lui.

Ca rod al marturisirii ei, femeia Tnsasi primeste o alta binecuvantare: primeste siguranta definitiva, prin cuvantul Domnului, ca vindecarea ei
este deplina si completa. Cu cateva minute mai inainte, a simtit in trupul ei ca era vindecata, si apoi declara tot adevarul, stiind ce i se
intamaplase. Era foarte bine, dar nu pe deplin suficent. Daca Domnul i-ar fi ingaduit sa plece pur si simplu cu sentimentele ei bune si cu
aceasta cunostinta a ceea ce i se intamplase, ar fi putut cadea prada multor indoieli si multor temeri in zilele urmatoare. Cea mai mica
senzatie de rau ar fi facut sa se nasca nelinistea cu privire la o eventuala recadere, dar in acest caz primeste cuvantul definitiv al lui Isus: ,Fii
vindecata de boala ta” (v. 34). lata ce regleaza tot, cuvantul Lui era mult mai sigur decat sentimentele ei.

La fel este pentru noi: ceva a fost cu adevarat implinit in noi de Duhul lui Dumnezeu la convertire, si noi o stim, si sentimntele noaste pot fi
sentimente de fericire. Dar cu toate acestea, nu exista o baza solida pe care se poate intemeia siguranta noastra, nici in sentimente, nici in
ce a fost facut in noi. Baza sigura pentru siguranta se gaseste in Cuvantul Domnului. Numerosi sunt cei carora astazi le lipseste siguranta, pur
si simplu pentru ca au comis eroarea pe care aceasta femeie a fost pe punctul sa o comita: nu L-au marturisit niciodata cu adevarat pe
Hristos si nu au recunoscut ce i datorau. Dacd acceptd sa repare aceastd greseald, cum a ficut aceastd femeie, Cuvantul Sau le-ar da
siguranta deplina.

Chiar in clipa cand femeia este eliberata, cazul fiicei lui lair devine mai critic. Soseste vestea mortii ei, si cei care au trimis mesajul, admiteau
ca boala poate dispare in fata puterii lui Isus, dar considera c& moartea este un domeniu care li scapa. L-am vazut pe Isus triumfand asupra
demonilor si a bolii, chiar cand victimele nu se puteau baza pe nici un ajutor omenesc. Moartea este, dintre toate lucrurile, cel iremediabil.
Isus o poate birui? Poate si aceasta face. Felul in care sustine credinta oscilanta a conducatorului sinagogii, este foarte frumos. lair fusese cu
totul increzator ca Isus putea vindeca, dar acum este vorba de moarte. Este marea punere la incercare a credintei sale si de asemenea a
puterii lui Isus. ,Nu te teme, crede numai” (v. 36) este cuvantul care vine de la El. Credinta Tn Isus va indeparta teama mortii pentru noi ca si
pentru acest om.

Moartea nu era decat un somn pentru Isus; cu toate acestea, bocitoarele profesionale rad de El in necredinta lor. Le da afara si, in prezenta
parintilor si a acelora dintre ucenici care sunt cu El, aduce copilul la viata. Astfel, pentru a treia oara in acest capitol, eliberarea este adusa
cuiva al carui caz este disperat din punct de vedere omenesc.

Dar inceputul versetului 43 se opune complet versetelor 19 si 33. De aceasta datd nu trebuie sa fie marturie. Aceasta se explica, noi credem,
prin necredinta dispretuitoare care tocmai s-a aratat. In acelasi timp, Domnul aratd cea mai mare grija pentru nevoile de hrana ale copilului.
La fel cum a aratat pentru nevoile spirituale ale lui lair cu cateva clipe mai devreme. Isus Se gandea totodata la trupul ei si la credinta lui.

Dupa aceste lucruri, parasind malul marii, Isus merge in regiunea unde Si-a petrecut copilaria. Cum invata in sinagoga, cuvintele Lui uimesc
pe cei de fata. Ei recunosc perfect intelepciunea invataturilor Sale, si puterea faptelor Sale, si totusi aceasta nu produce nici o convingere,
nici o credinta in inima lor. il cunosc pe El si pe rudele Lui dupa carne (a se citi v. 3), si aceasta nu face decat s&-i orbeasca privitor la
identitatea Lui reald. Nu il insultd prin felul in care isi exprima necredinta, dar aceastd nu este mai putin necredinta pura, si este atat de mare
incat El se mira.

Ideea pe care si-o fac despre Isus este exact cea a unitarienilor moderni. Sunt deplin convinsi de umanitatea lui Isus pentru c ii cunosc bine
originile dupa carne. O vad atat de clar, incat aceasta fi face orbi la tot ce este dincolo de aceasta, si sunt scandalizati de El. Unitarianul vede
numai umanitatea lui Isus, dar nimic dincolo de aceasta. Noi vedem unamintatea Lui la fel de clar ca unitarianul, dar dincolo de ea, vedem
divinitatea Sa. Nu ne tulbura ca nu putem intelege din punct de vedere intelectual cum se pot gasi in El cele doua lucruri. Stiind ca mintea
noastra este marginita, speram sa explicam ce comporta infinitul. Daca am putea intelege si explica, am sti ca ce pricepem astfel, nu este
esenta divina.

Ca urmare a acestei necredinte, ,n-a putut sa faca nici o lucrare de putere acolo” (v. 5), decat sa vindece cativa bolnavi care, evident, aveau
credinta in El. Aceasta subliniazad ceea ce tocmai am remarcat cu privire la versetul 53 din capitolul 5. La fel cum in prezenta necredintei
grosolane si batjocoritoare, Domnul a retras orice marturie pentru El, la fel, in prezenta compatriotilor Sai necredinciosi, nu face nici o lucrare
de putere. Ori am putea fi indemnati sa gandim ca ar fi trebuit sa actioneze cu totul diferit. Dar Scripturile par sa arate intr-adevar ca, atunci
cand necredinta se ridica la naltimea batjocorii, marturia se opreste. A se vedea leremia 15:17; Fapte 13:41; Fapte 17:32 pana la primul
verset din capitolul 18. Este la fel de evident ca daca Isus din Nazaret era ,,adeverit de Dumnezeu... prin lucrari de putere si minuni si semne”
(Fapte 2:22), totusi scopul principal nu era sa convinga necredinta incapatanata, ci sa incurajeze si sa intareasca acea credinta care era
slaba. Vedem in loan 2:23-25 c& atunci cand lucrérile de putere ale lui Isus produceau convingerea intelectuald la anumiti oameni, El insusi
nu Se incredea in convingerea produsa astfel. De acolo vine faptul ca nu face mari lucrari de putere in tinutul Nazaretului. Nu , poate” sa faca.
Este limitat de consideratii morale si nu fizice. in asemenea circumstante, nu se cuvenea s fie miracole, dupa céile lui Dumnezeu si Isus era
slujitorul voii lui Dumnezeu.

Dar se cuvenea, era sa dea cu credinciosie o marturie clara, si atunci strabatea ,satele din jur, invatandu-i” (v. 6). O mare desfasurare de
lucrari de putere ar fi putut produce o schimbare in sentimente si o convingere intelectuald care nu ar fi fost de nici un folos. invatatura
sustinuta a Cuvantului inseamna semanarea semintei, si din aceasta va fi rod care ar face sa merite osteneala, cum am vazut.

Aceasta ne duce la versetul 7 din acest capitol, unde citim ca cei doisprezece sunt trimisi pentru prima lor misiune. Perioada de ucenicie este
acum terminata. Au ascultat, asa cum sunt date in capitolul 4, instructiunile Domnului, si au fost martori ai puterii Lui asa cum se arata in
capitolul 5. Avusesera de asemenea aceasta ilustrare frapanta a locului pe care trebuie sa-l ocupe lucrarile de putere, si a faptului ca, daca
sunt momente in care ele nu se cuvin, invatatura si predica Cuvantului lui Dumnezeu sunt intotdeauna potrivite.



Nu se vad deloc in zilele noastre lucrari de putere si semne demne de acest nume; dar Cuvantul lui Dumnezeu ramane. Sa fim recunoscatori
ca acest Cuvant este intotdeauna potrivit, si sa fim sarguinciosi in a-l semana.

Trimiterea celor doisprezece este inceputul unei prelungiri a slujirii si a slujbei Domnului. Pana atunci, totul intrase in propriile Lui maini, cu
ucenicii ca spectatori. Acum trebuiau sa lucreze in Numele Lui. Domnul singur poate raspunde la toate. Ei nu pot raspunde la toate; de aceea
trebuie sa mearga cate doi. Exista ajutor si curaj in faptul ca sunt doi, pentru ca tocmai acolo unde unul este slab, celdlalt poate fi tare, si Cel
care i trimisese stia exact cum sa le gaseasca perechea. A fi doi este util indeosebi in lucrarea misionara; si astfel in Fapte il vedem pe Pavel
care lucreaza dupa aceasta instructiune a Domnului. Slujba este o lucrare individuala, este adevarat, dar chiar si astazi facem bine sa
consideram la justa sa valoare comuniunea in slujire. ,,Noi suntem impreuna lucratori ai lui Dumnezeu” (1 Corinteni 3:9).

Inainte de plecarea lor, le este dat putere sau autoritate peste toatd puterea lui Satan. Le este poruncit de asemenea sa se lipseascé si de
ce pare in mod normal necesar calatoriilor din acea vreme. Mai mult, mesajul lor le este dat. La fel cum Invatatorul lor predicase pocainta in
vederea imparatiei (a se vedea capitolul 1:15), si ei trebuiau sa o predice.

Cei care slujesc astazi nu sunt trimisi de un Hristos care este pe pamant, ci de un Hristos care este in cer, si aceasta aduce anumite
modificari. Mesajul nostru se raporteaza in mod esential la moartea, invierea si gloria lui Hristos, in timp ce al lor, chiar in natura lucrurilor, nu
se putea raporta la ele. Puneau deoparte ce este necesar calatoriilor, dat fiind ca il reprezentau pe Mesia pe pamant, care nu avea nimic, dar
era cu totul capabil sa-i sustina. Noi urmam un Hristos care a fost inaltat in glorie, si in general puterea Lui se exercita pentru a-Si elibera
slujitorii de orice dependenta de sprijin de ordin spiritual, mai degraba decat de ordin material. Totusi putem cu siguranta sa fim mangaiati la
gandul ca nu-Si trimite slujitorii fara a le da putere pentru slujba care le este pusa inainte. Daca suntem chemati sa scoatem demoni, ne da
puterea sa o facem. Si daca slujba noastra nu consta in aceasta, ci in altceva, ne va fi data de asemenea puterea de a raspunde la ea.

Ei, ca noi insine, trebuie sa fie caracterizati de cea mai mare simplitate. Nu este vorba sa alerge ici si colo, din casa in casa pentru a cauta
ceva mai bun. Ei sunt reprezentantii Lui. El lucra prin procura prin intermediul lor; in consecinta, a-i respinge, insemna a-L respinge pe El. Cei
care 1l slujesc astazi nu sunt apostoli, si totusi, intr-o masura mai mica, acelasi lucru fara indoiald rdmane adevéarat. Mesajul lui Dumnezeu nu
este mai putin mesajul Lui, chiar daca este dat prin buze care arata slabiciunea.

Slujba lor, fie pentru a predica, a alunga demonii sau a vindeca, produce un asemenea efect incat Numele Lui, si nu al lor, este facut
cunoscut, si chiar Irod aude vorbindu-se de faima Lui. Acest imparat mizerabil avea o constiinta atat de rea, incat crede imediat ca loan
Botezatorul, victima lui, a inviat. Altii cred ca Hristos este Ilie, sau unul dintre profetii de altadata. Nimeni nu stie, prntru ca nimeni nu are idee
cd Dumnezeu poate face un lucru nou. in acel moment, Marcu face o mica digresiune pentru a ne povesti, in versetele 17-28, cum loan a fost
omorat la ordinul unei femei razbunatoare. Oricat de rau era, Irod avea o constiinta care i vorbea, si vedem viclenia magistrala prin care
diavolul pune stapanire pe el. Cursa este intinsa prin intermediul unei tinere femei frumoase la chip si trup, de o femeie mai in varsta,
seducatoare, care viseaza la razbunare, ca si de o vanitate stupida care face ca acest imparat nefericit sa faca mai mult caz de juramantul
sau decat de legea lui Dumnezeu. Astfel, acest om vanitos si senzual este, fara sa-si dea seama, impins pana la crima, avand ca sfarsit
judecata eterna. Constiinta lui indispusa nu face sa se nasca decat temeri superstitioase.

in versetul 29, Marcu raporteaza pur si simplu ca ucenicii lui loan au pus intr-un mormant trupul sdu executat. Nu adauga ca Matei c& ,,au dat
de stire lui Isus” (Matei 14:12). El continu relatand intoarcerea ucenicilor din cal&toria lor, povestind invat&torului lor tot ce facusers si tot ce
invatasera pe altii. Atunci Domnul i face sa vina deoparte intr-un loc pustiu, pentru ca, departe de multimea si de slujba care i-a preocupat,
sa petreaca un moment de liniste in prezenta Sa. Este instructiv de remarcat ca pasajul lui Matei lasa foarte putin de presupus ca ucenicii lui
loan, intristati, au ajuns de asemenea exact in acelasi moment.

Sa nu uitdm niciodata ca o perioada de odihna in prezenta Domnului, departe de oameni, este necesara dupa o perioada in care am fost
ocupati cu slujirea. Ucenicii lui loan s-au intors din trista lor slujire, intristati, cu inima grea . Ce doisprezece s-au intors din intalnirile lor
triumfatoare cu puterea demonilor si a bolii, si probabil foarte incantati de succes. Si unii si ceilalti au nevoie de pacea pe care o aduce
prezenta Domnului, care este la fel de buna pentru a se revela inimilor abatute, ca si pentru a pune frau unui entuziasm exagerat. Totusi
aceastd perioada de calm nu este decat de scurtd duratd, pentru c& oamenii il cautd pe Domnul in mjilocul multimii, si El nu vrea sa Se
ascunda de ei. Inima marelui Slujitor se descopera in mod foarte fumos in versetul 34, unde ni se spune ca , | s-a facut mila de ei”. A-i vedea
»Ca niste oi fara pastor” facea sa se nasca in El doar compasiune, si nu, precum atat de des in cazul nostru, sentimente de impotrivire sau de
dispret. Este miscat de compasiunea pe care o simtea. lata ceea ce este minunat.

Compasiunea Lui Il impinge s& actioneze in doud domenii diferite. Mai intai s& Se ocupe de ei cu privire la lucrurile spirituale, apoi s Se
ingrijeasca de nevoile trupurilor lor. Remarcati ordinea: ce este spiritual vine in primul rand. , A inceput sa-i invete multe” (v. 34), desi nu ni
se relateaza ce a spus. Apoi, cum a venit seara, le potoleste foamea. Dupa acest exemplu, cum trebuie actionat? Daca oamenii au nevoi
materiale, este bine sa ne ingrijim de ele, dupa puterea noastra. Dar sa dam intotdeauna prioritate Cuvantului lui Dumnezeu. Nevoile trupului
nu trebuie niciodata sa aiba intaietate asupra nevoilor sufletului, in slujirea noastra.

Hranind pe cei cinci mii, Domnul ii pune mai intai la incercare pe ucenici. Ce intelesesera despre puterea pe care o avea de a raspunde
tuturor nevoilor? Foarte putin, se pare, pentru ca raspunzand la cuvintele Lui: ,,Dati-le voi sa manance” (v. 37), se gandesc doar la resursele
omenesti si la bani. Dar resursele de ordin omenesc nu sunt deloc neglijate. Sunt foarte insignifiante, dar Domnul face astfel incat puterea Sa
sa se desfasoare in ele. Ar fi putut schimba pietrele in paine sau, ce-i drept, sa faca paine din nimic, dar felul Lui de a face este de a folosi
cele cinci paini si cei doi pesti.

Lucrarea Lui s-a continuat exact in acelasi fel in toatd epoca actuala. Slujitorii Lui au anumite lucruri mici pe care Lui li place s le foloseasca.
Si in plus foloseste darnicia in mod foarte ordonat, oamenii fiind asezati in randuri de cate o suta si de cate cincizeci, si ii foloseste pe ucenicii
Sai la aceasta lucrare. Picioarele si mainile care aduc oamenilor mancarea sunt cele ale ucenicilor. Astazi picioarele si mainile slujitorilor sunt
folosite, mintea si gura lor sunt puse la dispozitia Sa pentru ca painea vietii sa ajunga la cei in nevoie. Dar puterea care produce rezultate
este in intregime a Sa. Chiar slabiciunea instrumentelor folosite face aceasta clar.



Ca Slujitor desavarsit, Isus avea grija s& lege de cer tot ceea ce ficea. inainte ca lucrarea Sa de putere sa aiba loc, ridica ochii spre cer si
aduce multumiri. Prin aceasta gandurile multimii sunt indreptate spre Dumnezeu, sursa a toate, mai degraba decat spre El, Slujitorul lui

Dumnezeu pe pamant. Un cuvant pentru noi continand un principiu asemanator se gaseste in 1 Petru 4:11. Slujitorul care imparte hrana
spirituala trebuie sa o dea ca venind de la Dumnezeu, pentru ca Dumnezeu sa fie glorificat in ea si nu sujitorul.

Putem de asemenea sa fim incurajati de faptul ca, atunci cand aceasta multime mare este hranita, le ramane mult mai mult decat putinul cu
care au Tnceput. Resursele divine sunt inepuizabile si slujitorul care se bazeaza pe Stapanul sau, nu va duce niciodata lipsa. Din acest punct
de vedere, exista o asemanare foarte fericita intre painile si pestii pusi in mainile ucenicilor, si Biblia pusa in mainile ucenicilor de astazi.

Dupa ce a hranit multimea, Domnul ii trimite imediat pe ucenicii Sai de cealaltd parte a lacului si Se consacra rugaciunii. Nu numai ca lega
totul de cer aducand multumiri in prezenta oamenilor, ci pastra intotdeauna legatura pentru El insusi ca Slujitor al voii divine. Din loan 6
aflam ca in acest moment poporul este foarte entuziast si L-ar fi facut cu forta imparat. Ucenicii s-ar fi putut l3sa prinsi in cursa, dar nu Isus.
Traversarea marii furnizeaza ucenicilor o noud dovada a identit&tii invatatorului lor. Vantul impotriva se opune inaintarii lor, si ei inainteaza
cu greutate si incet. Din nou El Se arata mai presus de vant si de valuri, umbland pe mare si putand trece pe langa ei. Cuvintele Lui le
linisteste spaimele, si prezenta Lui in barca pune capat furtunii; si orice s-ar intampla, sensul profund al acestor lucruri le scapa. Inimile lor nu
erau nca pregatite sa-L inteleagd. Cu toate acestea, oamenii in general invatasera sa-L recunoasca pe Domnul si puterea Sa. O multime de
nevoi ii sunt prezentate, si El raspunde cu un belsug de har.

incepand acest capitol, vedem manifestandu-se din nou opozitia conducatorilor religiosi. Ucenicii, prinsi de lucrare, cum ne-a spus versetul 31
din capitolul precedent, nu respectau anumite spalari traditionale, ceea ce i irita pe fariseii care aratau un atasament riguros fata de traditia
batranilor. Domnul primeste provocarea in contul ucenicilor si raspunde scotand la iveala, mergand in profunzimea lucrurilor, pozitia fariseica.
Erau niste fatarnici, si El le-o spune.

Esenta fatarniciei lor era ca se laudau cu un cult constand din rituri exterioare, in timp ce in interior inima lor era complet instrainata. Nimic
nu conteaza pentru Dumnezeu daca inima nu este dreapta.

Apoi, Tmplinindu-si ceremoniile religioase, puneau deoparte porunca lui Dumnezeu pentru a o inlocui cu propria lor traditie. Domnul nu face
doar sa afirme aceasta, ci da dovada luand ca exemplu felul in care puneau deoparte a cincea porunca prin regulile lor privind ,corbanul”,
adica lucrurile consacrate slujirii lui Dumnezeu. Sub pretextul de ,,corban”, nu doar un iudeu se debarasa de toate datoriile legitime fata de
parintii sai batrani si saraci. Si facea aceasta cu o aparenta de sfintenie, pentru ca nu era aparent mai multa evlavie in a consacra lucruri lui
Dumnezeu mai degraba decat parintilor sai?

Lucrurile intelese prin ,,corban” nu erau lucruri pe care le cerea Dumnezeu. Daca ar fi fost astfel, aceste cerinte ar fi trebuit sa aiba intaietate.
Erau lucruri care puteau fi consacrate lui Dumnezeu daca se voia, in timp ce porunca de a avea grija de tatal sau si de mama sa, era o
porunca formala. Traditia fariseica permitea unui om sa foloseasca o porunca facultativa pentru a evita sa respecte o porunca formala.
Puteau intr-adevar sa incerce sa-si justifice traditia cu argumente inselatoare care aveau o aparenta de evlavie, dar Domnul i acuza de
anularea Cuvantului lui Dumnezeu. Ceea ce este scris in Exod 20:12 era, pentru Isus, ,,Cuvantul lui Dumnezeu”. Nu exista in acest pasaj nici o
justificare pentru aceasta religiozitate care se ocupa de fleacuri, care refuza titlul de , Cuvantul lui Dumnezeu”, Cuvantul scris.

Credem ca suntem indreptatiti sa spunem ca orice traditie omeneasca in lucrurile lui Dumnezeu merge in cele din urma in sens opus fata de
ceea ce invata Cuvantul lui Dumnezeu. Cei care sunt la originea traditiei nu au probabil o asemenea géndire, ci duhul raului, care conduce
toate acestea si care se afla in spate, care are tocmai aceasta intentie.

Dupa ce i-a demascat pe farisei ca fiind oameni a caror inima era departe de Dumnezeu si care au indraznit sa anuleze Cuvantul lui
Dumnezeu, Domnul cheama multimea si proclama public adevarul care taie din radacina orice pretentie religioasa. Omul nu este intinat de
contactul cu lucrurile exterioare, ci in el insusi locuieste ceea ce-l intineaza. Cuvant dur acesta, si nu numai cei care au urechi de auzit, il vor
primi.

Ucenicii L-au intrebat despre aceasta in particular si, din versetul 18 la versetul 23, avem explicatia. Omul este corupt in natura sa. Chiar ce
vine din inima lui il intineaza. Din inima lui vin gandurile rele care devin tot felul de fapte rele. Este actul de acuzare cel mai teribil care a fost
rostit vreodata impotriva naturii umane. Deloc uimitor ca inima fariseului este departe de Dumnezeu, dar ce lucru teribil ca oamenii, cu o
astfel de inima, declara ca se apropie de Dumnezeu si il adora!

Aceste cuvinte patrunzatoare ale Domnului nostru taie din radacina orice mandrie omeneasca, si arata putina valoare a tuturor demersurilor
omului pe plan religios ca si pe plan politic, cand nu se ocupa decat de lucruri exterioare si lasa inima omului asa cum este.

Ucenicii nu intelegeau inca aceste lucruri decat cu greu, si experienta ne va arata, crestinii marturisitori sunt foarte inceti in a le accepta si a
le intelege in zilele noastre. Dar nu vom merge prea departe, daca nu le intelegem cu adevarat.

Totusi, este un lucru sa descoperi inima omului, dar mai trebuie altceva, trebuie sa cunosti ce este inima lui Dumnezeu. Este ceea ce face
Domnul, cum arata restul capitolului.

Se duce chiar la granitele acelei tari care adapostea atata fatarnicie, si acolo intra in contact cu o biata femeie dintre natiuni, care avea
nevoia cea mai mare. Renumele Domnului ajunsese la urechile ei si nu vrea sa se vada lovindu-se de un refuz. Totusi Domnul pune la
incercare prin mica Lui parabolad despre painea copiilor si catei. Raspunsul ei: ,Da, Doamne, dar si cateii de sub masa mananca din firimiturile
copiilor” (v. 28), este din fericire lipsita de fatarnicie. De fapt ea spune: Da, Doamne, este adevarat ca nu sunt un copil al impé&ratiei, ci un
biet caine al natiunilor, fara nici un drept de valorificat; totusi, am incredere ca exista destula putere in Dumnezeu, si destula bunatate in
inima Sa, pentru a hrani un biet caine ca mine.

latd credinta. Matei, intr-adevér, ne spune cd Domnul a numit-o o mare credinta, si ea il bucura. Ea aduce acestei femei tot ce doreste inima
ei. Fiica ei este eliberata. Cat de mare este contrastul dintre inima lui Dumnezeu si inima omului! Una plina de bunatate si de har, cealalta



plind de toate felurile de rau. Ce ferice de noi cand, in loc sa intretinem fatarnicia, suntem caracterizati de dreptate si de credinta.

in versetul 31, Isus Se intoarce din nou catre tinuturile M&rii Galileii, pentru a intalni acolo un om care este surdomut, conditia care, in mod
uimitor, simboliza starea in care se gaseau iudeii. Biata femeie dintre natiuni a avut urechi de auzit, si in consecinta limba ei s-a dezlegat, si a
putut rosti cuvinte de credinta; dar ei sunt surzi, si nu au nimic de zis.

Vindecand acest om, Domnul implineste anumite actiuni care, fara nici o indoiala, au un sens simbolic. il ia deoparte, departe de multimi,
pentru a Se ocupa de el in particular. Degetele Lui, simbol al actiunii divine, 1i ating urechile. Ce vine din gura Lui, atinge gura mutului. Astfel
se implineste lucrarea, si surdomutul aude si vorbeste in acelasi timp. Daca exista urechi care se deschid pentru a auzi glasul Domnului,
acesta este rodul actiunii divine care se face in taina. Si daca o limba poate rosti lauda lui Dumnezeu sau Cuvantul lui Dumnezeu, este pentru
ca ce vine din gura Lui a fost adus in contact cu a noastra.

Nu se spune nimic despre credinta acestui om. Ce resimte, nu poate exprima, si altii I-au adus la Isus. Totusi un har deplin si fara rezerva vine
n intAmpinarea lui. inc& o dat3 este un caz in care bunatatea inimii lui Dumnezeu este aratatd prin Isus.

Evident multimea, intr-o anumitd masura, este constientd de aceasta, si in uimirea lor, ei marturisesc: ,Toate le face bine” (v. 37). in acest
punct al povestirii, aceste cuvinte sunt cu atat mai frapante. inceputul capitolului ni-l descoperd pe om sub adevératul lui caracter, si gasim
ca inima lui este o sursa de unde nu iese decat rau. Toate le face rdu. Slujitorul desavarsit descopera bunatatea inimii lui Dumnezeu. Toate le
face bine.

Cate motive avem si noi de a fi de acord cu acest verdict!

Cand cei cinci mii au fost hraniti, cum ne este relatat in capitolul 6, ucenicii au luat initiativa atrégand atentia inv&tatorului lor despre nevoile
multimilor. In aceasta a doua ocazie, Domnul ia initiativa si atrage ucenicilor atentia despre lipsa desavarsitd a multimilor, exprimandu-Si
indurarea si grija fata de ele. Din nou, ca prima data, ucenicii au doar omul in fata lor, si nu se gandesc decat la ce poate face el, ceea ce nu
raspunde deloc situatiei. Nu invatasera inca sa masoare dificultatea raportand-o la puterea Domnului lor.

De aceea, Tnvatatura pe care o daduse Isus hranind o mare multime cu resurse materiale intr-adevar infime, este repetata. Sunt diferente
neinsemnate, in numarul de persoane, ca si in numarul de paini si de pesti folositi, dar esentialul este ca aceasta lucrare de putere este o
repetare a alteia, si inca o data versetul 15 din Psalmul 132 este implinit, in timp ce puterea lui Dumnezeu se arata inaintea ochilor lor.

Dupa ce a hranit multimea, Isus o trimite El insusi, si imediat dup3, pleacd impreuna cu ucenicii Sai pentru a ajunge de cealaltd parte a marii,
ca data trecutd. La sosirea Lui, vin anumiti farisei cu intentii ostile, cerand un semn din cer. De fapt, Isus tocmai a dat semne din cer
impresionante, Tn prezenta a mii de martori. Fariseii nu aveau nici o intentie de a-L urma, si deci nu fusesera acolo pentru a vedea semnul ei
insisi; cu toate acestea exista o marturie suficienta, daca vroiau sa o asculte. Bineinteles fapt este ca, pe de o parte, nu aveau nici o dorinta
de a fi martori ai unui semn care autentifica pe Isus si misiunea Lui, si pe de alta partre, erau incapabili sa vada si sa recunoasca semnul cand
era aratat fnaintea ochilor lor. Necredinta lor deplina umple de intristare inima Domnului.

in versetul 34 din capitolul precedent, cand era confruntat cu sldbiciunea omeneasca si cu infirmitatea trupeasca, Isus a suspinat. Aici, pus
inaintea orbirii spirituale, suspina adanc in duhul Sau. Infirmitatea spirituala este ceva mult mai grav decat infirmitatea trupeasca. Ei erau
conducatorii orbi ai unei generatii oarbe, si care bajbaind cautau un semn. Nici un semn nu le va fi dat, pentru ca pentru orbi, semnele sunt
inutile. Este ocazia in care, cum ni se relateaza la inceputul lui Matei 16, Domnul le spune ca stiau sa deosebeasca infatisarea cerului, dar nu
si semnele timpurilor. Sa nu lasam acest subiect ca si cum ar fi ceva care nu-i priveste decat pe farisei; in principiu, ne priveste si pe noi. De
cate ori adevaratul credincios a fost tulburat si descurajat, crezand ca Dumnezeu nu a vorbit, nu a lucrat, nu a raspuns, cand in realitate a
facut-o; numai ca nu am avut ochi de vazut. Poate am continuat sa-L rugam fierbinte sa dea mai multa lumina, cand in tot acel timp, tot ce
trebuia erau cateva ferestre in casa noastra.

Mobilul care i facea sa actioneze pe acesti farisei era in intregime rau pentru ca scopul lor era sa-L ispiteasca. De aceea Domnul fi lasa brusc
si ajunge din nou pe celalalt mal, pe care tocmai il parasise cu putin timp inainte, si ucenicii nu au paine. Astfel, pentru a treia oara, sunt in
prezenta problemei ridicate de cei cinci mii si cei patru mii care trebuiau hraniti, dar la scara mica.

Vai, ucenicii nu infrunta in taria credintei o problema relativ mica, nu mai mult decat au facut-o cand s-a pus intr-o masura mai mare. Pana
atunci ei de asemenea nu avuseserd ochi pentru a vedea puterea si gloria invatatorului, cum fusesera aritate de doua ori in inmultirea
painilor si a pestilor. Credinta adevarata are o viziune patrunzatoare. Ar fi trebuit sa priceapa cine era El, si atunci ar fi privit nu la bietele lor
paini si la bietii lor pesti, ci la El, si toate greutatile s-ar fi evaporat. in micile crize care marcheaza propria noastra viata, pretuim noi mai mult
decat ei?

Acuzatia Domnului cu privire a aluatul fariseilor si la aluatul lui Irod nu ne este explicata aici ca in Matei, dar trebuie sa notam ce inseamna
ea. Isus face aluzie la doctrina acestor doua fractiuni, care lucra ca un aluat in cei care fusesera pusi sub influenta uneia sau celeilalte. Aluatul
fariseilor era fatarnicia, cel al irodienilor era o mondenitate extrema. in Matei citim ceea ce priveste aluatul saducheilor, si era vorba de
mandrie intelectuala care i ducea la necredinta rationalista. Nimic nu orbeste mai mult mintea si priceperea ca aceste trei feluri de aluat.

Orbul din Betsaida, despre care ni se vorbeste in versetele 22-26, ilustreaza intocmai starea ucenicilor in acel moment. Cand orbul este adus
la Domnul, Acesta il ia de mana si il duce afara din sat, departindu-I de locuri frecventate de oameni, la fel cum inainte a intors spatele
fariseilor, si celor care erau cu ei. in afara cet&tii, Domnul Se ocup de el, ficAndu-Si lucrarea in doi timpi. Este singura dat&, dupa cate ne
amintim, cand a lucrat astfel. Dupa ce |-a atins prima data, orbul vede ,,0ameni... ca niste copaci umbland” (v. 24). Vede, dar lucrurile sunt
teribil de amestecate. Stie ca obiectele pe care le vede sunt oameni, dar arata mult prea mari fata de cum sunt in realitate. La fel era si cu
ucenicii; omul avea prea mare importanta in ochii lor. Chiar cand il priveau pe Domnul Insusi, parea ca, in ochii lor, umanitatea Sa eclipsa
divinitatea Sa. Aveau nevoie, ca orbul, sa fie atinsi o a doua oara inainte de a vedea clar toate lucrurile. Prezenta Fiului lui Dumnezeu printre
ei, in carne si sange, a fost aceasta prima data cand au fost atinsi si cand prin urmare au inceput sa vada. Dupa moartea, Tnvierea si inaltarea
Sa in glorie, Domnul i-a atins o a doua oara, turnand Duhul Sau, cum ne este relatat in Fapte 2. Atunci au vazut toate clar. Ne putem



intr-adevar ruga cu inflacarare ca viziunea noastra spirituala sa nu fie cea a unei vederi scurte si incetosate, de teama ca pomii mari pe care
credem ca-i vedem sa nu se dovedeasca a fi doar oameni mici si lipsiti de putere care se umfla in pene. Putem cunoaste o asemenea stare,
cum arata Epistola a doua a lui Petru. Si suntem de nescuzat, pentru ca Duhul Sfant a fost dat.

Orbul, odaté vindecat, nu trebuia s& intre in sat; in plus Domnul insusi se retrage acum cu ucenicii Lui la Cezareea lui Filip, satul cel mai la
miazanoapte la marginile tarii, si foarte aproape de frontiera natiunilor. Este evident ca incepe sa Se retraga si sa retraga marturia data
mesianitatii Lui, dinaintea acestor orbi si a conducatorilor lor si mai orbi. Aici ridica fata de ucenicii Sai aceasta chestiune de a sti cine era El.
Oamenii Tnaintasera diferite supozitii, dar toti isi imaginau ca era vreun profet de altadata, revenit la viata, pur si simplu un om, si nimeni nu
se interesa destul de aceasta chestiune pentru a gasi cu adevarat raspunsul.

Atunci Isus fi interpeleaza pe ucenicii Sai. Petru devine purtatorul lor de cuvant si raspunde marturisind ca El este Mesia, dar aceasta
provoaca doar un raspuns care probabil i-a uimit mult si care ne poate uimi si pe noi cand il citim astazi. Le porunceste sa nu spuna nimanui
ca El este Mesia si incepe sa-i invete dspre respingerea, moartea si invierea Sa care trebuie sa se intample in curand.

Orice marurie care I-a fost adusa ca Mesia pe pamant este acum retrasa in mod oficial. De acum inainte, El isi acceptd moartea ca inevitabila,
si incepe sa indrepte gandurile ucenicilor Sai spre ceea ce, in consecinta, se va intampla. Aceasta este derularea obisnuita a lucrurilor pe plan
omenesc, si aceasta nu contrazice, nici nu loveste partea divina. Stie de la inceput ce este Thaintea Lui. Mai mult, ucenicii nu sunt inca deloc
pregatiti pentru a aduce o marturie mai ampla, daca ar fi fost nevoie. Petru, intr-adevar, are o anumita masura de discernamant spiritual,
pentru ca tocmai L-a marturisit pe Isus ca fiind Hristosul; cu toate acestea, afirmatia ca respingerea si moartea Sa se apropie, ridica in acest
om chiar o protestare vehementa. Pentru aceasta, mintea lui Petru era condusa de Satan, si Domnul mustra acest duh al raului care era in
spatele cuvintelor lui Petru. Gandurile lui Petru erau gandurile oamenilor, si de aceea el este intrutotul ca acel om despre care ne-a vorbit, si
care ii vedea pe oameni ca niste copaci care umbla. Desi a recunoscut in Isus pe Hristosul, avea inca oameni in fata lui, si in aceasta, ceilalti
ucenici nu valorau mai mult decat el. De aceea, cum putea el s& mearga ca un martor eficient al lui Hristos pe care il recunostea? Nimic
uimitor, la urma urmelor, ca in acel moment Isus le-a poruncit ucenicilor Sai sa nu vorbeasca de El nimanui.

Nu putem opri aici, fiecare dintre noi, pentru a intelege ca nu putem merge sa dam marturie eficient, daca nu-L cunoastem cu adevarat pe
Cel pentru care depunem marturie, si daca nu cunoastem si nu intelegem ce sunt imprejurarile in care suntem chemati sa depunem marturie.

In ultimele versete din capitolul nostru, in prezenta multimii, Domnul incepe sa-i invete pe ucenicii S&i consecintele care vor urma respingerii
si mortii Sale. Ucenicii se vedeau urmand un Mesia destinat sa fie primit si glorificat pe pamant, dar realitatea era ca avea sa moara si sa
invieze, pentru a fi apoi glorificat in cer. Aceasta antrena o schimbare imensa in perspectivele lor despre viitorul imediat. Aceasta insemna a
renunta la sine insusi, a-si lua crucea, a-si pierde viata in aceasta lume, a purta ocara fiind identificat cu Hristos si cuvintele Lui in mijlocul
unei generatii perverse.

Forta expresiei ,,sa se lepede de sine” (v. 34) merge mai departe decat ,sa se sacrifice”, care exprima ideea de a-si refuza ceva. Domnul nu
vorbeste pur si simplu de a renunta la ceva, ci de a spune ,nu” siesi. De asemenea, ,a-si lua crucea” nu inseamna numai a indura incercarile
si greutatile. Omul care in acea vreme isi lua crucea, era dus la executia capitala. Era un om care trebuia sa accepte moartea din mainile
lumii. A spune ,nu” siesi, inseamna a accepta moartea in interior pentru propriul sau duh; a-si lua crucea, inseamna a accepta moartea in
exetrior din mainile lumii. latd ce trebuie th mod necesar s& ihsemne a fi ucenic, pentru c& il urm&m pe Hristosul care este mort, respins din
aceasta lume.

Acest gand este dezvoltat in versetele 35-37. Adevaratul ucenic al lui Hristos nu aspira sa castige lumea intreaga: dimpotriva este gata sa
piarda aceasta lume, si in aceasta lume, sa-si piarda propria-i viata, din dragoste pentru Domnul si Evanghelia Sa. Slujitorul desavarsit pe
care 1l infatiseaza Marcu Si-a dat viata ca sa existe o Evanghelie de predicat. Cei care il urmeaza si sunt slujitorii Sai trebuie sa fie gata sa-si
dea viata predicand aceasta Evanghelie. Daca le-ar fi rusine de Isus acum, Lui l-ar fi rusine de ei in ziua gloriei Sale.

Aceste cuvinte trebuie ca au fost o mare lovitura pentru ucenici, cat de putin le-au inteles insemnatatea. De aceea Domnul, tinand cont de
aceasta in tandretea pe care o avea pentru ei, incepe sa le dea toata asigurarea necesara cu privire la realitatea gloriei viitoare. Sperasera ca
Imparatia lui Dumnezeu va veni cu putere si glorie in timpul vietii lor, si aceasta iluzie fiind risipita, riscau cu usurinta sa traga in graba
aceasta concluzie ca nu trebuia sa vina deloc. Atunci cei trei ucenici care par sa fie in primul plan printre ei, sunt dusi deoparte pe un munte
nalt, pentru ca s& fie martori la transfigurarea Domnului. Acolo, ei vad impé&ratia lui Dumnezeu venind cu putere, nu in plinatatea sa, ci ca un
esantion. Le este dat sa aiba in avans viziunea ei.

in primul capitol al celei de-a doua epistole a sa, Petru ne aratd efectul pe care acestd scena I-a avut asupra lui. Fusese martor ocular la
maretia lui Hristos, si prin aceasta stia ca puterea si promisiunea venirii Lui nu era un basm mestesugit inchipuit, ci un fapt glorios, si astfel,
cuvantul profetic era facut ,mai ferm”, sau era ,,confirmat”. Stia, si noi putem sti, ca nici o frantura sau o singura litera din ce a fost anuntat,
privind gloria imp&ratiei viitoare a lui Hristos, nu va lipsi.

Aceastd scend a transfigurarii era ea insasi o profetie. Hristos trebuie s& fie centrul stralucitor al gloriei imparatiei, cum a fost pe varful
muntelui. Sfintii vor fi cu El in conditii ceresti, la fel cum erau Moise si llie, unii dintre ei ingropati apoi inviati si chemati de Dumnezeu, ca
Moise, altii luati la cer fara a muri, ca llie. in Imparatie vor fi de asemenea sfinti jos pe pamant, bucurandu-se de binecuvantari pamantesti in
lumina gloriei ceresti, cum cei trei ucenici erau constienti ca aveau o binecuvantare, in timpul acestei scurte viziuni. Aceasta s-a petrecut
»dupa sase zile” (v. 2), si numai sase persoane erau prezente; deci totul era la o scara redusa si incompleta, totusi esentialul era acolo.

Petru, gata sa vorbeasca precum intotdeauna, lasa sa-i scape ceea ce crede el ca este un compliment, dar care in realitate este cu totul
altceva. Aceasta scena de glorie nu se putea prelungi pe pamant, si nici Hristos, nici chiar Moise si llie, nu puteau fi pusi in limitele restranse
ale corturilor pamantesti. Dar mai grav decat aceasta eroare, era gandul ca Isus nu era decat cel dintai dintre cei mai mari oameni. El nu este
cel dintai dintre cei mari, ci ,Fiul Preaiubit” al Tatalui, cu totul unic, nimeni nefiind pe masura Sa, dincolo de orice comparatie. Nu se poate, in
aceeasi secunda, sa vorbim de altcineva si de El. El este deosebit. Este ceea ce declara glasul Tatalui, adaugand ca Isus este Cel de care
trebuie sa ascultam.



Glasul Tatalui a fost foarte rar auzit de oameni. Tatal a vorbit la botezul lui Hristos, si vorbeste din nou acum, in timpul transfigurarii Lui,
adaugand de aceasta data: ,De El sa ascultati!” (v. 7). De atunci, glasul Lui nu a mai fost niciodata auzit de oameni in mod inteligibil. Fiul
este purtatorul de cuvant al Divinitatii si de El trebuie sa ascultam. Dumnezeu a vorbit altadata prin profeti, Moise si llie; acum a vorbit in Fiul
Sau Preaiubit. Aceasta il excludea pe Petru, ca si pe Moise si llie, ceea ce este important cand ne amintim de ceea ce sistemul catolic roman a
facut din Petru si din pretinsa lui autoritate. in aceastd imprejurare, Petru a aratat din nou c& era incd exact ca omul a cérui vedere era
incetosata si care vedea oamenii ca niste copaci care umbla.

De-abia a Tnaltat glasul Tatalui pe Fiul Sau Preaiubit, ca toata viziunea dispare, si nu mai ramane decat Isus cu cei trei ucenici. Sfintii dispar,
dar Isus ramane. Aceste cuvinte: ,,N-au mai vazut pe nimeni, decat pe Isus singur cu ei” (v. 8) au multa importanta. Daca tindem catre
aceasta in viata noastra spirituald, nu vom mai fi asemnea unui om care vede oamenii precum copaci care umbla, ci vom fi cum a fost acest
om dupa ce a fost atins a doua oard, vom vedea foarte clar. Isus va ocupa campul nostru vizual in ceea ce ne priveste, si tot ce este omul va
fi eclipsat.

Toate acestea au fost revelate ucenicilor, cum ne arata versetul 9, in vederea unui timp cand moartea si invierea Lui vor fi fost implinite.
Numai atunci aveau sa inteleaga toate acestea, luminati de Duhul Sfant, si vor putea sa se serveasca eficient de ele pentru a aduce marturie.
Dar nainte, nu inteleg nici mécar ce inseamnd cu adevérat ,,a invia dintre morti”, cum arat versetul urmator. invierea mortilor nu-i va fi
intrigat in mod deosebit; aceasta inviere ,dintre morti” (v. 9), care a avut loc pentru prima data cu Hristos, ridica atatea intrebari. Prima
inviere a sfintilor, invierea de viata, este de aceeasi natura. Nu sunt multi care se numesc crestini, si care pun astazi multe intrebari in
aceastd privinta? Intrebarea ucenicilor despre llie si vestea venirii lui s-a ndscut in mod firesc in mintea lor ca urmare a scenei transfigurarii.
Domnul se foloseste de ea pentru a le indepérta inca o data gandurile catre propria Lui moarte. in ce priveste prima venire a Domnului, rolul
lui llie fusese jucat de loan Botezatorul, si omorarea lui indica intr-adevar ce trebuia sa | Se intample Celui care era mai mare decat el si al
carui tnainte-mergator era.

Scena de pe muntele inalt se termina rapid, dar nu la fel este cu scenele de pacat, de mizerie si de suferinta ale omenirii care umplu campiile
de jos. Trebuia ca din Tnaltimi sa coboare in adancuri, pentru a-i gasi pe ceilalti ucenici care au pierdut batalia si care sunt foarte nelinistiti in
absenta Invatatorului lor. Cum apare Isus, multimile sunt uimite, si toate privirile Ti parésesc pe ucenicii scosi din minti pentru a se aseza
asupra invatatorului senin, si care numai El poate s& raspunda la toate. in momentul anterior, carturarii pusesera intrebari jenante ucenicilor;
acum Isus i Intreaba pe carturari, 1l invita pe tatal tulburat la incredere si arata ca El este de ajuns pentru toate.

Fericit sfantul care poate aduce ceva din harul si din puterea lui Hristos in aceasta lume tulburata! Cu toate acestea, va trebui sa asteptam
venirea Sa si iImpératia, pentru a vedea pe deplin implinit ceea ce anuntd aceastd scena. Numai atunci va transforma lumea intreagé si va

face sa treaca poporul Sau incercat si netulburat, de la infrangere si neliniste la calmul prezentei Lui, intr-o biruinta deplina si cunoscuta de
toti.

Exista o manifestare deosebita a gloriei lui Dumnezeu in scena linistita din varful muntelui, in timp ce la poalele muntelui puterea intunecata
a lui Satan se desfasurase in toata confuzia pe care o aduce. Un baiat posedat de demon, un tatd dezamagit si zapacit de durere, ucenicii
abatuti dupa esecul lor, carturari carora nu le repugna sa exploateze in favoarea lor aceasta imprejurare. Domnul soseste in mijlocul a toate
acestea si totul se schimba. Mai intai pune degetul acolo unde se gasea radacina esecului. Erau o generatie necredioncioasa. Radacina era
necredinta. Aceasta era adevarat pentru ucenicii Si ca si pentru altii. in cazul in care credinta lor ar fi priceput pe deplin cine era El, nu ar fi
fost decernati de aceastd incercare, nu mai mult decat atunci cand era vorba de a hrani multimile. incd erau ca omul din capitolul 8, inainte
de a vedea toate clar.

Dar acum Invéatatorul insusi este in mijlocul lor si cuvantul Lui este: , Aduceti-I la Mine” (v. 19). Cu toate acestea, cand baiatul a fost adus,
primul rezultat este amagitor, pentru ca demonul il arunca la pamant in convulsii teribile. Dar toate acestea se intampla pentru a sluiji
planurilor Domnului, pentru ca pe de o parte aceasta nu face decat sa arate si mai bine starea ngrozitoare in care se afla acest baiat, chiar
inainte sa fie eliberat, si pe de alta parte slujeste la a pune in evidenta sentimentele si gandurile acestui tata fngrijorat. Strigatul lui: ,,Daca
poti sa faci ceva, ai mila de noi si ajuta-ne!” (v. 22), arata ca-i lipseste credinta in puterea lui Isus, in acelasi timp nefiind prea sigur de
bunatatea Lui.

Raspunsul lui Isus la: ,,Daca poti”, este ,Crede!”, ceea ce inseamna a spune: Nu exista ,daca” din partea Mea singurul ,,daca” intervenind aici
este din partea ta. Nu este ,daca pot face ceva”, ci ,daca poti crede”. Aceasta pune totul in adevarata lumina si omul o vede indata. Vazand
crede, marturisind necredinta lui trecuta.

Dupa ce a trezit credinta acestui om, Domnul lucreaza. Scopul Lui este sa faca senzatie in popor. Daca acesta ar fi fost cazul, ar fi asteptat ca
multimea sa se adune. Scopul Lui evident era de a intari credinta tatalui si a tuturor celor care au ochi de vazut. Demonul trebuie sa se
supuna, desi face tot raul pe care-l poate face inainte de a da drumul prazii sale. Aceasta desfasurare de putere demonica, la drept vorbind,
nu face decat sa dea prilej unei mai mari desfasurari de putere divina. Nu numai ca baiatul este eliberat pe deplin, dar este eliberat pentru
totdeauna, pentru ca demonul primeste ordinul de a nu mai intra in el.

Dupa ce aratat astfel puterea si bunatatea lui Dumnezeu, Slujitorul desavarsit nu cauta popularitatea in mijlocul multimilor, ci Se retrage
intr-o anumita casa. Acolo, in liniste, ucenicii Lui intreaba care este motivul esecului lor, si primesc raspunsul Domnului. Nu ar trebui sa
incetam sa punem intrebarea lor, cand experimentam slabiciune in prezenta dusmanului. Facand-o, vom primi fara indoiala acelasi raspuns
pe care l-au primit ei, dupa cum il gasim in versetul 29. Domnul declarase deja ca la baza neputintei lor, era necredinta. Acum desemneaza
alte doua lucruri. Nu numai credinta este necesara, ci si rugaciunea si postul. Credinta indica un duh de incredere in Dumnezeu, rugaciunea -
un duh de dependenta fata de Dumnezeu, postul - un duh de separare pentru Dumnezeu, sub forma abtinerii de la lucruri legitime. lata
lucrurile care duc la putere in slujirea lui Dumnezeu. Contrariile lor, necredinta, increderea in sine, complezenta fata de sine insusi, sunt
lucruri care duc la slabiciune si la esec. Aceste cuvinte ale Domnului nostru joaca rolul unui proiector asupra numeroaselor noastre lipsuri in
slujirea noastra pentru El. In lumina lor s3 ne privim cu luare aminte caile.

in versetele 30 si 31, il vedem din nou pe Domnul retrdgandu-Se departe de multime si inv&tandu-Si ucenicii despre moartea si invierea Sa
viitoare. Este ceea ce am vazut, pentru prima data, in versetele 30 si 31 din capitolul precedent.



Era urmatorul mare eveniment din programul divin, si Isus incepe sa-l prezinte Tn mod continuu mintii ucenicilor Sai, desi in acel moment sunt
incapabili sa il inteleag&. Mintea lor era inca plind de asteptarea venirii unei imparatii vizibile. De aceea sunt incapabili s& conceapa orice idee
care ar veni sa contrazica aceasta.

Ideea c3 impératia lui Hristos va apare imediat le suraddea, pentru c& se asteptau s& aib& un loc de cinste in ea. O concepeau in mod carnal, si
aceasta trezea in inima lor dorinte carnale. De aceea, n timpul calatoriei care fi duce la Capernaum, incep sa discute intre ei ca sa stie cine
va fi cel mai mare. intrebarea Domnului ajunge ca sa-i convinga de nebunia lor, cum dovedeste ticerea lor jenata. Totusi El stie tot, pentru c&
incepe sa le raspunda, desi ei nu fac nici o marturisire.

Raspunsul Lui avea o dubla insemnatate. Mai intai singura cale care duce la adevarata maretie este cea care va face sa coborati cel mai jos
pentru a fi slujitorul tuturor. Si asa stand lucrurile, putem vedea cum Domnul Isus este deasupra tuturor, chiar daca punem deoparte
divinitatea Sa. In umanitatea Sa, a luat locul cel mai umil si a devenit slujitorul tuturor, intr-un mod care merge dincolo de tot ce-ar fi putut
face cineva. Si precum se pare, cel dintai este cel care Ii seamana cel mai mult.

in al doilea rand, El aratd c& personalitatea slujitorului are putind important: ceea ce conteaza, este Numele n care vine. Avem aceastd
scena frumoasa si miscatoare in care pune mai intai un copilas in mijlocul lor, si apoi il ia in brate pentru a face sa se inteleaga bine ce vrea
sa spuna. Acest copil nu este decat un esantion neinsemnat al umanitatii; cu toate acestea, a primi pe unul dintre acesti copilasi, insemna a-L
primi pe Domnul Insusi si de asemenea pe Tatal care il trimisese. A primi mii de asemenea copii, in numele oricui altcuiva, sau pe un cu totul
alt teren, ar avea doar putin sens. Fapt este c& Invatatorul este atat de mare incat pozitia relativa a neinsemnatilor Sai slujitori nu merit3 sa
fie discutata.

Aceasta invatatura pare sa fi fost ca o iluminare pentru loan, si i-a trezit constiinta cu privire la atutidinea pe care o avusese fata de un om
zelos care lucra in Numele lui Isus, desi nu-i urma pe cei doisprezece. De ce nu {i urma, nu ni se spune, dar ne face sa ne amintim ca nu
oricine avea libertatea ca, daca vroia, sa se alature celor doisprezece. Alegerea Domnului hotéra aceasta. In orice caz, raspunsul Domnului
pune accentul pe valoarea Numelui Sau. Lucrand in numele lui Isus, omul era evident pentru Isus si nu impotriva Lui.

De fapt, aceasta persoana, care nu fusese investita cu o misiune oficiala, facuse chiar lucrul pe care ucenicii nu reusisera sa-l faca: alungarea
unui demon. Slujba este un lucru, puterea este un alt lucru, cu totul diferit. Ele trebuiau sa mearga impreuna in masura in care slujba este o
institutie Tn crestinism. Dar foarte frecvent, nu acesta a fost cazul. Si in vremurile din urma, cand slujbele au fost instituite in mod
nescriptural, vedem foarte des o persoana simpla, si care nu are o slujba deosebita, ca face lucrul pe care persoana investita cu o slujba nu
l-a putut face. Puterea este in Nume, nu in slujba.

Versetul 41 arata ca cel mai mic dar facut in Numele lui Hristos si pentru dragostea lui Hristos are valoare in ochii lui Dumnezeu si isi va primi
rasplata din mainile Sale. Versetul 42 ne d& reciproca: a fi un prilej de poticnire pentru cel mai slab dintre cei care i apartin lui Isus, inseamna
a merita si a primi o judecata severa. A-si pierde viata Tn aceasta lume este un lucru mic, comparat cu a o pierde in lumea viitoare. Aceasta
duce la acest pasaj foarte solemn care inchide capitolul. Unii dintre ascultatori au crezut ca ce spusese Domnul vorbind de piatra de moara,
era putin excesiv. El adauga cuvinte mai tari care deschid perspectiva focului iadului. Gandurile Sale, in acel moment, evident se intind si
merg dincolo de ucenicii Sai, pentru a Se adresa oamenilor in general, si arata ca orice pierdere, in aceasta lume, este foarte mica, in
comparatie cu pierderea a tot ce exista in viata in lumea viitoare, si cu faptul de a fi aruncat in focul gheenei. Mana, piciorul si ochiul sunt
madulare ale trupului nostru care au un mare pret si de care nu ne despartim usor, dar viata in veacul care va veni nu are pret, si flacarile
infernului sunt o realitate ingrozitoare.

Valea lui Hinon, cdmpul de murdarii din exteriorul lerusalimului, unde focurile ardeau intotdeauna si unde viermii isi faceau continuu treaba,
era cunoscuta sub numele de Gheena. Si acest cuvant, pe buzele Domnului, devenea o imagine care se potrivea perfect locasului celor
pierduti. intr-adevar, infernul va fi marea hazna a eternitatii, unde tot ce este iremediabil riu va fi despartit de ce este bun, si va ramane
pentru totdeauna sub judecata lui Dumnezeu. Acest fapt ingrozitor ne este comunicat prin gura Celui care i-a iubit pe pacatosi si a plans
pentru ei.

Prima declaratie din versetul 49 decurge din ceea ce tocmai a spus Domnul. Focul patrunde, arde, curateste. Sarea nu doar sareaza, ci
conserva. Focul simbolizeaza judecata lui Dumnezeu, pe care toti trebuie sa o intalneasca de o maniera sau alta. Credinciosul trebuie sa-I
cunoasca precum indica 1Corinteni 3:13, si prin el va fi ,sarat”, pentru ca aceasta inseamna ca tot ce este bun va fi conservat. Nelegiuitii vor
fi supusi la el in persoana lor, si chiar aceasta judecata ii va sara, adica vor fi conservati in El si nu distrusi de El.

Sfarsitul versetului este o aluzie la Levitic 2:13. S-a descris sarea ca simbolul acestei puteri de har care sfinteste, care leaga sufletul de
Dumnezeu si in interior 1l pazeste de rau. Nu ne putem prezenta trupul ca jertfa vie lui Dumnezeu, daca acest har care sfinteste este absent.
intr-adevér sarea este buné, si nimic nu ar putea compensa lipsa ei. Trebuie s& avem in noi insine acest har sfant care vrea sa ne judece si s&
ne despartd de tot ce este rau. Daca fiecare vrea sa-l aiba in el insusi, nu va fi nici o greutate sa fim in pace intre noi.

inceputul acestui capitol ne apropie de ultimele scene din viata Domnului. El este dincolo de lordan, dar aproape de granitele ludeii, si fariseii
vin sa | se opunad, punandu-L la incercare. Punand intrebari despre casatorie si divort, sperau sa-L antreneze in vreo contradictie cu poruncile
date de Moise, si, astfel, sa gaseasca un punct prin care sa-L atace. Domnul nu-Il contrazice pe Moise, ci merge mult inainte de el, la ce fusese
gandul lui Dumnezeu la inceput creand omul si femeia. Fariseii erau observatori foarte scrupulosi ai legii lui Moise, dar El le arata ca in acest
caz, legea nu era aplicarea a ceea ce era gandul lui Dumnezeu la inceput. Este important de remarcat, ca aceasta ne furnizeaza o explicatie a
faptului ca legea nu constituie regula de viata pentru crestin. Legea se plasa la un nivel care era mai prejos de gandurile lui Dumnezeu.
Domnul mentinea acest gand in plinatatea lui. Versetul 9 ridica toata aceasta chestiune a casatoriei, de la nivelul omului si al intereselor sale,
la nivelul lui Dumnezeu si al lucrarii Sale. Este vorba de o institutie divina, si nu de un aranjament omenesc, de aceea omul nu trebuie sa se
atinga de ea. Daca Dumnezeu uneste, omul nu trebuie sa desparta.

Acest verset stabileste un mare principiu care este un adevar de o importanta generald. Opusul ar fi de asemenea adevarat, omul nu trebuie
sd uneasca ce a despartit Dumnezeu. Este o trista realitate ca, de cand pacatul este aici, omul n-a incepat sa desfaca ce a facut Dumnezeu.
Este adevarat pentru lucrurile naturale, si, multe rele de care suferim, vin din faptul ca ne-am atins de cele date de Dumnezeu, chiar in ce



priveste hrana etc., bulversand, in toate domeniile, echilibrul pe care il stabilise El. Cu siguranta asa este in domeniul celor spirituale. Multe
greutati, multe probleme de suflet, de care ne-am fi putut cruta, vin din necunoasterea lucrurilor pe care Dumnezeu in Cuvantul Sau le-a unit,
sau din cele pe care le-a despartit.

Dupé ce a pus Tnaintea lor cas&toria in adevérata sa lumina, Domnul Se ocup4, in versetele 13-16, de copii. in cei ii priveste, ucenicii
impartasesc ideile obisnuite ale lumii, care sunt departe de a fi la nivelul gandurilor lui Dumnezeu. Ucenicii considerau ca acesti copii nu
meritau cu adevarat s& retina atentia invatatorului, dar El gandea cu totul altfel. li primeste cu bucurie, fi ia in brate, Isi pune mainile peste ei
si fi binecuvanteaza. Arata astfel ca singurul mod de a intra in imparatia lui Dumnezeu, este de a avea starea de spirit si starea de suflet a
unui copilas. Cel care se apropie de aceastd imparatie ca fiind cineva care are ceva de pretuit, gaseste intrarea inchisa. Cel care vine ca
neavand nimic de pus in evidenta, poate intra.

Apoi, in versetele 17-27, avem invatatura Domnului in ce priveste bunurile noastre. Si este uimitor de vazut cum casatoria, copiii si bunurile
se succed in acest capitol, pentru ca o parte atat de importanta din viata noastra in aceasta lume este luata de aceste trei lucruri. Toate trei
sunt pervertite, rau folosite Tn mainile oamenilor pacatosi. Toate trei sunt puse la locul care se potriveste in invataturile Domnului nostru.

Cel care alearga la Isus arata multe calitati laudabile. Matei ne spune ca era tanar, si Luca ne spune ca era un conducator al poporului. Era
serios, plin de reverent3, si recunostea in Isus un mare invatator, care putea s& arate oamenilor calea vietii eterne. Pentru El, era de inteles
ca aceasta viata eterna trebuia sa se obtina prin fapte omenesti, potrivit legii. Evident, nu avea nici o idee despre divinitatea lui Isus, de unde
cuvintele Domnului din versetul 18. Acesta respingea ideea de a fi bun cu exceptia lui Dumnezeu, spunand de fapt: Daca nu sunt Dumnezeu,
nu sunt bun.

Cum tanarul ii punea intrebarea gandindu-se la lege, Domnul il trimite la lege, Indeosebi la poruncile care privesc indatoririle unui om fata de
aproapele sau. Tanarul putea pretinde ca le tinuse, cel putin in ce privea faptele sale. Si Isus, dupa ce I-a privit, I-a iubit. Aceasta arata ca
atunci cand pretinde ca a tinut corect lucrurile pe care le prescria, spune adevarul. Era o persoana cu totul remarcabila ale carei trasaturi de
caracter, in ele insele, erau placute lui Dumnezeu. Domnul nu a nesocotit aceste trasaturi de caracter placute. Le recunoaste si il priveste pe
tanar cu dragoste.

Totusi, il pune la incercare. li lipsea un lucru, si acesta era credinta pe care o dd Dumnezeu, cea care ar fi inteles cine era Isus si l-ar fi
indemnat sa ia crucea si sa-L urmeze; credinta care ar fi preferat o comoara in cer unei comori pe pamant. Spera ca Domnul i va indica vreo
fapta a legii prin care putea mosteni viata eternd; in loc de aceasta, i s-a indicat o fapta de credint. intristat in inima, pleaca. Nu avea
credintd, de aceea 1i era imposibil sa-si arate credinta prin fapte. Aceeasi punere la incercare vine la noi. Cum am raspuns la ea?

Este o intrebare de o insemnatate imensa. Cum toti suntem inceti la a renunta la pazirea legii pentru a-L avea pe Hristos, si la pamant pentru
a avea cerul! Nimic uimitor cd Domnul vorbeste de greutatea cu care bogatii intra in impé&ratie. Versetul 23 vorbeste de cei care ,,au bogatii”
si versetul 24 de cei care ,se incred in bogatii”. Fapt este, bineinteles, ca este foarte greu sa ai bogatii fara sa te increzi in ele. Din fire, ne
apropiem de bogatii si de pamant. Hristos ne ofera crucea si cerul.

Ucenicii, obisnuiti sa considere bogatiile ca un semn al bunavointei lui Dumnezeu, sunt cu totul uimiti de aceste cuvinte. Au sentimentul ca

fac sa le fuga pamantul de sub picioare. Si intr-adevar, asa este. Si ,.cine poate fi mantuit?” (v. 26) este o intrebare capitald. Versetul 27 da
un raspuns clar: Mantuirea este imposibila la oameni, dar posibila la Dumnezeu. Cu alte cuvinte, este ca si cum Domnul ar spune: daca este
vorba de a sti ce poate face Dumnezeu, nu este nimeni care sa nu poata fi mantuit.

Punem bine accentul pe acest cuvant. Mantuirea la oameni nu este improbabild, ci imposibila. Usa, in ce priveste eforturile noastre, nu este
complet inchisa. Dumnezeu a deschis totusi o alta usa, dar catre moarte si inviere indreapta acum Domnul gandurile ucenicilor Sai.

Desi moartea si invierea sunt Thaintea mintii Domnului, gloria pamanteasca tot ocupa mintea lui Petru, si tradeaza aceasta prin remarca pe
care o face si care este relatata in versetul 28. Bineinteles face aluzie la Tncercarea la care Domnul tocmai |-a pus pe tanarul conducator al
iudeilor. Petru are sentimentul c& daca tanarul bogat a esuat in fata acestei incercari, nu la fel a fost si pentru el si tovarasii sai. intr-adevar a
adaugat, cum relateaza Matei: , Ce va fi deci cu noi?” (Matei 19:27). Mintea lui curioasa si impetuoasa vrea sa vada dinainte lucrurile bune
care vor veni. Rspunsul Domnului arata ca in acel timp trebuie sa fie un mare castig, desi cu persecutii, si in veacul care vine, viata eterna.

Ce spune Domnul nostru este ilustrat prin viata de slujire a lui Pavel, cum vedem in pasaje ca: Fapte 16:15; 18:3; 21:8; Romani 16:3, 4 si 23;
1 Corinteni 16:17; Filipeni 4:18; Filimon 22. Case erau la dispozitia sa Th mai mult de o cetate si multi considerau ca era o cinste sa joace fata
de el rolul de frate, sora, mama sau copil. Persecutiile au fost cu siguranta partea sa. Viata eterna in lumea care va veni este inaintea lui. lata
starea celor care il urmeaza si il slujesc pe Slujitorul des&varsit al lui Dumnezeu. Ceea ce avem in versetul 31 a fost evident rostit pentru a-I
avertiza si a-l mustra pe Petru. A fi in primul plan pe pamant nu inseamna obligatoriu primul loc acolo sus. Totul depinde de ceea ce ne-a
impins sa slujim. Daca Petru vrea sa faca un targ - atata consacrare pentru atata rasplata - numai aceasta descopera mobilele care nu sunt
cele bune. Dar versetul nu spune ca toti cei care sunt cei dintai trebuie neaparat sa fie cei din urma, si ca toti cei din urma trebuie sa fie cei
dintai. Pavel i-a intrecut pe toti cei din timpul sau, si cine poate pune la indoiala puritatea intentiilor sale, sau realitatea consacrarii sale fata
de Domnul s&u? Petru si ceilalti ucenici aveau mare nevoie sa realizeze si sa inteleaga ca moartea si invierea invatatorului lor se apropia
rapid. La noudsprezece secole dupa acest eveniment, este ceea ce avem inca mare nevoie sa realizam si sa intelegem astazi. Nu numai ca
este baza oricarei binecuvantari pentru noi, ci aceasta imprima propriul Sau caracter intregii vieti crestine. Nici o slujire priceputa nu poate fi
fmplinitd daca nu este in lumina a ceea ce avem acolo.

Versetele 32-34 ne dau a patra ocazie in care Domnul i invata pe ucenicii Sai cu privire la moartea si invierea Sa; si cererea lui lacov si a lui
loan, relatatd in versetul 37, d& Domnului o a cincea ocazie. Mintea lor era inca plind de ceea ce sperau intr-o imparatie glorioasa pe pamant,
si vor sa faca ceva sa fie favorit intereselor lor in acea imparé&tie. Dar Domnul Isus era aici Slujitorul desavarsit al voii lui Dumnezeu, si
aceasta avea ca urmare pentru El paharul suferintelor si botezul mortii. Locuri de cinste in aceasta imparatie, care va veni, vor fi date celor
care vor fi slujit Acestui minunat Slujitor, in masura in care vor fi acceptat suferinta si moartea din dragoste pentru Numele Lui. Dar orice ar fi,
nu Isus da aceste locuri de cinste. Totul este lasat la discretia Tatalui, pentru ca Isus pastreaza acest loc de Slujitor pe care |-a luat. Daca nu
pastram locul in care am fost pusi, acest loc de identificare cu Domnul nostru respins, nu putem spera la o cinste deosebita in gloria



Impératiei.

Aceasta vanatoare nerusinata dupa onoruri pe care o fac lacov si loan, ne-ar putea impinge sa-i blamam mai mult decat pe ceilalti, daca nu
ar fi versetul 41 care arata ca toti ceilalti nutreau aceleasi dorinte egoiste, si ca au protestat nu pentru ca cei doi ucenici facusera aceasta
cerere, ci pentru ca ii devansasera in demersul lor. Contrarietatea lor totusi, nu face decat sa dea harului desavarsit al lui Dumnezeu o alta
ocazie sa se manifeste.

Ce usor era, pentru ucenicii lui Isus, si ce usor este inca, de a accepta si adopta criteriile si obiceiurile lumii care ne Tnconjoara, de a considera
normal de a face aceasta sau aceea, pentru ca, aparent toata lumea o face! Dar Domnul nostru nu va obosi spunandu-ne: ,Dar intre voi nu
este asa” (v. 43). Natiunile au pe oamenii lor mari care isi exercita autoritatea cu aroganta. Printre ucenicii Domnului, maretia se manifesta
intr-un mod cu totul diferit. Adevarata maretie se manifesta luand locul smerit al celui care ii slujeste pe ceilalti - si care slujeste Domnului
slujindu-i. Fiul Omului Insusi este exemplul insemnat al unei asemenea slujiri. Cine este la fel de mare ca El in sfera de unde vine? ,Mii de mii
ii slujeau” (Daniel 7:10). Cine a luat un loc atat de smerit ca El care slujea pe altii? Cine si-a implinit slujirea pana la punctul de a-Si da ,viata
ca rascumparare pentru multi” (v. 45)? Din acest singur motiv, netinand seama de nici o alta consideratie, locul de intaietate trebuie
neaparat s fie al Sau. Cei care acum il urmeaza cel mai indeaproape intr-o slujire smerita, vor fi primii in acea zi. in versetul 45, Domnul nu
numai c& prezintd moartea Sa ucenicilor S&i pentru a cincea oara, ci explicd ce inseamné ea. inainte insistase pe faptul ca trebuia s& moara
pentru ca mintea ucenicilor s& nu mai fie obsedats de asteparea venirii unei impé&ratii vizibile. Acum apare de ce-ul mortii Lui. Va muri pentru
a plati rascumpararea pentru multi. Avem aici, chiar din gura Lui, o declaratie clara ca moartea Sa va avea caracterul de substituire si de
ispasire. Aici este pentru ,multi”, pentru ca e vorba de rezultatele efective si reale ale vietii Sale date ca rdscumparare. in 1 Timotei, unde
este vorba de insemnatatea, de campul de actiune pe care il are moartea Sa, cuvantul este pentru ,toti”.

Domnul Se ocupa astfel de ucenicii Lui cand ,erau pe drum, suindu-se la lerusalim” (v. 32). in versetul 46, sosesc la lerihon, si atunci incep
ultimele scene din viata Sa. Bartimeu, cersetorul orb, dd Domnului o ocazie remarcabild de a desfasura indurarea lui Dumnezeu. indurarea,
este lucrul de care avea mare nevoie acest orb, atunci cand celor care nu intelegeau indurarea divina, le-ar fi placut sa-I faca sa taca. Totusi
primeste indurare si dincolo de ce sconteaza el, pentru ca nu numai ca ii da vederea, ci il inroleaza ca ucenic in urma Celui care facea sa se
reverse indurarea. Credinta lui Bartimeu se arata prin faptul ca Il numeste pe Isus: Fiul lui David, in timp ce altii vorbeau despre El doar ca
Isus din Nazaret. Poate ca era credinta lui mica, pentru ca nu se ridica pana la a da Domnului inaltul titlu de Fiu al lui Dumnezeu; totusi o
credinta mica primeste un raspuns imbelsugat la fel de sigur ca o credintd mare. Sa fim recunoscatori pentru aceasta.

Acum Isus se apropie de lerusalim. Ucenicii Lui merg in urma Lui, si nu numai cei care petrecusera trei ani in tovarasia Lui, ci si Bartimeu care
poate ca nu este cu El decat de trei ore. La Betania locuiau cateva persoane pe care le iubea; si acolo gaseste magarusul, pentru a intra in
cetatea lerusalimului cum vestise Zaharia. Domnul are nevoie de acest magarus; ii cunoaste proprietarul si stie ca va fi un raspuns imediat la
ce are nevoie. El era Slujitorul desavarsit al lui Dumnezeu, si stia unde sa gaseasca tot ce era necesar pentru a-Si Implini slujba, fie ca este
vorba de magarul din acest capitol, sau de marea camera de oaspeti din capitolul 14, sau de alte ocazii.

Isus intra in lerusalim cum spusese profetul: drept, smerit si avand mantuire. Este un elan de entuziasm efemer, pentru ca oamenii nu au nici
o dorinta durabild pentru ce este drept, si nici sfintenia nu i atrage. Mai mult, méantuirea pe care o doreau era doar pentru pamant: ar fi fost
multumiti sa fie eliberati de tirania Romei, dar nu aveau nici o dorinta de a fi eliberati de robia pacatului. Strigatele lor de osana erau cu
privire la imparatia lui David pe care sperau sa o vada venind, ceea ce face ca foarte repede strigatele lor sa se stinga. Domnul merge drept
la partea importanta a lucrurilor, intrand in templu. in ce priveste relatiile lui Israel cu Dumnezeul lor, era centrul a tot; si acolo se manifesta
cel mai bine starea lor pe plan religios. Nimic nu scapa cercetarii Domnului, pentru ca se spune ca privea ,in jur la toate” (v. 11).

Incidentul cu privire la smochin are loc in dimineata urmatoare. Smochinul este o imagine a lui Israel, si indeosebi a ramasitei natiunii care
fusese restabilits th pamantul parintilor lor si in mijlocul careia venise Hristosul. Luca 13:6-9 ne aratd aceasta. Intreaga natiune fusese vita
Domnului si rAmasita, restauratd ca un smochin plantat in aceastd vita. Imparatul intrase; dupa cuvantul profetic, momentul suprem al
incercarii venise. Nu erau decat frunze. Desi nu era timpul smochinelor, ar fi trebuit sa fie multe smochine verzi, promisiune a unei rodnicii
viitoare. Smochinul nu era bun de nimic, si nu trebuie sa mai dea niciodata rod.

Urmarea acestui lucru, in versetele 15-19, avem ce face Domnul pentru a curati templul. Gandul lui Dumnezeu, stabilindu-Si casa la
lerusalim, era ca aceasta s& fie un loc de rugéciune pentru toate natiunile. Dacd un om, oricine ar fi fost si oricarei rase i-ar fi apartinut, il
cauta pe Dumnezeu bajbaind, putea sa vina la aceasta casa si sa intre in relatie cu El. ludeii o transformaera intr-o pestera de talhari. lata
spectacolul infricosator pe care il intalneste privirea sfanta a lui Isus cand cerceteaza casa lui Dumnezeu, Tn seara precedenta.

Fara indoiala iudeii ar fi dat motive bune pentru a permite asemenea uraciune: nu erau strainii obligati sa schimbe diferitele lor monede? Nu
era nevoie de porumbei pentru cei mai saraci care nu aveau mijloacele de a oferi o jertfa mai importanta? Dar toate acestea fusesera
depreciate la nivelul unei intreprinderi lucrative. Cel care venea de departe sa-L caute pe Dumnezeu risca, atunci cand sosea la templu, sa fie
alungat de necinstea celor care isi desfasurau acolo afacerile. Ingrozitoare situatie! Pazitorii case erau o banda de hoti, si Domnul le-o spune.
Aceasta i infurie pe carturarii si pe preotii de seama, si ei hotarasc sa-L omoare. De mult timp, rele asemenea acelora, se manifesta in
crestinatate. Este un lucru ingrozitor de spus, dar adevarul cere sa fie spus. Din nou religia a fost transformata in intreprindere lucrativa, pana
in punctul in care cel care pretindea ca vrea sa-L gaseasca pe Dumnezeu a fost adeseori complet dezgustat. Se poate vedea acesta, sub
formele sale cele mai exagerate, in marele sistem catolic roman, dar se pot vedea in alta parte sub o forma diferita. Este ratacirea lui
Balaam, si multi se dedau la ea ,pentru rasplata”, cum ne spune luda (v. 11). Sa veghem cu grija sa evitam aceasta. Astazi casa lui
Dumnezeu pe pamant este formata din sfinti - nu din pietre moarte, ci din pietre ,vii” - si trebuie sa invatam cum trebuie sa ne purtam in ea:
Epistola intaia a lui Pavel catre Timotei ne d& instructiunile necesare. in aceastd epistold sunt expresii cu totul remarcabile ca: ,,nu iubitor de
bani” (2:3), ,,nu doritori de castig josnic” (2:9); ,lipsiti de adevar, care considera ca evlavia este sursa de castig. Dar evlavia cu multumire
este mare castig” (6:5). Daca ne conduc asemenea expresii, vom fi paziti de acesta capcana.

Cum intra in lerusalim, in dimineata urmatoare, vad smochinul caruia ii vorbise Domnul, uscat din radacini. Raul care l-a lovit, a lucrat intr-o
maniera care nu este naturald; altmiteri s-ar fi uscat incepand de sus in jos. Acest fapt proclama ca Domnul a facut aceasta si aceasta il
surprinde pe Petru care atrage atentia asupra acestui punct, invitandu-l astfel pe Domnul sa faca o dubla remarca cu privire la ce s-a
intamplat.



Mai intéi spune: ,Aveti credinta in Dumnezeu” (v. 22). Tendinta ucenicilor era de a avea credinta in lucrurile vizibile, in sistemul mozaic, in
templu, in ei insisi ca popor, sau in preotii si in conducatorii lor. Avem exact aceeasi tendinta, si nu ni se intampla cu usurinta sa ne legam
credinta de sistem, de miscari sau de conducatori dotati? De aceea avem nevoie sa invatam exact aceeasi lectie, care este ca toate acestea
se vor termina, dar Dumnezeu ramane. El este credincios, si rdmane ca tinta a credintei cand o nenorocire cade pe micul smochin pe care Il-a
iubit mult. Literalmente expresia este: , Aveti credinta lui Dumnezeu”. Este ca si cum Domnul ne-ar spune: Bazati-va cu incredere pe
credinciosia lui Dumnezeu, putin conteaza ce se poate usca si dispare.

Dar aceasta duce la ceea ce spune Domnul apoi cu privire la rugaciune, si unde se pune din nou accent pe credinta. ,Oricine va zice... si nu
se va indoi Tn inima lui, ci va crede... va avea orice va spune” (v. 23). Expresiile: ,oricine” si ,,orice” fac din ea o declaratie absoluta si una
dintre cele mai patrunzatoare cand fi masuram fnsemnatatea. Dar aceasta se leaga de rugaciunea mentionata in versetul care urmeaza,
unde avem: ,Tot ce veti cere... credeti... si veti avea” (v. 24). in aceste doua versete, evident, este vorba fnainte de toate de a sti daca noi
credem.

Dar a crede inseamna a avea credinta, si credinta nu este pur si simplu ceva care vine de la om, un fel de himera sau produs al imaginatiei.
Versetul 24, de exemplu, nu inseamna ca ajunge sa-mi imaginez ca primesc ce am cerut ca sa primesc efectiv. Rugaciunile mele, dupa
versetul 24, si cuvintele mele, dupa versetul 23, trebuie sa fie rezultatul unei credinte autentice; si credinta este aceasta facultate spirituala
in mine care primeste Cuvantul divin. Credinta este ochiul sufletului, care primeste si apreciaza lumina divina. Daca rugaciunea mea este
intemeiata pe o credinta priceputa, voi crede ca primesc si voi primi efectiv ce doresc. Si la fel va fi cu ce pot spune, cum gasim in versetul
23.

Am putea cita cazuri din lucrarea misionara contemporana care ilustreaza versetul 23. Mai mult deodata, in tinuturile pagane, slujitorii
Domnului s-au aflat in prezenta unor triste cazuri de posesiune demonica, cazuri care desfidau puterea Evangheliei. Cu o deplina credinta in
puterea Evangheliei, s-au rugat si au vorbit totodata. Ce au spus, s-a implinit, si demonul a fost obligat sa plece.

Versetele 25 si 26 introduc o alta conditie indispensabila. Credinta ne aduce in relatii cu Dumnezeu care sunt ce trebuie sa fie, dar relatiile
noastre cu aproapele nostru trebuie sa fie cum se cuvine daca vrem sa ne rugam si sa spunem, si sa fie rezultate. Dupa ce am fost noi insine
obiecte ale Tndurarii, carora li s-a iertat atat de mult, trebuie sa fim noi insine umpluti de acest spirit de indurare si de iertare. Daca nu, vom
avea de-a face cu guvernarea lui Dumnezeu.

Cum Domnul, din nou la lerusalim, se plimba in templu, preotii de seama si alti responsabili ai templului vin sa conteste autoritatea prin care
a lucrat in ajun, curatind aceste cladiri. Domnul le raspunde cerandu-le sa se pronunte asupra unei intrebari preliminare: slujba si botezul lui
loan erau de primit sau nu? Cereau scrisorile de acreditare ale Invatatorului suprem, dar ce trebuia sa se creada despre cele ale umilului Sau
precursor? Era intr-adevar timpul sa aprecieze problema capitala, cand vor fi reglat cea care era secundara. Sa rezolve problema Tn ceea ce-I
privea pe loan.

Se tradeaza prin felul in care raspund. Nu aveau intentia sa se pronunte asupra frontului; pentru ei problema importanta era ceea ce le putea
sluji pe moment, si asupra acestei chestiuni se aflau intr-o dilema. A se pronunta de o parte sau de alta, 1i punea intr-o pozitie dificila. Sunt
destul de avizati pentru a-si da seama si se hotarasc deci sa pledeze pentru ignoranta. Dar acest pretext nu le mai permite ca Domnul sa-si
spuna scrisorile de acreditare examinarii lor riguroase. Ei isi proclama incompetenta in ce era usor si astfel nu pot insista sa te supui
exigentelor lor in ceea ce era dificil.

,Din cer, sau de la oameni?” (v. 30) aceasta era intrebarea cu privire la loan. Este si intrebarea care se punea cu privire la Insusi Domnul
nostru. In epoca noastrd, putem merge mai departe si putem spune c& aceastd intrebare se pune cu privire la Biblie. loan nu era decat un
om, si totusi slujba lui era din cer. Domnul venise cu adevarat pe pamant, fiind nascut din Fecioara, totusi era din cer, cum era si slujba Lui
incomparabila. Biblia este o carte care ne este data de oameni, cu toate acestea nu este un cuvant de om, pentru ca cei care au scris ,,au
vorbit sub puterea Duhului Sfant” (2 Petru 1:21).

Cand avem in suflet o convingere care ne este data de Dumnezeu, ca si Cuvantul viu si Cuvantul scris sunt amandoua din cer, autoritatea lor
este bine intemeiata Tn inima noastra.

La sfarsitul capitolului 11, am auzit de conducatorii iudeilor pledand ignoranta. Daca botezul lui loan era din cer sau de la oameni, nu puteau
sa spuna; si mai putin puteau intelege munca si slujpa Domnului nostru. Deschidem acest capitol 12 pentru a vedea demonstrat in el in mod
evident ca Isus ii cunostea si-i intelegea perfect pe acesti oameni. Stia ce ii impingea, ce gandea, si tinta pe care o urmareau. Descopera ca
stie bine cine sunt ei, Intr-o parabola remarcabila.

Primul verset ne vorbeste de , parabole”, si Evanghelia dupa Matei ne arata ca atunci Isus a spus trei. Marcu ne relateaza decat a doua dintre
cele trei, cea care anunta in avans ceea ce conducétorii iudei aveau sa faca, si care vor fi pentru ei consecintele. in aceasta parabol3,
,Viticultorii” Ti reprezentau pe conducatorii responsabili in Israel, si ne este dat un rezumat al felului in care, de-a lungul veacurilor, refuzasera
toate cererile lui Dumnezeu. Vorbind de o vie, Domnul Isus relua o imagine care fusese folosita in Vechiul Testament in Psalmul 80, in Isaia 5
si in altd parte. in acest psalm, vita il reprezintd in mod evident pe Israel, si din el trebuie s& iasd o ramura, un butas, care este ,fiul omului pe
care Ti l-ai intarit” (Psalmul 5:17). in Isaia, este foarte clar cd Dumnezeu nu a scos din via Lui ceea ce era in drept s& astepte. Si iatd ca acum,
multi ani dupa, regasim aceasta istorie. Stapanul viei facuse ce se cuvenea furnizand tot ce era necesar si responsabilitatea pentru rod
revenea viticultorilor carora le fusese incredintata via. Nu au fost la Tnaltimea responsabilitatii lor, si apoi s-au apucat sa nege drepturile
stapanului si sa-i maltrateze pe reprezentantii sai. Si in cele din urma au fost pusi la incercare prin venirea fiului stapanului viei. La fel,
conducatorii lui Israel maltratasera pe profeti si omorasera pe unii dintre ei. Si atunci a aparut Fiul, care este acea ramura de care vorbeste
psalmul. lata suprema punere la incercare.

Pozitia iudeilor aflati sub lege este descrisa in aceasta parabola. Deci problema este de a vedea daca pot sa produca ce cere Dumnezeu. Ei
nu au facut-o. Nu numai ca a lipsit rodul, dar a existat prezenta unei uri declarate pentru Dumnezeu si cei care il reprezinta, si aceastd ura a
atins apogeul cand a aparut Fiul. Conducatorii responsabili erau impinsi de gelozie si vroiau sa pastreze toata mostenirea numai pentru ei; de
aceea se pregateau sa-L dea mortii pe Isus. Cu o zi sau doua fnainte hotarasera sa-L omoare, cum ne-a facut cunoscut versetul 18 din



capitolul precedent. Acum Domnul le descopera faptul ca le cunoaste gandurile rele.

Si le arata si care vor fi pentru ei teribilele consecinte. Vor fi deposedati si nimiciti. Aceasta s-a implinit din punct de vedere istoric la
distrugerea lerusalimului si, fara nici o indoiala, va avea mai tarziu o implinire deplina care va fi definitiva in zilele din urma. Cel pe care L-au
respins va deveni piatra din capul unghiului a tot ce Dumnezeu este pe cale sa zideasca pentru eternitate. Cand va realiza aceasta prezicere,
va fi, cu adevarat, o minune inaintea ochilor lui Israel. Aceasta declaratie ca stapanul viei ,,0 va da altora” (v. 9) este o anuntare a ceea ce
este mai mult pus in lumina de loan 15. Altii vor deveni mladite ale adevaratei vite si vor aduce rod. Numai ca nu o vor mai face sub lege, si
nu vor fi alesi numai dintre iudei. Cuvintele Domnului i avertizeaza ca, pentru ca L-au respins, Dumnezeu fi va pune deoparte: altii vor fi
adunati si introdusi, pana ce, la sfarsit, Cel pe care L-au respins, stapaneste peste toti. Isi dau seama c& aceastd parabola a rostit o judecata
impotriva lor.

Nefndraznind, pentru moment, sa puna mainile pe Domnul, se lanseaza intr-un atac verbal impotriva Lui, incercand sa-L prinda cu vorba. Mai
Tntai vin fariseii asociati cu irodienii. intrebarea lor despre banii tributului este combinata cu abilitate pentru ca, intr-un fel sau altul, Isus sa
ofenseze sentimentele patriotice ale iudeilor sau ale romanilor. Cu toate acestea, raspunsul Lui {i face neputinciosi. ii obliga s& admita
servitutea lor fata de Cezar, dupa ce a recurs la baterea monedei lor. Si gurile lor, nu a Lui, declara ca ea era imaginea lui Cezar. Apoi, nu
numai ca da fntrebarii lor raspunsul care era pe deplin evident, in lumina a ceea ce au recunoscut ei insisi, dar aceasta duce la introducere
chestiunii mult mai importante a drepturilor pe care Dumnezeu le avea asupra lor. Se intelege intr-adevar ca sunt uimiti cu privire la El.

Putem remarca, in versetul 14, ca acesti adversari aduceau omagii adevarului Sau desavarsit intr-o maniera care mergea mult dincolo de tot
ce puteau concepe, in sensul cel mai absolut; El era adevarul si invata adevarul, fara a Se lasa deturnat de om si de micul lui univers. Nu s-a
putut spune aceasta despre nici un alt slujitor al lui Dumnezeu. Chiar si Pavel a fost influentat de consideratii omenesti, cum arata Fapte
21:20-26. Numai Isus este Slujitorul desavarsit al lui Dumnezeu, si era atat de sarac incat a trebuit sa ceara sa | se aduca un dinar.

Apoi vin saducheii, care i cer s& descurce incurcitura matrimoniald pe care I-o prezinta. Este ceea ce face Isus si fi convinge de nebunia lor.
Dar thainte de a o face, descopera cauzele profunde ale acestei nebunii. Nu cunosteau Scripturile - ceea ce era ignoranta. Nu cunosteau
puterea lui Dumnezeu - ceea ce era necredintd. Eroarea lor necredincioasa se baza pe acesti doi stalpi. Necredinta moderna, pe care o
putem asemana cu cea a saducheilor, se bazeaza exact pe acesti doi stalpi. Se citeaza continuu Scripturile, dar pe dos, si se interpreteaza
rau, se mutileaza si se concepe Dumnezeu ca si cum nu ar fi cu adevarat cel Atotputernic, ca si cum ar fi pur si simplu un om avand doar
puteri mai mari decat noi. Domnul dovedeste invierea din morti citand Vechiul Testament. Lucrul se gaseste in mod implicit in Exod 3:6.
Dumnezeu era tot Dumnezeul lui Avraam, Isaac si lacov, sute de ani dupa moartea lor. Desi morti pentru oameni, traiau pentru Dumnezeu si
aceasta insemna ca trebuiau neaparat sa invieze. Faptul era acolo, in Scripturi. Negandu-l, saducheul demonstra pur si simplu ignoranta lui.

Pentru ca acest fapt se gdsea acolo in Scripturi, Domnul, consecvent cu caracterul Lui de Slujitor, face apel la Scripturi si nu il afirma in mod
dogmatic bazédndu-se pe propria Lui autoritate. Ceea ce declara in mod dogmatic se gaseste in versetul 25, unde El arata clar in ce stare sau
in ce conditii ne va introduce invierea, mergand astfel dincolo de ce invata Vechiul Testament. Lumea invierii este diferita de lumea in care
suntem noi. Relatiile pamantesti inceteaza in aceasta stare cereasca. Nu suntem destinati sa fim ingeri, ci sa fim ,,ca ingerii in ceruri” (v. 25).
Nemurirea si nestricaciunea vor fi partea noastra. Este deci clar ca, in ignoranta lor, saducheii ridicasera o dificultate care, in realitate, nu
avea motiv sa fie. Deruta lor era completa. Unul dintre carturarii care asculta, isi da seama si risca sa puna o intrebare care era deseori
subiect de discutie intre ei si se referea la importanta relativa a diferitelor porunci. Raspunsul Domnului matura rationamentele lor laborioase
si certurile de cuvinte cu privire la una sau alta dintre cele zece porunci, mergand drept la ce se gaseste in Deuteronom 6:4-5. Exista acolo o
porunca care le cuprinde pe toate celelalte. Dumnezeu cere sa fie absolut mai presus de orice n afectiunile creaturilor Sale. Daca este astfel,
restul ia locul care i se cuvine. Este vorba de porunca suprema care guverneaza totul.

in aceastd porunca se gasea un element de mare incurajare. De ce Il-ar p&sa lui Dumnezeu sa aibd dragostea neimpartita a creaturii Sale? La
aceasts intrebare, credinta va raspunde spunand: Pentru c& El insusi este dragoste. Fiind dragoste, si iubindu-Si creatura, chiar daca este
pierduta in pacatele ei, nu poate fi satisfacuta fara dragostea creaturii Lui. Fiii lui Israel nu-si puteau atinti privirea la sfarsitul legii (2 Corinteni
3:13). Daca ar fi putut-o face, ar fi vazut.

Pentru a doua porunca, Domnul il trimite pe carturar la Levitic 19:18, alt pasaj neasteptat. Dar evident, aceasta porunca decurge din prima.
Nimeni nu poate avea capacitatea si dorinta de a lucra cum se cuvine cu aproapele sau, daca nu este mai intai intr-o relatie corecta cu
Dumnezeul sau. Dar dragostea este esenta acestei a doua porunci la fel ca si a celei dintai. A-ti iubi aproapele ca pe tine Tnsuti esre masura
pe care o da legea. Numai ca sub har, se poate face un pas in plus. Este ce au facut, de exemplu, Acuila si Priscila, cum ne este relatat in
Romani 16:4. Totusi ,dragostea este... implinirea legii” (Romani 13:10), si aceasta se spune in legatura cu a doua porunca.

Carturarul simte forta acestui raspuns, cum arata versetele 32 si 33. Seria de intrebari incepuse cu aceasta declaratie: ,invatatorule, stim
ca... inveti cu adevarat calea lui Dumnezeu” (v. 14). Aceasta fusese spus de farisei si de irodieni intr-un sprit de fatarnicie. Ea se termina cu
acest carturar care spune cu toatd sinceritatea: ,Bine, invatatorule, ai vorbit potrivit adevarului” (v. 32). Acest om vedea ca dragostea care
ducea a implinirea deplina a acestor doua mari porunci era intr-adevar mai importanta decat darul tuturor jertfelor pe care le descria legea.
Jertfele aveau locul lor, dar nu erau decat un mijloc pentru a ajunge la o tinta. ,Tinta poruncii este dragostea”, cum ne spune 1 Timotei 1:5.
Tinta este mai mare decat mijloacele. De aceea, acest carturar aproba raspunsul care i fusese dat.

Replica Domnului in versetul 34 este foarte frapanta. El declard ca acest om nu este ,,departe de imparatia lui Dumnezeu”, si aceasta arata
doua lucruri. In primul rand: oricine se indeparteaza de ce este exterior si ritual, pentru a-si da seama de ce este interior si vital inaintea Iui
Dumnezeu, nu este departe de binecuvantare. in al doilea rand: oricat de important este aceasta, nu este suficient pentru a intra in
imparatie; trebuie ceva mai mult. Trebuie s& ai si dispozitia de spirit a unui copilas, cum am vazut analizand capitolul 10. Acest carturar era
aproape de imparéatie, dar nu intrase inca in ea. Acest réspuns, ni se pare, inchide gura acestui om, ca si a celorlalti ascultatori, si din aceasta
cauza nimeni nu indrazneste sa-lI spuna lui Isus alte intrebari. Un om ca acest carturar, bine versat in legea lui Dumnezeu, era considerat ca
fiind din imparatie. Aceasta venea de la sine. Cuvintele Domnului le tulburd gandurile. Totusi, pentru ca acest carturar vedea cd Dumnezeu
cautd si apreciaza ce este moral si spiritual, dincolo de ce este ritual si carnal, ficuse un bun inceput de drum in directia imparatiei. Romani
14:17 subliniaza aceasta in ce ne priveste, cel putin Tn principiu. Am primit si noi aceasta pe deplin?



Dupa ce adversarii Lui au terminat cu intrebarile, Domnul le pune intrebarea Sa fundamentala despre ce se spune in Psalmul 110. Carturarii
stiau perfect ca Mesia trebuia sa fie Fiul lui David; totusi iata-l pe David care vorbeste de El ca fiind Domnul sau. Printre oameni, in acea
vreme, un tata nu se adresa niciodata fiului sau cu aceste cuvinte. Mai degraba contrariul. Fiul il numea pe tatal sau: domn.

Cum putea fi Hristosul Fiul lui David? Carturarii se inselau spunand aceasta? Sau puteau sa dea o explicatie? Nu pot sa dea explicatie. Tac.
Explicatia era extrem de simpla; dar confruntati cu Hristos, si nedorind, dinadins, in mod deliberat, sa-I recunoasca drepturile, refua sa o
vada. Isus era Fiul lui David si David il numea Domn prin Duhul Dfant; de aceea nu se insela. lata explicatia: Fiul lui Dumnezeu devenea Fiul
lui David dupa carne, cum se declara atat de clar in Romani 1:3. O data ce dumnezeirea lui Hristos este deplin recunoascuta, totul devine
simplu. Aceste versete arunca multa lumina asupra a ceea ce se spune in 1 Corinteni 12:3: ,Nimeni nu oate spune: ,Isus este Domn!” decat
prin Duhul Sfant”.

Domnul raspunsese acum la toate intrebarile adversarilor Sai si le pusese o intrebare la care nu stiusera sa raspunda. Daca ar fi fost capabili
sa raspunda, ar fi intrat in posesia explicatiei intregii situatii. Multimii 1i facea inca placere sa-L asculte, dar carturarii erau orbi si, in versetele
38-40, Domnul pune in garda poporul impotriva lor. Cei care se lasau dusi orbeste sunt pusi in garda impotriva conducatorilor lor orbi.
Adevaratele mobile si scopuri ale carturarilor sunt demascate. Cuvantul lui Dumnezeu care iese din gura Domnului ating pana la despartirea
sufletului si duhului Tn mod infailibil.

Pacatul care i caracteriza era ca ei cautau propriul lor interes in lucrurile lui Dumnezeu. Fie in piata publica - centru de afaceri, la sinagoga,
la mese - cercul social, trebuia neaparat sa aiba opozitie predominanta, se foloseau de ea pentru a strange bunuri in detrimentul vaduvelor,
partea cea mai dezarmata a comunitatii. Obtinerea puterii si a banilor era sfarsitul si scopul religiei lor. Ei urmau ,calea lui Balaam al lui

Bosor, care a iubit rasplata nedreptatii” (2 Petru 2:15). Si sunt prea multi, in zilele noastre, cei care calca pe aceasta cale rea, al carei sfarsit

este o ,mai aspra sentinta” (v. 40). Calificativul, observati, nu este ,mai lunga”, ca si cum ar putea fi diferente de durata in pedeapsa. Dar
vor fi intr-adevar diferente cu privire la severitate.

Adversarii Domnului provocasera aceasta discutie cu intrebarile lor. Dar El este Cel care are ultimul cuvant. Si cuvintele cu care inchide
discutia au trebuit s& cada de pe buzele Lui cu forta unui cutit de ghilotina. Calm, isi asuma functia de judecator al intregului padmant si
rosteste condamnarea lor irevocabila. Daca nu ar fi fost Fiul lui Dumnezeu, aceasta ar fi fost nebunie si chiar mai rau. Dar toto Fiul lui
Dumnezeu Se aseaza vizavi de vistieria templului si priveste darurile multimii, si ce aceeasi siguranta apreciaza valoarea acestor daruri. O
vaduva saraca se apropie - poate o vaduva care suferise din cauza escrocheriilor carturarilor rapaci - si arunca in vistierie tot putinul pe care
il are. Nu i ramaneau decat doi banuti, cele mai mici monede, si ii arunca pe amandoi. Dupa parerea oamenilor, darul ei era absurd si de
dispretuit, atat de mic era; prezenta lui nu va fi remarcata si absenta lui nu va fi resimtita. Dupa parerea lui Dumnezeu, aveau mai multa
valoare decat toate celelalte daruri la un loc. Aritmetica lui Dumnezeu, in asemenea cazuri, nu este ca a noastra.

Pentru Dumnezeu, mobilele care ne fac sa actionam sunt totul. lata o femeie care, in loc sa faca reprosuri lui Dumnezeu din cauza faptelor
rele ale carturarilor care pretindeau c& il reprezinta, consacré tot ce are in slujba lui Dumnezeu. Aceasta bucurd inima Domnului nostru.

El isi cheama ucenicii, cum ne relateaza versetul 43, si le aratd aceastd femeie , proclaméand valoarea a ceea ce a facut ea. Este inh mod
particular frapant dacd remarcdm cum se deschide capitolul 13, pentru c& ucenicii Lui doresc sa il faca s& remarce grandoarea si frumusetea
cladirilor templului. Ei atrag atentia pietrelor magnifice fasonate de lucrarea mainii omului. El, Domnul, subliniaza frumusetea morala a ceea
ce a facut o vaduva saraca. Le spune ca marile lor cladiri se vor prabusi pentru a deveni ruine. Ce a facut aceasta vaduva va fi amintit in
eternitate.

Si totusi, aceasta vaduva a dat doi banuti vistieriei care primea contributiile pentru intretinerea cladirilor templului. Domnul a intors deja
spatele templului si rosteste acum condamnarea sa. Ea nu stie acest lucru; dar chiar daca mintea ei nu a priceput inca aceasta, darul ei este
primit si pretuit pe masura devotamentului inimii ei care a impins-o sa il faca. Ce incurajare!

Facand un dar, il are pe Dumnezeu fnaintea ei, si Dumnezeu rdmane, chiar cand templele sunt distruse. Lucrurile materiale, in care riscam sa
ne punem inima, dispar. Dumnezeu ramane.

Anuntul facut de Domnul ca templul trebuia sa fie complet distrus, introduce discursurile Lui profetice. Ucenicii nu pun la indoiala implinirea
cuvintelor Sale: vor pur si simplu sa cunoasca vremea cand se vor implini si, ca buni iudei ce erau, care va fi semnul lor. Raspunsul Lui la
intrebarile lor este foarte instructiv.

in primul rand, nu stabileste nici o dat&: toate raspunsurile care privesc timpul, le d& in mod indirect. in al doilea rand, El revarsa
perspectivele imediate ale intrebarilor lor pentru a ajunge la orizontul mai vast al zilelor din urma si a propriei Lui veniri in glorie. Gasim acest
mod de prezentare Tn multe profetii ale Vechiului Testament care au fost date pentru un eveniment istoric apropiat, care au avut in mod
efectiv o aplicatie directd a acestui eveniment si care totusi au fost de asemenea formulate pentru a se aplica, cu o insemnatate si mai mare,
unor evenimente care trebuie sa vina in ziua din urma. Pentru cazul care ne preocupa acum, a fost o implinire in distrugerea templului de
catre romani in anul 70 al erei noastre. Aceasta reiese mai clar in darea de seama a acestui discurs pe care ne-o face Luca. Si totusi,
implinirea propriu-zisa a acestei profetii este legata de venirea Domnului. La aceasta particularitate a profetiei se face aluzie in ceea ce spune
Petru in a doua sa epistola Tn capitolul 1, versetul 20: ,Nici o profetie a Scripturii nu se interpreteaza singura”.

In al treilea rand, El face sa atarne greu importanta profetiei prezentate asupra constiintei si inimii asculttorilor Sai. Dacé intrebarea lor este
dictata in mare parte de curiozitate, Domnul ridica tot subiectul la un nivel intr-adevar superior prin Cuvintele Lui de introducere: ,Vedeti sa
nu va amageasca cineva” (v. 5). Cursul lucrurilor pe care il reveleaza profetia merge impotriva oricarei asteptari firesti a oamenilor. Ceea ce
atrage la falsii profeti, este ca prezic intotdeauna lucruri care raspund dorintelor oamenilor si care par cu totul rezonabile. Trebuie sa veghem,
pentru ca falsii profeti nu lipsesc astazi din amvoanele crestinatatii.

Prima avertizare, in versetul 6, 1i priveste pe cei care vin, dandu-se drept Hristos. Acolo se gaseste intotdeauna centrul conflictului. Diavolul
stie ca dac 1i poate insela pe oameni in ceea ce il priveste pe Hristos, poate s&-i insele in ce priveste restul. Dacd ne inselam in privinta
centrului, ne inselam in privinta a ceea ce este in jur. A fi inradacinati in cunoasterea adevaratului Hristos, ne pune la adapost de amagirile



celor car sunt falsi hristosi.

Apoi suntem avertizati ca nu trebuie sa ne asteptam la vremuri usoare cu privire la starea lumii. Trebuie sa ne asteptam la razboaie, la
necazuri printre natiuni si perturbari in univers. Nu trebuie sa interpretam aceste lucruri ca indicand marea conflagratie finala, pentru ca nu
este vorba decat de inceputul durerilor. Mai mult trebuie ca ucenicii sa fie confruntati cu dificultati deosebite. Vor fi expusi la opozitie si
persecutie; cei care le sunt cei mai aporpiati, se vor intoarce impotriva lor; si ra oamenilor trebuie sa fie cel mai adesea partea lor. Dar in
schimb, cum arata Domnul aceste circumstante adverse vor deveni prilejuri de a aduce marturie, si vor avea un sprijin deosebit, dat de Duhul
Sfant, pentru ce vor avea de spus.

Unii au dedus din versetul 10, apropiindu-l de Matei 24:14, ca Domnul nu poate veni sa-Si caute sfintii atat timp cat Evanghelia nu a fost dusa
tuturor natiunilor de astazi. Dar nu trebuie uitat ca ucenicii carora Se adresa Domnul erau, in acel moment, ramasita evlavioasa a lui Israel, si
nu fusese inca botezati intr-un singur trup, biserica. Nu trebuie uitat nici ca ,Evanghelia”, in acest verset, este un termen general care se
referd nu numai la mesajul predicat astazi, ci si la aceastd Evanghelie a impéaréatiei de care vorbeste Matei, si care va fi vestitd de ramasita
evlavioasa care va fi ridicata dupa rapirea Bisericii.

Versetul 14 ne da semnul pe care il cereau ucenicii. Daniel vorbeste de ,uraciunea pustiirii” (12:11), si la aceasta se face aluzie in versetul
nostru, pentru ca acest cuvant ,pustiire”, ni se spune, este un cuvant cu sens activ, avand sensul de: ,care cauzeaza pustiire”. Trebuie sa
aiba loc instalarea publica a unui idol in sanctuarul din lerusalim - cum este vestit in Apocalipsa 13:14-15 - o insulta dintre cele mai grosolane
fatd de Dumnezeu. Acest semn va indica doua lucruri: mai intai ca timpul de stramtorare particular, de care vorbeste Daniel 12:1, a inceput.
Apoi sfarsitul timpului prezent si interventia lui Hristos in gloria Sa sunt foarte apropiate. Restul discursului Domnului trateaza aceste doua
lucruri. Versetele 15-23 1l trateaza pe primul; versetele 24-27 il trateaza pe al doilea.

Felul in care Se exprima Domnul in versetul 19, arata ca vorbeste de necazul cel mare, si versetele precedente arata ca va avea centrul si
cea mai mare intensitate in ludeea. Versetele 15 si 16 par sa indice ca va incepe foarte neasteptat. O fuga imediata va fi singurul mijloc de a
scapa pentru cei care se tem de Dumnezeu. Violenta acestui necaz va fi astfel incat, daca ar fi fost ingaduit sa se prelungeasca, acesta ar
insemna exterminare. Din cauza celor alesi, aceasta stramtorare nu se va putea prelungi, si va fi brusc intrerupta de venirea lui Hristos.
Citind Daniel 9:27, intelegem ca acest necaz va incepe Th momentul Tn care conducatorul Imperiului Roman restabilit ,,va face sa inceteze
jertfa si darul de mancare”, mijlocul acestor ultimi sapte ani. Si astfel nu vor ramane sa treaca decat trei ani si jumatate pana ce Domnul ii va
pune capat prin aratarea Lui glorioasa.

Prin acest necaz, diavolul va cauta sa zdrobeasca si sa-i nimiceasca pe cei alesi. Dar aceasta nu este tot, cum arata versetele 21 si 22. Vor
exista Tn acel moment un numar exceptional de falsi hristosi si de falsi profeti care vor apare si prin care va cauta sa-i amageasca pe cei
alesi. Ar face-o ,,daca este posibil” (v. 22). Gratie lui Dumnezeu, nu este posibil. Adevaratii sfinti vor sti ca adevaratul Hristos nu Se va
ascunde in vreun loc tainic astfel incat oamenii trebuie sa spuna: ,lata, Hristosul este aici, iata, este acolo”. La venirea Lui, va aparea
stralucind in gloria Sa, si orice ochi il va vedea.

Acest necaz se va termina in ultimele clatinari care vor afecta chiar si cerurile, cum arata versetele 24 si 25. Soarele, luna si stele sunt
folosite uneori in Scripturi ca simbol respectiv ale puterii supreme, ale puterii conferite, si ale puterilor subordonate; si aici este vorba de
.puterile care sunt in ceruri”, cum arata sfarsitul versetului 25. Totusi discursul Domnului nu este marcat de o mare utilizare de simboluri,
cum este Apocalipsa. De aceea, gandim ca nu trebuie sa excludem ca vor fi si clatinari care vor afecta corpurile ceresti, cu atat mai mult cu
cat stim c soarele a fost cu adevérat intunecat cand Isus a murit. intunecarea din acea zi va sluji s faca s& reiasd mai bine stralucirea
aratarii Lui, cand va veni in nori ,cu mare putere si glorie” (v. 26). Glorioasa aratare a Fiului Omului va fi urmata de strangerea alesilor Sai.
Acestia au fost mentionati in versetul 20: este vorba de ,cine va rabda pana la sfarsit” (v. 13) si prin aratarea lui Hristos trebuie sa fie
mantuiti. Acesti alesi sunt ramasita evlavioasa a lui Israel din zilele din urma, pentru ca Domnul se adresa ucenicilor Sai care erau atunci
ramasita evlavioasa din mijlocul lui Israel, si in acel sens, fara nici o indoiald, vor fi inteles cuvintele Lui. Acesti alesi se vor gasi in toate partile
pamantului, si instrumentele care vor servi la a-i strange vor fi ingerii. Odata stransi, vor deveni Israelul rdscumparat care va intra in
imparatia de o mie de ani. Toate acestea trebuie sa fie deosebite de venirea Domnului pentru sfintii Sai, cum se vesteste in 1 Tesaloniceni 4,
unde Domnul Tnsusi va cobori din cer si ne va strange la El.

Aluzia la smochinul din versetul 28 este o parabola; trebuie, deci, sa ne asteptam sa gasim in ea un sens mai profund decat cel care se leaga
de o comparatie sau o ilustratie. Fara nici oindoiala smochinul il reprezinta pe Israel, cum am vazut citind capitolul 11, si deci inmugurirea
ramurilor lui indica inceperea trezirii nationale ale acestui popor. Vara reprezinta epoca de binecuvantare milenara pentru pamant. Cand o
adevarata renasere va incepe pentru Israel, atunci aparitia lui Hristos si a mileniului vor fi foarte apropiate.

Cuvantul ,generatie” din versetul 30 este evident folosit intr-un sens moral si nu literal. El reprezinta persoane de acelasi tip si cu acelasi
caracter, cum il foloseste Domnul in versetul 19 din capitolul 9 si in Luca 11 versetul 29. generatia necredincioasa nu va trece inainte de a
doua venire a lui Hristos, nici chiar generatia celor care il cautd pe Domnul. Venirea Domnului va insemna disparitia generatie necredincioase
si in acelasi timp indeplinirea deplina a tuturor cuvintelor Sale, care sunt mai ferme si mai durabile ca toate lucrurile create.

Versetul 32 a prezentat multa dificultate pentru mai mult de o persoana, din cauza expresiei: ,nici Fiul”. Fara indoiald, nu este posibil sa il
explicam in intregime, dar putem cel putin sa spunem doua lucruri. Mai intai, in aceast Evanghelie, Domnul este prezentat ca mare profet al
lui Dumnezeu si este vorba de o problem3 pastratd de catre Tatal si pe care nu li este dat s-o releveze ca profet. Apoi, daca citim Matei 20:23
si loan 5:30 comparandu-le cu versetul nostru, vom vedea ca cele trei pasaje sunt paralele, dar pe trei planuri diferite: respectiv a da, a sti si
a face. in Matei avem: ,nu este al Meu s& dau”. Am putea rezuma Marcu prin: ,nu este al Meu sa stiu”, si loan: ,Nu este al Meu s& fac”.
Necredinta s-a folosit mult de ceea ce se spune in Filipeni 2:7: ,S-a golit pe Sine insusi”, construind pe aceasta teoria cd S-a lipsit El insusi de
cunoastere, pentru a deveni un iudeu cu ideile timpului sdu; si astfel, cred ei, | Se pot impute erori cu privire la multe chestiuni. intr-adevar
,S-a golit pe Sine insusi”, pentru ca Scripturile spun c& a facut-o. Cele trei pasaje pe care le-am citat, ne dau o idee exacts despre ceea ce
era implicat in aceasta, si ne fac sa binecuvantam Numele Sau pentru coborarea Lui plina de har. Teoria necredintei ar vrea sa-L lipseasca pe
El, de gloria Sa, si pe noi, de orice respect pentru cuvintele Lui. Cuvinte care tocmai ne-a spus, nu vor trece niciodata. Cele cinci versete care
termina acest capitol contin un apel foarte solemn care ar trebui sa ne atinga pe toti. in versetul 33 avem pentru a patra oard aceste cuvinte:
,Luati seama”. Cu aceste cuvinte Si-a Tnceput Domnul discursul. Cu ele 1l termina. Chiar in timpul discursului le-a rostit de doua ori (v. 9,23).



Relatiile profetice pe care le-a dat sunt toate facute pentru a atrage atentia cunostintei noastre si a ne influenta viata. Ne previn ca sa fim
feriti. Cunoscand infailibilitatea cuvintelor Sale, dar necunoscand cand va fi timpul, ceea ce avem de facut este sa veghem, adica sa nu
dormim deloc si sa fim foarte atenti; si se cuvine si sa ne rugam, fiindca suntem o prada usoara pentru puterile intunericului, si astfel trebuie
sa ramanem dependenti de Dumnezeu. Suntem lasati pe pamant pentru a face lucrarea care ne-a fost data, intr-un spirit de asteptare, avand
fnaintea noastra venirea Fiului Omului.

Tripla repetitie a acestui cuvant: ,Vegheati” in aceste cinci versete este foarte frapanta. Trebuie sa-i acordam o atentie cu totul deosebita in
mintea noastra, cu atat mai mult cu cat partea noastra este de a ne gasi in zilele din urma din aceasta dispensatie, cand venirea Lui nu poate
fi foarte Indepartata. Este foarte usor sa cadem prada amagirilor acestei lumi cand duhul nostru atipeste si nu mai vegheaza. Aceasta este o
expresie de cea mai mare importanta ,VEGHEATI”, si ultimul verset din capitolul nostru arata ca ne priveste, cu siguranta.

Incepand acest capitol, revenind la detalii istorice, si ajungem la ultimele clipe din viata Domnului nostru. Versetele 1-11 ne dau o introducere
foarte remarcabild a acestor ultime scene. In versetele 1 si 2, o urd plina de viclenie ajunge la culme. In versetele 10 si 11 este relatats pe
scurt manifestarea suprema a unei tradari de neiertat. Si versetele care separa aceste doua paragrafe povestesc istoria unei iubiri pline de
devotament pe care o dovedeste o femeie obisnuita. Frumusetea acestei povestiri este marita de faptul ca se gaseste intre ceea ce ni se
spune despre 0 asemenea ura si 0 asemenea tradare.

Ura preotilor de seama si a carturarilor avea ca egal doar viclenia lor; totusi, ei nu erau decat unelte in mainile lui Satan. Ei spun: ,Nu in
sarbatoare” (v. 2), dar va fi in sarbatoare. Si: ,,Ca nu cumva sa fie tulburare in popor” (v. 2), dar va fi tulburare in popor, numai ca va fi in
favoarea lor si impotriva Hristosului lui Dumnezeu. Cunosteau prost puterea diavolului caruia i se vandusera.

Aceasta femeie din Betania - Maria, cum stim din loan 12 - poate ca nu intelege deplin ea insasi, importanta si valoarea a ceea ce face. Este
Tmpinsa probabil de o intuitie spirituald, dandu-si seama de ura ucigasa care il inconjoara pe Cel pe care il iubeste. Si-a adus parfumul de
mare pret si il varsa peste Isus. Gestul ei este interpretat gresit de catre ,,unii” (v. 4). Matei ne spune ca acestia sunt ucenicii si loan adauga
ca tradatorul luda era la originea acestei critici. Ei se gandesc la bani si la saraci, dar mai ales la bani. Domnul ia partea acestei femei, si
aceasta ajunge. El accepta ce a facut ea si pretuieste acest lucru, potrivit intelegerii pe care o are El despre ceea ce semnifica aceasta, si nu
dupa intelegerea ei, chiar daca aceastd femeie era, dupd cum credem, cea mai inteligentd dintre ucenici. in aceasta putem vedea anuntarea,
plind de blandetea harului, cu care trece in revista, la judecata Sa, faptele sfintilor.

Verdictul Lui este: ,,Ea a facut ce a putut” (v. 7), si acesta este un elogiu foarte mare. Mai mult, El vesteste ca se va vorbi despre ce a facut
ea, oriunde va fi predicata Evanghelia. Numele ei este cunoscut si ce a facut ea este amintit de milioane de persoane astazi, nouasprezece
secole mai tarziu si totul in cinstea ei, la fel cum luda este cunoscut, dar spre rusinea lui, si numele a devenit sinonim cu josnicia si perfidia.

Aceste versete introductive ne arata deci ca, atunci cand se apropie momentul decisiv, fiecare apare in adevarata sa lumina. Ura si perfidia
adversarilor devin mai intunecate. Dragostea adevarata este insufletitd, desi nimeni nu o exprima precum Maria din Betania. in versetul 12,
trecem la pregatirea ultimei cine, in cursul careia Domnul da o marturie mai mult decat miscatoare despre taria dragostei Sale fata de ai Lui.
Sunt cateva semne ale dragostei lor fata de El, dar acestea nu sunt nimic in comparatie cu dragostea Lui fata de ei.

Domnul Isus nu avea locuinta personald, dar stia foarte bine cum sa-Si procure tot ce era necesar pentru slujirea lui Dumnezeu. Proprietarul
camerei mari, asternuta gata, era, fara nici o indoiala, cineva care il cunostea si il cinstea. Ucenicii stiau ca invatatorul lor putea sa Se
ingrijeasca de toate. Nu incercasera nimic din proprie initiativa. Privesc pur si simplu la El pentru a avea instructiunile Lui si actioneaza in
consecinta. Astfel, Cel care nu are un loc unde sa-Si plece capul, nu duce lipsa de o locuinta potrivita pentru ultima adunare cu ai Sai.

Timp de multe secole se sarbatorise Pastele, si cei care il mancau, stiau ca el comemora eliberarea lui Israel din Egipt; erau putini israeliti,
daca erau, care isi dddeau seama ca el vestea moartea lui Mesia. Acum, pentru ultima oara, el trebuie sa fie mancat fnhainte de a-si gasi
implinirea. Ce ocupa mintea ucenicilor, nu stim, dar este limpede ca ziua, ca mintea Domnului este ocupata cu moartea Lui si spre ea
leintoarce gandurile, anuntand c& cel care il va preda, este printre ei si ci era sub blestem. Apoi instituie propria Lui Cin&. Totusi toatele
elementele se gasesc acolo: painea si lucrul al carui semn este; paharul, ce reprezinta el si lucrul la care se poate aplica, ceea ce face ca el sa
fie desemnat de Pavel ca fiind , paharul binecuvantarii pe care il binecuvantam” (). Pentru Domnul insusi, rodul vitei - si ce simbolizeazj el,
bucuria pdmanteascé - a trecut in intregime. Niciodat& nu va mai bea din el, pAna cand, in imparatia lui Dumnezeu, va bea din el intr-un mod
cu totul diferit. Toate sperantele si toate lucrurile pamantesti care se bazau pe vechea temelie, sunt inchise pentru El.

Lectia pe care o avem de retinut este intr-adevar in armonie cu ce avem acolo. Dumnezeu poate, in darurile Lui providentiale pline de har, sa
ne ingaduie sa ne bucuram pe pamant de multe lucruri care sunt fericite si placute; totusi toate adevaratele noastre bucurii de crestin nu
sunt de ordin pamantesc, ci ceresc.

Din camera de sus, unde a instituit Cina Sa, Domnul isi duce ucenicii la Ghetsimani. Un imn (sau psalm) este cantat, Psalmii 115-118 fiind, se
spune, portiunea din Scripturi care era in general cantata atunci. Pentru ucenici, era fara indoiala pur si simplu ceea ce se facea de obicei; dar
ce a trebuit sa fie aceea pentru Domnul? A canta, atunci cand fnainta pentru a implini ceea ce era Pastele in imagine, devenind jertfa; si
Psalmul 118, in ultimele lui versete, vorbeste de a lega ,,cu funii jertfa pana la coarnele altarului” (v. 27). El mergea catre suferinta si moarte,
legat de funiile dragostei Lui si ucenicii mergeau catre slabiciuni, infrangere, imprastiere.

li avertizeaza de ceea ce ii asteapta, trimitandu-i la profetia lui Zaharia, care vestise ca Pastorul Domnului va fi batut si turma va fi risipita.
Dar profetul adaugase: ,si-Mi voi intoarce mana asupra celor mici” (13:7); ceea ce corespunde versetului 28 din capitolul nostru. Cei care
erau oile Lui pe plan national vor fi risipiti, dar cei mici, pe care Zaharia 1i numeste in alta parte ,saracii turmei” (), vor fi adunati din nou pe o
baza noud, de cand Pastorul va fi fost inviat. Deci in Galileea si nu in lerusalim, trebuie sa-i intalneasca.

Petru, sigur de el, afirma ca nu se va poticni, chiar daca aceasta se va intdmpla altora si spune aceasta dupa declaratia foarte explicita a
Domnului care prevede caderea lui. Ceilalti nu vor sa ramana mai prejos si se lanseaza in aceleasi afirmatii ca Petru. Aceasta se explica prin
acea rivalitate profana care intrase intre ei pentru a sti cine va fi cel mai mare. Marcu face sa reiasa aceasta cu o claritate deosebita, cum se
poate vedea daca se compara versetele 29-31 cu ce se spune in versetele 33 si 34 din capitolul 9, si in versetele 35-37, 41 din capitolul 10.



Cu siguranta, Petru simte ca acum fii este oferit prilejul de a demonstra, odata pentru totdeauna, ca ii intrece pe toti ceilalti cu un cap. Si
acestia sunt foarte hotarati sa nu il lase sa profite. Trebuie sa se mentina la inaltimea lui. Caderea lui Petru pare intr-adevar brusca, dar toate
acestea ne arata ca radacinile tainice ale acestei caderi urcau departe in trecut.

Cuvintele temerare ale lui Petru trebuiau sa fie puse rapid la incercare si mai intai la Ghetsimani unde ajung imediat dupa aceea. Lui si
tovarasilor sai, nu le este cerut decat sa vegheze un ceas. Sunt incapabili sa o faca, dar numai lui Petru, care s-a laudat atat, ii adreseaza
Domnul cuvintele Sale de repros pline de blandete, folosind numele lui de altddata, Simon. Asa se cuvine pentru ca, in acel moment, Petru nu
este consecvent cu noul sdu nume, ci aratd mai degrab3 caracterele firii vechi care este inca in el. invatatorul lor este intristat, tulburat
adanc si ,intristat pana la moarte” (v. 34), si totusi ucenicii dorm, si nu numai o data, ci in trei reprize.

Pe aceste arierplan intunecat al sl&biciunii lor, stréluceste totusi, cu atat mai multd stralucire, desavarsirea Invatatorului lor. Realitatea
umanitatii Sale ne este prezentata in mod foarte uimitor in versetele 33 si 34, ca si desavarsirea Lui. Fiind Dumnezeu, El stia, intr-o plinatate
nemarginita, tot ce cerea a muri purtand pacatul. El era pe deplin om si tot ce face sensibilitatea omeneasca era intact in El. Sensibilitatea
noastra a fost slabita de pacat, dar in El nu era pacat. El resimtea deci totul intr-o masura atat de nemarginita si cu ardoare dorea ca acest
ceas sa fie departat de El. Si cu toate acestea, dupa ce a luat acest loc de Slujitor, El este desavarsit in consacrarea Sa fata de voia lui
Dumnezeu si astfel, desi doreste ca paharul sa se departeze de la El, adauga: ,,Dar nu ce vreau Eu, ci ceea ce vrei Tu fie” (v. 36).

Putem poate sa rezumam totul spunand: ca fiind in mod perfect Dumnezeu, avea facultatea infinita de a sti si de a resimti tot ce insemna
pentru El acest ceas al mortii care se apropia. Fiind in mod perfect om, intra pe deplin in tristetea acelui ceas si nu putea face altfel decat sa
Se roage ca acest pahar sa se departeze de El. Slujitor desdvarsit, Se prezenta El insusi pentru jertfd, intr-o supunere totala a inimii fata de
voia Tatdlui Sau. De trei ori Domnul nostru vorbeste astfel cu Tatal Sau, apoi revine pentru a-l infrunta pe tradator si ceata lui de oameni
pacatosi. Putem sa ne amintim ca de trei ori a fost ispitit de Satan in pustiu la inceputul slujbei Sale si pare sigur, desi aceasta nu este
mentionat aici, ca puterea lui Satan era astfel prezentata la Ghetsimani, pentru ca iesind din camera de sus, spusese: ,Vine stapanitorul lumii
si el nu are nimic in Mine” (loan 14:30). Aceasta ajuta si la a explica extraordinara atipire a ucenicilor. Puterea intunericului era prea mare
pentru ei, cum este si pentru noi, cu exceptia cazului cand suntem sustinuti activ de puterea divina. Sa nu uitam: nu numai ca puterea lui
Satan fi provoaca uneori pe credinciosi sa comita fapte rele, ci si ca uneori, se multumeste sa-i adoarma.

Spunandu-i lui Petru: ,Duhul... este plin de ravna” (v. 38), Domnul recunoaste evident ca exista, la ucenicii Sai, ceva ce putea aprecia si
pretui. Totusi carnea este fara putere si Satan, chiar in acest moment, era teribil de activ, atat de bine incat nimic, in afara de a veghea si a
se ruga, nu ar fi raspuns situatiei. Sa luam aceasta si pentru noi. Atunci cand se apropie sfarsitul vremurilor, activitatea lui Satan nu poate
decat sa creasca si nu sa se micsoreze, si trebuie sa fim treji, cu toate facultatile noastre spirituale in alerta si sa fim de asemenea umpluti de
un duh de rugaciune in dependenta de Dumnezeu.

Versetele 42-52 se ocupa de arestarea lui Isus de catre populatia trimisa de preotii de seama, sub conducerea lui luda. Nu este vorba,
bineinteles, de soldati romani, ci de oameni in slujba templului si de clasele conducatoare ale iudeilor. Ce relatare! Multimea si violenta ei, pe
care o arata prin sabii si ciomege, luda cu tradarea cea mai abject, care il pred& pe Domnul cu un s&rut, Petru care se lanseaza brusc intr-o
activitate carnala, toti ucenicii care il parasesc pe Domnul si fug, un tdnar necunoscut care incearca sa-L urmeze, dar care sfarseste prin a
fugi, rusinea adaugandu-se panicii lui - violenta, tradare, falsa activitate care greseste, teama si rusine. Spunem din nou: Ce relatare! lata ce
suntem cand suntem confruntati cu puterea intunericului, fara a fi in comuniune cu Dumnezeu.

Cat despre Petru, este a treia etapa pe calea sa care coboara. S-a lasat mai intai prins in aceasta rivalitate care cauzeaza atatea nedreptati,
pentru a avea locul dintéi printre ucenici, si care a dus la increderea in sine si la afirmarea propriei importante. Apoi lipsa lui de vigilenta si de
rugaciune l-a dus la somn, cand ar fi trebuit s& fie treaz. in al treilea rand, este furia si violenta sa carnale, urmate de fuga lui rusinoasa. A
patra etapa, care va mettra un comble la toate acestea, o gasim la sfarsitul acestui capitol.

Dar, pentru Domnul Isus, totul este serenitate intr-o supunere perfecta fata de voia lui Dumnezeu, cum a fost exprimat in Scripturile
profetice. Lumina Lui nu inceteaza sa straluceasca fara a tremura:

,Credincios printre necredinciosi
Singura lumina in intuneric”.

Versetele 53-65 rezuma pentru noi procesul care se deruleaza inaintea autoritatilor religioase iudaice. Toti sunt adunati pentru a-L judeca pe
Domnul si astfel lucrul se face, in ce-i priveste, in vazul si in auzul tuturor. Aceasta arata limpede ca ziua ce pasiuni s-au ridicat. Un sinedriu
complet si aceasta in plina noapte! Un foc arde in curte si il vedem pe Petru care se strecoara in mijlocul dusmanilor Domnului sau, pentru a
se Tncalzi putin.

Nu este vorba de judecata impartiald. Judecatorii Domnului, cu cinism, cauta martori care le vor permite sa pronunte impotriva Lui sentinta
de moarte. Totusi puterea lui Dumnezeu este la lucru in spatele scenei. Orice incercare de a-l imputa lui Isus acuzatiile nascocite impotriva
lui, este zadarnica. Eforturile nu au lipsit. Un exemplu ne este dat in v. 58 si recunoastem o deformare a ce a declarat si care ne este relatat
in loan 2:19. O acuzatie dupa alta cade, pentru ca acesti oameni care jura fals se cufunda in confuzie si se contrazic. Este ca si cum
Dumnezeu le acoperea mintea, de obicei atat de subtild, cu o ceata care fi cufunda in zapaceala.

in disperare de cauza, marele preot se ridicd pentru a-L interoga, dar la prima lui intrebare, Isus nu réspunde nimic. Evident, pentru simplul
motiv ca nu are nimic de raspuns. Cand este somat sa spuna daca este Hristosul, Fiul lui Dumnezeu, raspunde imediat si zice: ,,Eu sunt” (v.
62). intrebarea si réspunsul sunt amandoud precise. Acolo se tren Hristosul, Fiul lui Dumnezeu, potrivit cu ce recunoaste El insusi [&murit; si
nu numai aceasta, dar afirma ca in calitate de Fiu al Omului, va avea toata puterea in mainile Sale si ca Se va intoarce din cer in glorie. Ca
urmare a acestei marturisiri, Isus este condamnat la moarte. Profetul Mica anuntase ca Judecatorul lui Israel trebuia sa fie supus judecatii
oamenilor. Este ceea ce se intampla. Totusi este cu totul remarcabil ca, atunci cand marele Judecator este chemat efectiv sa fie judecat de
oameni, orice tentativa pentru a-L condamna pe baza unei marturii omenesti esueaza. Toti acesti oameni care marturisesc impotriva Lui cad
ntr-o confuzie totald. Este condamnat pe baza marturiei pe care Si-a adus-o El insusi si facand aceasta, incalca ei insisi legea. Era scris in



Levitic 21:20: ,Si preotul care este mai mare decat fratii sai... sd nu-si descopere capul si sa nu-si sfasie vesmintele”. Si marele preot nu tine
seama de aceasta, atat este de tulburat in prezenta victimei sale si purtat de manie si de ura. Aceasta furtuna de ura se abate asupra
Domnului de cand au descoperit un pretext pentru a-L condamna; dar cu palmele si cu scuipatul lor, nu fac, fara sa-si dea seama, decat sa
implineasca Scripturile. Aceasta parodie de proces Thaintea sinedriului se termina cu scene de dezordine, exact cum confuzia marcase
primele lor dezbateri - confuzie pusa cu atat mai mult in evidenta prin prezenta Sa plina de pace in mijlocul lor. Singurele cuvinte pe care le
rosteste Domnul, in relatarea din Marcu, sun relatate n versetul 62. Versetele 66-72 ne fac sa vedem, intr-o paranteza, pana unde ajunge in
sfarsit slabiciunea lui Petru. Am vazut deja primele etape care |-au dus acolo. lata-l acum pe cale de a se incalzi in compania celor care i
slujesc pe adversarii Domnului S&u si in trei reprize, il tdgaduieste. Satan este in spatele scenei, cum ne arata Luca 22:31 si aceasta este
ceea ce explica maniera abila in care acesti servitori diferiti, prin remarcile lor, il impiedica sa se ascunda. Prima servitoare afirma ca el a fost
,CU” Isus. A doua este ca ,este dintre ei” (v. 69), vrand evident sa spuna prin aceasta ca este unul din ucenicii Lui. Este ceea ce afirma din
nou al treilea servitor, care pretind ca are dovada in felul lui de a se exprima si se pare ca este vorba de o ruda a acelui Malhus, caruia Petru
fi taiase urechea, cum relatase loan.

Pe masura ce Petru vede plasa de acuzatii, cu ochiurile ei fine strangandu-se in jurul lui, tdgaduirile lui devin mai violente; mai intai, face pe
cel care nu intelege; apoi, opune o dezmintire formala; si in sfarsit declara ca nici nu-L cunoaste pe Domnul si ,a inceput sa blesteme si sa se
jure” (v. 71). Ceilalti nu erau dispusi sa accepte ca el declara ca nu este ucenic al lui Isus, dar trebuie ca au fost convinsi, de tristele fapte pe
care le facea, ca Isus este cu adevarat un necunoscut pentru el. Sa meditam la acest avertisment pe care ni-l da conduita lui Petru si sa
veghem sa avem credinta care se exprima prin fapte care o reflecta.

Dar daca Satan este la lucru in ce-| priveste pe Petru, si Domnul este, cum ne arata Luca 22:32. El S-a rugat pentru el si Domnul face ca in
mintea infierbantata a lui Petru sa revina clar cuvintele de avertizare pe care i le-a spus. Cand isi aminteste de ele, constiinta lui este trezita;
este facut sa verse lacrimi si in aceasta lucrare care se face in inima si constiinta lui, se gaseste punctul de plecare al restaurarii lui. Cand
este permis ca un sfant sa aiba o cadere asemanatoare si ca pacatul lui sa devina public si sa faca scandal, putem fi siguri ca acest pacat are
radacini ascunse care urca in trecut. Putem fi intr-adevar siguri ca drumul de intoarcere spre o vindecare completa nu se face intr-o clipa.

Primul verset al acestui capitol reia firul povestirii din versetul 65 al capitolului 14. Romanii le luasera iudeilor dreptul de a pronunta pedeapsa
cu moartea si numai reprezentantul Cezarului era abilitat sa o faca. Conducatorii religiosi stiau deca ca trebuiau sa-L faca pe Isus sa apara
fnaintea lui Pilat si s& ceard pedeapsa cu moartea cu motive care sa i se para intemeiate. Versetul 3 ne spune c3 , il acuzau de multe”, dar
Marcu nu ne spune despre ce anume era vorba. Suntem totusi frapati de felul in care o expresie revine fara incetare in prima parte a acestui
capitol: ,impératul iudeilor” (versetele 2, 9, 12, 18, 26). Luca ne relateaza in mod expres c& ei spuneau ca Isus oprea ,a da tribut Cezarului,
spunand ca El este Hristos, un imparat” (23:2). Este ceea ce pare sa fie subanteles in scurta relatare a lui Marcu, desi nu in mod precis.

Din nou, Tnaintea lui Pilat, Domnul méarturiseste cine este. Somat sa spuna daca este imparatul iudeilor, réspunde simplu: , Tu zici” (v. 3),
ceea ce inseamna a spune: ,,Da”. Pentru restul din nou nu raspunde nimic, pentru ca nu este de raspuns la acuzatiile extravagante ale
preotilor de seama. Merita efortul de a remarca faptul ca Marcu nu raporteaza decat doua cuvinte ale Domnului nostru fnaintea judecatorilor
Sai. inaintea ierarhiei iudaice, marturiseste El insusi ca este Hristosul, Fiul lui Dumnezeu si Fiul Omului. inaintea guvernatorului roman,
marturiseste c& este impéaratul iudeilor. Nici o marturie nu poate fi retinutd impotriva Lui. Este condamnat din cauza a ceea ce este si nu Se
poate renega El insusi.

Mai mult, Pilat era suficient de informat pentru a intelege ce era la baza tuturor acestor acuzatii: ,Stia ca preotii cei mai de seama din invidie
il ddsusera in mana Iui” (v. 10), de unde incercarea lui zadarnicé de a face multimea s& se gandeascé la Isus, cAnd este vorba de intemnitatul
care trebuie eliberat. Influenta preotilor asupra poporului este totusi prea puternica pentru el si, in consecinta, vrand sa placa multimii, Pilat
renega orice simt al dreptatii pe care il putea avea. il elibereazé pe Baraba, rebel si ucigas si dup& ce L-a biciuit pe Isus, li-L preda pentru a fi
rastignit. Glasul poporului a avut intaietate fata de cea mai buna apreciere a lucrurilor pe care o are reprezentantul lui Cezar. Cu alte cuvinte,
cu acest prilej, autocratia a abdicat in favoarea democratiei si votul popular a decis. Un vechi proverb latin spune ca glasul poporului este
glasul lui Dumnezeu. Ce s-a intamplat la rastignirea Domnului dezminte total acest proverb. Aici glasul poporului era glasul diavolului.

Versetele 16-32 ne descriu in mod foarte realist teribilele circumstante care inconjoara rastignirea. Toate clasele societatii sunt unite
impotriva Domnului. Pilat a spus deja sa fie biciuit. Soldatii romani isi bat joc de El in mod pe cat de crud, pe atat de dispretuitor. Oamenii din
multimi - simpli trecatori - 1l huleau. Preotii isi bateau joc de El cu sarcasmele lor. Cei doi talhari rastigniti, care §i reprezinta pe ucigasi, insusi
rebutul umanitatii, il insultd. Ca sunt de origine nobild sau umila, toti, iudei si pagani, sunt implicati. Si totusi, in definitiv, toti contribuie la
implinirea Scripturilor, desi o fac, fara nici o indoiala, fara stirea lor.

Este uimitor indeosebi cazul soldatilor romani, oameni care ignorau existenta Scripturilor. Versetul 28 face sa reiasa ca rastignirea talharilor
de o parte si de alta era implinirea lui Isaia 53:12, dar au facut multe alte lucruri care implineau de asemenea Cuvantul. De exemplu, fata Lui
trebuia sa fie desfigurata ,,mai mult decat a oricarui om” (Isaia 52:14), si a fost o implinire a acestui lucru in cununa de spini si in lovituri.
Judecatorul lui Israel trebuia sa fie lovit ,,cu o nuia peste obraz” dupa Mica 5:1: este ceea ce au facut soldatii, cum arata versetul 19 din
capitolul nostru. Versetul 24 relateaza cum au implinit versetul 18 din Psalmul 22. ,Mi-au pus fiere in mancare si, in setea mea, mi-au dat sa
beau otet”, spune Psalmul 69, versetul 21. Si aceasta este de asemenea ce au facut soldatii, desi implinirea aceste profetii nu este raportata
aici, ci in Matei. Credem ca avem temei sa spunem ca cel putin 24 de profetii au fost implinite in aceasta zi de 24 de ore in care Isus a murit.

Toti oamenii, in acel moment, se prezinta sub aspectul cel mai intunecat si, in aceste versete, nu citim ca Isus a spus ceva. Exact cum
spusese profetul: ,Ca o oaie muta naintea celor ce o tund, asa nu Si-a deschis gura” (Isaia 53:7). Este ceasul omului si apogeul puterii
intunericului. Desavarsirea sfantului Slujitor al Domnului se manifesta in faptul ca sufera in tacere tot ce indura din mana oamenilor.
Suferintele pe care le-a indurat Domnul din mana oamenilor au fost foarte mari si totusi aceasta devine relativ insignifiant daca incepem sa
consideram ce a indurat din mana lui Dumnezeu, cand era jertfa, fiind facut pacat pentru noi. Totusi acest subiect, de o importanta ciu atat
mai mare, este condensat de Marcu in doua versete: versetele 33 si 34; in timp ce povestirea despre ceea ce este de importanta mai mica,
insumeaza 52 de versete (de la versetul 53 din capitolul 14 pana la versetul 32 din capitolul 15). Bineinteles, pentru ca cel mai putin
important se poate descrie, in timp ce, ceea ce este cel mai important, nu poate fi descris. intunericul care coboara la pranz acopera privirii
omului chiar decorul acestei scene.



Tot ce poate fi povestit din punct de vedere istoric, este ca, timp de trei ore, Domnul a pus tacerea noptii pe pamant si ca a orbit astfel ochii
oamenilor si ca, la sfarsitul acestor ore, Isus a scos acel strigat de neliniste adanca care fusese descris ca profetie cu o mie de ani fhainte, in
versetul 1 din Psalmul 22. Cel care este sfant si care a purtat pacatul este parasit, pentru ca trebuie ca Dumnezeu sa judece pacatul si sa-I
alunge irevocabil din prezenta Sa. Aceasta alungare completa si eternd, noi am meritat-o si va cadea peste toti cei care mor in pacatele lor.
El a indurat-o deplin, dar cum avea sfintenia, eternitatea, nemarginirea Dumnezeirii in plinatatea ei, a putut sa iasa din ea la sfarsitul acestor
trei ore. Totusi acest strigat, iesit din gura Lui in acel moment, arata ca a resimtit toata groaza ei, si masura in care putea resimti totul era
infinita.

Ce a suferit din mana omului nu trebuie considerat ca putin lucru. Evrei 12:12 spune: ,care... a rabdat crucea, dispretuind rusinea”, dar
trebuie sa notam diferenta dintre rusine si suferinta. Mai mult de un om, curajos din punct de vedere fizic, va resimti rusinea mai mult decat
suferinta. Domnul a resimtit suferinta, dar a dispretuit rusinea in care era infinit mai presus si stia ca era, conform Isaia 49:5: ,glorificat
fnaintea Domnului”. Credem ca se poate spune ca nu a fost niciodata mai glorios in ochii lui Dumnezeu decat in momentul cand suferea sub
judecata divina ca Cel care a purtat pacatul. Acesta este paradoxul sfinteniei si dragostei divine!

Efectul pe care |-a produs acest strigat asupra celor care sunt prezenti acolo, ne este dat in versetele 35 si 36. Se vede greu cum ar fi vazut o
aluzie la llie Tn cuvintele lui Isus, daca nu ar fi fost evrei. Dar atunci ce profunda ignoranta arata, nerecunoscand acest strigat care urca spre
Dumnezeu si care era cuprins in propriile lor Scripturi!

Ceea ce priveste moartea lui Isus este redat de Marcu in modul cel mai scurt. Isi d& ultima suflare si isi incredinteaza duhul in mainile lui
Dumnezeu imediat dupa ce a strigat cu glas tare. Ce a spus este relatat in Luca si in loan. Aici ne este pur si simplu indicat felul in care a
spus. Nu a existat o slabire treptata a puterilor pentru ca aceste ultime cuvinte sa nu fie mai mult de o soapta slaba. in clipa dinainte striga
cu glas tare, in clipa urmatoare este mort. Moartea Lui a fost supranaturala in mod atat de clar, incat il impresioneaza mult pe centurionul
care era de serviciu si care observa scena. Oricare a putut in mintea lui intelege sensul exact al cuvintelor sale, trebuie cel putin sa fi simtit
ca era martor la ceva supranatural. Subscriem la ce a spus si spunem in mod absolut: ,Cu adevarat, Omul acesta era Fiul lui Dumnezeu!” (v.
39).

Este adusa marturie pentru adevarul acestor cuvinte prin faptul ca perdeaua templului se rupe. Acest mare eveniment pare sa fi avut loc
chiar in clipa mortii lui Isus. Mana divina este cea care o rupe, pentru ca o mana omeneasca ar fi fost obligata sa o rupa de jos in sus. Tot
sistemul minutios al imaginilor instituit in Israel cu privire la jertfe si la templu, totul, dinainte, vestea moartea lui Hristos, si cand aceasta
moarte s-a Implinit, mana divina rupe perdeaua din templu pentru a semnifica faptul ca vremea imaginilor a luat sfarsit si ca drumul pentru a
intra in locul sfant este revelat.

in caz de nevoie, Dumnezeu are intotdeauna ca rezerva un slujitor care va tnainta pentru a implini voia Sa. Pietrele ar striga sau ar fi ridicate
pentru a deveni oameni, daca Dumnezeu ar avea nevoie de aceasta in caz de dificultate; dar aceasta nu se intampla niciodata, pentru ca
Dumnezeu nu Se gaseste niciodata in dificultate. El are intotdeauna un om de rezerva si losif este acest om in aceasta ocazie. Acest ucenic
timid si ascuns, este deodata umplut cu curaj si il infrunta cu indrazneala pe Pilat. El este omul care s-a nascut in aceasta lume pentru a
implini la vremea sa cuvantul profetic din Isaia 53:9, ,cu cel bogat in moartea Lui”; si dupa ce I-a implinit, nu s mai aude deloc vorbindu-se
despre el. A pierdut prilejul de a fi una cu Hristos cand Acesta era viu, dar aceasta comuniune a realizat-o cand Hristos era mort. lata ce este
remarcabil, pentru ca este exact contrariul a ceea ce au facut ucenicii. Se intovarasisera cu Isus in timpul vietii Lui si au lipsit Thn mod
mizerabil cand a murit. infrangerea aparenta a lui Isus a avut ca efect sa-I faca indraznet pe losif. Aceasta a reinsufletit credinta lui, cum se
aprind deodatd carbunii stinsi ai unui foc care mocneste. , Astepta si el imparatia lui Dumnezeu” (v. 43) si putem fi siguri c& in ziua imparatiei,
credinta si faptele lui losif nu vor fi uitate de Dumnezeu. Aceasta credinta pe care o are este tocmai cea de care avem nevoie astazi, o
credinta care se aprinde cand infrangerea pare sigura.

Ceea ce a facut losif are, in treacat ca efect faptul ca atrage atentia lui Pilat asupra caracterului supranatural al mortii lui Hristos. Nimeni nu
putea sa-1 ia viata, Si-a dat-o El insusi, si la momentul potrivit, cand totul a fost implinit. Pentru cei doi talhari, dupd cum stim, moartea a fost
mult mai lenta; agonia s-a mai prelungit timp de ore intregi si a trebuit sa fie scurtata prin mijloace crude. Pilat se mira, dar dupa confirmarea
ca Isus este deja mort, cedeaza la cererea lui losif. Astfel se implineste voia lui Dumnezeu si incepand din acea clipd, trupul sfant al Domnului
este luat din mainile necredinciosilor. Maini calauzite de credinta si dragoste fac ultimele indatoriri care se cuvin si il depun in mormant. Sunt
si femei, atasate de Domnul, care au ramas acolo ca martore, chiar cand ucenicii au disparut si ele vad unde a fost pus.

Dragostea si credinta, este evident, sunt acolo, dar credinta lor este inca inceata si fara pricepere cu privire la invierea Domnului. Chiar
aceste femei devotate nu se gandesc decat sa-I imbalsameze trupul, cum arata primele versete din acest capitol. Dar acesta lipsa de
discernamant care i caracterizeaza, nu face decat sa puna in valoare ceea ce este de necombatut in aceste dovezi, care in cele din urma fi
conving ca Domnul a inviat. Cum se ridica soarele, in prima zi a saptamanii, ele sunt la mormant pentru a descoperi doar ca piatra mare care
inchide intrarea a fost rasturnata. Ele intra si nu gasesc trupul sfant al Domnului, ci un inger, avand infatisarea unui tanar.

Matei si Marcu vorbesc de un inger. Luca si loan vorbesc de doi. Aceasta nu reprezintd, bineinteles, nici o dificultate, pentru ca ingerii apar si
dispar dupd cum doresc. ingerul care le apare femeilor inspdimantate sub forma unui ,tanar... imbracat in vesmant lung, alb” (v. 5), le
aparuse putin thaintea pazitorilor ca cineva a carui infatisare era ,ca fulgerul si vesmantul alb ca zapada” ( ), astfel incat i cuprindea un fel
de paralizie. Aparea lumii sub o infatisare si sub o cu totul altd infatisare ucenicilor. Stia sa faca deosebire. Stia ca aceste femei il cautau pe
Isus, chiar daca ele credeau c3 Isus era tot mort. Erau nestiutoare. Totusi il iubeau si aceasta schimba totul.

Cu toate acestea marturia ingerilor nu are mare rezultat pe moment. Fara indoiala le impresioneaza puternic, dar aceasta se traduce mai ales
prin teama, cutremur, stupefactie. Nu produce aceasta siguranta calma a credintei care deschide gura pentru a marturisi altora. Nu puteau
ncd sa-si insuseascd aceste cuvinte: ,,am crezut, de aceea am vorbit” (Ps. 116:10; 2 Cor. 4:13). in curand vor impérasi acest ,,duh de
credinta” pe care l-au avut Pavel si psalmistul, dar aceasta va fi cand vor fi puse personal in legdturd cu Hristosul nviat.

Scriptura arata cu claritate ca ngerii au o slujba de implinit in favoarea sfintilor, cum marturiseste Evrei 1:14. Slujba lor, cand se adreseaza
sfintilor, nu este frecventa si provoaca in general o mare spaima la cei ale caror tinte sunt, cum este cazul aici. Cu toate acestea mesajul lor
este clar. ,Nu este aici” (v. 6) este partea lui negativa si este ceea ce femeile pot verifica ele insele. Partea pozitiva este: ,El a inviat” (v. 6).



Aceasta nu pot verifica in acea clipa si in consecinta nu par sa fie profund convinse.

Urmeaza, in versetele 9-14, un scurt rezumat al celor trei aparitii marcate ale Domnului inviat, despre care avem o relatare mai detaliata in
celelalte Evanghelii.

Mai intai i apare Mariei din Magdala, aparitie care ne este descrisa cu atatea detalii in Evanghelia dupa loan. Ea a fost prima care L-a vazut
cu adevarat pe Domnul inviat. Marcu nu permite nici o indoiala in aceasta privinta. Aceasta are importanta sa, pentru ca arata ca Domnul S-a
gandit mai intai la cea a carei inima este poate mai coplesita ca oricare alta, pentru ca L-a pierdut pe Domnul. Cu alte cuvinte, dragostea are
primele drepturi la atentia lui Isus. In consecinta, ea crede cu adevarat si poate deci s& vorbeascé pentru a mérturisi inaintea altora. Totusi
cuvintele ei au doar putin efect. Ceilalti Il iubesc cu adevarat pe Domnul, pentru ca sunt in doliu si plang si chiar profunzimea mahnirii lor fi
face insensibili la orice mérturie care nu fi face s3-L vada pe El Insusi cu proprii lor ochi.

Este apoi aratarea Lui celor doi care merg pe camp, ceea ce ne este relatat cu atatea detalii in Luca. Aceia nu L-au tagaduit ca Petru, dar au
pierdut atat de mult curajul incat merg in deriva, fara tinta, departe de lerusalim, ca si cum ar vrea sa intoarca spatele unui loc care nu evoca
pentru ei decat sperante pierdute, o pierdere si o nenorocire dintre cele mai tragice. Vederea unui Hristos inviat {i face sa faca o
semiintoarcere si i duce la fratii lor cu aceasta veste buna. Totusi aceasta nu pune capat descurajarii celorlati care refuza sa creada. Si este
un lucru bun pentru noi c& a fost astfel. invierea ne transporta in afara ordinii prezente a lucrurilor si invierea Domnului este un fapt de o
fnsemnatate atat de considerabild incat trebuie sa fie neapdrat stabilita prin multiple dovezi ce nu pot fi recuzate.

in al treilea rand, aratarea Lui celor unsprezece. Se poate face bine s& nu fi fost una dintre acele ocazii care ne sunt date in mod mai detaliat
in Luca si in loan, pentru ca se spune: ,Pe cand stateau la masa” (v. 14). Luati povestirea lui Luca, de exemplu. Concepem greu ca Domnul ar
fi intrebat: , Aveti ceva de mancare aici?” (Luca 24:41), daca ei ar fi fost la masa. Prezenta mancarii ar fi fost prea evidenta. Se poate deci sa
fi fost o ocazie care nu a fost relatata in celelalte Evanghelii. Cu aceasta ocazie, ii face sa simta necredinta lor facandu-le reprosuri si cu toate
acestea, in ciuda a orice, le incredinteaza o misiune.

Este remarcabil de vazut cum aceste misiuni, care sunt raportate in cele patru Evanghelii, difera una de cealalta. Ce ne este spus in Fapte 1:3
ne face sa intelegem de ce. Deseori, in timpul acestor patruzeci de zile, le-a aparut ucenicilor, vorbind de lucruri care privesc imparatia lui
Dmnezeu. Evident, in aceastd perioada, le-a prezentat misiunea lor din diferite puncte de vedere si Marcu ne da unul dintre ele. Ne putem
intr-adevar mira ca dupa ce a fost obligat sa le reproseze necredinta, i trimite sa predice Evanghelia pentru ca altii sa creada. Totusi, dupa
toate, cel care prin duritatea inimii, s-a incapatanat in necredinta este, cand a fost el insusi complet castigat, un martor pretios pentru altii.

Campul de aplicatie al acestei misiuni, care este de a vesti Evanghelia, este cum nu se poate mai vast. Este ,toata lumea” (v. 15) si nu numai
micul teritoriu al lui Israel. Mai mult, Evanghelia trebuie predicata ,la toata creatia” (v. 15) si nu numai iudeilor. Cu alte cuvinte, pentru toata
lumea si pretutindeni. Binecuvantarea la care duce aceasta Evanghelie este spirituala in natura ei, pentru ca aduce mantuirea cand credinta
este acolo si te supui botezului. Nu trebuie sa transpunem cuvintele botezati si mantuiti si sa spunem: ,,Cine va crede si va fi mantuit, va fi
botezat”. in nici un alt pasaj din Cuvant, botezul nu este legat de indreptatire sau de reconciliere, dar sunt alte pasaje care leags botezul de
mantuire. Pentru ca mantuirea este un cuvant care cuprinde multe lucruri si a carei insemnatate include eliberarea practica a credinciosului,
ca este iudeu sau pagan in raport cu orice sistem din aceasta lume in care era altadata cufundat. Legaturile lui cu sistemul din aceasta lume
trebuie sa fie rupte si botezul arata faptul ca aceste legaturi sunt rupte, ca exista, intr-un cuvant, ,separare”. Cel care crede in Evanghelie si
accepta ruptura legaturilor cu acesta lume care il tinea rob, este un om mantuit. Cineva poate intr-adevar sa spuna ca el crede, si chiar s-o
spuna in adevar, totusi, daca nu vrea sa se supuna acestei rupturi a legaturilor de altadata, nu se poate vorbi de el ca de cineva care este
mantuit. Domnul cunoaste pe cei care li apartin, bineinteles, dar si aceasta este o altd chestiune.

Cand este vorba de ,condamnare”, botezul nu este mentionat. Este foarte semnificativ. Aceasta arata pe ce element se bazeaza
condamnarea. Chiar daca cineva este efectiv botezat, dar nu crede, va fi condamnat. Porunca exterioara este prescrisa de Domnul in mod
clar, dar nu poate fi administrata decat daca marturiseste credinta; si marturisirea cum stim prea bine, nu este un sinonim al posesiei.
Mantuirea nu este efectiva in mod independent de credinta. Petru ne poate intr-adevar spune: , Botezul va salveaza si acum” (1 Petru 3:21)

oA

dar notati ca este vorba de ,voi” si ca acesti ,voi” li reprezinta pe credinciosi.

Versetele 17 si 18 au facut obiectul multor contraverse inversunate. Semnele miraculoase care sunt mentionate Tnsotesc, dupa unii, pe cei
care predica Evanghelia si s-ar cuveni sa fie vazute, fara nici o restrictie, in zilele noastre. Este poate util sa remarcam doua sau trei puncte.

in primul rand, aceste semne fi insotesc nu pe cei care predica, ci pe cei care cred.

in al doilea rand, Domnul declaré c3 aceste semne se vor manifesta fara s& fie conditii prealabile pentru cel care predici. Nu este stipulat ca
trebuie sa faca experienta unui anumit , botezal Duhului”, cum se afirma adesea. Dacd oamenii cred, aceste semne fi vor insoti; este ce
spune Domnul. Tot ce s-ar putea deduce din absenta lor este ca nimeni nu a crezut cu adevarat.

in al treilea rand, sunt cuvinte care nu apar in aceastd declaratie si unii, in duhul lor, par s& le gaseascé in lectura pe care o fac. Nu se spune
ca aceste semne fi vor insoti pe toti cei care cred, in orice loc si in orice timp. Daca acesta ar fi fost cazul, am fi fost fortati sa ajungem la
concluzia ca astazi, practic, nimeni nu a crezut in Evanghelie; nu am crezut nici macar noi insine!

Aceste cuvinte ale Domnului nostru, bineinteles s-au implinit. Din cele cinci semne mentionate, putem indica patru care au avut loc si care
sunt raportate in cartea faptelor. Pentru al cincilea, ,daca vorbea ceva de moarte, nu-i va vatama” (v. 18), nu avem nicip marturie si totusi nu
exista nici umbra unei indoieli ca aceasta s-a intamplat. Domnul a zis ca se va intdmpla si noi o credem. Cuvantul Lui ne ajunge. El da
semnele dupa bunul Lui plac si cand vede ca sunt necesare.

Cele doua versete care termina Evanghelia noastra sunt de o extrema frumusete. Ne amintim ca L-a pus inaintea noasta pe Domnul nostru
sub caracterul marelui Profet care ne-a adus din plin Cuvantul lui Dumnezeu, al Slujitorului desavarsit care a implinit deplin voia lui
Dumnezeu. Totul a fost relatat cu o concizie frapanta, cum se cuvine unei asemenea reprezentari a Persoanei Sale. Si acum, la sfarsit, cu
aceeasi concizie, este pus fnaintea noastra sfarsitul acestei minunate istorii. Domnul, dupa ce le-a comunicat ucenicilor tot ce dorea, ,a fost



inaltat la cer si S-a asezat la dreapta lui Dumnezeu” (v. 19).

Pe pamant fusese respins, dar a fost primit in cer. Lucrarile Lui pe pamant fusesera refuzate si acum S-a asezat intr-un loc care vorbeste de o
guvernare si de o putere carora nu am sti sa rezistam. Dar este aratat ca a fost ,inaltat” si astfel accentul este pus pe faptul ca primirea si
sederea Sa la dreapta lui Dumnezeu sunt consecinta unui act al lui Dumnezeu. Pe pamant Slujitorul desavarsit a putut intr-adevar sa fie
respins, dar prin actul suveran al lui Dumnezeu ia acest loc de autoritate, unde nimic nu va impiedica mana Lui sa implineasca buna placere a
Domnului. Ultimul verset indica in ce directie se desfasoara activitatea Domnului in vremea actuald. Nu Se ocupa inca de pamantul razvratit
pentru a-l guverna in dreptate. O va face cand va veni ceasul pentru aceasta, dupa planurile lui Dumnezeu. Astazi gandurile Domnului sunt
intoarse catre raspandirea Evangheliei, cum le spusese. Ucenicii Lui s-au dus intr-adevar sa predice fara a tine cont nici de frontiere, nici de
limite, dar puterea care a facut eficace cuvintele si lucrérile lor, era puterea Domnului insusi si nu a lor. Acolo sus, de pe tronul Lui inaltat, El a
cooperat cu ei si le-a dat semnele care le promisese, cum se relateaza in versetele 17 si 18. A dat aceste semne pentru a confirma Cuvantul
si aceasta confirmare era indeosebi necesara cand Cuvantul a inceput sa fie vestit.

Desi semnele mentionate in versetele 17 si 18 nu se vad decat rar in zilele noastre, semne vor mai insoti predicarea, semne din domeniul
moral si spiritual, caractere si vieti care sunt transformate in intregime. Slujitorul desavarsit, la dreapta lui Dumnezeu, este intotdeauna la

lucru.

clickbible.org


https://www.clickbible.org/post/marcu-16-f-b-hole/

	Marcu - comentarii F. B. Hole

