clickbible.org

Matei - Comentarii W. McDonald

Un cititor neavizat al Noului Testament s-ar putea intreba de ce acesta incepe cu un subiect aparent atat de anost cum ar fi descrierea
arborelui genealogic al unei familii. Ar putea conchide ca insiruirea aceasta de nume este de prea mica importanta si ca atare nu e demna de
toata atentia sa, ceea ce-l va determina probabil sa sara peste sectiunea respectiva, incepand lectura de unde incepe actiunea.

Adevarul e nsa ca aceasta genealogie este indispensabild, ea asezand temelia la tot ce urmeaza. Caci daca nu se poate demonstra ca Isus
este urmas legal al lui David, prin spita regald, atunci nu se poate demonstra nici faptul ca El este Regele-Mesia al Israelului. Astfel, Matei isi
incepe relatarea exact in punctul in care trebuie: cu dovada documentara a faptului ca Isus a mostenit dreptul legal la tronul lui David, prin
tatal sau vitreg, losif.

Genealogia aceasta urmareste descendenta juridica a lui Isus, ca rege al Israelului; genealogia de la Luca urmareste descendenta Sa in linie
directa, ca fiu al lui David. Genealogia lui Matei urmareste succesiunea regala pornind de la David, prin fiul acestuia, Solomon, care a preluat,
tronul de la David; genealogia lui Luca urmareste descendenta de sange de la David printr-un alt fiu al acestuia, Natan. Aceasta genealogie
se incheie cu losif, caruia Isus i-a fost fiu adoptiv, genealogia de la Luca 3 urmareste, probabil, stramosii Mariei, caruia Isus i-a fost Fiu real.

Cu o mie de ani inainte, Dumnezeu incheiase cu David un legdmant neconditionat, in virtutea caruia Dumnezeu fi fagaduia lui David o
imparatie ce va dainui vesnic si o spita regala ce va domni in veac (Ps 89:4,36,37). Acel legamant se implineste acum in Cristos, El fiind
mostenitorul legal al tronului lui David, prin losif si prin progenitorul real al lui David, prin filiera Mariei. intrucat El traieste in veci, imparatia
Sa va dainui vesnic iar El va domni Tn veci, ca Fiul cel mare al lui David. Isus a intrunit in persoana Sa singurele temeiuri valabile pentru orice
pretendent la tronul Israelului: descendenta juridica si cea in linie directa. intrucat Isus traieste acum, nu mai poate exista nici un alt
pretendent la tron.

Formularea: Cartea genealogiei (,neamului" in editia Cornilescu) lui Isus Cristos, fiul lui David, fiul lui Avraam este similara cu sintagma din
Geneza 5:1: ,lata cartea neamurilor lui Adam." (in engleza si Tn mai multe editii romanesti: ,latd cartea genealogiei lui Adam.") Geneza il
prezinta pe primul Adam; Matei pe ultimul Adam. Primul Adam a fost capul primei creatii, al celei fizice. Cristos, ca ultimul Adam, este Capul
noii creatii, spirituale.

Subiectul acestei evanghelii este Isus Cristos. Numele Isus ni-L infatiseaza in ipostaza de lehova-Salvatorul; titlul Cristos (,,Unsul") in cea de
indelung asteptatul Mesia al Israelului. Titlul Fiul lui David este asociat in Vechiul Testament atat cu rolul de Mesia, cat si cu cel de rege. Titlul
Fiul lui Avraam ni-L prezinta pe Domnul nostru drept Cel care este implinirea suprema a fagaduintelor facute urmasilor poporului evreu.

Genealogia este impartita in trei sectiuni istorice: de la Avraam la lese, de la David la losia si de la leconia la losif. Prima sectiune ne conduce
pana la David; a doua parcurge perioada regilor; a treia consemneaza spita regala in timpul exilului (586 1.Cr. si anii urmatori). in aceasta
sectiune intalnim multe trasaturi interesante. De pilda, in acest paragraf sunt mentionate patru femei: Tamar, Rahab, Rut si Batseba (cea
care fusese sotia lui Urie). intrucat se stie ca femeile sunt foarte rar mentionate in listele genealogice din Orient, faptul c& aceste femei au
fost pomenite este cu atat mai uimitor cu cat doua dintre ele au fost prostituate (Tamar si Rahab), una comisese adulter (Batseba) iar doua
dintre ele nici nu erau evreice (Rahab si Rut). Faptul ca Matei le include in introducerea sa e, pesemne, o subtila sugestie a faptului ca
venirea lui Cristos va aduce mantuire pacatosilor, dar ne-evreilor (Neamurilor) si ca in El barierele de rasa si de sex aveau sa fie eliminate.

Interesant de semnalat este si prezenta unui rege, pe nume leconia. La leremia 22:30 Dumnezeu a rostit un blestem asupra acestui om:

»Asa vorbeste Domnul: «Scrieti pe omul acesta ca lipsit de copii, ca un om caruia nu-i va merge bine toata viata lui; caci nici unul din urmasii
lui nu va izbuti sa sada pe scaunul de domnie al lui David si sa domneasca peste luda.

Daca Isus ar fi fost fiul real al lui losif, El ar fi intrat sub incidenta acestui blestem. Si totusi El trebuia sa fie fiul real al lui losif, pentru a
mosteni drepturile inerente tronului lui David. Problema a fost solutionata prin minunea nasterii din fecioara: Isus a fost mostenitorul legal al
tronului prin intermediul lui losif. El era Fiul real al lui David, prin intermediul Mariei. Blestemul rostit asupra lui leconia nu a cazut si asupra
Mariei sau a copiilor ei, deoarece ea nu a descins din leconia.

Sintagma din care ar putea fi interpretata in engleza (n. trad: ca de altfel si in romana) ca o referire atat la losif, cat si la Maria. Dar in textul
original grec, pronumele care apare la singular, fiind de genul feminin, indicand astfel ca Isus s-a nascut din Maria, dar nu si din losif. Dar pe
langa aceste trasaturi interesante ale genealogiei, trebuie sa amintim si dificultatile pe care le prezinta ea.

Matei atrage in mod special atentia asupra faptului ca exista trei sectiuni de cate paisprezece generatii fiecare. Totusi, comparand textul cu
Vechiul Testament, constatdm c& anumite nume lipsesc din aceasta listd. De exemplu, intre loram si Uzia (v. 8. In versiunea roméana: , Ozia"),
au domnit ca regi Ahazia, loas si Amazia (vezi 2imparati 8-14;2Cronici 21-25).

Genealogiile lui Matei si Luca par sa se intretaie in mentionarea a doua nume: Sealtiel (Salatiel) si Zorobabel (Matei 1:12,13;Luca 3:27). Este
ciudat faptul ca stramosii lui losif si ai Mariei fuzioneaza in acesti doi oameni, pentru ca apoi sa se separe din nou. Dificultatea sporeste si mai
mult atunci cand observam ca ambele evanghelii urmeaza textul de la Ezra 3:2 cand il citeaza pe Zorobabel ca fiu al lui Salatiel, in vreme ce
1Cronici 3:19 1l citeaza ca fiu al lui Pedaia.

O a treia dificultate consta in faptul ca Matei enumera douazeci si sapte de generatii de la David la Isus, in vreme ce Luca enumera patruzeci
si doud. Chiar daca evanghelistii subliniaza doi arbori genealogici diferiti, ni se pare ciudatd marea deosebire in numarul generatiilor.

Ce atitudine trebuie sa ia cercetatorul Sfintelor Scripturi fata de aceste dificultati si discrepante aparente? Mai intai, premisa de la care
plecadm este c& Biblia e Cuvantul inspirat al lui Dumnezeu. Prin urmare, nu poate contine erori. in al doilea rand, este infinit, pentru c& reflects


https://www.clickbible.org/post/matei-1024-25-w-mcdonald/

infinitatea Dumnezeirii. Noi vom putea pricepe adevarurile fundamentale ale Cuvantului, dar nu vom putea patrunde toate tainele

sale. Asadar, modul in care abordam aceste dificultati ne conduce la concluzia ca problema consta mai degraba in lipsa noastra de
cunoastere, decat in vreo presupusa greselnicie a Bibliei. Problemele de care ne lovim in lectura Bibliei ar trebui sa ne determine sa studiem
mai asiduu, incercand sa gasim raspunsurile. ,Slava lui Dumnezeu sta in ascunderea lucrurilor, dar slava imparatilor sta in cercetarea
lucrurilor" (Prov 25:2).

Cercetarile atente intreprinse de istorici si sapaturile arheologice nu au fost in stare sa demonstreze ca afirmatiile Bibliei ar fi ne-adevarate.
Ceea ce par pentru noi drept dificultati si contradictii au, in realitate, explicatii rationale iar aceste explicatii sunt pline de semnificatii si
foloase spirituale.

Nasterea lui Isus Cristos s-a deosebit de oricare din celelalte nasteri mentionate in cadrul genealogiei. Acolo gasim de repetate ori formula: , A
l-a nascut pe B." Dar acum intalnim consemnarea unei nasteri din care lipseste tatal uman. Faptele care inconjoara aceasta zamislire
miraculoasa sunt redate cu demnitate si simplitate. Maria fusese fagaduita ca sotie lui losif, dar nunta nu avusese inca loc. Pe timpul cand
s-au petrecut evenimentele din Noul Testament, aceasta tagaduire era un gen de logodna, dar mult mai pronuntata decat cea actuala - o
logodna care nu putea fi desfacuta decat prin divort. Desi cei doi tineri logoditi nu traiau impreuna decat dupa ce avea loc ceremonia
casatoriei, infidelitatea logodnicei era socotita drept adulter, fiind pasibila de pedeapsa cu moartea.

In timpul acestei logodne, Fecioara Maria a ramas insarcinatd, prin intermediul unui miracol, de la Duhul Sfant. Un inger ii adusese Mariei
vestea acestui misterios eveniment: ,Duhul Sfant Se va pogori peste tine, si puterea Celui Prea Tnalt te va umbri" (Luca 1:35). Asupra Mariei
plana un nor de suspiciune si ultragiu. in toatd istoria omenirii nu mai avusese loc o nastere din fecioard. CAnd oamenii vedeau o femeie
gravida, nu gaseau decat o singura explicatie posibila!

Nici macar losif nu cunostea inca adevarata explicatie a conditiei Mariei. El ar fi putut avea motive sa fie indignat pe logodnica lui, din doua
motive: Mai intai, aparenta ei infidelitate fata de el; iar in al doilea rand, desi el era nevinovat, risca aproape sigur sa fie acuzat de
complicitate. Dragostea lui pentru Maria si dorinta de dreptate I-au condus la decizia de a desface logodna printr-un divort discret. El voia sa
evite rusinea care, in mod inevitabil, ar fi insotit o atare actiune.

In timp ce acest om cumpaétat si plin de delicatete isi fiacea planul cum s-o protejeze pe Maria, i s-a aratat in vis un inger al Domnului si i-a zis:
Jlosife, fiul lui David," cuvinte menite, negresit, sa trezeasca in el constiinta spitei regale din care se tragea si sa-l pregateasca pentru venirea
atat de neobisnuita pe lume a Regelui-Mesia al Israelului. Si astfel i s-a comunicat ca nu trebuie sa aiba nici un fel de indoieli cu privire la
casatoria cu Maria. Orice suspiciuni cu privire la puritatea ei erau total neintemeiate. Sarcina ei a fost cauzata de Duhul Sfant.

ingerul a dezvaluit apoi sexul Copilului, numele si misiunea ce urma S-o indeplineascé. Maria avea sa nasca un Fiu. lar numele S&u avea sa
fie ISUS, (care inseamna ,lehova este mantuire" sau ,lehova, Mantuitorul"). Fidel Numelui Sau, El avea sa mantuiasca poporul Lui de pacatele
sale. Acest Copil al destinului nu era altul decat insusi lehova, care cerceta pamantul cu scopul de a-i salva pe oameni de la pedeapsa
pacatului, de sub puterea pacatului si, in cele din urma, de insasi prezenta pacatului.

Pe cand consemna Matei aceste evenimente, isi va fi dat negresit seama ca a inceput o noua era in istoria relatiilor lui Dumnezeu cu
omenirea. Cuvintele unei profetii mesianice, latenta de atata vreme, au capatat acum viata. Profetia criptica a lui Isaia s-a implinit acum in
Copilul Mariei: Toate aceste lucruri s-au intamplat ca sa se implineasca ce vestise Domnul prin proorocul. Matei pretinde inspiratie divina
pentru cuvintele lui Isaia - or, Domnul fi vorbise profetului cu cel putin 700 de ani inainte de Cristos.

Profetia din Isaia 7:14 cuprindea si prezicerea unei nasteri unice (,lata, fecioara va ramane insarcinata"), prezicerea sexului Copilului (,si va
naste un Fiu"), precum si numele copilului (,si-i va pune numele Emanuel"). Matei adauga explicatia ca Emanuel inseamna Dumnezeu este cu
noi. Nu se consemneaza nicaieri ca Cristos ar fi fost numit ,Emanuel" cata vreme a fost pe pamant; intotdeauna | s-a spus ,Isus". Dar
semnificatia numelui Isus (vezi explicatia de la versetul 21, de mai sus) presupune ca ,prezenta lui Dumnezeu este cu noi". Emanuel ar putea
fi, in acelasi timp, denumirea dupa care va fi cunoscut Cristos la a Doua Sa Venire.

Ca urmare a interventiei ingerului, losif a renuntat la planurile sale de a divorta de Maria. El a continuat sa recunoasca valabilitatea logodnei
sale pana la nasterea lui Isus, dupa care s-a casatorit cu Maria.

invatatura potrivit careia Maria ar fi ramas fecioara toata viata este infirmatd de consumarea cdsatoriei lor, mentionata chiar in versetul
acesta. Mai sunt si alte trimiteri, din care reiese ca Maria a avut copii cu losif: Matei 12:46;13:55,56;Marcu 6:3;loan 7:3,5;Fapte
1:14;1Corinteni 9:5 si Galateni 1:19.

Luand-o pe Maria de sotie, losif L-a luat de asemenea pe Copilul ei ca Fiu adoptiv al sau. Asa a devenit Isus mostenitor legal al tronului lui
David. in ascultare de porunca oaspetelui angelic, el I-a pus numele Isus. Asa s-a nascut Regele-Mesia. Cel Etern a patruns in timp. Cel
Atotputernic a devenit un copilas. Domnul Slavei a infasurat slava aceea intr-un trup uman, caci ,in El locuieste trupeste toata plinatatea
Dumnezeirii" (Coloseni 2:9).

A. Magii (Inteleptii) vin sa se Inchine Regelui (2:1-12)

Este usor sa pierzi firul cronologic al evenimentelor care inconjoara nasterea lui Cristos. Desi versetul 1 ar parea sa indice ca Irod a incercat

sa-L ucida pe Isus in timpul sederii Mariei si a lui losif in ieslea Betleemului, suma dovezilor ne conduce la concluzia ca aceasta a avut loc cu

doi ani mai tarziu. Matei afirma in versetul 11 ca magii L-au vazut pe Isus intr-o casa. Ordinul emis de Irod pentru executarea tuturor copiilor
de parte barbateasca sub varsta de doi ani (v. 16) este, de asemenea, o indicatie a faptului ca a trecut o perioada neprecizata de timp de la
nasterea regala.

Irod cel Mare descindea din Esau si, prin urmare, facea parte din dusmanii traditionali ai evreilor. El s-a convertit la iudaism, dar convertirea
sa avusese probabil loc din motive politice. Tocmai catre sfarsitul domniei sale au venit niste magi din Rasarit in cautarea imparatului
ludeilor. Oamenii acestia erau probabil niste preoti pagani, al caror ritual se concentra in jurul elementelor naturii. Din pricina cunostintei lor



si a puterilor de prezicere pe care le detineau, ei erau adesea selectati de regi sa le fie consilieri. Nu stim unde anume locuiau in Rasarit, nici
cati erau la numar, nici cat timp a durat calatoria lor.

Steaua din Rasarit a fost aceea care le-a dat de stire ca s-a nascut un rege, caruia ei au venit sa i se inchine. E posibil ca ei sa fi avut
cunostinta despre profetiile Vechiului Testament privind venirea lui Mesia. Poate erau constienti de prezicerea lui Balaam, potrivit careia o
stea avea sa rasara din lacov (Numeri 24:17) iar ei au stabilit o legatura intre aceasta si profetia celor saptezeci de saptamani care prezicea
timpul primei veniri a lui Cristos (Daniel 9:24,25). Dar pare mult mai verosimil faptul ca aceasta cunostinta li s-a comunicat pe cale
supranaturala.

S-au emis tot felul de explicatii stiintifice cu privire la natura stelei. De pilda, unii afirma ca a fost vorba de o anumita conjunctura a plantelor.
Numai ca, aceasta stea s-a comportat cu totul iesit din comun, mergand fnaintea magilor si conducandu-i de la lerusalim la casa in care
locuia Isus (v. 9), dupa care s-a oprit. intr-atat de neobisnuitd a fost comportarea stelei incat singura explicatie valabild este aceea a unui
miracol.

Cand a auzit imparatul Irod ca s-a nascut un Copil care avea sa fie regele iudeilor, s-a tulburat. Orice copil de acest fel constituia o
amenintare la adresa subredei sale domnii. Si tot lerusalimul s-a tulburat impreuna cu el. Orasul care s-ar fi cuvenit sa primeasca vestea
nasterii Pruncului cu bucurie in realitate se tulbura de orice lucru care ar fi putut sa-i zdruncine status quo-ul sau sa-l puna in situatia
neplacuta de a atrage asupra sa nemultumirea stapanitorilor romani, atat de urati de evrei.

Irod i-a adunat pe conducatorii religiosi ai iudeilor, pentru a afla de la ei unde urma sa se nasca Cristos.
Preotii cei mai de seama erau marele preot si fiii acestuia (probabil impreuna cu alti membri ai familiei sale).

Carturarii poporului erau experti laici in Legea lui Moise. Ei pastrau si predau cunostintele legii si slujeau ca judecatori in Sinedriu. Preotii si
carturarii acestia au citat numaidecat textul de la Mica 5:2, care identifica Betleemul din ludeea drept locul de nastere al Regelui. Textul
propriu-zis din Mica numeste cetatea drept ,Betleem Efrata". intrucat existau in Palestina mai multe orase cu numele de Betleem, prin
addugarea precizarii se arata ca e vorba de un oras din regiunea Efrata, in interiorul hotarelor tribale ale lui luda.

Regele Irod i-a chemat pe magi in taina, sa stabileasca cand a aparut steaua prima data. Aceasta secretomanie trada motivul sau sadic:
pentru ca sa-l poata repera pe Copilul avut in vedere, era necesar sa intre in posesia acestei informatii. Dar pentru a-si disimula adevaratele
intentii, el i-a trimis pe magi sa cerceteze si i-a rugat sa-i dea de stire ce au aflat.

Cum au plecat magii, steaua pe care o vazusera n Rasarit a reaparut. Asta denota ca steaua nu i-a calduzit pe toata durata calatoriei lor din
Rasarit la lerusalim. Acum insa i-a indrumat la casa unde era Pruncul.

Se mentioneaza aici bucuria nespus de mare care i-a cuprins pe magi cand au vazut steaua. Oamenii acestia, care nu erau evrei L-au cautat
pe Cristos cu tot dinadinsul, in vreme ce Irod a incercat sa-L omoare; preotii si carturarii n-au manifestat nici un interes, in acest punct; iar
locuitorii lerusalimului s-au tulburat. Aceste atitudini erau semne rau prevestitoare ale modului in care avea sa fie primit Mesia.

Cand au intrat in casa, magii au vazut Pruncul cu Maria, mama Lui, s-au aruncat cu fata la pamant si | s-au inchinat, aducandu-I apoi daruri
scumpe, aur, tAmaie si smirna. Observati ca L-au vazut pe Isus impreuna cu mama Sa. In mod obisnuit mama ar fi aceea care ar fi
mentionata mai intéi, si numai dupa aceea copilul ei, dar acest Copil este unic si, ca atare, trebuie sa i se acorde locul cuvenit (vezi si
versetele 13,14,20,21). Magii | s-au inchinat lui Isus, nu Mariei sau lui losif. (De fapt, losif nici nu este amintit in aceasta relatare si in curand
va dispare cu totul de textul Evangheliei.) Isus este Cel demn de lauda si inchinarea noastra, nu Maria sau losif. Darurile aduse de ei spun
multe.

Aurul este simbolul dumnezeirii si al gloriei si aici se refera la perfectiunea stralucita a Persoanei Sale divine.
Tamaia este o aroma sau un parfum si sugereaza mireasma vietii Sale de desavarsire, total lipsita de pacat.

Smirna este o planta amara, care anticipeaza suferintele pe care avea sa le indure El, purtand pacatele lumii. Aducerea acestor daruri de
catre niste ne-evrei aminteste de limbajul de la Isaia 60:6. Isaia prezisese ca Neamurile aveau sa vina la Mesia cu daruri, dar nu a pomenit
decat de aur si tamaie: ,vor veni toti din Seba, aducand aur si tamaie, si vor vesti laudele Domnului". De ce a fost omisa smirna in acest
pasaj? Pentru ca Isaia s-a referit aici la a doua venire a lui Cristos - cea insotita de putere si slava! Or, atunci nu va mai fi smirna, deoarece El
nu va mai suferi. in schimb, la Matei este inclus& si smirna deoarece se are in vedere prima Sa venire. La Matei avem in fata suferintele lui
Cristos, iar in textul de la Isaia gloriile care vor urma.

Magii au fost instiintati intr-un vis sa nu se mai intoarca la Irod si astfel ei s-au intors ascultatori la casele lor, pe alt drum. Nici o persoana
care 1l intalneste pe Cristos dintr-o inima sincera nu se mai intoarce pe acelasi drum. O intalnire autentica cu El ii va transforma intreaga
viata.

B. losif, Maria si Isus fug in Egipt (2:13-15)

Din pruncie a planat asupra Domnului nostru amenintarea mortii. E vadit ca s-a nascut sa moara, dar asta numai la vremea randuita. Oricine
umbla in voia lui Dumnezeu este nemuritor, pana cand isi va fi incheiat lucrarea ce i-a fost incredintata. Un inger al Domnului |-a prevenit pe
losif intr-un vis sa fuga in Egipt impreuna cu familia. Irod era pe punctul de a porni in misiunea sa de , depistare si nimicire". Membrii familiei
Domnului Isus au devenit refugiati din calea maniei lui Irod. Nu stim cata vreme au stat, dar de indata ce a murit Irod, ei s-au putut repatria,
fara sa mai fie in pericol.

Astfel, inca o profetie din Vechiul Testament a imbracat un sens nou. Dumnezeu spusese prin profetul Osea: ,am chemat pe fiul meu din
Egipt" (Osea 11:1). in cadrul original in care au fost rostite, cuvintele acestea s-au referit la izbavirea Israelului din Egipt, in vremea exodului.
Dar afirmatia se preteaza la doua interpretari - istoria lui Mesia avea sa se desfasoare paralel cu cea a Israelului. Profetia s-a implinit in viata



lui Cristos prin revenirea Sa in Israel din Egipt.

Cand se va intoarce Domnul sa domneasca in neprihanire, Egiptul va fi una dintre tarile care vor beneficia de binecuvantarile Mileniului (Isaia
19:21-25;Tefania 3:9,10;Psalmul 68:31). De ce sa fie o natiune care, in mod traditional, a fost un dusman al Israelului, atat de favorizata?
Oare sa fie acesta un semn al gratitudinii divine pentru faptul ca a acordat sanctuar Domnului Isus?

Cand a vazut Irod c& magii nu mai vin, si-a dat seama ca fusese inselat in planul sdu de a afla unde se afl& Copilul-Rege. in furia lui, Irod a
ordonat atunci uciderea tuturor copiilor de parte barbateasca sub varsta de doi ani, din Betleem si din imprejurimi. Aprecierile cu privire la
numarul copiilor omorati difera. Un autor a sugerat cifra de douazeci si sase. Nu vor fi fost aproape sigur sute de copii omorati.

Plansul care a urmat dupa uciderea pruncilor a fost o implinire a cuvintelor profetului leremia:

»Asa vorbeste Domnul: Un tipat se aude la Rama, plangeri si lacrimi amare: Rahela isi plange copiii si nu vrea sa fie mangaiata, pentru copiii
ei, caci nu mai sunt." (leremia 31:15)

in profetie, Rahela reprezinta natiunea Israel. intristarea este atribuitd Rahelei, care a fost ingropata in Rama (situata in apropiere de
Betleem, unde a avut loc masacrul). Ea este infatisatd ca plangand al&turi de parintii copiilor ucisi, care trec pe l1angd mormantul ei. in efortul
de a-l elimina pe acest rival tanar, Irod nu a castigat nimic, decat pomenirea in capitolul celor care au comis infamii.

D. losif, Maria si Isus se stabilesc la Nazaret

Dupa moartea lui Irod, un inger al Domnului l-a asigurat pe losif ca se poate intoarce acasa. Cand a sosit in tara lui Israel insa a auzit ca
Arhelau, fiul lui Irod, a urcat pe tronul tatalui sau, ca rege al ludeii. losif nu s-a incumetat sa mearga in regiunea respectiva si, dupa ce
temerile sale i-au fost adeverite de Dumnezeu intr-un vis, el s-a deplasat spre nord, pana in regiunea Galileii, stabilindu-se la Nazaret. Pentru
a patra oara in capitolul acesta, Matei ne aminteste ca asistam la implinirea unei profetii. El nu nominalizeaza nici un profet, dar spune ca
proorocii au prezis ca Mesia se va numi Nazarinean. Nici un verset din Vechiul Testament nu spune acest lucru in mod explicit, dar multi
invatati au sugerat ca, probabil, Matei s-a referit la Isaia 11:11, unde se spune: ,,0 odrasla va iesi din tulpina lui Isai si un vlastar va da
radacinile lui". Termenul ,,odrasla" in textul original este netzer dar legatura dintre netzer si Nazarinean mi se pare ne-concludenta. O
explicatie mai plauzibila ar fi ca termenul ,nazarinean" a fost folosit pentru a-l descrie pe oricine a locuit la Nazaret - oras privit cu dispret de
concetatenii lui. Natanael a exprimat aceasta idee prin proverbiala intrebare: ,Poate iesi ceva bun din Nazaret?" (loan 1:46). Dispretul cu care
era tratat acest oras, considerat de unii drept ,lipsit de importanta”, s-a rasfrant si asupra locuitorilor sai. Prin urmare, cand se spune in
versetul 23 ca El va fi numit Nazarinean, asta fnseamna ca va fi tratat cu dispret. Desi nu vom gasi nici o profetie in care Isus sa fie numit
Nazarinean, intalnim fnsa una in care se afirma ca El va fi , dispretuit si parasit de toti" (Isaia 53:3). O alta profetie spune ca El nu va fi om, ci
vierme, batjocorit si respins de oameni (Psalmul 22:6). Asadar, desi proorocii nu au folosit exact aceleasi cuvinte, fara indoiala, spiritul
acestor profetii este similar cu textul nostru din Matei, unde se spune ca va fi numit Nazarinean.

Este uimitor faptul ca atunci cand Dumnezeul cel Atotputernic S-a coborat pe pamant, | s-a dat o porecla, un nume de batjocura. Cei care
il urmeaza pe El au privilegiul de a Tmpartasi ocara Lui (Evrei 13:13).

intre capitolele 2 si 3 existd un interval de 28 sau 29 de ani, pe care Matei nu-i mentioneaz&. in acest rastimp, Isus S-a aflat la Nazaret,
pregatindu-Se pentru lucrarea care-L astepta. Au fost ani in care El nu a savarsit nici o minune, dar in toti acesti ani Dumnezeu Si-a gasit
placerea desavarsita in El (Matei 3:17). Cu acest capitol ajungem in pragul lucrarii Sale publice.

loan Botezatorul era cu sase luni mai varstnic decat verisorul sau, Isus (vezi Luca 1:26,36). El intra pe scena istoriei pentru a sluji de
premergator al Regelui Israelului. Parohia sa neobisnuitd era pustia ludeii - o regiune arida care se intindea de la lerusalim pana la lordan.
Mesajul lui loan era urmatorul: ,Pocaiti-va, caci imparatia Cerurilor este aproape”. Regele va apare in curand, dar El nu va domni peste
oamenii care refuza sa se lase de pacatele lor. Ei trebuie sa-si schimbe radical directia vietii lor, sa-si marturiseasca pacatele si sa se lase de
ele. Dumnezeu ii chema din imparatia intunericului in imparatia cerurilor.

Revenind la exegeza capitolului 3 din Matei, retinem faptul ca lucrarea pregatitoare a lui loan Botezatorul fusese profetita de Isaia, cu mai
bine de 500 de ani nhainte de epoca sa:

Glasul celui care striga in pustie: , Pregatiti in pustie calea Domnului, neteziti in locurile uscate un drum pentru Dumnezeul nostru!". (Isaia
40:3).

loan era glasul iar natiunea, Israel, era, din punct de vedere spiritual, pustia - uscata si neroditoare! loan i-a chemat pe oameni sa
pregateasca calea Domnului, pocdindu-se de pacatele lor, lasandu-se de ele, netezindu-I cararile, prin eliminarea din viata lor a tot ceea ce ar
putea impiedica completa Sa stapanire.

Vesmintele lui loan Botezatorul erau confectionate din par de camila - dar nu din cel de lux, folosit in vremea noastra la hainele scumpe, ci un
material aspru, din care se faceau pe vremea aceea hainele vanatorilor. Peste aceste vesminte loan Botezatorul era incins cu o curea de
piele. Era acelasi echipament pe care-l purtase si llie (2imparati 1:8) - identitatea imbrécamintii avand probabil rolul de a le atrage atentia
iudeilor credinciosi asupra asemanarii dintre misiunea lui loan Botezatorul si cea a lui llie (Maleahi 4:5;Luca 1:17;Matei 11:4;17:10-12). loan
se hranea cu lacuste si miere salbatica - acesta fiind un regim alimentar de subzistenta, al celui care era atat de mistuit de misiunea sa, incat
conforturile si placerile obisnuite ale vietii erau sublimate.

Trebuie sa fi fost o experienta zguduitoare sa te fi intalnit fata in fata cu loan Botezatorul - acel om care nu dadea nici o importanta majoritatii
lucrurilor ce stau, de obste, in atentia oamenilor. Absorbirea lui de realitatile spirituale ii va fi facut pe concetatenii sai sa-si dea seama in ce
saracie spirituala se zbat. Renuntarea la pretentiile eului propriu constituia o usturatoare condamnare a spiritului lumesc din vremea sa.

Din lerusalim, de prin intreaga ludee si din tinuturile de dincolo de lordan, multimi mari de oameni veneau sa-l auda pe loan. Unii din cei care
au raspuns la mesajul sau au fost botezati de el in lordan, afirmand prin aceasta ca sunt gata sa dea ascultare deplina si supunere Regelui ce



urma sa vina in curand.

Cu totul alta era situatia cu fariseii si saducheii. Cand au venit acestia sa-l auda pe loan, el si-a dat seama de adevarata lor natura: fariseii
afisau o mare devotiune pentru lege, dar inauntrul lor erau corupti, patrunsi de spirit sectar, fatarnici si plini de o neprihanire proprie; din
punct de vedere social, saducheii erau aristocrati iar pe plan religios, erau sceptici, care tagaduiau pana si doctrine de baza, cum ar fi
invierea trupului, existenta ingerilor, nemurirea sufletului si pedeapsa vesnica. Asa se explica de ce loan Botezatorul a condamnat ambele
secte, numindu-le ,pui de naparci", intrucat oamenii acestia sustineau ca doresc sa scape de mania viitoare, dar in realitate nu dadeau nici o
dovada graitoare ca s-au pocait cu adevarat.

loan Botezatorul i-a invitat sa dovedeasca daca sunt sinceri, producand roade vrednice de pocainta. Dupa cum remarca J. R. Miller, adevarata
pocainta ,nu valoreaza absolut nimic, daca se rezuma doar la cateva lacrimi, un oftat de regret si putina spaima. Noi trebuie sa ne lasam de
pacatele noastre, fata de care ne-am pocait, pasind pe calea noua si curata a sfinteniei."

ludeii nu trebuiau sa faca greseala de a-si imagina ca doar pentru ca descind din Avraam, vor intra numaidecat in cer. Harul mantuirii nu se
transmite prin nasterea naturala. Dumnezeu ar putea face din pietrele raului lordan copii ai lui Avraam, printr-un proces mai putin violent
decat cel implicat in convertirea fariseilor si a saducheilor.

Spunand ca securea a fost infipta la radacina pomilor, loan afirma ca urma sa inceapa judecata divina. Venirea si prezenta lui Cristos aveau
sa-i puna la Tncercare pe toti oamenii. Cei care aveau sa fie gasiti neroditori aveau sa fie nimiciti, dupa cum un pom care nu aduce roada este
taiat si aruncat in foc.

in versetele 7-10, loan se referise exclusiv la farisei si saduchei (vezi v. 7), dar acum el pare sa se adreseze intregului auditoriu, in care erau
cuprinsi si credinciosii adevarati, si cei falsi. loan explica apoi deosebirea dintre lucrarea lui si cea a lui Mesia, care avea sa vina. loan a
botezat cu apa, in vederea pocaintei - apa avand doar un rol ceremonial, fara putere reala de curatire; iar pocainta, chiar in cazul cand era
autenticd, nu-i conferea persoanei respective mantuire deplina. in conceptia lui loan, lucrarea desfasuraté de el avea un caracter pregétitor si
partial, loan urmand sa fie apoi total eclipsat de Mesia. El, Mesia, avea sa fie mai puternic, mai vrednic. Lucrarea Lui avea sa cunoasca o
raspandire si o putere de penetratie mult mai mare, intrucat El avea sa boteze cu Duhul Sfant si cu foc.

Botezul cu Duhul Sfant se deosebeste de botezul cu foc. Primul este un botez al binecuvantarii; al doilea - botezul judecatii' Primul a avut loc
la Rusalii, al doilea Thca nu a survenit. De primul au parte toti cei care cred cu adevarat in Domnul Isus, iar de al doilea botez - de cel cu foc -
vor avea parte toti necredinciosii. Primul avea sa fie aplicat tuturor israelitilor pentru care botezul era un semn exterior al pocaintei interioare;
al doilea era destinat fariseilor si saducheilor, cum si tuturor celor care nu faceau deloc dovada unei pocdinte adevarate. Unii sustin ca
botezul cu Duhul Sfant si botezul cu foc ar fi unul si acelasi eveniment, cu alte cuvinte, ca botezul cu foc s-ar referi la limbile de foc care au
aparut cand S-a coborat Duhul Sfant, la Rusalii. Dar in lumina versetului 12, care echivaleaza focul cu judecata, probabil cd nu putem
interpreta versetul respectiv in sensul unei atari echivalente. A nu se uita ca imediat dupa ce se refera la botezul cu foc, loan aminteste de
judecata. Domnul este infatisat la treierat, cu lopata In mana, aruncand graul in aer pentru a-1 cerne. Graul (adevaratii credinciosi) cade direct
pe pamant si este transportat apoi in hambar. Dar pleava (necredinciosii) este transportata de vant la o oarecare distanta, dupa care este
adunata si arsa intr-un foc care nu se stinge. Focul din versetul 12 Thseamna judecata si, intrucat acest verset este o amplificare a versetului
11, e logic sa conchidem ca botezul cu foc este un botez al judecatii.

Isus a strabatut pe jos cei aproximativ 96 de km., din Galileea pana in regiunea inferioara a lordanului, pentru a fi botezat de loan. Asta indica
importanta pe care a acordat-o El acestei ceremonii si ar trebui sa le dea de gandit celor care nu acorda suficienta importanta acestui act.

Dandu-si seama ca Isus nu avea nici un pacat de care sa se pocaiasca, loan s-a codit sa-L boteze pe Domnul Isus. Instinctul sau corect I-a
indemnat sa sugereze ca ordinea ar trebui inversata, Isus cuvenindu-se sa-I boteze pe loan! Desi Isus n-a negat faptul ca, intr-adevar, asa
stateau lucrurile, a repetat insa cererea de a fi botezat de loan, acesta fiind un act adecvat, menit sa implineasca toata neprihanirea. El a
considerat drept adecvat ca prin botez sa se identifice cu acei israeliti evlaviosi care veneau sa fie botezati in vederea pocadintei. Semnificatia
botezului lui Isus este nsa mult mai profunda. Pentru El botezul era un ritual care simboliza toate cerintele de neprihanire ale lui Dumnezeu
raportate la pacatul omului. Cufundarea Sa in apa a prefigurat botezul Sau ulterior in apele judecatii lui Dumnezeu la Calvar. lesirea Sa din
apa a Intruchipat invierea Sa. Prin moartea, ingroparea si invierea Sa, El a satisfacut toate cerintele justitiei divine, asigurand temelia sigura,
pe a carei baza sa poata fi indreptatiti pacatosii.

De indata ce a iesit din apa, Isus L-a vazut pe Duhul lui Dumnezeu coborand din cer in chip de porumbel si oprindu-Se asupra Lui. Dupa cum
persoane sau obiecte din Vechiul Testament erau consacrate sau puse deoparte, in vederea unor intrebuintari sacre, prin asa-numitul
Luntdelemn pentru ungerea sfanta" (Exod 30:25-30), tot asa si El a fost uns ca Mesia de catre Duhul Sfant.

A fost un moment de neasemuita si sfanta solemnitate, cand toti cei trei membri ai Sfintei Treimi au fost pusi in evidenta. Se afla acolo Fiul
Preaiubit! Era prezent si Duhul Sfant, in chip de porumbel. Apoi s-a auzit vocea Tatalui din cer, rostind binecuvantarea Sa asupra lui Isus. A
fost un eveniment memorabil, intrucat glasul lui Dumnezeu a fost auzit citand din Scriptura: ,Acesta este Fiul Meu preaiubit (din Psalmul 2.7)
in care imi gasesc toata placerea" (din Isaia 42:1). Este una din cele trei ocazii in care Tatal a vorbit din cer, recunoscand cu satisfactie
deplina pe Unicul Sau Fiu (celelalte doua ocazii sunt consemnate la Matei 17:5 si loan 12:28).

La prima vedere pare ciudat ca Isus sa fi fost condus de Duhul in ispita! De ce L-ar fi condus Duhul Sfant la o asemenea infruntare? Raspunsul
e ca aceasta ispitire era necesara pentru a demonstra adecuatetea Sa morala de a savarsi lucrarea pentru care venise in lume. Primul Adam
si-a dovedit inadecuatetea de a stapani, cand a fost confruntat cu vrajmasul in Gradina Eden. Aici, ultimul Adam il infrunta pe diavolul intr-o
confruntare directd, din care iese insa nevatamat.

Termenul grec tradus prin ,a ispiti" sau ,a testa" are doua intelesuri:

1 a pune la proba, a dovedi sau a testa (loan 6:6;2Corinteni 13:5;Evrei 11:17 si



2 a indemna la comiterea unei fapte rele.

Duhul Sfant L-a testat sau L-a dovedit pe Cristos iar Diavolul a cautat sa-L ademeneasca sau sa-L determine sa faca rau. Ispitirea Domnului
nostru ramane insa invaluita intr-o taind adanc. in mod inevitabil se ridica intrebarea: ,Ar fi putut El pacatui?" Un eventual réspuns negativ
ne-ar conduce la o a doua intrebare: ,,Cum putea fi ispitirea Sa autentica, daca nu exista posibilitatea ca El sa cedeze in fata ispitei?" Pe de
alta parte, raspunzand afirmativ la intrebarea de mai sus vom fi confruntati cu o alta problema majora: Cum poate Dumnezeul intrupat sa
pacatuiasca?

Este de o importanta cruciala sa nu pierdem din vedere faptul ca Isus Cristos este Dumnezeu. Or, Dumnezeu nu poate pacatui. Este adevarat
insa ca El mai este si om. Dar a spune ca El putea pacatui ca om, dar nu si ca Dumnezeu, inseamna a cladi un esafodaj lipsit de orice temei
biblic. Scriitorii Noului Testament se refera, de mai multe ori, la faptul ca Cristos a fost fara pacat. Pavel spune, la 2Corinteni 5:21 ca Cristos
nu a cunoscut nici un pacat. Petru afirma si el cd Domnul Isus nu a savarsit nici un pacat {1Petru 2:22). lar loan spune ca ,in El nu este nici
un pacat" (1loan 3:5).

Asemenea noua, Isus putea fi ispitit din exterior: Satan s-a apropiat de El cu sugestii contrare voii lui Dumnezeu. Spre deosebire de noi insa
Domnul Isus nu putea fi ispitit dinduntru - nici un fel de pofte sau patimi nu se puteau trezi inauntrul fiintei Sale. Mai mult, nu exista in El
nimic care sa raspunda la seductiile diavolului (loan 14:30).

in ciuda incapacitatii lui Isus de a p&catui, ispita a fost totusi cat se poate de reald. Era posibil ca el s& fie confruntat cu ademenirile de a
pacétui, dar era imposibil din punct de vedere moral ca El s& cedeze la aceste ademeniri. El nu putea face decat ceea ce il vedea pe Tatal
facand (loan 5:30) iar Tatal nu i-ar fi acordat niciodatd autoritatea de a ceda in fata ispitei.

Scopul ispitirii nu a fost acela de a vedea daca Isus ar fi putut pacatui, ci de a dovedi ca, pana si atunci cand a fost supus la presiuni
extraordinar de mari, El nu a putut face altceva decat sa asculte de Cuvantul lui Dumnezeu.

Daca Isus putea pacatui ca fiinta umana, atunci noi suntem confruntati cu urmatoarea problema, anume ca El sa fi continuat sa existe ca om
in cer. Putea El pacatui? Evident ca nu!

Dupa ce a postit patruzeci de zile si patruzeci de nopti, Isus a flamanzit. (Cifra patruzeci apare mereu in Scriptura in contextul unei puneri la
proba). Apetitul acesta natural, foamea, i-a dat ispititorului un prilej pe care il exploateaza din plin la multi oameni. Astfel, el i-a sugerat lui
Isus sa recurga la puterea Sa de a face minuni, prefacand pietrele din pustiu in paini. Cuvintele introductive: ,Daca esti Fiul lui Dumnezeu" nu
presupun deloc indoiala. Mai degraba, ele trebuiesc interpretate in sensul de ,intrucat Tu esti Fiul lui Dumnezeu". Diavolul face aici aluzie la
cuvintele adresate de Tatal lui Isus, la botezul Lui: ,,Acesta este Fiul Meu preaiubit". El intrebuinteaza, in textul grec, o constructie gramaticala
(conditie de gradul intéi, in care se utilizeaza particula ei la indicativ. Ar putea fi parafrazata in felul urmator: ,Daca - si eu admit ca e asa - Tu
esti Fiul lui Dumnezeu" ori ,,intrucat Tu esti Fiul lui Dumnezeu") care presupune ca afirmatia este adevarata si, prin urmare, il indeamna pe
Isus sa apeleze la puterea de care dispunea pentru a-Si potoli foamea.

Dar astampara foamea naturald, prin recurgerea la puterea divind, ca raspuns la indemnul Satanei, ar fi fost un act de neascultare directa
fatd de Dumnezeu. Ideea care se ascunde in spatele sugestiei Satanei nu este altceva decat o reeditare a ideii din Geneza 3:6, unde fructul
pomului din Gradina este descris ca fiind ,,bun de mancat". loan califica aceasta ispita drept ,pofta carnii" (1loan 2:16). Conceptul, transpus
pe planul existentei noastre, ar echivala cu ispita de a trai doar pentru satisfacerea dorintelor noastre naturale, de a alege calea tihnei, in loc
sa cautam Tmparatia lui Dumnezeu si neprihdnirea Sa. Diavolul spune: ,,Doar trebuie sa traiesti, nu-i asa?"

A doua ispitire a avut loc la lerusalim pe streasina templului. Diavolul L-a ispitit pe Isus sa se arunce jos de acolo, ca un gest spectaculos de
evidentiere a calitatii sale de Fiu. larasi, cuvintele prin care este prezentata ispita nu presupun indoiala, dupa cum reiese si din aluzia Satanei
la fagaduinta lui Dumnezeu ca il va proteja pe Mesia, din Psalmi 91:11,12.

Pentru Isus ispita a constat in pericolul de a demonstra ca este Mesia prin infaptuirea unui act senzational, de bravura, prin care sa castige
gloria fara suferinta. Cu alte cuvinte, sa urce pe tron fara sa mai treaca pe la Calvar, fara sa fie rastignit pe cruce. Numai ca o atare actiune
s-ar fi situat in afara voii lui Dumnezeu. loan descrie acest apel drept ,mandria (sau laudarosenia) vietii" (1loan 2:16). Din nou apare paralela
cu ,pomul din gradina Eden, care era de dorit, ca sa-i deschida cuiva mintea" (Geneza 3:6), ambele fiind exemple ale dobandirii unei glorii
personale, intr-o flagranta incalcare a voii lui Dumnezeu. De aceasta ispita ne lovim cand fncercam sa obtinem prestigiu pe plan religios, fara
partasia suferintelor Sale. Cand urmarim dobandirea unor lucruri de dorit, numai pentru noi insine, pentru ca apoi sa fugim, cautand sa ne
ascundem, cand dam de greutati. Cand ignoram voia lui Dumnezeu, preamarindu-ne pe noi insine, atunci il ispitim pe Dumnezeu.

Si de data aceasta Isus s-a impotrivit atacului, citand din Scriptura: , Este scris iarasi sa nu ispitesti pe Domnul Dumnezeul Tau" (vezi
Deuteronom 6:16). Dumnezeu fagaduise ca-L va pazi pe Mesia, dar aceasta garantie presupunea trairea dupa voia lui Dumnezeu. A revendica
aceasta fagaduinta in cazul unui act de neascultare ar echivala cu a-L ispiti pe Dumnezeu. Avea sa vina insa vremea cand Isus urma sa fie
prezentat ca Mesia, dar acel eveniment trebuia sa fie precedat de Cruce. Isus era hotarat sa astepte timpul randuit de Dumnezeu, implinind
voia lui Dumnezeu.

in cadrul celei de-a treia ispitiri, diavolul L-a dus pe Isus pe un munte foarte fnalt, ardtandu-i toate imparatiile lumii si oferindu-le lui Isus, cu
conditia ca El sa se inchine Satanei. Desi aceasta ispitire avea de a face cu inchinarea - deci o exercitare a duhului - in realitate, nu a fost
altceva decat un efort de a-L determina pe Domnul Isus sa preia imediat autoritatea asupra lumii printr-un act de fnchinare in fata Satanei.
Rasplata oferitd: toate impéaratiile lumii, cu toatd splendoarea lor, care apeleazé la ,pofta ochilor" (1loan 2:16). intr-un sens, impé&ratiile lumii
apartin, intr-adevar, diavolului, la ora actuald. El este numit ,,dumnezeul acestui veac" (2Corinteni 4:4) iar loan ne spune ca ,toata lumea
zace in cel rau" (1loan 5:19). La a doua venire a lui Isus, ca Rege al regilor (Apocalipsa 19:16), atunci ,imparatiile acestei lumi" vor deveni ale
Sale (Apocalipsa 11:15). Nici cu ocazia acestei ispite, Isus nu a incalcat cu nimic programul divin. Bineinteles ca nu putea concepe sa se
inchine Satanei!



In cazul nostru, ispitirea se face pe doua planuri: pe de o parte, suntem ispititi sa renuntdm la dreptul nostru de nastere spiritual, in
schimbul gloriei trecatoare a lumii acesteia, iar pe de alta parte se fac presiuni asupra noastra sa ne inchinam si sa slujim creaturii, mai
degraba decat Creatorului!

Pentru a treia oara, Isus S-a impotrivit ispitei, apeland la Vechiul Testament: ,,Domnului Dumnezeului tau sa te inchini si numai Lui sa-I
slujesti!" inchinarea si slujirea care decurg din aceasta sunt rezervate n exclusivitate lui Dumnezeu. A ne inchina Satanei ar insemna sa
afirmam ca el este Dumnezeu.

Ordinea ispitirilor, asa cum o reda Matei, difera de cea de la Luca 4:1-13. Unii au sugerat ca ordinea lui Matei este o paralela cu ordinea
ispitirilor cu care a fost confruntat poporul Israel in pustie (Exod 16:17,32). in contrast cu réspunsul dat de israeliti, cAnd au fost confruntati
cu greutatile, Isus s-a dovedit desavarsit.

Dupa ce Isus a invins cu succes toate ispitele Satanei, diavolul L-a parasit. Ispitele nu s-au prezentat sub forma unui sir neintrerupt, ci in
valuri. Cand va navali vrajmasul ca un rau, Duhul Domnului il va pune pe fuga (Isaia 59:19). Ce imbarbatare minunata pentru sfintii Domnului,
cand acestia sunt incercati!

Ni se spune ca Tngerii au venit si I-au slujit, dar nu se ofera nici o explicatie pentru acest ajutor supranatural. Probabil inseamna ca ei l-au
asigurat hrana fizica, pe care El refuzase sa Si-o procure dand curs indemnului Satanei.

Din ispitirea lui Isus noi Tnvatam ca diavolul poate sa-i atace chiar si pe cei care se afla sub stapanirea Duhului Sfant, dar el nu are nici o
putere impotriva celor care fi stau impotriva cu Cuvantul lui Dumnezeu.

Lucrarea lui Isus in ludeea, ce durase aproape un an, nu este trecuta in revista de Matei. Aceasta perioada de un an este parcursa la loan 1-4
si, cronologic, trebuie inserata intre versetele 11 si 12 din Matei 4. Matei trece direct de la momentul ispitirii Domnului la lucrarea Sa din
Galileea.

Cand Isus a auzit ca loan Botezatorul fusese aruncat in inchisoare, si-a dat seama ca faptul constituia un indiciu al propriei Sale respingeri.
Respingandu-l pe precursorul Regelui, oamenii L-au repudiat, in fapt, pe insusi Regele. Dar nu frica a fost aceea care L-a determinat sa
mearga spre nord, in Galileea, intrucat chiar aici era centrul imparatiei lui Irod - acelasi rege care tocmai il intemnitase pe loan. Mutandu-se in
Galileea Neamurilor, El a aratat ca actul de respingere a Sa de catre iudei avea sa se soldeze cu extinderea Evangheliei si la Neamuri.

Isus a ramas la Nazaret pana cand populatia din localitate a incercat sa-L ucida, pentru faptul de a fi propovaduit ca si ne-evreii pot fi
mantuiti! (vezi Luca 4:16-30). Dupa aceea s-a mutat la Capernaum, oras situat pe malul Marii Galileii, o zona in care se stabilisera initial
semintiile Zebulon si Neftali. Din acest moment, Capernaumul devine sediul lucrarii Sale.

Mutarea lui Isus Tn Galileea a Tmplinit profetia de la Isaia 9:1,2, Neamurile (ne-evreii, paganii) ignorante si superstitioase care locuiau in
Galileea au vazut o mare lumina - adica L-au vazut pe Cristos, Lumina lumii.

Din acel moment, Isus a preluat mesajul pe care-l vestise loan: ,Pocaiti-va, caci imparatia cerurilor este aproape." Era un nou apel la reinnoire
morald, in cadrul pregatirii pentru imparatia Sa. Bineinteles ca imparatia era aproape, din moment ce Regele sosise deja!

E. Isus 1i cheama pe cei patru pescari (4:18-22)

Aceasta a fost, in realitate, a doua oara cand Isus i-a chemat pe Petru si pe Andrei. La loan 1:35-42 ei au fost chemati la mantuire; aici sunt
chemati la slujire! Prima a avut loc in ludeea. Chemarea de fata s-a petrecut in Galileea. Petru si Andrei erau pescari, dar Isus i-a chemat sa
fie pescari de oameni. Responsabilitatea lor a constat in a-L urma pe Cristos. Responsabilitatea Lui consta in a face din ei destoinici pescari
de oameni. Pentru ei, a-L urma pe Cristos presupunea mai mult decat apropierea fizica de El. Presupunea incercarea lor de a-L imita pe
Cristos. Erau chemati la o misiune de caracter. Ceea ce aveau sa fie de acum Tncolo era mult mai important decat ceea ce afirmau sau
faceau. Asemenea lui Petru si Andrei, si noi trebuie sa ne pazim de ispita de a inlocui adevarata spiritualitate cu elocventa, personalitate sau
argumentari ingenios construite. Cand il urmeaza pe Cristos, ucenicul invata sa se duca acolo unde sunt pestii, sa foloseasca momeala
corespunzatoare, sa se supuna la tot felul de incomoditati si inconveniente, sa aiba rabdare si sa nu se arate pe el insusi.

Petru si Andrei au auzit chemarea si au raspuns imediat. Patrunsi de o credinta adevarata, ei si-au parasit indata mrejele si, cu devotament
autentic si totala predare, L-au urmat pe Isus.

Chemarea a fost apoi adresata lui lacov si loan. Si acestia au devenit, imediat, ucenici. Parasindu-si nu numai mijloacele de trai, ci si pe tatal
lor, ei au recunoscut prioritatea lui Isus asupra tuturor relatiilor lor pamantesti.

Raspunzand chemarii lui Cristos, acesti pescari au devenit figuri centrale in procesul de evanghelizare a lumii. in schimb, dac& raméaneau la
mrejele lor, n-am mai fi auzit niciodata despre ei. Recunoasterea domniei lui Cristos este factorul hotarator in toate aspectele vietii noastre.

in versetul 23 apare pentru prima oara termenul ,,evanghelie" in Noul Testament, sensul lui fiind acela de ,vestea buna a mantuirii", in toate
epocile istoriei, nu a existat decat o singura evanghelie, o singura cale prin care poate fi mantuit cineva.

Evanghelia isi are originea in harul lui Dumnezeu (Efeseni 2:8). Asta inseamna ca Dumnezeu daruieste viata vesnica oamenilor, care nu o
merita.

Temelia evangheliei o constituie lucrarea lui Cristos pe cruce (1Corinteni 15:1-4). Mantuitorul nostru a indeplinit toate cerintele justitiei divine,
facand posibil ca Dumnezeu sa-i indreptateasca pe pacatosi. Credinciosii Vechiului Testament au fost salvati prin lucrarea lui Cristos, desi
aceasta nu avusese inca loc, in timp. Probabil ca ei nu stiau prea multe despre Mesia, dar Dumnezeu stia - si El a trecut valoarea lucrarii lui
Cristos Tn contul lor. Am putea spune ca ei au fost salvati ,pe credit". Si noi suntem salvati prin lucrarea lui Cristos, dar in cazul nostru
lucrarea s-a savarsit deja.



Evanghelia se primeste numai prin credintd (Efeseni 2:8). in Vechiul Testament oamenii erau méantuiti prin faptul ca credeau tot ce le spunea
Dumnezeu. in epoca actuald, oamenii sunt mantuiti crezand marturia privitoare la Fiul S&u, ca singura cale de mantuire (1loan 5:11,12). Tinta
finala a evangheliei este cerul. Noi avem nadejdea vesniciei petrecute cu Domnul, in cer (2Corinteni 5:6-10), dupa cum sfintii din Vechiul
Testament au avut si ei aceasta nadejde (Evrei 11:10,14-16).

Desi nu exista decat o singura evanghelie, exista mai multe aspecte ale ei, in diferite epoci ale istoriei. De pilda, exista o deosebire de
accentuare intre evanghelia imparatiei si evanghelia harului lui Dumnezeu. Evanghelia imparatiei suna astfel: ,Pocaiti-va si primiti-L pe
Mesia, si apoi veti intra in imparatia Sa, cand si-o va intemeia El pe pamant." Evanghelia harului afirma, in schimb: ,Pocaiti-va si primiti-L pe
Cristos, iar apoi vei fi rapiti la cer, pentru a fi cu El pe veci". in esentd, ambele aspecte constituie una si aceeasi evanghelie - mantuirea prin
credinta - dar ele releva faptul ca exista diferite administratii ale evangheliei, in functie de scopurile dispensationale ale lui Dumnezeu.

Cand Isus a predicat evanghelia imparatiei, El a anuntat venirea Sa ca Rege al iudeilor si a explicat conditiile care trebuiesc indeplinite pentru
a putea fi admis cineva in imparatia Sa. Minunile Sale au relevat caracterul unitar al imparatiei Sale.

Faima Lui s-a raspandit in toata Siria (teritoriul de la nord si nord-est de Israel). Toti bolnavii, posedatii si cei afectati de diverse neputinte au
simtit atingerea Sa tamaduitoare. Multimi mari de oameni veneau la El din Galileea, din Decapolis (o confederatie de zece orase, locuite de
ne-evrei, din nord-estul Palestinei), din lerusalim, din ludeea si din toata regiunea de la est de raul lordan. Dupa cum a aratat Warfield: ,,Se
pare ca, pentru o vreme, bolile si moartea au fost eradicate din regiune." Nici nu e de mirare ca publicul a fost atat de uluit de vestile pe care
le primeau din Galileea!

A. Fericirile (5:1-12)

Nu la intamplare a fost asezata Predica de pe Munte la inceputul Noului Testament. Pozitia ei este un indiciu al importantei care i se acorda.
in ea Regele reda succint caracterul si conduita care se cer din partea supusilor imparatiei. Predica nu este o prezentare a planului de
mantuire, dupa cum invatatura ei nu este destinata celor nemantuiti. Ea a fost adresata ucenicilor (5:1,2), ca sa tina loc de constitutie sau
sistem de legi si principii, care sa-i guverneze pe supusii Regelui in timpul domniei Sale. A fost destinata pentru toti cei din trecut, din prezent
si din viitor care il recunosc pe Cristos de Rege. Cand Cristos S-a aflat pe pamant, Predica de pe Munte a avut aplicabilitate directa la ucenicii
Sai. Acum, cand Domnul nostru domneste in cer, ea se aplica la toti cei care il incoroneaza pe Rege in inimile lor. in final, ea va constitui
codul de comportare pentru urmasii lui Cristos in timpul Marii Stramtorari si in timpul domniei Sale pe pamant.

Predica are un pronuntat caracter iudaic, dupa cum reiese din aluziile la Sobor (adica Sinedriul), de la 5:22, cele privitoare la altar (5:23,24) si
la lerusalim (5:35). Totusi, ar fi gresit sa conchidem ca fnvatatura cuprinsa in ea este destinata in exclusivitate israelitilor credinciosi, atat
celor din trecut, cat si celor din viitor. Predica de pe Munte este destinata tuturor celor care il recunosc pe Isus Cristos ca Rege.

Predica incepe cu Fericirile sau Binecuvantarile. Acestea prezinta imaginea cetateanului ideal, din cadrul imparatiei lui Cristos. Calitatile
descrise si aprobate aici sunt opusul celor pretuite de lume. A.W. Tozer le caracterizeaza astfel: , O descriere destul de exacta a omenirii ar
putea fi furnizata de cineva care e familiarizat cu Fericirile, cand aceasta persoana le-ar rasturna, exclamand apoi: «Asa arata omenirea

Prima binecuvantare este rostita asupra celor saraci cu duhul. Asta nu se refera la dispozitia lor naturala, ci la o chestiune de optiune
deliberata si de disciplina. Cei saraci cu duhul sunt cei care-si recunosc propria neputinta si se bizuie pe atotputernicia lui Dumnezeu. Ei isi
dau seama de nevoia lor spirituald, nevoie a carei implinire o gasesc in Domnul. impéaréatia cerurilor, unde suficienta proprie nu este o virtute
iar preamarirea de sine este un viciu, apartine unor asemenea oameni.

Binecuvantati sunt cei ce plang, caci ei vor fi mangaiati! Asta nu se refera la vaicareala cuiva datorita vicisitudinilor vietii. Mai degraba, este
intristarea pe care o resimte cineva datorita partasiei cu Cristos. Este un act de participare voita, alaturi de Isus, la suferintele prin care trec
napastuitii lumii, la durerile pricinuite de pacat. Prin urmare, ea cuprinde nu numai intristarea pentru pacatul propriu, ci si intristarea pentru
starea jalnica in care se afla lumea, pentru faptul ca L-a respins pe Mantuitorul, si pentru pierzarea de care vor avea parte cei ce repudiaza
indurarea Sa. Cei care plang vor fi mangaiati in ziua in care ,Dumnezeu va sterge orice lacrima din ochii lor" (Apocalipsa 21:4). Credinciosii
plang doar in viata aceasta, dar intristarea de acum a necredinciosilor nu este decat o mica farama din durerea vesnica de care vor avea
candva parte.

A treia binecuvantare este rostita asupra celor blanzi, care vor mosteni pamantul. Din fire, oamenii acestia s-ar putea sa fie iuti la manie,
instabili, temperamentali sau ursuzi. Dar imbracandu-se ih mod deliberat cu Duhul lui Cristos, ei devin blanzi sau amabili (compara cu Matei
11:29). Blandetea implica acceptarea pozitiei umile in care s-ar gasi cineva. Persoana blanda este amabila si atenta, cand e vorba sa-si apere
propria sa cauza, dar pentru cauza lui Dumnezeu si intru apararea altora aceasta persoana va lupta cu tenacitatea unui leu. Cei blanzi nu
mostenesc pamantul acum, ci mai degraba au parte de abuzuri si privatiuni. Dar ei literalmente vor mosteni pamantul, cand Cristos, Regele,
va domni, timp de o mie de ani, in care pacea si prosperitatea vor acoperi pamantul.

Urmeaza o binecuvantare rostita asupra celor care flamanzesc si inseteaza dupa neprihanire. Acestora li se promite implinirea dorintei lor.
Oamenii acestia sunt pasionati dupa neprihanire, in propria lor viata. Ei tanjesc dupa cinste, integritate si dreptate in societate. Ei cauta
sfintenia practica, in biserica. Asemenea celor despre care scria Gamaliei Bradfor, ei sunt stapaniti de ,0 sete pe care n-o poate astampara
nici un parau de pe pamant, de o foame pe care n-o poate satisface decat Cristos". Oamenii acestia vor fi pe deplin saturati in imparatia
viitoare a lui Cristos. Ei vor fi saturati, deoarece neprihanirea va domni iar coruptia va fi inlocuitd cu cele mai inalte norme morale.

in impé&ratia Domnului nostru, cei milostivi sunt binecuvantati, deoarece ei vor avea parte de mil&. A fi milostiv inseamné a-ti demonstra
compasiunea intr-o manierd practica. intr-un anumit sens, inseamna a nu-i pedepsi pe cei care s-au ficut vrednici de pedeapsa. intr-un sens
mai cuprinzator, inseamna a-i ajuta pe cei nevoiasi, pe cei care nu se pot ajuta singuri. Dumnezeu si-a aratat mila fata de noi prin faptul ca
ne-a crutat de judecata pe care o meritau pacatele noastre si si-a demonstrat bunatatea fata de noi, prin lucrarea mantuitoare a lui Cristos.
Noi fi imitdam pe Dumnezeu atunci cand ne purtdm cu marinimie, cu compasiune.



Cei milostivi vor avea parte de mila. Aici Isus nu se refera la mila exprimata prin mantuirea pe care Dumnezeu o acorda unui pacatos care
crede, intrucat acea mila nu depinde de faptul ca cineva este sau nu milostiv, ci se da in dar, neconditionat. Mai degraba, Domnul se refera la
mila de toate zilele, atat de necesara in trdirea cresting, si la mila din ziua de apoi, cand vor fi date la iveala faptele cuiva (1Corinteni 3:2-15).
Daca ai fost nemilostiv, nu vei avea nici tu parte de mila, adica numarul rasplatilor acordate va scadea in proportie directa cu lipsa de
milostenie de care ai dat dovada fata de altii.

Celor cu inima curata li se da asigurarea ca il vor vedea pe Dumnezeu. O persoana cu inima curatd este cea dominata de mobiluri curate,
ganduri curate, un cuget curat. Expresia ,,vor vedea pe Dumnezeu" poate fi inteleasa in mai multe feluri. Mai intai, cei cu inima curata il vor
vedea pe Dumnezeu incd de pe acum, prin partdsia in Cuvant si in Duh. in al doilea rand, acestora Domnul li se aratd uneori intr-o viziune
supranaturald. in al treilea rand, ei il vor vedea pe Dumnezeu in Persoana lui Isus Cristos, la revenirea Sa. in al patrulea rand, ei il vor vedea
pe Dumnezeu in vesnicie.

Se rosteste aici o binecuvantare asupra facatorilor de pace, care vor fi numiti fii ai lui Dumnezeu. Observati ca Domnul nu se refera la oameni
cu predispozitie naturald pentru pace sau la cei ce iubesc pacea. El se refera la cei ce intervin in mod activ pentru a face pace. De obicei,
oamenii privesc un conflict de la distanta, de unde nu-i paste nici un pericol. Abordarea divina consta in a te apropia, in a lua o pozitie activa,
in vederea instaurarii pacii, chiar daca de pe urma acestei actiuni te vei alege cu umilinte si batjocuri.

Facatorii de pace sunt numiti fii ai lui Dumnezeu. Nu Tn acest mod devin ei fii ai lui Dumnezeu - deoarece, aceasta se poate realiza numai prin
primirea lui Isus Cristos ca Mantuitor (loan 1:12). Facand pace, ei se contureaza ca fii ai lui Dumnezeu iar Dumnezeu i va recunoaste ca
membri ai familiei Sale, dupa criteriul asemanarii.

Urmatoarea fericire se ocupa de cei care sunt prigoniti, dar nu pentru propriile lor fapte, ci din pricina neprihanirii. imparatia cerurilor este
fagaduita acelor credinciosi care sufera din pricina faptelor bune savarsite de ei. Integritatea lor constituie o condamnare usturatoare la
adresa lumii nelegiuite, fapt de natura sa trezeasca ostilitatea ei. Ura oamenilor se manifesta impotriva unor vieti neprihanite, deoarece
acestea pun in evidenta faradelegile lor.

Ultima fericire pare sa fie o reluare a celei precedente, dar cu o importanta distinctie: in versetul precedent, era vorba de prigonire din pricina
neprihanirii. in versetul 11 este vorba de persecutii suferite din pricina lui Cristos. Domnul stia c& ucenicii Sai vor fi maltratati din pricina
devotamentului lor fata de El. intreaga istorie std marturie ca inca de la inceput lumea i-a prigonit, intemnitat si ucis pe urmasii lui Isus.

A suferi din pricina lui Cristos este un privilegiu si, negresit, ar trebui sa aduca bucurie celor care au parte de aceasta suferinta. O mare
rasplata ii asteapta pe cei care intra astfel in compania proorocilor, care au suferit Thaintea lor. Acesti veritabili purtatori de cuvant ai lui
Dumnezeu au ramas fideli, oricat de grea ar fi fost prigoana. Toti cei care le urmeaza pilda de curaj si loialitate vor avea parte acum de
bucurie iar in viitor de inaltare.

Fericirile zugravesc portretul cetateanului ideal din imparatia lui Cristos. A se observa accentul pus pe neprihanire (v. 6), pace (v. 9) si bucurie
(v. 12). Probabil acest pasaj I-a avut in vedere Pavel atunci cand a scris: ,,Caci imparatia lui Dumnezeu nu este mancare si bautura, ci
neprihdnire, pace si bucurie in Duhul Sfant" (Romani 14:17).

Isus si-a asemuit ucenicii cu sarea. Ei erau pentru lume ceea ce este sarea pentru viata cotidiana: sarea da gust mancarii; apoi ea intarzie si
franeaza procesul alterarii; creeaza senzatia de sete; da gust produselor culinare, evidentiindu-le specificul. Tot asa si ucenicii Sai confera
gust placut societatii, slujind de conservant si facandu-i pe altii sa tanjeasca dupa neprihdnirea descrisa in versetele anterioare. Daca sarea
isi pierde gustul, cum i se va mai putea reda calitatea de sare? Nu mai exista nici o posibilitate de a-i reda gustul ei natural, autentic. Odata
ce si-a pierdut gustul, sarea nu mai e buna de nimic, ci este aruncata si calcata in picioare. Este elocvent, in aceasta privinta, comentariul
facut de Albert Bames asupra pasajului analizat de noi: Sarea folosita in aceasta tara este un compus chimic - iar daca s-ar intampla sa i se
piarda gustul sau savoarea (aroma), n-ar mai ramane nimic din ea. In Orient ins& sarea aflata in uz era de o calitate impurd, amestecatd cu
substante vegetale si minerale. Astfel ea putea sa-si piarda tot caracterul salin si astfel sa ramana o mare cantitate (de sare fara aroma).
Aceasta sare nu mai era buna de nimic, decat sa fie folosita pentru a pardosi cararile sau in loc de pietris.

Ucenicul are o mare functie de indeplinit: sa fie sarea pamantului, prin trairea in practica a calitatilor uceniciei enumerate in Fericiri si in
restul Predicii de pe Munte. Daca el nu va reusi sa exemplifice si sa manifeste aceasta realitate spirituald, oamenii vor calca in picioare
marturia lui. Lumea nu are decat dispret pentru un credincios lipsit de devotament.

Isus 1i mai numeste pe crestini ,lumina lumii". Domnul Isus S-a definit pe Sine drept ,Lumina Lumii" (loan 8:12;12:35,36,46). Relatia dintre
aceste doua afirmatii este faptul ca Isus este sursa luminii; crestinii sunt, la randul lor, o reflectare a luminii Lui. Functia lor este de a straluci
pentru El; dupa cum luna reflecta gloria soarelui.

Crestinul este ca o cetate asezata pe un munte: prin pozitia ei, fiind mai sus de imprejurimile ei, ea straluceste in mijlocul intunericului. Cei
care manifesta Tn viata lor calitatile invataturilor lui Cristos nu pot ramane ascunsi.

Oamenii nu aprind o lampa, pentru ca s-o puna sub un obroc. Ci o aseaza pe un stativ, pentru ca sa dea lumina tuturor celor din casa.
Dumnezeu nu a randuit ca noi sa retinem lumina fnvataturii Sale doar pentru noi insine, ci, mai degraba s-o impartim cu altii. Asa ar trebui sa
lasam sa straluceasca lumina noastrd, incat oamenii, vazand faptele noastre bune, sa-L slaveasca pe Tatal din cer. Accentul se pune aici pe
lucrarea de slefuire a caracterului crestin. Farmecul unor vieti Tn care poate fi vazut limpede Cristos glasuieste mai convingator decat toata
elocventa noastra.

C. Cristos implineste legea (5:17-20)

Cei mai multi dintre liderii care au initiat revolutii rup orice legaturi cu trecutul si repudiaza ordinea traditionala, existenta. Nu tot asa a
procedat Isus. El a sustinut Legea lui Moise si a insistat ca ea trebuie implinita. Isus nu a venit sa aboleasca Legea sau Profetii, ci sa le
fmplineasca. In mod raspicat, El a insistat ca nu va trece nici o iotd sau frantura de litera din lege pana cand nu se va implini in intregime. lota



(sau yod) este cea mai mica din literele alfabetului ebraic iar ceea ce a fost tradus in versiunile roméanesti prin ,frantura de slova (sau litera)"
este 1n original un termen care desemneaza un mic semn ce serveste la deosebirea literelor unele de altele, la fel dupa cum bara de la baza
literei majuscule E o deosebeste de litera F. Isus a crezut in inspiratia literala a Bibliei, chiar in privinta unor detalii aparent lipsite de
importanta. Nici un lucru din Scriptura, nici macar o singura trasatura de condei, nu este lipsita de insemnatate.

Este important de observat ca Isus nu a spus ca legea nu va trece niciodata. El a spus doar ca nu va trece pana cand nu se va fi implinit.
Aceasta distinctie are ramificatii pentru credinciosul de astazi si, intrucat relatia credinciosului fata de lege este cam complicata, ne vom
rezerva mai jos un spatiu suficient pentru tratarea acestui subiect, asa cum este el prezentat de Biblie.

Revenind la Predica de pe Munte, vom, observa ca Isus a anticipat tendinta naturala a oamenilor de a ,indulci" sau dilua poruncile lui
Dumnezeu. intrucat ele sunt supranaturale in natura lor, oamenii tind s& le denatureze sensul prin modul in care le explica sau sa le
rationalizeze intelesul. Dar oricine calca doar o parte a legii si-i invata pe oameni sa faca la fel va fi numit cel mai mic in imparatia cerurilor.
Uimitor este insusi faptul ca asemenea oameni sunt admisi in Tmparatia cerurilor. Explicatia o gasim insa in faptul ca intrarea in imparatia
cerurilor se face prin credinta in Cristos. Pozitia pe care o va ocupa cineva in imparatia cerurilor e determinata insa de ascultarea si de
credinciosia de care a dat dovada cat s-a aflat pe pamant. Persoana care respecta legea imparatiei - acea persoana va fi numita mare in
imparatia cerurilor!

Pentru a dobandi intrare in imparatia cerurilor, neprihanirea noastra trebuie sa intreacad neprihanirea carturarilor si a fariseilor, (care se
multumeau sa indeplineasca niste ceremonii religioase ce le confereau o curatire exterioara, ritualistica, dar care nu le schimbau deloc
inima). Isus recurge la o hiperbola (deci o exagerare) pentru a sublinia adevarul potrivit caruia neprihanirea exterioara, lipsita de
corespondentul ei pe planul unei realitati interne, nu-i va conferi cuiva intrarea in imparatia cerurilor. Singura neprihanire pe care Dumnezeu
0 accepta este perfectiunea pe care le-o atribuie Dumnezeu celor care il primesc pe Fiul Sau ca Mantuitor (2Corinteni 5:21). Desigur, acolo
unde va exista credinta adevarata in Cristos, se vor vedea in practica si roadele neprihanirii descrise de Isus in restul Predicii de pe Munte.

ludeii din timpul lui Isus stiau ca actul uciderii este interzis de Dumnezeu si ca ucigasul este pasibil de pedeapsa. Lucrul acesta era valabil
inca Tnainte de a fi fost data legea (Geneza 9:6), fiind incorporat ulterior in lege (Exod 20:13;Deuteronom 5:17), Prin cuvintele: ,Dar Eu va
spun" Isus instituie un amendament la invatatura despre ucidere. Din acel moment nimeni nu se mai putea lduda ca nu a ucis pe nimeni. Isus
spune acum: ,in imparatia Mea, nu ai voie nici macar sa gandesti ca un ucigas." (sa ai ganduri ucigase... sa ucizi cu gandul). El scoate in
evidenta radacina actului de ucidere si ne previne cu privire la pericolele celor trei forme de manie vinovata.

Primul este cazul in care o persoana se manie pe fratele sau fara motiv. (textul critic in notele de subsol din versiunea NKJV omite cuvintele
without a cause - fara nici o pricina - care ar exclude chiar si indignarea de factura neprihanita.) Cel acuzat de acest delict ar fi in pericol de
judecata - adica ar putea fi adus in fata instantelor judecatoresti. Cei mai multi oameni se simt indreptatiti atunci cand se manie, crezand ca
mania lor are la baza o cauza intemeiata, dar mania nu este justificata decat atunci cand este in joc onoarea lui Dumnezeu sau cand este
nedreptatita o altd persoana. Nu este voie sa fim maniosi niciodata atunci cand mania noastra este o expresie a razbunarii noastre pentru o
nedreptate care ni s-a facut.

Chiar si mai serios este pacatul de a-ti insulta fratele. in vremea lui Isus, oamenii foloseau cuvantul Raca (un termen aramaic, avand sensul
de ,gol") cu incarcatura de dispret si batjocura. Cei care foloseau acest termen se expuneau pericolului de a fi dusi in fata consiliului, adica
erau pasibili de a fi judecati inaintea Sinedriului, tribunalul suprem al tarii.

in fine, a-i spune cuiva ,prostule" este a treia forma de manie nelegiuitd pe care o condamna Isus. Aici cuvantul prost (sau nebun) inseamna
mai mult decat un simplu neajutorat mintal. Este vorba de o incarcatura morala, sensul fiind acela ca daca e prost, merita sa moara, aceasta
fiind dorinta implicita a celui care rosteste acest termen de ocard. Astazi este la ordinea zilei sa auzi pe cineva zicand ,Sa te bata
Dumnezeu!" Cu alte cuvinte, se apeleaza la Dumnezeu ca El sa condamne pe cineva la pierzarea in iad. Isus afirma ca cel care rosteste un
asemenea blestem este pasibil de focul iadului (il paste focul gheenei). Trupurile neinsufletite ale criminalilor executati erau adesea aruncate
intr-o groapa aprinsa din afara lerusalimului, cunoscuta sub denumirea de Valea Hinnom sau Gheena. E o intruchipare realista a focurilor
iadului, care nu se vor stinge niciodata.

Nu se poate diminua cu nimic severitatea cuvintelor rostite de Mantuitorul. El ne Tnvata ca mania contine germenii crimei de ucidere, ca
limbajul grosolan contine spiritul crimei de omor si ca vorbele de batjocura sau blestem implica dorinta de a ucide. Amplificarea treptata a
crimelor necesitd aplicarea unor pedepse treptate: judecata, soborul si focul iadului. in impé&ré&tia cerurilor Isus se va ocupa de pacate in
functie de gravitatea lor.

Daca o persoana aduce o ofensa alteia, fie maniindu-se pe ea, fie savarsind alta fapta impotriva ei, nu are nici un rost sa aduca un dar lui
Dumnezeu. Domnul nu va fi incantat de darul respectiv. Persoana care a comis ofensa trebuie sa se duca mai intai si sa indrepte raul comis.
Numai dupa aceea va fi primit darul sau.

Desi trebuie sa tinem seama de contextul iudaic in care au fost scrise aceste cuvinte, asta nu inseamna ca nu au nici o aplicabilitate la epoca
in care traim. Pavel interpreteaza acest concept in raport cu Cina Domnului (vezi 1Corinteni 11). Dumnezeu nu primeste nici o inchinare din
partea unui credincios care refuza sa stea de vorba cu alt crestin.

Isus ne avertizeaza aici impotriva unui spirit de litigiu si asupra refuzului de a ne recunoaste vina. Este mai bine sa rezolvi imediat o pricina
pe care o0 ai cu parasul tau, decat sa ajungi sa fii dat in judecata si sa fii tarat la tribunal. Caci daca se va intampla acest lucru, aproape sigur
vei pierde procesul. Desi nu exista un consens total in randurile carturarilor cu privire la aceasta parabold, ideea care se desprinde este cat se
poate de limpede: daca ramai impietrit, refuzand sa te pocaiesti, pacatul tau te va coplesi, in cele din urma, si nu numai ca va trebui sa
platesti thapoi toate striciciunile comise, ci la acestea se vor adduga si penalizarile. in plus, nu te grébi s& te duci la tribunal. Caci daci vei
face asa, legea te va demasca si pe tine, si vei fi nevoit sa platesti pana la ultimul banut.

E. Isus condamna adulterul (5:27-30)



Legea lui Moise interzicea in mod expres adulterul (Exod 20:14;Deuteronom 5:18). S-ar putea ca cineva sa fie mandru ca nu a calcat aceasta
porunca, si totusi ochii lui sa fie plini de adulter (2Petru 2:14). Chiar daca in exterior omul respectiv va fi respectabil, cu mintea el va aluneca
in permanenta pe cadile intortocheate ale necuratiei. Si astfel Isus le-a reamintit ucenicilor ca simpla abstinenta de la actul fizic propriu-zis nu
este suficientd, ci ca de fapt se cere o puritate launtrica. Legea interzicea actul adulterului. Isus interzice insasi dorinta de a comite adulter
Oricine se uita la o femeie si o pofteste a si savarsit adulter cu ea in inima lui. Tocmai acest verset important I-a avut in vedere E. Stanley
Jones cand a scris: ,,Daca comiteti adulter cu gandul sau cu fapta, nu va satisfaceti prin aceasta apetitul sexual natural, ci turnati ulei peste
un foc de nestins". Pacatul ia nastere mai intai in minte, iar daca lasam gandul respectiv sa se dezvolte, curand vom ajunge sa-l punem in
aplicare.

Pastrarea unui cuget neintinat reclama o disciplina foarte riguroasa, auto-impusa. Astfel, Isus ne-a invatat ca daca vreun madular al trupului
nostru ne face sa pacatuim, ar fi mai bine sa pierdem acel madular in timpul vietii, decat sa ne pierdem sufletul pe vecie. Suntem oare
fndemnati sa luam cuvintele lui Isus la propriu? Sa fi promovat El oare auto-mutilarea? Cuvintele au un inteles literal doar in masura in care,
daca am fi in situatia Tn care realmente sa existe pericolul sa ne pierdem sufletul, atunci intr-adevar ar fi de preferat sa ne pierdem madularul
care ne-a facut sa cadem in pacat. Din fericire insa, niciodata nu se va ivi un caz limita de acest gen, deoarece Duhul Sfant fi da putere
credinciosului sa trdiasca o viata sfanta. Totusi si credinciosul trebuie sa coopereze din plin cu Duhul Sfant si sa se poarte disciplinat cu trupul
sdau.

Sub legea Vechiului Testament, divortul era permis in conformitate cu textul de la Deuteronom 24:1-4. Acest fragment nu se ocupa de cazul
unei femei adultere (pedeapsa pentru adulter era moartea, vezi Deuteronom 22:22). Mai degraba, se ocupa de divort din motive de
»,incompatibilitate" sau inacceptabilitate.

Dar in cazul imparatiei lui Cristos, oricine divorteaza de sotia sa pentru orice alt motiv decat imoralitatea sexualad o face pe sotia sa sa comita
adulter. Aceasta nu inseamna ca ea devine automat o adultera; ci presupune ca, deoarece nu mai are mijloace de subzistenta, ea va fi
obligata sa traiasca cu un alt barbat. Procedand asa, ea devine adultera. Lucrurile nu se opresc insa aici, caci oricine se casatoreste cu femeia
divortata comite de asemenea adulter.

Subiectul divortului si al recasatoriri este unul dintre cele mai complicate din intreaga Biblie. Este, practic, imposibil sa raspundem la toate
intrebarile care se ivesc, dar ne va fi util sa facem o trecere succinta in revista a invataturilor Scripturii pe aceasta tema.

G. Isus condamna juramintele (5:33-37)

Legea lui Moise continea mai multe prohibitii impotriva faptului de a jura pe Numele lui Dumnezeu (Levitic 19:12;Numeri 30:2;Deuteronom
23:21). A jura pe Numele lui Dumnezeu inseamna sa-L iei pe El ca martor al faptului ca spui adevarul, iudeii cdutau sa evite infractiunea de a
depune marturie mincinoasa jurand pe Numele lui Dumnezeu prin inlocuirea Numelui Sau cu alti termeni cum ar fi: cer, pamant, lerusalim
sau capul lor, jurdnd pe aceste elemente.

Isus condamna acest gen de eludare a prevederilor legii, calificand-o drept fatarnicie, si interzice orice forma de juramant in conversatia
obisnuita. Nu numai ca era o dovada de ipocrizie, dar era si inutil sa incerci sa eviti invocarea Numelui lui Dumnezeu prin inlocuirea Lui cu un
alt termen. A jura pe cer inseamna a jura pe tronul lui Dumnezeu. A jura pe pamant inseamna a jura pe scaunul picioarelor Sale. A jura pe
lerusalim Tnseamna a jura pe cetatea de scaun a regelui. Chiar a jura pe propriul tau cap il implica pe Dumnezeu, deoarece El este Creatorul a
toate.

Pentru crestin juramantul este inutil, deoarece ,da" al sau trebuie sa fie da iar ,nu" nu! A recurge la un limbaj mai potentat inseamna a
recunoaste ca Satan - cel rdu - stapaneste in viata noastra. Nu exista Imprejurdri in care minciuna sa poata fi justificata in viata crestinului.

Pasajul acesta interzice, de asemenea, si exagerarile sau incercarile de a induce pe cineva in eroare. Textul de fata nu ne interzice insa sa
depunem juramant in fata unor instante judecatoresti. Isus insusi a depus marturie sub juramant fnaintea Marelui Preot (Matei 26:63). La fel
si Pavel a recurs la un juramant, cand L-a luat pe Dumnezeu de martor ca scrierea sa a fost autentica si adevarata (2Corinteni 1:23;Galateni
1:20)

Legea spunea ,,Ochi pentru ochi, dinte pentru dinte" (Exod 21:24;Levitic 24:20;Deuteronom 19:21). Aceasta constituia deopotriva o porunca
de a pedepsi si 0 limitare a pedepsei - respectiv faptul ca pedeapsa trebuia sa fie pe masura infractiunii comise. Dar, conform Vechiului
Testament, autoritatea de a aplica pedeapsa era investita in guvern, nu in individ.

Isus a mers mai departe decéat prevedea legea, apeland la o neprihdnire superioara, prin abolirea Tnsusi principiului punitiv. El le-a aratat
ucenicilor Sai ca, desi legea permitea in trecut razbunarea, acum, sub har, se poate apela la un principiu superior, al no-rezistentei. Isus si-a
invatat ucenicii sa nu opuna rezistenta unei persoane rele. Daca erau loviti peste un obraz, sa-l intoarca si pe celalalt. Daca erau dati in
judecata pentru camasa lor, sa-i dea reclamantului si haina. Daca o oficialitate i obliga sa i duca bagajul o mila, ei trebuiau sa-I duca de buna
voie doua mile.

Ultima porunca a lui Isus din acest paragraf ni se va pdrea la prima vedere cat se poate de nepractica pentru zilele noastre. , Celui ce-ti cere
da-i si nu-ti Intoarce spatele celui ce vrea sa se imprumute de la tine!" Preocuparea noastra obsesiva de a achizitiona bunuri sau averi
materiale ne face sa ne cutremuram la ideea ca ni s-ar cere sa dam din mana ceea ce am agonisit cu atata truda. Dar daca am fi dispusi sa
ne atintim privirile mai mult asupra comorilor cerului si ne-am multumi doar cu cele necesare traiului - hrana si imbracaminte - am interpreta
cuvintele Domnului intr-un sens mult mai literal si cu mai multa ravna. Afirmatia lui Isus presupune ca persoana care cere ajutor realmente
are nevoie de acest ajutor. intrucat este imposibil s& stim dacd nevoia este autentica si justificatd in toate cazurile, mai bine ar fi s&
procedam cum a propus cineva: ,Mai bine sa-i ajutam pe zece cersetori care doar se prefac a fi cersetori, decat sa intoarcem spatele unui
singur om aflat cu adevarat la stramtoare."

Omeneste vorbind, comportamentul propus de Isus aici este imposibil de pus in practica. Numai persoana stapanita de Duhul Sfant va putea
trai o viata de sacrificiu proprie. Numai in masura in care Mantuitorului | se da prilejul sa-Si traiasca viata in credincios, vor putea insultele,



nedreptatile (v. 40) si inconvenientele (v. 41) sa fie rasplatite cu dragoste. Aceasta este asa-numita ,evanghelie a celor ce merg doua mile".

Exemplul ultim oferit de Domnul nostru pentru neprihanirea mai inalta care se cere in imparatia Sa priveste modul in care ne tratam
dusmanii - subiect care decurge, in mod natural, din paragraful anterior. Legea ii invatase pe israeliti sa-si iubeasca aproapele (Levitic 19:18).
Desi nu li se spunea niciodata explicit sa-si urasca dusmanii, acesta era duhul care statea la baza unei doctrine de felul acesteia. Atitudinea
aceasta constituia un rezumat al conceptiei nou-testamentale fata de cei care i persecutau pe copiii lui Dumnezeu (vezi Psalmul 139:21,22).
Era o ostilitate permisa si dreapta, indreptata impotriva dusmanilor lui Dumnezeu.

Dar acum Isus declara ca trebuie sa ne iubim dusmanii si sa ne rugam pentru cei ce ne prigonesc. Faptul ca ni se porunceste sa iubim arata
ca este o chestiune care tine mai degraba de vointa, decat de emotii. Nu este acelasi lucru cu afectiunea naturald, deoarece nu este in natura
lucrurilor sa-i iubesti pe cei ce te urasc si-ti fac rau. Este nevoie de un har supranatural, ea putand fi demonstrata doar de cei care poseda
viata divina.

Nu vom mai avea parte de nici o rasplata, daca ii vom iubi doar pe cei ce ne iubesc la randul lor. Isus a spus ca pana si vamesii (textul critic
(NU) contine termenul Neamuri in loc de vamesi sau perceptori ai impozitului.) neconvertiti fac acest lucru! Acest gen de iubire nu necesita
nici un fel de putere divina. Dupa cum nu e nici o virtute in a-i saluta doar pe frati, (textul majoritar bazat pe majoritatea manuscriselor
contine termenul prieteni in loc de frati) adica pe rudele si pe prietenii nostri. Si cei nemantuiti sunt in stare de o asemenea iubire, care nu
contine nici un element crestin distinctiv. Daca standardele noastre nu le depasesc pe cele ale lumii, e limpede ca niciodata nu vom avea o
inraurire asupra ei.

Isus a spus ca urmasii Lui trebuie sa intoarca bine pentru rau, pentru ca sa poata fi fii ai Tatalui Sau din cer. El nu a spus ca aceasta e
modalitatea prin care pot deveni ei fii ai lui Dumnezeu, ci, mai degrab&, cum pot demonstra c& sunt copii ai lui Dumnezeu! intrucat
Dumnezeu e impartial, si cu cei rai, si cu cei buni (prin faptul ca si unii si altii beneficiaza de pe urma binefacerilor soarelui si ale ploii), tot asa
si noi trebuie sa ne purtam cu delicatete si echitate fata de tofi.

Isus incheie acest fragment cu indemnul: ,Voi fiti dar desavarsiti, dupa cum si Tatal vostru este desavarsit! Termenul desavarsit trebuie
inteles in lumina contextului. Nicidecum el nu inseamna impecabil sau total lipsit de pacat. Versetele anterioare explica limpede ca a fi
desavarsit sau perfect inseamna a-i iubi pe cei ce ne urdsc, a ne ruga pentru cei ce ne urasc, a ne ruga pentru cei ce ne persecuta si a fi
omenosi, atat cu prietenii, cat si cu dusmanii. Perfectiunea de aici este acea maturitate spirituala care il invredniceste pe crestin sa-L imite pe
Dumnezeu in raspandirea de binecuvantari catre toti, fara sa tina seama de fata omului.

in prima jumatate a acestui capitol, Isus se ocupa de trei zone specifice ale neprih&nirii practice din viata cuiva: fapte de caritate (v. 1-4),
rugaciune (v. 5-15) si post (v. 16-18). Termenul de , Tata" apare de zece ori in aceste optsprezece versete si constituie cheia intelegerii lor.

Faptele practice de neprihanire trebuie facute pentru aprobarea Lui, si nu a oamenilor.

El isi Tncepe aceasta portiune din predica Sa cu un avertisment Impotriva ispitei de a ne etala piosenia prin savarsirea unor fapte de caritate,
cu scopul expres de a fi vazuti de altii. Domnul nu condamna fapta in sine, ci mobilul care a stat la baza ei. Daca factorul decisiv a fost
dorinta de a fi observati de oameni, atunci aceasta va fi singura rasplata de care vom avea parte, caci Dumnezeu nu-i va rasplati pe fatarnici.

Pare de necrezut ca fatarnicii se dadeau in vant dupa atentia oamenilor, facand danii in sinagogi sau dand la saracii de pe strada. Domnul a
respins purtarea lor, cu aceste cuvinte lapidare: ,si-au luat rasplata" (adica singura lor rasplata o va constitui reputatia pe care au dobandit-o
aici pe pamant).

Cand un adept al lui Cristos face o fapta de milostenie, ea trebuie facuta in ascuns. De fapt, trebuie sa fie atat de secretd, incat, cum le-a
spus Isus ucenicilor: sa nu stie stanga ta ce face dreapta. Isus recurge la aceasta exprimare metaforica pentru a ne arata ca faptele noastre
de caritate trebuiesc facute pentru Tatal nostru din cer, si nu pentru a dobandi notorietate pentru noi insine.

Pasajul acesta nu trebuie dus la extrema de a-l interpreta in sensul ca orice dar care poate fi vazut de altii este interzis, intrucat este, practic,
imposibil, sa faci toate contributiile in mod strict anonim. Esenta versetelor este ca genul de etalare ostentativa a darniciei este condamnabil.

Urmatorul subiect despre care i previne Domnul pe ucenicii Sai este fatarnicia in rugaciune. Astfel ei nu au voie sa se posteze in mod
ostentativ in puncte expuse la vedere, in public, pentru a putea fi vazuti de altii rugandu-se, acest act avand menirea de a-i impresiona fata
de cucernicia lor! Daca dorinta de preamarire este singurul factor determinant in rugaciunea noastra, atunci, declara Isus, preamarirea de
care avem, in acest caz, parte ne va fi singura rasplata.

in versetele 5 si 7, in textul original grec se foloseste pronumele pentru persoana a doua plural, ,voi". Dar in versetul 6 se revine la persoana
a doua singular, ,tu", pentru a se sublinia comuniunea personala cu Dumnezeu.

Cheia primirii unui raspuns la rugaciunile noastre consta in a ne ruga in ascuns (adica , du-te in camaruta ta si inchide usa"). Daca motivul
real pe care-l urmarim este sa facem ca rugaciunea noastra sa strabata pana la Dumnezeu, atunci negresit El ne va auzi si ne va raspunde.
Ar insemna Tnsa sa-i atribuim acestui pasaj sensuri nedorite, daca I-am invoca pentru a interzice rugaciunea in public. Membrii bisericii
primare se adunau la rugaciunea colectiva (Fapte 2:42;12:12;13:3;14:23;20:36). Important este nu unde ne rugam, ci de ce ne rugam - ca sa
fim vazuti de oameni, sau ca sa fim auziti de Dumnezeu?

Rugaciunea nu trebuie sa fie alcatuita din expresii stereotipice, golite de sens si repetate la nesfarsit (,,sa nu bolborositi aceleasi cuvinte"). Cu
asemenea cuvinte se roaga cei nemantuiti, dar pe Dumnezeu nu-L impresioneaza simpla repetare a unei multimi de vorbe. El doreste sa
auda cuvinte sincere, izvorate din inima.

Intrucat Tatal nostru cunoaste lucrurile de care avem trebuint&, chiar inainte de a | le cere noi, pare logic sa intrebam: , Atunci ce rost mai are
sa ne rugam?" Ratiunea rugaciunii o constituie faptul ca prin rugaciune recunoastem nevoia noastra de El, faptul ca ne bizuim pe El. Tocmai
aceasta este baza comunicarii cu Dumnezeu. in plus Dumnezeu infaptuieste lucruri ca raspuns la rugaciune, pe care in alte conditii nu le-ar fi



infaptuit (lacov 4.2).

in versetele 9-13 g&sim ceea ce s-a numit ,rugéciunea domneasca" sau , Tatdl nostru". CAnd o numim astfel trebuie s& tinem insad seama de
faptul ca Isus nu a folosit niciodata aceasta rugaciune pentru El insusi. Rugaciunea , Tatal nostru" a fost data ucenicilor, ca model, dupa care
ei sa-si alcatuiasca rugaciunile. De asemenea, nu a fost data ca sablon, fara nici o abatere de la cuvintele care o alcatuiesc (cel putin, asa
reiese din versetul 7), si aceasta din pricina pericolului pe care-l prezinta rostirea multor cuvinte, pe dinafara, de a goli de sens cuvintele
respective.

Tatal nostru care esti in ceruri. Rugaciunea noastra trebuie adresata lui Dumnezeu Tatal, in semn de recunoastere a suveranitatii Sale asupra
universului.

Sfinteasca-se Numele Tau. Noi trebuie sa ne incepem rugaciunile cu inchinaciune, dandu-I Lui lauda si onoarea care | se cuvin din plin.

Vie imparatia Ta. Dupa inchinare, trebuie s& ne rugam pentru propasirea cauzei lui Dumnezeu, punand interesele Sale pe primul plan. in mod
concret, trebuie sa ne rugam pentru ziua in care Mantuitorul si Dumnezeul nostru, Domnul Isus Cristos, isi va intemeia imparatia pe pamant si
va domni in neprihanire.

Faca-se voia Ta. In aceastd cerere, noi recunoastem c& Dumnezeu cunoaste binele suprem pentru viata noastra si a altora, si astfel noi fi
predam Lui vointa noastra. in plus, exprimam dorinta noastra ca voia Lui sa se faca n toatd lumea.

Precum in cer, asa si pe pamant. Acest enunt modifica toate cele trei cereri anterioare, inchinarea la Dumnezeu, domnia suverana a lui
Dumnezeu si implinirea voii Sale sunt, toate, o realitate in cer. Rugaciunea cere in acest punct ca toate aceste conditii sa existe si pe pamant,
dupa cum exista in cer.

Painea noastra cea de toate zilele da-ne-o noua astazi. Dupa ce am pus interesele lui Dumnezeu pe planul intai, ni se permite acum sa ne
prezentam propriile noastre nevoi. Aceasta cerere recunoaste faptul ca depindem de Dumnezeu, pentru asigurarea hranei zilnice, atat a celei
spirituale, cat si a celei fizice.

Si ne iarta noua greselile noastre, precum si noi iertam gresitilor nostri. Aceasta nu se refera la iertarea de ordin juridic sau scutirea de
pedeapsa pacatului (intrucat acea iertare se obtine prin credinta in Fiul lui Dumnezeu). Mai degraba, se refera la iertarea parinteasca, de care
este nevoie pentru a ramane in partasie cu Tatal. Daca credinciosii nu sunt dispusi sa-i ierte pe cei care le-au gresit, cum se pot ei astepta sa
fie in partasie cu Tatal lor, care le-a iertat de buna voie propriile lor greseli?

Si nu ne duce n ispita. Aceasta cerere pare sa contrazica afirmatia de la lacov 1:13, unde se spune ca Dumnezeu niciodata nu ispiteste pe
nimeni. Totusi, Dumnezeu ingaduie copiilor Sai sa fie testati si supusi incercarilor. Aceasta cerere exprima o neincredere sanatoasa in
capacitatea noastra proprie de a ne impotrivi ispitelor sau de a rezista cand trecem prin incercari. Ea recunoaste totala noastra dependenta
de Dumnezeu, faptul ca numai pe El ne bizuim, ca sa nu cadem, atunci cand suntem ispititi.

Ci ne izbaveste de cel rau. Aceasta este rugaciunea tuturor celor care doresc din rasputeri sa fie paziti de pacat, prin puterea lui Dumnezeu.
Este strigatul izvorat din inima credinciosului, ca zilnic sa fie izbavit de puterea pacatului si a Satanei in viata sa.

Caci a Ta este Imparatia si puterea si slava, in veci. Amin. Ultima propozitie a rugaciunii ,Tatal nostru" este omisa in Biblia romano-catolicilor
si iTn majoritatea versiunilor protestante modeme, intrucat nu apare in manuscrisele cele mai vechi. Dar aceasta doxologie constituie
incheierea perfecta a rugaciunii si, oricum, ea exista in majoritatea manuscriselor (unii invatati sustin ca doxologia este o adaptare a textului
de la 1Cronici 29:11, pentru a putea fi folosit in scopuri liturgice. Dar asta e doar o speculatie. Forma traditionala protestanta a rugaciunii (ca
in versiunea KJV) ramane valabila si nu are nevoie sa fie aparatd). Dupa cum s-a exprimat loan Calvin, ,,ea nu numai ca ne incalzeste inimile,
indemnandu-le sa se inalte tot mai sus, spre slava lui Dumnezeu.... dar, in plus, ne spune ca toate rugaciunile noastre nu au alta temelie
decat in Dumnezeu insusi."

Aceasta e un fel de nota de subsol, menita sa explice versetul 12. Nu face parte din rugaciunea propriu-zisa, ci a fost adaugata pentru a
sublinia ca iertarea parinteasca din versetul 12 este conditionata.

A treia forma de fatarnicie religioasa pe care a infierat-o Isus a fost incercarea de a crea aparenta ca cineva posteste. Fatarnicii isi desfigurau
fata cand posteau, incercand sa para trasi la fatd, slabi si cu o infatisare cat mai trista. Isus spune Tnhsa ca este ridicol sa te straduiesti sa pari
sfant.

Adevaratii credinciosi trebuie sa posteasca in ascuns, fara sa manifeste nici un semn exterior. Unge-ti capul si spala-ti fata inseamna sa te
porti normal, ca in celelalte activitati ale zilei. Este de ajuns daca Tatal stie si El te va rasplati mai bine decat orice aprobare pe care ti-ar
putea-o oferi oamenii.

Acest fragment contine cateva dintre cele mai revolutionare invataturi rostite de Domnul nostru - dar care sunt adesea cel mai neglijate de
noi. Tema restului capitolului 6 este: cum putem dobandi siguranta cu privire la viitor.

in versetele 19-21 Isus rastoarna toate conceptiile omenesti cu privire la modalititile de a-ti asigura o situatie financiara sigurd, pentru tot
restul vietii. Cand spune: Nu va strangeti comori pe pamant, El lasa sa se inteleaga ca nu exista nici o siguranta in lucrurile materiale. Orice
fel de comoara materiala de pe pamant risca fie sa fie distrusa de elementele naturii (molia sau rugina), ori sa fie furata de hoti. Isus spune
ca singurele investitii care nu sunt supuse pierderii (sau deteriorarii) sunt comorile din cer.

Acest mod radical de a trata chestiunile de ordin financiar se bazeaza pe un principiu fundamental, care sustine intreaga conceptie enuntata
de Domnul: Unde este comoara voastra, acolo va fi si inima voastra. Daca banii tai se afla depusi intr-un sertar, la banca, in acest caz, acolo
iti vor fi si inima, si dorinta ta. Dar daca comorile tale vor fi in cer, atunci intr-acolo vor gravita si interesele tale. Aceasta invatatura ne obliga
sa decidem daca acceptam sensul cuvintelor rostite de Isus. Daca raspundem afirmativ, atunci suntem confruntati cu intrebarea: ,Ce vom



face atunci cu comorile noastre pamantesti?" lar daca sustinem ca nu asta a vrut sa spuna Isus prin afirmatia din versetul 21, atunci suntem
confruntati cu o alta intrebare capitala: ,,Ce vom face cu Biblia noastra?"

0. Candela trupului

Isus stia ca ucenicilor Sai le va fi greu sa inteleaga cum ar putea invataturile Sale neconventionale despre siguranta zilei de maine sa fie
aplicate cu succes in viata de toate zilele. Prin urmare, El a recurs la o analogie, cu ochiul omenesc, pentru a ne fnvata o lectie cu privire la
vederea spirituala. El a spus ca ochiul este candela trupului. Prin ochi primeste trupul lumina, fiind invrednicit sa vada. Daca ochiul este bun,
atunci tot trupul va fi invadat de lumin&. Dar dacd ochiul este rau, atunci vederea va fi stanjenita. in loc de lumin&, vom avea parte de
intuneric.

Aplicatia este urmatoarea: Ochiul bun apartine persoanei dominate de mobiluri curate, de dorinta sincera de a urmari interesele lui
Dumnezeu si care este dispusa sa accepte invataturile lui Cristos la propriu, intreaga sa viata a fost inundata de lumina. Omul acesta crede
cuvintele lui Isus, renunta la bogatiile pamantesti, isi aduna comori in cer si stie ca acestea ii confera singura siguranta adevarata. Pe de alta
parte, ochiul rau apartine persoanei care incearca sa traiasca si pentru veacul de acum, si pentru cel viitor. Astfel, el nu vrea sa renunte la
bogatiile sale pamantesti, dar, in acelasi timp, vrea s aiba parte si de comorile ceresti. invataturile lui Isus i se par incomode si imposibil de
pus in aplicare. O asemenea persoana este lipsita de calauzirea precisa in viata, deoarece este plina de intuneric.

Si, adauga Isus, daca lumina care este in tine este intuneric, cat de mare trebuie sa fie intunericul acesta! Cu alte cuvinte, daca stii ca
Domnul Isus iti interzice sa-ti pui increderea in comorile acestui pamant si ca siguranta zilei de maine nu trebuie sa depinda de ele, dar tu
continui sa te increzi in ele, atunci invatatura pe care ai refuzat sa ti-o insusesti devine intuneric - o forma foarte intensa de orbire spirituala.
Nu vei mai putea vedea bogatiile in adevarata lor lumina.

Imposibilitatea de a trai si pentru Dumnezeu, si pentru bani este enuntata aici in formula ,,stdpani si sclavi". in mod inevitabil unul va castiga
loialitatea si ascultarea suprema din partea noastra. Tot asa este si cu Dumnezeu si Mamona. Fiecare din ei ne cere loialitatea iar noi trebuie
sa alegem. Fie il vom pune pe Dumnezeu pe locul intai, respingand tirania materialismului, fie vom trai pentru lucrurile trecatoare, refuzand
dorinta lui Dumnezeu de a ne stapani viata.

in fragmentul acesta Isus tinteste in tendinta noastrad de a ne concentra viata in jurul alimentelor si a imbracamintii, pierzand astfel sensul
adevarat al vietii. Problema care ne-o punem, de cele mai multe ori, nu este atat de mult ce mancam sau cu ce ne imbracam astazi, ci ce
vom manca sau cu ce ne vom imbraca peste zece, douazeci sau treizeci de ani. Dar aceste griji cu privire la viitor constituie un pacat,
deoarece ele neaga dragostea, intelepciunea si puterea lui Dumnezeu. Ele neaga dragostea lui Dumnezeu, presupunand ca Lui nu i-ar pasa
de noi. Ele neaga intelepciunea lui Dumnezeu, presupunand ca El nu ar sti ce face. Si mai neaga puterea lui Dumnezeu, presupunand ca nu
ar fi in stare sa implineasca nevoile noastre.

Acest gen de ingrijorare ne face sa ne cheltuim cele mai multe energii preocupati de o singura problema: aceea de a ne asigura ca vom avea
din ce trai. Si, pana sa ne dezmeticim, constatam ca ni s-a dus viata si am pierdut scopul central pentru care am fost creati. Cand Dumnezeu
ne-a creat dupa chipul Lui, El nu a avut in vedere ca dupa aceea noi sa nu avem o alta preocupare mai inalta in viata decat aceea de a ne
fngrijora cu privire la ce vom manca! Noi am fost lasati sa trdim pe pamant pentru ca sa iubim, sa ne inchinam si sa-L slujim pe El si sa-|
reprezentam interesele. Trupul nostru a fost randuit de El ca sa ne fie slujitor, nu stapan!

Pasarile cerului ilustreaza grija lui Dumnezeu pentru creaturile Sale. Ele ne propovaduiesc faptul ca este inutil sa ne ingrijoram. Ele nici nu
seamana, nici nu secera, si totusi Dumnezeu le hraneste. Or, intrucat in sistemul ierarhic al creatiei lui Dumnezeu, noi suntem cu mult mai de
pret decat pasarile, inseamna ca, negresit, ne putem astepta ca Dumnezeu sa aiba grija de nevoile noastre.

Trebuie sa subliniem Tnsa ca acest text nu trebuie sa ne conduca la concluzia ca nu ar mai fi necesar sa muncim, pentru a ne asigura cele
necesare traiului. Pavel ne aminteste ca daca nu munceste cineva, nici sa nu manance! (2Tesaloniceni 3:10). Dupa cum nu trebuie sa
conchidem ca fermierul nu mai are trebuinta sa semene, sa culeaga si sa secere. Toate aceste activitati sunt o parte necesara din grija Sa
pentru noi, din procesul asigurarii celor necesare traiului nostru actual. Ceea ce interzice Isus aici este actiunea de inmultire a hambarelor, in
incercarea de a ne asigura o siguranta a zilei de maine, independent de Dumnezeu (practica condamnata de El in istoria fermierului bogat din
Luca 12:16-21.) in lucrarea Daily Notes of the Scripture Union (Note zilnice editate de Uniunea Biblicd), gasim rezumat succint versetul 26:

,S-a avansat argumentul ca daca Dumnezeu sustine, fara participarea lor constienta, creaturile dintr-o ordine inferioara, cu atat mai mult El
va intretine, cu participarea lor activa, pe cei pentru care a fost adusa la fiinta creatia."

ingrijorarea cu privire la viitor nu este numai o dezonoare la adresa lui Dumnezeu, ci, in plus, mai este si zadarnicd. Domnul demonstreaza
lucrul acesta prin intrebarea: ,,Si apoi, cine dintre voi, chiar ingrijorandu-se, poate sa adauge macar un cot la inaltimea Iui" O persoana
scunda, oricat s-ar ingrijora, tot scunda va ramane! Ei bine, chiar daca asa ceva ar fi cu putinta, ar fi mai usor sa savarsesti aceasta fapta
extraordinard decat sa asiguri prin Tngrijorarea ta, implinirea tuturor nevoilor pe care le vei avea in viitor.

Aici Domnul Se ocupé de atitudinea nelogica de a ne ingrijora cu privire la faptul ca nu vom avea suficiente haine cu care sa ne imbracam in
viitor. Crinii de pe camp (probabil e vorba de anemone) nici nu torc, nici nu tes, si totusi intrec prin frumusetea lor straiele regale ale regelui
Solomon. Or, daca Dumnezeu poate sa imbrace cu atata splendoare florile de pe camp, a caror existenta este atat de efemera, negresit El va
putea sa aiba grija de copiii Lui, care | se inchina si-L slujesc.

Concluzia pe care o desprindem de aici este ca nu trebuie sa ne petrecem viata intr-o cdutare febrild dupa mancare, bautura sau
imbracaminte pentru viitor. Neamurile neconvertite traiesc pentru acumularea nebuna a lucrurilor materiale, ca si cand in hrana si
imbracaminte ar sta viata insasi. Nu asa ar trebui sa stea lucrurile in cazul crestinilor, care au un parinte ceresc, care le cunoaste nevoile de
baza.



Daca crestinii si-ar fixa telul de a-si asigura dinainte toate nevoile lor pentru zilele viitoare, atunci tot timpul si toate energiile lor ar fi
consumate pentru acumularea de rezerve financiare. Niciodata n-ar mai sti daca au economisit indeajuns, deoarece exista intotdeauna
pericolul unui crah al bursei, pericolul inflatiei, al catastrofelor de tot felul, al caderii la pat, loviti de o boala sau de un accident napraznic care
sa te lase paralizat pe toata viata. Asta inseamna ca Dumnezeu ar fi privat de slujirea pe care I-o datoreaza copiii Lui. Scopul real pentru care
au fost creati si convertiti ei nu ar mai fi atins. Barbati si femei creati dupa chipul divin ar trai pentru un viitor nesigur, pe acest pamant, in
vreme ce ei ar trebui sa traiasca avand in vedere valorile proprii vesniciei. Prin urmare, Domnul face un legamant cu urmasii Lui. El spune, in
realitate: ,Daca vei pune interesele lui Dumnezeu pe locul intai in viata ta, Eu iti voi garanta implinirea tuturor nevoilor tale viitoare. Daca vei
cauta mai intai imparatia lui Dumnezeu si neprihanirea Lui, atunci Eu voi avea grija ca tie sa nu-ti lipseasca niciodata nici unul din lucrurile de
care ai trebuinta Tn viata"

Acesta este programul lui Dumnezeu de ,asigurari sociale". Sarcina care-i revine credinciosului este de a trai pentru Domnul, punandu-si
increderea in Dumnezeu cu privire la viitor si ramanand neclintit in incredintarea ca El va purta de grija. Locul nostru de munca nu este
altceva decat mijlocul prin care ni se asigura nevoile actuale. Tot ce vine peste aceasta este investit in lucrarea pentru Domnul. Noi suntem
chemati sa traim fiecare zi clipa prezenta. Nu te gandi la grijile zilei de maine!

Acest pasaj despre judecata urmeaza imediat dupa percutanta fnvatatura a Domnului nostru despre bogatiile pamantesti. Importanta este
corelatia dintre aceste doua teme. Crestinului care a lasat totul pentru Cristos ii este usor sa-| critice pe crestinul bogat. Tot asa, crestinii care
isi iau Tn serios datoria de a asigura familiilor lor cele necesare traiului actual si pentru ziua de maine tind sa nu acorde aceeasi importanta
intelesului literal pe care il atribuie unii cuvintelor rostite de Domnul Isus in ultimul capitol, intrucat nimeni nu traieste exclusiv prin credinta,
o atare critica este neintemeiata.

Porunca aceasta de a nu-i judeca pe altii vizeaza urmatoarele domenii: nu avem voie sa judecam motivul care a stat la baza actiunii cuiva. Nu
avem voie sa judecam dupa aparente (loan 7:24;lacov 2:1-4). Nu avem voie sa-i judecam pe cei care au scrupule in privinta unor chestiuni ce
nu sunt, in ele insele, gresite sau corecte (Romani 14:1-5). Nu avem voie sa judecam un alt credincios, vorbindu-I de rau (lacov 4:11,12).

Uneori aceste cuvinte rostite de Domnul nostru au fost intelese gresit de oameni, in sensul ca orice forma de critica ar fi interzisa. Indiferent
ce s-ar intampla, spun ei, pe un ton pios: ,Nu judecati, si nu veti fi judecati!" Dar Isus nu ne-a fnvatat ca trebuie sa fim niste crestini lipsiti de
discernamant. Nu a stat niciodata in intentia Lui ca noi sa renuntam la facultatea de a discerne lucrurile in maniera critica. Noul Testament e
plin de ilustratii din care reiese ca oamenii au fost indreptatiti sa faca critici justificate cu privire la conditia, conduita sau invatatura altora, in
plus, exista cateva domenii in care crestinului i se porunceste sa ia o decizie, sa faca distinctie neta intre ceea ce este bun si ceea ce este rau
sau intre mediocru si superlativ. lata cateva dintre aceste domenii:

1. Cand se ivesc dispute intre credinciosi, acestea trebuiesc rezolvate in biserica, in fata membrilor adunarii, care pot lua o decizie in
problema respectiva (1Corinteni 6:1-8).

2. Biserica locala are datoria de a judeca pacatele grave savarsite de membrii ei si de a lua masurile care se impun (Matei 18:17;1Corinteni
5:9-13).

3. Credinciosii au datoria sa judece invatatura predata de invatatorii si predicatorii care vestesc in mijlocul lor, in lumina Cuvantului lui
Dumnezeu (Matei 7:15-20;1Corinteni 14:29;1loan 4:1).

4. Crestinii trebuie sa discearna daca altii sunt credinciosi, pentru a implini astfel porunca lui Pavel de la 2Corinteni 6:14.
5. Cei din biserica trebuie sa judece care dintre barbati poseda calitatile necesare de a fi presbiteri si diaconi (1Timotei 3:1-13).

6. Suntem chemati sa discernem care sunt cei nesupusi si turbulenti, care sunt cei fricosi, care sunt cei slabi, si sa-i tratam in conformitate cu
instructiunile pe care ni le da Biblia in aceasta privinta (vezi, de pilda, 1Tesaloniceni 5:14).

Isus ne-a prevenit insa cu privire la faptul ca judecata necorespunzatoare se va rasplati in mod reciproc: ,,Caci cu ce judecata judecati cu
aceea veti fi judecati." Acest principiu, conform cdruia vom secera exact ceea ce am semanat (Galateni 6:7) este integrat in toate aspectele
vietii oamenilor pe acest pamant. Marcu aplica principiul la Tnsusirea de catre noi a Cuvantului (4:24) iar Luca il aplica la generozitatea cu
care facem darnicia (6:38).

Isus a demascat tendinta noastra de a observa o greseala minuscula la cineva, in vreme ce noi ignoram aceeasi greseala in viata noastra. De
aceea a recurs El la figura de stil numita hiperbola, prin care se exagereaza intentionat o situatie, pentru a-i face mai lesne de inteles
adevarul sau ideea care trebuie subliniata. Astfel, cineva care are o barna in ochi adesea se leaga de paiul din ochiul altcuiva, fara sa-si dea
seama de situatia in care se gaseste el insusi. Este o fatarnicie sa presupunem ca am putea fi de ajutor unei persoane cazuta in vreo
greseala, atata timp cat noi insine ne facem vinovati de o greseala (similard) mult mai mare! Mai intai trebuie sa ne punem in ordine propria
noastra viata, indreptand greselile din ea, si numai dupa aceea vom putea sa criticdm aceste greseli in viata altora.

Versetul 6 demonstreaza ca nu a stat in intentia lui Isus sa interzica orice fel de judecata. El i-a prevenit pe ucenici sa nu dea lucrurile sfinte
la caini si s& nu arunce margaritarele la porci. In cadrul Legii lui Moise, cainii si porcii erau considerate animale necurate, in contextul ei
desemnandu-i pe oamenii rai. Cand dam peste oameni depravati, care trateaza adevarurile divine cu un dispret total si raspund la
propovaduirea de catre noi a cuvintelor lui Cristos cu Tnjosiri si violenta, noi nu suntem obligati sa continuam sa le impartasim evanghelia. A
insista sa le vestim mai departe Cuvantul nu ar face altceva decat sa ingramadeasca si mai multa osanda asupra celor care se fac vinovati de
aceasta respingere.

Se intelege de la sine ca e nevoie de mult discernamant spiritual pentru a discerne care sunt acesti oameni. Poate ca de aceea versetele
urmatoare abordeaza subiectul rugaciunii, prin intermediul careia noi putem cere intelepciune.

S. Cereti fara intrerupere, cautati fara intrerupere, bateti fara intrerupere (7:7-12)



Daca ne imaginam cumva ca am putea trai in practica fnvataturile Predicii de pe Munte prin propriile noastre forte, atunci inseamna ca nu am
inteles caracterul supranatural al vietii la care ne cheama Mantuitorul, intelepciunea sau puterea de a trai o asemenea viata trebuie sa vina
de sus. Si astfel ni se adreseaza aici invitatia de a cere si a nu obosi cerand; de a cauta, si de a nu obosi cautand; de a bate si de a nu obosi
batand. intelepciunea si puterea de a trai viata crestina vor fi daruite tuturor celor care cer aceste lucruri, in rugaciune fierbinte si staruitoare.

Scoase din contextul lor, versetele 7 si 8 ar parea ca un cec in alb pentru credincios, cu alte cuvinte, ca orice am cere ni s-ar da! Lucrurile nu
stau chiar asa! Versetele trebuie intelese in contextul imediat in care apar si in lumina celorlalte invataturi din cuprinsul Bibliei referitoare la
rugaciune. Prin urmare, aceste fagaduinte care ni se par, la prima vedere, lipsite de orice restrictii, sunt, in realitate, determinate de alte
pasaje. De pilda, in Psalmi 66:18 aflam ca cel care se roaga nu trebuie sa aiba in viata sa nici un pacat nemarturisit. Crestinul trebuie sa se
roage cu credinta (lacov 1:6-8) si dupa voia lui Dumnezeu (1loan 5:14). Rugaciunea trebuie sa fie facuta cu persistenta (Luca 18:1-8) si
sinceritate (Evrei 10:22a).

Cand au fost indeplinite conditiile rugaciunii, crestinul poate avea increderea deplina ca Dumnezeu va asculta rugaciunea lui si-i va da
raspuns. Aceasta asigurare isi gaseste temeiul in caracterul lui Dumnezeu, Tatal nostru. Pe plan omenesc, noi stim ca daca un fiu ii cere
paine, tatal lui nu-i va da o piatra, dupa cum nu-i va da un sarpe, daca ii cere un peste. Un tata pamantesc nici nu-l va amagi pe fiul sau
flamand, nici nu-i vada vreun lucru care sa-i dauneze.

Domnul nostru foloseste metoda argumentarii de la simplu la complex. Cu alte cuvinte, daca parintii omenesti onoreaza cererile copiilor lor,
acordandu-le ceea ce este mai bun pentru ei, cu cat mai mult va face acest lucru Tatal nostru care este in ceruri.

Legatura imediata dintre versetul 12 si cel precedent pare sa fie urmatoarea: intrucat Tatal nostru ne da atatea lucruri bune, si noi, la randul
nostru, trebuie sa-l urmam exemplul, dand dovada de omenie (bunatate) fata de altii. Dar proba prin care putem verifica daca o actiune va fi
benefica pentru altii este de a vedea daca noi insine am dori sa avem parte de ea. ,Regula de aur" fusese exprimata, in termeni negativi, cu
cel putin o sutd de ani inainte de vremea Domnului Isus de catre rabinul Hillel. Dar exprimand regula in termeni pozitivi, Isus depaseste
cadrul pur restrictiv al acestui principiu, trecand la domeniul pozitiv, al unei actiuni deliberate de a face bine altuia. Crestinismul nu consta
doar din efortul de a te abtine de la comiterea pacatului, ci este o forma pozitiva a facerii de bine.

Aceasta afirmatie a lui Isus este legea si proorocii, adica ea rezuma invataturile morale ale Legii lui Moise si ale scrierilor Profetilor lui Israel.
Neprihanirea ceruta de Vechiul Testament este implinita in credinciosii convertiti, care umbla astfel dupa indemnurile Duhului (Romani 8:4).
Daca s-ar aplica pe plan international acest verset, ar avea darul de a transforma toate domeniile relatiilor dintre natiuni, al vietii politice din
orice stat, al vietii familiei si bisericii.

T. Calea ingusta

Domnul ne previne acum ca poarta de intrare pe calea uceniciei crestine este ingusta iar drumul greu (atat textul critic, cat si cel majoritar
redau textul de aici sub forma de exclamatie: , Cat de stramta este poarta si cat de dificila este calea ce duce la viata si ce putini sunt cei ce o
gasesc!" Cand cele mai vechi manuscrise sunt in consens de respingere a textului traditional, in aceste cazuri ele sunt aproape

ntotdeauna corecte. in asemenea cazuri, traditia versiunii K] are un suport textual subred). Dar ei care ii urmeaza cu credinciosie nvataturile
gasesc viata din belsug. Pe de alta parte, exista o alta poarta, larga, anume viata satisfacerii tuturor dorintelor si placerilor proprii. Sfarsitul
acestei vieti este pierzarea. Aici nu se discuta despre pierzarea sufletului, ci despre esecul de a trai in practica scopul pentru care ai fost
creat.

Versetele acestea mai au o aplicatie la evanghelie, prin faptul ca descriu cele doua cai si cele doua destine ale omenirii. Poarta larga si calea
latd duc la pierzare (Proverbe 16:25). in schimb, poarta ingust& si calea grea duc la viata. Isus este si poarta (loan 10:9), si calea (loan 14:6).
Acum insa, desi aceasta aplicatie a textului este valabila, interpretarea este destinata credinciosilor. Isus spune ca pentru a-L urma pe El se
cere credinta, disciplina si rabdare. Dar viata aceasta grea este singura demna de a fi traita. Daca vei alege calea usoara, vei avea o multime
de camarazi pe drum, dar vei pierde lucrurile cele mai alese pe care ti le rezervase Dumnezeu!

Oriunde ni se da o invatatura despre cerintele stringente ale adevaratei ucenicii, vom intalni si proorocii mincinosi, care promoveaza poarta
larga si calea usoara. Acestia dilueaza adevarul, pana cand, cum s-a exprimat C. H. Spurgeon: ,,nu a mai ramas din el nici atat cat sa faci o
supa pentru o lacusta pricajita." Oamenii acestia care pretind ca vorbesc in numele lui Dumnezeu se strecoara imbracati in haine de oi, pe

cand Tnauntrul lor sunt lupi rapitori; adica necredinciosi venali, care se napustesc asupra celor imaturi, instabili si creduli.

Versetele 16-18 trateaza problema depistarii profetilor falsi: ,,dupa roadele lor ii veti cunoaste." Vietile lor destrabalate si invataturile nocive
pe care le propaga ii dau de gol. Un pom sau o planta produc rod dupa soiul lor. Spinii nu vor produce struguri, nici maracinii smochine.
Pomul bun face roade bune iar pomul rau face roade rele. Principiul e valabil atat in lumea naturald, cat si in lumea spirituala. Felul de
vietuire si invataturile celor care sustin ca vorbesc in numele lui Dumnezeu trebuie sa fie supuse la proba Cuvantului lui Dumnezeu: ,Daca nu
vor vorbi asa, nu vor mai rasari zorile pentru poporul acesta" (Isaia 8:20).

Profetii falsi vor fi aruncati in foc. invatatorii falsi si profetii mincinosi vor avea parte de o pierzare rapida (2Petru 2:1). Ei se cunosc dupa
roadele lor.

Domnul Isus ne avertizeaza in continuare asupra pericolului pe care-L prezinta cei ce pretind ca-L cunosc ca Mantuitor, dar care n-au fost
convertiti niciodata. Nu oricine 1i spune lui Isus: ,Doamne, Doamne" va intra in Tmparatia cerurilor. Numai cei care fac voia lui Dumnezeu vor
intra in Tmparatie. Primul pas pe calea infaptuirii voii lui Dumnezeu este sa crezi in Domnul Isus (loan 6:29).

In ziua judecatii, cand necredinciosii vor sta inaintea lui Cristos (Apocalipsa 20:11-15), multi fi vor aminti c& ei au proorocit, au scos afara
demoni sau au facut multe minuni - toate in Numele Lui. Dar toate insistentele lor vor fi in zadar. Isus le va spune raspicat ca niciodata nu i-a
cunoscut sau considerat ai Lui.



Din aceste versete invatam ca nu toate minunile sunt de origine divina si ca nu toti cei care savarsesc minuni poseda imputernicirea divina.
Cand se savarseste un miracol, aceasta nu inseamna altceva decat ca a intervenit puterea supranaturala. Or, puterea aceasta poate fi de
origine divina ori satanica. Satan poate sa-si imputerniceasca slujitorii ca acestia sa scoata afara demoni, dar numai temporar, cu scopul de a
crea iluzia ca miracolul respectiv este de natura divina. Satan nu-si va dezbina Thsa imparatia Tmpotriva ei insasi, Tn asemenea situatii, ci
dimpotriva, va pune la cale o invazie si mai periculoasa de demoni in viitor.

W. Zidita pe stanca (24-29)

Isus isi incheie Predica cu o parabola, care subliniaza importanta ascultarii. Nu este de ajuns sa auzim aceste cuvinte, ci mai trebuie sa le si
punem in aplicare. Ucenicul care aude si implineste poruncile lui Isus este ca un om intelept, care si-a zidit casa pe stanca. Casa lui (viata sa)
are o temelie solida si atunci cand vor veni ploile si vantul, ea nu se va prabusi.

Persoana care aude cuvintele lui Isus dar nu le implineste este ca un om nechibzuit, care si-a zidit casa pe nisip. Omul acesta nu va fi in stare
sa reziste cand vor veni furtunile vietii: cand ploaia a lovit in casa aceasta si a suflat vantul, ea s-a prabusit, pentru ca nu a avut o temelie
solida. Daca cineva traieste dupa principiile Predicii de pe Munte, lumea il va califica drept nechibzuit. Isus il numeste insa intelept pe acest
om. Lumea il va considera intelept pe cel care traieste dupa vedere, doar pentru clipa de fata, doar pentru sine. Isus il numeste pe acest om
nechibzuit. Este intru totul adecvat sa se recurga la comparatia cu ziditorul intelept si cel nechibzuit, pentru a ilustra adevarurile evangheliei.
Cei intelept isi pune toata increderea in Domnul Isus, Domnul, si Mantuitorul Lui, Tn Stanca pe care e zidita viata lui. Cel nechibzuit refuza sa
se pocaiasca si-L respinge pe Isus, nesocotind faptul ca El e singura lui speranta de mantuire. Dar talmacirea parabolei ne duce mult mai
departe, dincolo de mantuire, la rezultatele practice care decurg din viata crestina.

Cand a terminat Domnul Isus de rostit aceste cuvinte, oamenii au ramas uimiti de ele. Daca citim Predica de pe Munte si nu ramanem uimiti
de caracterul ei revolutionar, inseamna ca nu i-am inteles mesajul. Oamenii au sesizat deosebirea dintre invatatura lui Isus si cea a
carturarilor. El vorbea cu autoritate, pe cand cuvintele rostite de ei erau lipsite de putere. Cuvintele Sale erau vocea, pe cand ale lor erau
doar ecoul. Jamieson, Fausset si Brown fac urmatoarele observatii pe aceasta tema:

.in contextul in care invataturile Sale emanau atata autoritate diving, de Dat&tor al Legii, Expozitor si Judec&tor, era normal ca invataturile
carturarilor sa paleasca, in fata stralucirii Sale”

in pofida caracterului radical si extrem al invataturii lui Isus, oamenii erau atrasi de aceasta invataturd; multimi mari de oameni il urmau.
Adevarul se verifica singur si chiar daca nu este pe placul oamenilor, el rdmane intiparit in mintea lor.

Un lepros a ingenunchiat Thaintea lui Isus, rugandu-L fierbinte sa-l vindece. Acest lepros avea credinta ca Domnul il va putea vindeca. Or, o
astfel de credinta nu ramane niciodata nerasplatita. Lepra este o imagine foarte adecvata a pacatului, intrucat aceasta boala se prezinta sub
aspecte respingatoare, avand un caracter distructiv si infectios, ea fiind, in unele forme, imposibil de vindecat pe cai omenesti. Anumite
forme de lepra mentionate Tn Biblie nu sunt identice cu maladia numita ,Boala lui Hansen". De pilda, la Levitic, se includ conditiile potrivit
carora ea poate infecta o casa sau o haina.

Leprosii erau Tmpinsi la periferia societatii. Datoritd pericolului contaminarii, orice contact fizic cu ei era interzis. In cazul iudeilor, un atare
contact adauga si o intinare ceremoniala, adica facea persoana respectiva necorespunzatoare pentru a se mai putea inchina in adunarea
Israelului. Dar Isus s-a atins de lepros si a rostit cuvintele tamaduitoare si imediat lepra a disparut. Mantuitorul nostru are puterea de a curati
de pacat si de a-l califica pe cel curatit, facandu-l vrednic de a se inchina.

Aici gasim consemnata prima data in evanghelia dupa Matei cand Domnul Isus ii porunceste cuiva sa nu spuna la nimeni despre minunea
care i s-a facut sau la care a asistat {vezi si 9:30;12:16;17:9;Marcu 5:43;7:36;8:26). Motivul acestei interdictii trebuie cautat probabil in faptul
ca Domnul era constient ca pe multi fi interesa doar izbavirea de sub jugul roman si ca ar fi dorit sa-L faca Rege. Dar Isus stia ca Israelul era
nepocait si ca acest popor avea sa-l respinga conducerea Sa spirituala, Domnul fiind nevoit sa treaca mai intai pe la cruce.

Sub Legea lui Moise, preotul avea si rolul de medic. Cand un lepros era curatit, el avea obligatia de a aduce o ofranda si a se infatisa thaintea
preotului, pentru a fi declarat curat (Levitic 14:4-6). Negresit, era un eveniment foarte rar sa vezi un lepros vindecat - era un fapt atat de iesit
din comun incat s-ar fi cuvenit ca acest preot sa cerceteze daca nu cumva s-a aratat, in sfarsit, Mesia. Dar nu citim nicaieri ca s-ar fi petrecut
0 asemenea reactie. Isus i-a spus leprosului sa indeplineasca cerintele legii pentru aceasta situatie. Implicatiile spirituale ale acestei minuni
sunt clare: Mesia venise la poporul Israel cu puterea de a vindeca natiunea de boala ei. El a prezentat aceasta minune ca pe una din scrisorile
Sale de acreditare. Dar natiunea nu era inca pregatita pentru Izbavitorul ei.

B. Putere asupra paraliziei (8:5-13)

Credinta acestui sutas ne-evreu este introdusa in contrast puternic cu totala lipsa de receptivitate a iudeilor. Daca Israel nu vrea sa-L
recunoasca pe Rege, atunci dispretuitii de pagani il vor accepta! Sutasul era ofiter roman care avea in subordinea lui circa o suta de oameni,
fiind cantonat la Capernaum. El a venit la Isus in cautare de vindecare pentru robul sau, care se imbolnavise grav de paralizie. Avem aici de a
face cu un caz aparte de compasiune, intrucat cei mai multi functionari nu ar fi avut atata grija de un rob.

Cand Isus S-a oferit sa-1 viziteze pe robul bolnav, sutasul a demonstrat realitatea si profunzimea credintei sale. in mare, iata ce a spus el: ,Eu
nu sunt vrednic sa-mi intri Tn casa. Oricum, nu e nevoie, deoarece ai putea foarte bine sa-I vindeci doar spunand un cuvant. Eu stiu ce
inseamna autoritatea. Si eu primesc ordine de la superiorii mei si, la randul meu, dau ordine celor aflati sub comanda mea. Poruncile mele
sunt executate in mod implicit. Cu cat mai multa putere ar avea cuvintele Tale asupra bolii robului meu!"

Isus S-a minunat de credinta acestui ne-evreu. Este doar una din doud ocazii in care se spune ca Isus S-a minunat. Cealalta este in legatura
cu necredinta iudeilor (Marcu 6:6). El nu gasise o credinta atat de mare nici printre membrii poporului ales, Israel. Asta L-a determinat sa
spuna ca in viitoarea imparatie Neamurile vor veni in numar mare din toatd lumea, pentru a avea partasie cu patriarhii poporului evreu, in
timp ce fiii imparatiei vor fi aruncati in intunericul de afara, unde vor plange cu amar si vor scrasni din dinti. Fiii imparatiei sunt cei care s-au



nascut iudei, au pretins ca-L recunosc pe Isus ca Dumnezeu si Rege, dar care n-au fost convertiti cu adevarat niciodata. Principiul se aplica si
astazi. Multi copii care au avut privilegiul de a se fi nascut si a fi fost crescuti in familii crestine vor pieri in iad pentru ca L-au respins pe
Cristos, Tn timp ce salbaticii din jungla se vor bucura de slava vesnica a cerului, pentru ca au crezut in mesajul evangheliei.

Isus i-a spus sutasului: ,,Du-te si facati-se dupa credinta ta." Credinta este rasplatita proportional cu increderea in caracterul lui Dumnezeu.
Robul a fost vindecat pe loc, chiar daca Isus se afla la oarecare distanta. Putem vedea in acest exemplu o intruchipare a lucrarii actuale a lui
Cristos, de vindecare si izbavire a neamurilor, lipsite de privilegii, de sub paralizia pacatului, cu toate ca El insusi nu este prezent cu trupul.

C. Puterea asupra frigurilor

La venirea serii, cand s-a terminat sabatul (vezi Marcu 1:21-34), oamenii au dat buzna la El, aducand multe victime ale posesiunii demonice.
Acesti indivizi jalnici erau umpluti si stapaniti de duhuri rele. Adesea ei demonstrau cunostinte si puteri supranaturale. Alteori erau chinuiti.
Purtarea lor se asemadna cu cea a nebunilor, cu deosebirea ca sursa neputintei lor era de natura demonica, mai degraba decat mentala. Isus a
scos duhurile rele cu un singur cuvant. De asemenea, i-a vindecat pe toti cei care erau bolnavi, implinind profetia de la Isaia 53:4: , Totusi El
suferintele noastre le-a purtat si durerile noastre le-a luat asupra Lui..." Versetul 17 este adesea folosit de cei care fac minuni de vindecare,
pentru a arata ca vindecarea ar fi inclusa in lucrarea de ispasire a Domnului Isus si, prin urmare, vindecarea fizica este un lucru pe care
credinciosul 1l poate cere prin credinta. Dar aici Duhul lui Dumnezeu aplica profetia la lucrarea de vindecare savarsita de Mantuitor pe
pamant, nu la lucrarea Sa de pe cruce!

Pana aici in capitolul acesta am vazut patru minuni, dupa cum urmeaza:

1. Vindecarea leprosului iudeu, Cristos aflandu-se de fata.

2. Vindecarea robului sutasului, Cristos nefiind la locul vindecarii.

3. Vindecarea soacrei lui Petru, Isus aflandu-se prezent in casa.

4. Vindecarea tuturor posedatilor demonici si a bolnavilor, Isus fiind prezent la locul vindecarii.

Gaebelein este de parere ca acestea sunt prototipuri ale celor patru faze din lucrarea Domnului nostru:

1. Cristos la Prima Venire, savarsind lucrarea Sa pentru poporul Sau, Israel.

2. Dispensatia Neamurilor, Isus nefiind de fata fizic.

3. A Doua Sa Venire, cand El va intra in casa, restabilind relatiile Sale cu Israel si vindecand-o pe fiica bolnava a Sionului.
4. Mileniul, cand toti posedatii de demoni si bolnavii vor fi vindecati.

Aceasta este, fara indoiala, o percutanta analiza a progresului invataturilor din cadrul minunilor, si ar trebui ca ea sa ne trezeasca la realitatile
profunde ascunse in Sfintele Scripturi. E bine insa sa avem grija ca nu cumva sa ducem aceasta metoda la extrem, incercand sa fortam
sensul unui text, dincolo de limitele permise.

E. Minunea refuzului uman (8:18-22)

L-am vazut pe Cristos exercitandu-si autoritatea asupra bolii si a demonilor. Doar cand intra Tn contact cu barbati si femei, intampina El
rezistenta - aceasta fiind minunea refuzului.

Pe cand se pregatea Isus sa traverseze Marea Galileii, de la Capernaum, pana pe coasta de rasarit, a pasit in fata un carturar plin de
incredere in el insusi, fagaduind sa-L urmeze pe Isus pana la capat. Raspunsul pe care i-l dd Domnul il pune pe ganduri, deoarece i cere sa ia
in considerare pretul unei atari actiuni: faptul ca toata viata va trebui sa si-o traiasca in lepadare de sine. ,Vulpile au vizuini si pasarile au
cuiburi, dar Fiul Omului nu are unde-Si pleca capul”. in lucrarea Sa publica El nu a avut casa Lui proprie, dar erau destule case in care El era
primit ca oaspete de onoare si putea dormi oricand. Adevarata forta a cuvintelor Sale pare sa fie de natura spirituala: lumea aceasta nu i-a
putut asigura odihna reala si durabila. El avea de indeplinit o lucrare si nu-Si putea permite sa Se odihneasca atata timp cat aceasta ramanea
neindeplinita. Acelasi lucru este valabil si in cazul urmasilor Lui: lumea aceasta nu este locui lor de odihna - sau, cel putin, nu ar trebui sa fie!

Un alt urmas al Sau, bine intentionat, si-a exprimat dorinta de a-L urma, dar avea mai intai de rezolvat o treaba mai importanta: ,Doamne,
lasa-ma sa ma duc mai intai sa-mi ingrop tatal." Daca tatal lui a murit deja sau nu - asta nu are importanta. Problema consta ih exprimarea
unei contradictii, in cuvintele: ,Doamne.... eu... mai intdi." El s-a asezat pe sine insusi inaintea lui Cristos. Desi este absolut normal sa-i faci
tatalui tau o inmormantare cum se cuvine, aceasta devine o actiune gresita atunci cand chiar si un asemenea act ocupa un loc superior
chemarii Mantuitorului.

Isus i-a raspuns, de fapt: ,Prima ta datorie este sa Ma urmezi pe Mine. Lasa-i pe cei morti spiritual sa-i ingroape pe cei morti fizic. O persoana
nemantuita e suficient de capabila sa infaptuiasca o asemenea lucrare, in ce te priveste pe tine, consacra tot ce ai mai de pret in viata ta
lucrurilor nepieritoare. Nu-ti pierde timpul cu fleacuri." Nu ni se spune cum au raspuns acesti doi ucenici. Dar se poate deduce, implicatia
clar fiind ca L-au parasit pe Cristos, pentru a trai o viata tihnits in aceastd lume, imbrétisand lucrurile secundare. inainte de a-i condamna, ar
trebui sa ne verificdm pe noi insine cu privire la cele doua conditii de a fi ucenic, pe care le enunta Isus n acest pasaj.

F. Putere asupra elementelor naturii

Marea Galileii e cunoscuta pentru furtunile violente care se ivesc ca din senin pe ea. Vanturile dinspre nord sufla cu putere de-a lungul Vaii
lordanului, crescand in intensitate, datorita efectului de tunel. Astfel cand ajung la Marea Galileii, o fac extrem de dificild pentru navigatie.



Cu aceastd ocazie, Isus traversa marea de !a vest la est. Cand a izbucnit furtuna, El dormea in barca. ingroziti, ucenicii L-au trezit, strigand
disperati dupa ajutor. Trebuie sa le acordam credit pentru faptul ca s-au dus sa ceara ajutor de la Cine trebuia. Dupa ce i-a mustrat pentru
credinta lor foarte redusa, El a certat vanturile si valurile. Apoi, cand s-a lasat o mare liniste, oamenii s-au minunat ca pana si elementele
naturii 1l asculta pe umilul lor Pasager. O, cum nu-si dddeau ei seama ca insusi Creatorul si Sustinatorul intregului univers calatorea in acea zi
la bordul ambarcatiunii lor!

Mai devreme sau mai tarziu, toti ucenicii vor trece prin furtuni. Uneori ni se pare ca vom fi inghititi de valuri. Ce mangaiere sa stim ca Isus
este 1n barca cu noi! ,,Nu-s valuri sa-nghita corabia in care Se afla Stapanul oceanelor, pamantului si cerurilor." Nimeni nu poate potoli
furtunile vietii ca Domnul Isus!

Pe malul de est al Marii Galileii se afla tinutul Gherghesenilor. Cand a sosit Isus, a intalnit doua cazuri de posesiune demonica extrem de
violenta. Acesti demoniaci traiau in morminte de genul pesterilor si erau atat de fiorosi incat oamenii de prin partea locului se temeau sa
treaca pe acolo.

Cand S-a apropiat Isus, demonii au strigat: ,,Ce legatura este intre noi si Tine, Isuse, Fiul lui Dumnezeu? Ai venit aici sa ne chinuiesti inainte
de vreme?” Ei stiau cine este Isus si c3, in final, El ii va nimici. In aceast& privint, teologia lor era mai exactd decat cea a multor teologi
liberali din zilele noastre. Simtind ca Isus avea sa-i scoata afard, ei au cerut sa li se dea voie sa fie transferati intr-o turma de porci care
pastea prin preajma.

E destul de ciudat ca Isus le-a satisfacut dorinta. Ce L-a determinat pe Domnul Suveran sa acorde cererea demonilor? Pentru a intelege
actiunea Lui, trebuie sa intelegem doud lucruri: Mai intai, demonii fug de starea dezmembrata. Ei vor cu orice chip sa locuiasca in trupurile
fiintelor umane sau, dacé asta nu se poate, in animale sau alte creaturi. in al doilea rand, scopul urmérit intotdeauna de demoni este s&
distruga. Daca Isus s-ar fi multumit doar sa-i scoata din persoanele posedate, demonii ar fi constituit un pericol pentru alti oameni din partea
locului. Permitandu-le insa sa intre in porci, El i-a impiedicat sa intre in barbati si femei, limitandu-le puterea distructiva la animale, inca nu
sosise vremea ca ei sa fie nimiciti cu totul de catre Domnul. De indata ce a avut loc transferul, porcii au navalit pe panta dealului,
fnecandu-se in mare.

Incidentul acesta demonstreaza ca scopul final al demonilor este de a distruge si subliniaza posibilitatea terifianta ca doar doi oameni sa
poata fi posedati de un numar atat de mare de demoni cat a fost necesar pentru a distruge doua mii de porci (Marcu 5:13).

Pazitorii porcilor au alergat in sat, spunand oamenilor ce s-a intamplat. Locuitorii satului au venit ingroziti si L-au rugat sa plece din zona. De
atunci incolo Isus a fost criticat pentru ca ar fi ucis fara rost porcii respectivi si a fost rugat sa plece din regiunile vizitate, pe motiv ca ar fi pus
mai mare pret pe viata oamenilor, decat pe cea a animalelor. Dar daca acesti Ghergheseni erau iudei, atunci inseamna ca oricum nu aveau
voie sa creasca porci! Nu are Tnsa importanta daca erau evrei sau nu. Ceea ce e condamnabil este ca puneau mai mult pret pe o turma de
porci, decat pe vindecarea a doi posedati.

Respins de ghergheseni, Mantuitorul a traversat din nou Marea Galileii, sosind la Capernaum, care devenise orasul Sau dupa ce locuitorii
Nazaretului au Tncercat sa-L distruga (Luca 4:29-31). Aici a savarsit El cateva dintre cele mai mari minuni.

Au venit la El patru barbati, purtand un paralitic culcat pe un pat improvizat. Relatarea lui Marcu ne informeaza ca procedau asa din pricina
multimii care nu-i lasa sa treaca. Astfel au fost nevoiti sa faca o spartura in acoperis si sa-I coboare pe om in prezenta lui Isus (2:1-12). Cand
le-a vazut Isus credinta, i-a spus paraliticului: ,indrdzneste, fiule! Pacatele iti sunt iertate." Observati c& El le-a v&zut credinta, Credinta a fost
aceea care i-a indemnat sa-l aduca pe invalid la Isus si tot credinta de care a dat dovada bolnavul a stabilit legatura cu Isus. Domnul Isus a
rasplatit mai intai acest gen de credinta, declarandu-I pe om iertat de pacatele sale. Marele Medic a indepartat mai intai cauza, si abia apoi
s-a ocupat de simtome. El a inceput cu binecuvantarea mai mare. Acest text ne face sa ne punem intrebarea daca Cristos a vindecat pe
cineva fara sa si mantuiasca acea persoana!

Cand au auzit unii din carturari ca Isus |-a declarat pe omul acela iertat de pacatele sale, L-au acuzat de blasfemie in sinea lor. ,La urma
urmelor, numai Dumnezeu poate ierta pacatele!" - si-au zis ei. Or, ei erau decisi sa nu-L accepte ca Dumnezeu. Atotstiutorul Domn Isus le-a
citit insa gandurile si i-a mustrat pentru raul din inima lor lipsita de credinta, dupa care i-a intrebat ce este mai usor sa spui: ,lertate iti sunt
pacatele" sau ,Scoala-te si umbld"? In realitate, este la fel de usor sa rostesti oricare din propozitii. Dar care este mai usor de infaptuit?
Ambele sunt cu neputinta de realizat pentru oameni, dar rezultatele primei porunci nu se vad, in vreme ce efectele celei de-a doua porunci
pot fi sesizate imediat.

Pentru a le arata carturarilor ca are autoritate pe pamant sa ierte pacatele (si, prin urmare, trebuie sa i se acorde cinstea cuvenita, ca
Dumnezeu), Isus a ficut o concesie, sdvarsind o minune pe care ei s-o poatd vedea. intorcAndu-se spre paralitic, i-a spus: ,Scoala-te, ridica-ti
patul si du-te acasa!"

Cand l-au vazut multimile ducandu-se acasa, purtand cu el rogojina pe care zacuse, au inregistrat doua tipuri de emotii: frica si uimire. Le era
frica in prezenta unei eveniment evident supranatural. L-au slavit pe Dumnezeu pentru ca a dat atata putere oamenilor. Dar ei nu au prins
adevarata semnificatie a minunii savarsite de Domnul. Vindecarea vizibila a paraliticului a avut darul de a confirma ca pacatele omului i-au
fost iertate - deci minunea invizibila. Din aceasta ei trebuiau sa-si dea seama ca ceea ce au vazut nu era o demonstratie a autoritatii pe care
a daruit-o Dumnezeu oamenilor, ci a faptului ca insusi Dumnezeu se afla printre ei, in Persoana Domnului Isus Cristos. Dar ei n-au

priceput. Cat despre carturari, stim din relatarea evenimentelor care au urmat ca si-au impietrit inimile si mai mult, fiind cuprinsi de
necredinta si ura.

Atmosfera de incordare care se tese in jurul Mantuitorului este dezamorsata pentru moment de relatarea simpla si plina de modestie a lui
Matei, referitoare la propria sa chemare. Fiind vames sau perceptor al impozitorului, atat el, cat si colegii sai erau detestati de iudei, din
pricina necinstei lor, a impozitelor excesiv de mari pe care le colectau de la oameni si, nu in ultimul rénd, pentru ca erau exponentii
intereselor imperiului roman, sub al carui jug se aflau israelitii. Trecand pe langa punctul de colectare a impozitului, Isus i-a spus lui Matei:
,Urmeaza-ma"! Matei a raspuns imediat la chemare, sculandu-se si urmandu-L pe Isus si parasind o slujba prin traditie asociata cu



fnseldtoria, devenind imediat un ucenic al lui Isus. Dupa cum s-a exprimat cineva: ,Matei a pierdut o slujbd comoda, dar si-a implinit destinul.
A pierdut un venit apreciabil, dar a dobandit onoare. A pierdut ceea ce oamenii numesc siguranta zilei de maine, angajandu-se, in schimb, in
cea mai mare aventura pe care ar fi putut-o visa vreodata." Si printre numeroasele recompense ale acestui gest crucial din viata sa s-a
numarat si aceea ca a devenit unul din cei doisprezece ucenici si i s-a acordat privilegiul de a redacta evanghelia ce-i poarta numele.

Masa descrisa aici a fost organizata de Matei in onoarea lui Isus (Luca 5:29). A fost modalitatea sa de a-L marturisi pe Cristos in public si de a
le face cunostinta colegilor sai cu Mantuitorul. Asta Tnseamna ca, in mod necesar, mesenii erau vamesi si alte persoane din categoria
cunoscuta sub denumirea de pacatosi!

Pe vremea aceea oamenii aveau obiceiul sa manance stand intinsi pe perne, cu fata spre masa. Cand L-au vazut fariseii pe Isus ca se
insoteste cu cei considerati drept pleava societatii, s-au dus la ucenici si L-au acuzat de ,culpabilitate prin asociere" - caci nici un profet
adevarat nu s-ar fi asociat, in opinia lor, cu pacatosii!

Isus a auzit ce au spus si le-a raspuns: ,Nu cei sanatosi au trebuinta de doctor, ci cei bolnavi." Fariseii se considerau sanatosi si n-ar fi
recunoscut nici in ruptul capului ca ar avea nevoie de Isus. (in realitate, desigur, ei erau foarte grav bolnavi, spiritual, avand o acuta nevoie
de vindecare.) Prin contrast cu ei, vamesii si pacatosii erau mult mai dispusi sa-si recunoasca adevarata stare si sa caute harul salvator al lui
Cristos! Da, Isus nu s-a sfiit sa manance cu pacatosii. Dar si daca ar fi mancat la un loc cu fariseii, | s-ar fi putut aduce aceeasi acuza - ba
chiar in masurd mai mare! Daca Isus nu ar fi stat la masa cu pacatosii, intr-o lume ca a noastra, ar fi trebuit s& manance singur toata viata.
Dar e important sa retinem ca atunci cand a mancat cu pacatosii, niciodata nu S-a complacut in faptele lor rele si nu Si-a compromis
marturia. Mai degraba, a profitat de aceste prilejuri pentru a-i chema la adevar si sfintenie.

Problema fariseilor consta in faptul ca, desi ei urmau ritualurile iudaismului, cu tot dichisul, inimile lor erau reci, impietrite si lipsite de mila. Si
astfel, Isus i-a trimis sa invete intelesul cuvintelor lui lehova: ,Mila voiesc, iar nu jertfa" (citat din Osea 6:6). Desi instituise sistemul de jertfe,
El nu a voit ca ritualurile sa devina un substitut pentru neprihanirea launtrica. Dumnezeu nu este un adept al ritualurilor si El nu-Si gaseste
placerea in ritualuri din care lipseste evlavia personala - exact ceea ce facusera de fapt fariseii. Ei respectau litera legii, dar nu aveau
compasiune pentru cei ce aveau nevoie de ajutor spiritual. Ei se asociau doar cu oameni de teapa lor, care se considerau neprihaniti in ochii
lor insisi.

In contrast, Domnul Isus le-a spus raspicat: ,,Cici n-am venit s& chem la poc&inta pe cei neprihaniti, ci pe cei pacatosi." El a implinit cu
desavarsire dorinta lui Dumnezeu de a vedea ingem&nate indurarea cu jertfa. intr-un sens, nu existd nici un om neprihanit in lume. Prin
urmare, El a venit sa-i cheme pe toti oamenii la pocainta. Dar ideea care se desprinde de aici este ca aceasta chemare a Sa are eficacitate
doar in cazul celor care recunosc ca sunt pacatosi. El nu-i poate vindeca pe cei care sunt mandri, care se socotesc singuri neprihaniti sau
refuza sa se pocaiasca, cum era cazul fariseilor.

Deja la ora aceea loan se afla probabil in inchisoare. Ucenicii lui au venit la Isus cu o problema. Ei posteau adesea, dar ucenicii lui Isus nu
posteau. De ce? - au intrebat ei.

Domnul le-a raspuns printr-o ilustratie. El era mirele iar ucenicii Sai erau oaspetii mirelui. Atata vreme cat se afla cu ei, nu exista motiv sa
posteasca, in semn de doliu. Dar El avea sa fie luat de la ei si atunci ucenicii Lui aveau s& posteasca. intr-adevar, El a fost luat de la ei - prin
moartea si ingroparea Sa si de la Tnaltarea Sa la cer incoace este absent cu trupul din mijlocul ucenicilor. Desi cuvintele lui Isus nu ne
poruncesc sa postim, ele negresit aproba aceasta indeletnicire, ca o forma de exercitiu, in ton cu purtarea unora care asteapta revenirea
Mirelui.

intrebarea pusa de ucenicii lui loan L-a determinat pe Isus sa arate in continuare c& loan a marcat incheierea unei dispensatii, vestind o nou&
epoca a Harului. Domnul precizeaza ca fiecare epoca isi are principiile caracteristice, care nu trebuie confundate. A confunda legea cu harul
ar echivala cu incercarea de a coase un petec nou, neintrat la apa, pe o haina veche. Prin spalare, petecul s-ar contracta, producand o noua
ruptura in imbracamintea respectiva, si mai mare ca la inceput. Pe buna dreptate afirma Gaebelein:

Un crestinism iudaistic care, printr-o profesiune a Harului si a Evangheliei, incearca sa tina Legea, promovand o neprihanire a Legii, este o
uraciune mai mare in ochii lui Dumnezeu decat profesiunea din trecut a Israelului, cand se inchina la idoli.

Sau amestecul respectiv ar echivala cu a pune vin nou in burdufuri vechi. Presiunea rezultata in urma procesului de fermentare a vinului nou
ar face sa plezneasca burdufurile vechi, care nu mai au elasticitatea celor noi. Viata si libertatea Evangheliei deterioreaza burdufurile
ritualismului.

Inaugurarea erei crestine avea sa dea nastere la tensiuni inevitabile. Bucuria pe care a adus-o Cristos nu a putut fi tinuta cu forta in formele
si ritualurile Vechiului Testament. Trebuia introdus un sistem cu totul nou. Pettingill precizeaza natura acestui proces:

LAstfel, Regele isi previne ucenicii cu privire la pericolul amestecarii vechiului... cu noul.... Si totusi, exact acest lucru de care ni se spune ca
trebuie sa ne ferim s-a petrecut in mai toata istoria crestinatatii. ludaismul a fost peticit si adaptat pretutindeni prin biserici, aceleiasi haine
vechi dandui-se eticheta de ,,crestinism". Prin urmare, s-a creat un amestec confuz, care nu mai e nici iudaism, nici crestinism, ci o inlocuire
ritualistica a Tncrederii in Dumnezeul cel viu cu fapte moarte. Noul vin al mantuirii a fost turnat in vechile burdufuri ale legalismului. Urmarea?
Burdufurile au pleznit iar vinul s-a varsat, pretiosul lichid nemaiputand da viata oamenilor. Legea si-a pierdut severitatea, deoarece acum e
amestecata cu har, iar harul si-a pierdut frumusetea si trasaturile caracteristice, deoarece acum este amestecat cu faptele savarsite in cazul
legii.

K. Puterea de a vindeca pe cei incurabili si de a invia mortii (9:18-26)

Discursul lui Isus cu privire la trecerea de la o dispensatie la alta a fost intrerupt de interventia unui fruntas al sinagogii, foarte intristat de
faptul ca fiica lui a murit. insusi faptul c& acest dregator |-a cerut ajutor lui Isus a constituit o exceptie. Majoritatea liderilor iudei s-ar fi temut
sa procedeze asa, de teama batjocurilor si dispretului colegilor si prietenilor lor. Lasandu-l sa inteleaga ca ii onoreaza credinta, Isus a pornit



fmpreuna cu ucenicii spre casa acestui dregator.

Dar iata ca se produce inca o intrerupere! De data aceasta faptasul este o femeie, care avusese o hemoragie timp de doisprezece ani. Isus nu
a fost niciodata agasat de asemenea intreruperi. El ramanea intotdeauna calm, echilibrat, accesibil si abordabil.

Stiinta medicala nu reusise s-o ajute pe aceasta femeie ci, dimpotriva, starea ei continua sa se inrautateasca (Marcu 5:26). Ajunsa la capatul
puterilor, in situatia extrema in care se gasea, ea vine la Isus - mai precis, il zareste pe Isus inconjurat de o multime de oameni. Crezand c& El
va fi nu numai in stare, ci si dispus, s-0 ajute, ea si-a croit cu greu drum prin multime si s-a atins de poala hainei Lui. Credinta adevarata nu
ramane niciodata neobservata de El. Si astfel Domnul Isus s-a intors si a declarat-o vindecata. Pe data femeia a fost vindecata, pentru prima
oara, dupa doisprezece ani.

in acest punct este reluat firul narativ al dregatorului a crui fiicd murise. Cand a ajuns Isus la casa acestuia, bocitorii traditionali isi derulau
suita de cantece de jale, In virtutea a ceea ce a numit cineva drept ,,0 jale sintetica" Domnul a poruncit tuturor sa iasa din incapere,
declarand ca fetita nu era moarta, ci doar adormita. Cei mai multi cercetatori ai Scripturilor sunt de parere ca Domnul S-a referit aici la somn,
in Tntelesul sau figurat, de moarte. Altii cred insa ca fata se afla in coma. Aceasta interpretare nu neaga capacitatea lui Isus de a o fi inviat, in
cazul in care ea a murit cu adevarat, ci, mai degraba, subliniaza ca Isus era prea onest, pentru a-si insusi creditul pentru invierea unei fete
care nu murise cu adevarat. Printre cei care au adoptat acest punct de vedere s-a numarat si Sir Robert Anderson, care a subliniat ca tatal si
toti ceilalti au afirmat ca fata murise, dar Isus a precizat ca ea nu a murit.

in orice caz, Domnul a luat-o pe fetitd de mana, savarsind miracolul rezultat in urma ridicarii ei din pat. Nu a trecut mult pana s-a réspandit
vestea acestei minuni in toata regiunea.

L. Puterea de a reda vederea (9:27-31)

Cand a plecat Isus din cartierul dregatorului, doi orbi s-au luat dupa El, cerand sa le fie redata vederea. Desi erau vaduviti de vederea fizica,
oamenii acestia posedau un acut spirit de discernamant spiritual. Adresandu-se lui Isus cu titlul de Fiul lui Dumnezeu, ei au dovedit ca
recunosc faptul ca El e Mesia cel indelung asteptat si Rege de drept al Israelului. Or, ei stiau ca atunci cand va veni Mesia, unul din semnele
prin care isi va valida El identitatea si autoritatea va fi faptul ca va darui vedere orbilor. Cand Isus le-a pus la incercare credinta, intrebandu-i
daca cred ei ca El e In stare sa faca acest lucru (sa le redea vederea), ei au raspuns fara sovaire: ,Da, Doamne."

Atunci Marele Medic s-a atins de ochii lor si i-a asigurat ca, intrucat au crezut, vor vedea. Imediat ochii lor au devenit complet normali.

Omul spune: ,Nu cred pana nu vad." Dumnezeu spune: ,,Nu vezi pana nu crezi." Isus i-a spus Martei: ,,Nu ti-am spus ca daca vei crede vei
vedea?" (loan 11:40). Cel care a redactat cartea catre Evrei a remarcat: ,,Prin credinta pricepem..." (11.3) Apostolul loan scrie si el: ,,V-am
scris voua, celor care credeti... ca sa stiti." (1loan 5:13). Lui Dumnezeu nu-I este placuta acea credinta care pretinde ca mai intai sa se
produca un miracol. El vrea ca noi sa credem pentru simplul fapt ca El este Dumnezeu.

De ce le-a atras Isus atentia oamenilor vindecati s nu spund nimanui acest lucru? in cadrul notelor de la cap. 8:4 am sugerat ca o explicatie
ar putea fi faptul ca nu dorea sa dea nastere la 0 miscare prematura de a-L introna ca Rege. Oamenii era inca nepocaiti. El nu putea domni
asupra lor pAna cand acestia aveau s& se nasca din nou. in plus, orice revoltd cu accente revolutionare in favoarea lui Isus le-ar fi atras
iudeilor cumplite represalii din partea guvernului roman. Mai mult, Domnul Isus trebuia sa treacd mai intai pe la cruce, inainte de a domni ca
Rege. Orice incercare de blocare a drumului Sau spre Calvar ar fi fost o abatere de la planul dinainte stabilit al lui Dumnezeu.

Cuprinsi de bucuria deliranta de a constata ca vad, cei doi oameni, recunoscatori pentru ceea ce li s-a facut, raspandesc vestea miraculoasei
lor vindecari. Desi am fi inclinati sa avem intelegere pentru gestul lor, realitatea ramane ca ei au dat dovada de un grav act de neascultare,
producand, in final, mai mult rau, decat bine, starnind, probabil, o curiozitate ieftina, si nu un interes real, in Domnul Isus, inspirat de Duhul
Sfant. Nici macar sentimentul de recunostinta nu justifica neascultarea!

Mai intai, Isus a dat viata mortilor, apoi vedere orbilor. Acum da glas celor muti. Pare sa existe o anumita succesiune spirituala aici - mai intai,
viata, apoi priceperea, si apoi marturia.

Un duh rau il lovise pe omul acesta cu neputinta de a vorbi. Dar a avut cineva mild de el si I-a adus la Isus. Dumnezeu sa binecuvanteze acea
categorie de oameni anonimi care s-au lasat folositi ca instrumente in ména Lui, aducéndu-i pe altii la Isus!

De indata ce demonul a fost scos afara, omul cel mut a vorbit. E normal sa presupunem ca, odata vindecat de mutenia lui, a pus in slujba lui
Dumnezeu graiul astfel recapatat, laudandu-L si inchinandu-Se Celui care s-a indurat de El si vestindu-L. Oamenii de rand si-au dat seama ca
Israelul asista la o serie de minuni fara precedent.

Dar fariseii au raspuns, spunand ca Isus scoate demonii cu ajutorul domnului dracilor. Acest act este definit de Isus ulterior drept pacatul de
neiertat (12:32). A sustine ca minunile savarsite prin puterea Duhul Sfant ar fi fost facute prin puterea Satanei a constituit o blasfemie (huld)
fmpotriva Duhului Sfant. in timp ce altii erau binecuvantati de atingerea vindecatoare a lui Cristos, din punct de vedere spiritual, fariseii au
ramas morti, orbi si muti.

Versetul acesta incepe cu ceea ce s-a numit al treilea circuit galileean. Isus a strabatut orasele si satele, predicand vestea imparatiei, adica
faptul ca El e Regele Israelului si c& daca poporul se va pocai si-L va recunoaste, El va domni peste el. in acest moment i se face Israelului o
oferta autentica a imparatiei. Ce s-ar fi intamplat daca Israel ar fi raspuns la aceasta oferta? Biblia nu ne da nici un raspuns la aceasta
intrebare. Stim fnsa ca Cristos tot ar fi trebuit sa moara pentru a asigura temelia neprihanita de pe care Dumnezeu sa-i poata indreptati pe
pacatosii din toate veacurile.

in timp ce Cristos 1i invata pe oameni si propovaduia Cuvantul, El vindeca tot felul de boli. Dupa cum prima venire a lui Mesia a fost
caracterizata de minuni, intr-un cadru smerit, tot asa a doua Sa venire va fi marcata de minuni, savarsite cu mare putere si slava (cf. Evrei
6:5: ,puterile veacului viitor")



Privind multimile de israeliti, tracasati si neajutorati, Domnul Isus le-a vazut ca pe niste oi fara pastor. Inima Lui plina de compasiune a fost
adanc miscata de soarta lor. O, daca am fi mai sensibili la nevoia profunda de mantuire a celor pierduti, a celor aflati pe moarte! Rugaciunea
noastra ar trebui sa fie mereu aceasta:

Ajuta-ma, Doamne, sa privesc multimea cum ai privit-o si Tu, pana privirea mi se va incetosa;
Sa am compasiune pentru oile pierdute si din dragoste pentru Tine
Mereu sa le iubesc!

Ogorul spiritual era copt, roadele erau gata de a fi secerate, dar vai, lucratorii erau asa de putini! Este o problema care dainuie pana in zilele
noastre, caci intotdeauna nevoile vor fi mai mari decat forta de munca disponibila.

Domnul Isus le-a spus ucenicilor sa-L roage pe Domnul secerisului sa scoata lucratori la secerisul Lui. A se observa ca nevoia in sine nu
constituie o chemare. Lucratorii nu trebuie sa se duca pana ce nu au fost trimisi.

,Cristos, Fiul lui Dumnezeu, m-a trimis in tarile de miazanoapte. Ordinarea mi-a fost data de mainile strapunse.”
Frances Bevan

Isus nu l-a identificat pe Domnul secerisului. Unii cred ca este Duhul Sfant. La 10:5, Isus insusi ii trimite pe ucenici, si astfel, se pare ca Lui
insusi ar trebui sa ne rugam in aceasta chestiune a evanghelizarii.

in ultimul verset din capitolul 9, Domnul Si-a instruit ucenicii s& se roage s& fie trimisi mai multi lucratori. Dar dacd esti sincer cand faci o
asemenea rugaciune, trebuie sa fii gata sa te duci tu insuti! Si astfel, aici vedem cum Domnul ii cheama pe cei doisprezece ucenici ai Sai. El fi
alesese deja, dar acum 1i cheama la o misiune speciala de evanghelizare a natiunii Israel. Chemarea a fost insotita de autoritatea de a scoate
afara duhuri necurate si de a vindeca tot felul de boli. Aici vedem din nou caracterul unic al lui Isus. Alti oameni mai facusera si ei minuni, dar
nici un alt om nu mai conferise aceasta putere asupra altora.

Cei doisprezece apostoli au fost, dupa cum urmeaza:
1. Simon, zis si Petru. Caracter impulsiv, generos. Fire foarte afectiva. Om cu calitati innascute de conducator.

2. Andrei, fratele lui. A fost prezentat lui Isus de catre loan Botezatorul (loan 1:36,40). Apoi Petru I-a adus pe fratele sau la Isus. Din acea clipa
si-a facut obiceiul de a duce oameni la Isus.

3. lacov, fratele lui Zebedei, care a fost mai tarziu ucis de Irod (Fapte 12:2) - primul dintre ucenici care moare ca martir.

4. loan, fratele lui. Un alt fiu al lui Zebedei, el a fost ,,ucenicul pe care I-a iubit Isus". Lui fi datoram Evanghelia a patra, cele trei Epistole care fi
poarta numele si cartea Apocalipsa.

5. Filip. Cetatean al orasului Betsaida, el este cel care I-a adus pe Natanael la Isus. A nu se confunda cu Filip Evanghelistul, din cartea Faptele
Apostolilor.

6. Bartolomeu, despre care se crede ca ar fi fost una si aceeasi persoana cu Natanael, israelitul in care Isus nu a gasit viclesug (loan 1:47).

7. Toma, numit si Geamanul. Cunoscut indeobste sub denumirea de ,Toma necredinciosul". in realitate, indoielile sale de la inceput au dat
nastere acelei marturisiri splendide a lui Cristos (loan 20:28).

8. Matei. Fostul vames, care a redactat evanghelia de fata.
9. lacov, fiul lui Alfeu: Se cunosc putine date sigure despre el.

10. Levi, zis si Tadeu. Mai este cunoscut si cu numele de luda, fiul lui lacov (Luca 6:16). Singurele cuvinte care i-au fost consemnate se
gasesc la loan 14:22.

11. Simon, Canaanitul, pe care Luca il numeste Zilotul (6:15).
12. luda, Iscarioteanul, cel care L-a vandut pe Domnul.

Ucenicii aveau, probabil, in aceasta perioada intre doudzeci si treizeci de ani. Proveniti din diverse paturi sociale, ei nu se deosebeau,
probabil, de majoritatea oamenilor cu un nivel mediu de dotare. Ei straluceau insa prin faptul ca erau asociati cu Isus.

C. Misiunea catre Israel (10:5-33)

Restul capitolului contine instructiunile Iui Isus pentru un turneu special de propovaduire, adresat casei lui Israel. Aceasta trimitere nu trebuie
confundata cu trimiterea ulterioara a celor saptezeci (Luca 10:l) sau cu Marea insarcinare (Matei 28:19,20). Misiunea de fata a fost una
temporara, avand un scop bine definit: acela de a vesti ca imparatia cerurilor s-a apropiat. Desi unele din principiile enuntate aici au valoare
universala, pentru toti copiii lui Dumnezeu, din toate veacurile, totusi trebuie precizat ca faptul ca unele din ele au fost ulterior revocate de
Domnul Isus dovedeste ca nu au fost randuite sa aiba caracter permanent (Luca 22:35,36).

Mai intai, se precizeaza traseul. Li s-a spus sa nu se duca la Neamuri sau la samariteni (un popor cu diversitate etnica, foarte detestat de
iudei). Misiunea lor s-a marginit de data aceasta la oile pierdute ale casei lui Israel.



Mesajul consta in vestirea faptului ca imparatia cerurilor este aproape. Daca Israelul refuza sa primeasca mesajul, nu mai exista nici o scuza,
deoarece acest mesaj oficial le era adresat in exclusivitate israelitilor. imp&ratia se apropiase prin Persoana Regelui. Israelul trebuia s& se
decida daca-L va primi sau il va respinge pe Rege.

Ucenicii au primit acreditarea, in masura sa confirme mesajul vestit de ei. Ei urmau sa vindece bolnavii, sa-i curete pe leprosi, sa invie mortii
(majoritatea manuscriselor omit aici textul ,invie mortii" ) si sa scoata afara demoni. ludeii cereau semne (1Corinteni 1:22); prin urmare,
Dumnezeu, in indurarea Sa, a consimtit sa le dea semne.

Cat despre remuneratie, reprezentantii Lui nu aveau voie sa perceapa nici o taxa pentru serviciile prestate. Fara plata primisera
binecuvantarile lor, fara plata trebuiau sa le daruiasca si altora.

Nu li se cerea sa-si asigure dinainte cele necesare calatoriei. La urma urmelor, erau israeliti care le predicau altor israeliti. Or, printre iudei se
recunostea principiul potrivit caruia lucratorul este vrednic de hrana sa. Prin urmare, nu va fi nevoie sa-si ia cu ei aur, argint, arama, traista
cu merinde, doua camasi, sandale sau toiege. Probabil sensul este acela de: ,sandale in plus" sau ,un toiag in plus". Daca aveau deja un
toiag, li se permitea sa-l ia cu ei (Marcu 6:8). Ideea care se desprinde de aici este ca nevoile lor aveau sa fie implinite de la o zi la alta.

Dar cum aveau ei sa rezolve problema cazarii? Cand intrau intr-o cetate, trebuiau sa caute o gazda demna - cineva care sa-i primeasca ca pe
niste ucenici ai Domnului si care sa fie receptiv la mesajul lor. De indata ce au gasit o0 asemenea gazda, trebuiau sa stea la ea, atata timp cat
ramaneau n orasul respectiv, mai degraba decat sa se mute in alt loc, daca s-ar fi ivit disponibilitatea unei cazari mai comode.

Daca erau primiti in vreo casa, ucenicii trebuiau sa-i ureze de bine, manifestandu-si amabilitatea si recunostinta pentru ospitalitatea acordata
lor. Pe de alta parte, daca o familie refuza sa-i primeasca pe mesagerii Domnului, acestia nu mai aveau obligatia sa se roage sa vina pacea lui
Dumnezeu peste acea casa. Cu alte cuvinte, nu mai erau obligati sa ceara binecuvantarea Domnului peste ea. Nu numai atat, dar ei trebuiau
sa exemplifice gravitatea faptului de a fi actionat contrar voii lui Dumnezeu, scuturandu-si praful de pe picioare. Respingandu-i pe ucenicii lui
Cristos, membrii acestei familii 1l respingeau de fapt chiar pe El.

El a avertizat ca o asemenea respingere va atrage dupa sine in ziua judecatii o pedeapsa mai aspra decat pedeapsa pentru perversiunile
comise de Sodoma si Gomora. De aici rezulta ca exista grade de intensitate a pedepsei in iad. Cum ai putea explica altfel ca va fi mai
usor pentru unii decat pentru altii?

in acest fragment Isus le d& sfaturi celor doisprezece cu privire la comportamentul pe care trebuie s&-l aiba in timpul prigoanelor. Ei vor fi ca
niste oi in mijlocul lupilor, inconjurati de oameni rai, gata sa-i sfasie. Ei trebuie sa fie intelepti ca porumbeii si sa se fereasca de orice situatie
in care ar putea da prilej altora sa se poticneasca de ei, fara temei; de asemenea, refuzand sa se lase atrasi in vreo situatie compromitatoare.
in plus, ei trebuie s fie fara rautate (inofensivi), ca porumbeii, protejati de armura unui caracter neprih&nit si a unei credinte nepreficute.

Va trebui ca ei sa se pazeasca de iudeii necredinciosi, care ii vor tari in fata instantelor judecatoresti si ii vor biciui in sinagogile lor. Atacul
lansat impotriva ucenicilor va fi pe doua planuri: civil si religios.

Ei vor fi tarati Tnaintea guvernatorilor si a regilor din pricina lui Cristos. Dar cauza lui Dumnezeu va invinge rautatea oamenilor. ,,Omul are
rautatea sa, dar Dumnezeu are cédile Sale" - spune o zicald ih engleza. in ceasul unei aparente infrangeri, ucenicii vor avea privilegiul
incomparabil de a depune marturie fnaintea dregatorilor si a Neamurilor. Dumnezeu va fi la lucru, facand ca toate lucrurile sa conlucreze spre
bine. Crestinismul a suferit mult din partea autoritatilor civile. Cu toate acestea ,nici o alta doctrina nu le-a fost de mai mare ajutor celor
randuiti sa guverneze".

Nu va fi nevoie ca ei sa faca exercitii de repetitie cu privire la lucrurile pe care le vor rosti la judecata. Cand va veni momentul acela, Duhul lui
Dumnezeu le va da intelepciunea de a raspunde in asa fel incat sa dea slava lui Cristos si sa le inchida gura acuzatorilor. De doua extreme
trebuie sa ne ferim in interpretarea versetului 19. Prima este presupunerea naiva ca un crestin nu trebuie sa-si pregateasca niciodata mesajul
din timp. A doua este conceptia ca versetul de fata nu ar avea nici o valabilitate pentru noi cei de azi. Este de dorit si se cuvine ca un
predicator sa astepte, cu rugaciune, sa primeasca cuvantul potrivit de la Dumnezeu pentru fiecare ocazie in parte. Dar tot atat de adevarat
este ca toti credinciosii au temeiul de a cere implinirea fagaduintei lui Dumnezeu ca li se va da intelepciunea de a rosti un mesaj de inspiratie
divina. Ei devin astfel purtatori de cuvant ai Duhului Tatalui lor.

Isus si-a prevenit ucenicii ca vor fi confruntati cu tradare si viclenie. Caci un frate il va acuza pe alt frate. Tatal isi va trada propriul copil.
Copiii vor deveni informatori impotriva parintilor lor, care vor fi executati din pricina lor.

J.C. Macaulay face cateva comentarii pertinente pe marginea acestui subiect: Indurand ura lumii, nu facem altceva decat sa ne alaturam unei
cete nobile... Caci robul nu poate sa se astepte la un tratament mai omenos din partea vrajmasului decat cel care I-a fost aplicat si Domnului
Isus. Daca lumea nu a avut altceva mai bun sa-I ofere lui Isus decat o cruce, nici urmasii Lui nu trebuie sa se astepte la o caleasca
imparateasca. Daca El n-a avut decat spini, putem noi cere ghirlande? Numai sa avem grija ca ura indreptata de lume asupra noastra sa fie
«din pricina lui Cristos», si nu pentru vreo trasatura negativa care a fost sesizata in noi sau vreun alt lucru nevrednic de scumpul nostru
Domn, pe care il reprezentam in fata lumii.

Ucenicii vor fi urati de toti - nu de toti fara exceptie, ci de oameni din toate culturile, nationalitatile, clasele etc. ,Dar cine va rabda pana la
sfarsit va fi mantuit." Scos din context, acest verset ar putea fi interpretat in sensul ca mantuirea se poate castiga prin rabdare statornica.
Noi stim insa ca nu acesta e sensul lui, deoarece de la un capat la altul al Scripturii vedem ca mantuirea este darul fara plata al harului lui
Dumnezeu, prin credinta (Efeseni 2:8,9). Tot asa, nu se poate deduce din acest verset ca cei care raman credinciosi lui Cristos vor fi salvati
de la moartea fizica, intrucat chiar in versetul dinainte se prezice moartea unora dintre ucenicii credinciosi. Cea mai simpla explicatie este ca
rabdarea este semnul distinctiv al celor cu adevarat mantuiti. Cei care vor rabda pana la sfarsit in vremuri de prigoana vor dovedi prin
statornicia lor ca sunt cu adevarat credinciosi. Aceeasi afirmatie o gasim la Matei 24.13, unde se refera la o ramasita credincioasa de evrei in
timpul Marii Stramtorari, care vor refuza sa-si compromita loialitatea lor fatd de Domnul Isus. Rabdarea lor va demonstra ca sunt ucenici
veritabili.



In fragmentele din Biblie care se ocupé de viitor, Duhul lui Dumnezeu adesea trece de la viitorul imediat la un viitor mai indepartat. O profetie
s-ar putea sa aiba o semnificatie partiala, cu aplicatie imediata, urmand ca sensul ei principal sa fie implinit mult mai tarziu. De pilda, cele
doua veniri ale lui Cristos pot aparea uneori combinate intr-un singur text, fard nici o explicatie (Isaia 52:14,15;Mica 5:2-4). In versetele 22 si
23, Domnul Isus face acest gen de tranzitie profetica. El 1i previne pe cei doisprezece ucenici ca vor avea de suferit pentru Numele Sau. Apoi
El vede in ei un prototip al urmasilor Sai iudei devotati din timpul Marii Stramtorari. El face un salt in viitor, de la incercarile care vor veni
peste primii crestini la cele de care vor avea parte credinciosii din perioada imediat premergatoare venirii Sale a doua oara.

Prima parte a versetului 23 se refera, probabil, la cei doisprezece ucenici. Dar ,,cand va vor prigoni intr-o cetate, sa fugiti intr-alta..." Ei nu
erau obligati sa rdmana sub tirania dusmanilor lor, daca exista o cale onorabild de a scapa. ,Nu e gresit sa fugi de pericol - gresit e sa incerci
sa te eschivezi de la datorie."

Ultima parte a versetului 23 ne poarta in viitor, la zilele care vor preceda venirea lui Cristos, pentru a domni: ,,...nu veti ispravi de strabatut
cetatile lui Israel pana va veni Fiul Omului." Aceasta nu putea sa fie o referire la misiunea celor doisprezece, deoarece Fiul Omului venise
deja. Unii nvatati vad in aceasta o referire la distrugerea lerusalimului, din anul 70 dupa Cristos. Totusi e greu sa stabilim cum acest
holocaust ar putea fi ,,venirea Fiului Omului" de care se vorbeste aici. Pare mult mai plauzibil ca aici este vorba de o referire la a doua Sa
venire. in timpul Marii Tribulatii, fratii iudei, credinciosi, ai lui Cristos vor incepe s& vesteascd evanghelia impé&rétiei. Ei vor fi persecutati si
urmariti, Tnainte de a ajunge ei in toate cetatile Israelului, Domnul Isus Se va intoarce sa-Si judece dusmanii si sa stabileasca imparatia Sa.

S-ar parea ca exista o contradictie intre versetul 23 si Matei 24:14. Aici se afirma ca nu se va ajunge in toate cetatile Israelului Thainte de a
veni Fiul Omului. Acolo se spune ca evanghelia imparatiei va fi predicata in toata lumea, inaintea venirii a doua a lui Isus. Totusi nu exista nici
o contradictie. Evanghelia va fi predicata in toate natiunile, desi nu neaparat la fiecare individ. Dar acest mesaj va intampina rezistenta
acerba iar vestitorii mesajului vor fi persecutati si incoltiti in Israel. Astfel, nu vor fi cuprinse toate cetatile Israelului in aceasta campanie.

Ucenicii Domnului vor fi avut adesea prilejul sa se intrebe de ce trebuie sa indure acest tratament neomenos. Daca Isus era cu adevarat
Mesia, atunci de ce sufereau urmasii Lui, in loc sa domneasca? in versetele 24 si 25, El anticipeaza perplexitatea lor si le raspunde,
amintindu-le de relatia lor cu El. Ei erau ucenici. El era invatatorul lor. Ei erau membri ai casei (Sale). Calitatea de ucenici presupune a-L urma
pe invatator, nu a-l fi superior. Slujitorul nu trebuie sa se astepte sa fie tratat mai bine decat Stapanul sau. Daca oamenii Il numesc pe
Stapanul de drept al casei ,,Beelzebub" (in versiunea Cornilescu, Beelzebul ,domnul mustelor" un zeu ekronit, al carui nume insemna pentru
judei Satan, n.tr.), atunci asupra lor vor fi azvarlite insulte si mai mari. Ucenicia presupune a avea parte de respingerea de care a avut parte
si invatatorul.

De trei ori Domnul le-a spus adeptilor Lui sa nu se teama (v. 26,28,31). Mai intai, nu trebuie sa se teama de triumful aparent al dusmanilor
lor. Cauza Lui va fi rdzbunata in chip glorios intr-o buna zi. Pana acum evanghelia fusese oarecum acoperita iar invataturile Sale fusesera
relativ ascunse. Dar curand ucenicii vor trebui sa vesteasca cu indrazneala mesajul crestin, care pana in acel punct fusese tinut secret, adica
in particular.

in al doilea rand, ucenicii nu trebuie s& se teama de furia ucigasd a oamenilor. Cel mai grav lucru pe care li-l pot face oamenii este s& ucida
trupul. Moartea fizicd nu este insa tragedia cea mai mare pentru un crestin. A muri inseamna a fi cu Cristos si astfel mult mai bine. inseamné&
o izbavire de pacat, intristare, boala, suferinta si moarte; si mai este o stramutare in slava eterna. Asadar, pana si cel mai mare rau pe care fl
pot face oamenii este, in realitate, lucrul cel mai bun care i se poate intampla unui copil al lui Dumnezeu.

Ucenicii nu trebuie sa se teama de oameni, ci sa aiba o frica plina de respect pentru Cel care este in stare sa ucida si sufletul, si trupul in iad.
Aceasta e cea mai mare pierdere - despartirea de Dumnezeu, de Cristos si de nadejde. Moartea spirituala este o pierdere incalculabila si o
condamnare care trebuie evitata cu orice pret.

Cuvintele lui Isus din versetul 28 evoca amintiri despre acel om care a trait o viata sfanta, John Knox, pe al carui epitaf sta scris: , Aici
odihneste unul care s-a temut atat de mult de Dumnezeu incat n-a putut sa se mai teama de nici un om."

in mijlocul ncercarilor de foc, ucenicii puteau avea incredere in grija lui Dumnezeu. Domnul Isus ne invata urmatorul lucru din exemplul unei
pasari foarte comune: vrabia. Doua din aceste pasari nesemnificative se vindeau pentru o moneda de cupru. Totusi nici una din ele nu moare
fara voia Tatalui sau fara cunostinta sau prezenta Sa. Dupa cum s-a exprimat cineva, ,Dumnezeu participa la inmorméantarea fiecarei vrabii
rapuse."

Acelasi Dumnezeu care se intereseaza personal de vrabioare tine socoteala exacta a perilor din capul fiecarui copilas al Sau. Un fir de par
este cu mult mai putin valoros decat o vrabie. Aceasta demonstreaza ca copiii Lui Ti sunt mai de pret decat multe vrabii. Asadar, ce motiv mai
avem sa ne temem?

Avand in vedere toate cele de mai sus, ce este mai rezonabil pentru ucenicii lui Cristos decat sa-L marturiseasca pe El inaintea oamenilor?
Orice rusine sau ocara pe care o vor suporta eventual va fi din belsug rasplatita in cer, cand Domnul Isus i va marturisi inaintea Tatalui Sau.
Marturisirea lui Cristos din acest caz presupune o angajare si predare in fata Lui, ca Domn si Mantuitor, si recunoasterea Lui care decurge de
aici, cu cuvantul si cu viata noastra. in cazul celor mai multi dintre cei doisprezece, lucrul acesta a condus la marturisirea suprema a
Domnului, prin martiraj.

Tagaduirea lui Cristos pe pamant va fi platita cu tdgaduirea fnaintea lui Dumnezeu si a cerului. A-L tagadui pe Cristos in acest sens inseamna
a refuza sa-l recunosti autoritatea asupra vietii tale. Cei care prin viata lor spun, de fapt: ,Niciodata nu Te-am cunoscut" il vor auzi odata si pe
El spunand: ,Niciodata nu v-am cunoscut". Domnul nu Se refera aici la o tagaduire temporara a Lui, facuta sub presiune, ca in cazul lui Petru,
ci 0 tagaduire din care s-a facut un obicei, o lepadare finala de El.

D. Nu am venit sa aduc pacea, ci o sabie (10:34-39)



Dar ideea care se desprinde de aici este ca ori de cate ori persoane individuale au devenit urmasi ai Sai, familiile lor s-au intors impotriva lor.
Un tata convertit va intampina opozitie din partea fiului sau necredincios, 0 mama crestina va avea impotrivire din partea unei fiice
ne-nascute din nou. Astfel, adesea trebuie facuta o alegere intre Cristos si familia cuiva. Nu trebuie sa permitem nici unui fel de legaturi de
sange sa ne abatd, ca ucenici ai Domnului, de la loialitatea totala pe care I-o datoram. Mantuitorul trebuie sa fie mai presus de tatal, mama,
fiul sau fiica cuiva. Unul din preturile uceniciei este faptul ca va trebui sa suferim tensiuni, certuri si chiar instrainarea de propria noastra
familie. Aceasta ostilitate este adesea mai crunta decat cea pe care o intdmpinam in alte domenii ale vietii.

Dar mai e un lucru si mai periculos care-l poate rapi lui Cristos locul ce | se cuvine: iubirea propriei noastre vieti. De aceea, Isus a adaugat:
,Cine nu-si ia crucea si nu vine dupa Mine nu este vrednic de Mine." Desigur, crucea era un mod de executare a oamenilor. A-ti lua crucea si
a-L urma pe Cristos Tnseamna a tradi intr-o maniera atat de consacrata pentru El, incat pana si moartea insasi nu mai este un pret prea mare
de platit pentru El. Nu tuturor ucenicilor li se cere sa-si dea viata pentru Domnul, dar toti sunt chemati sa-L pretuiasca atat de mult, incat sa
nu tina la viata lor.

Dragostea pentru Cristos trebuie sa puna stapanire pe instinctul de autoconservare. Cine isi va pastra viata o va pierde si cine isi va pierde
viata pentru Mine o va castiga. Exista ispita de a tine din rasputeri la viata noastra, facand totul pentru a evita durerile si pierderile inerente
unei vieti de totala predare. Dar aceasta ar fi cea mai mare risipa a vietii - sa o petreci in satisfacerea dorintelor eului. Cea mai buna
intrebuintare pe care am putea-o da vietii noastre este de a o petrece in slujba lui Cristos. Persoana care isi pierde viata in consacrare fata de
El o va castiga si o va gasi in toata plinatatea ei adevarata.

Nu toti oamenii aveau sa respinga mesajul ucenicilor. Unii aveau sa vada in ei pe reprezentantii lui Mesia, primindu-i cu caldura. Ucenicii
aveau mijloace limitate de a rasplati aceasta omenie, dar nu trebuiau sa se Tngrijoreze pentru asta. Orice lucru facut pentru ucenici le era
socotit oamenilor ca savarsit chiar pentru Domnul, rasplata fiind pe masura.

A primi un ucenic al lui Cristos echivala cu a-L primi pe Cristos insusi iar a-L primi pe El era la fel cu a-L primi pe Tatal care L-a trimis, intrucat
cel trimis il reprezinta pe ce-l ce I-a trimis. A-l primi pe un ambasador, care reprezinta guvernul care Il-a trimis si insarcinat sa-l reprezinte,
inseamna a beneficia de relatii diplomatice cu tara respectiva.

Oricine 1l primeste pe un prooroc, in numele proorocului, va primi rasplata unui prooroc. A. T. Pierson comenteaza pe marginea acestui verset
urmatoarele:

ludeii considerau rasplata proorocilor drept cea mai mare, deoarece, desi regii domneau in numele Domnului si preotii slujeau in numele
Domnului, proorocul venea din partea Domnului, invatandu-i atat pe preot, cat ti pe rege. Cristos spune ca daca nu faci altceva decat sa-|
primesti pe un prooroc in calitatea sa de prooroc, vei primi aceeasi rasplata de care are parte proorocul, daca il ajuti pe acesta. Cand veti fi
din nou inclinati sa criticati un vorbitor, ganditi-va la acest lucru! Daca il veti ajuta sa vorbeasca pentru Dumnezeu il veti incuraja, veti avea
parte de rasplata lui. Dimpotriva, daca fi veti ingreuna slujba, va veti pierde rasplata. Mare lucru este sa-l ajuti pe cel care se straduieste sa
faca binele. Nu judecati Tmbracamintea lui, atitudinea sa, manierele sau vocea sa, ci priviti dincolo de toate acestea si spuneti: ,Nu cumva
acesta e mesajul pe care mi-I transmite Dumnezeu mie? Oare nu este acesta un profet al lui Dumnezeu pentru sufletul meu?" Daca este,
atunci primiti-I, preamariti cuvantul si lucrarea lui si veti obtine o parte din rasplata lui.

Cine primeste un om neprihanit, din pricina faptului ca acesta este neprihanit, va primi rasplata omului neprihdnit Cei care fi judeca pe altii
dupa infatisarea lor atragatoare sau bogatia materiala nu isi dau seama ca, in realitate, adevarata valoare morali e imbracata adesea intr-o
haina foarte umila. Modul in care il va trata cineva pe cel mai nepretentios ucenic va fi exact tratamentul pe care i-l va aplica chiar Domnului.

Nici un act de bunatate aratat unui adept al lui Isus nu va ramane neobservat. Chiar si un pahar de apa rece va fi amplu rasplatit, daca este
daruit unui ucenic, din pricina faptului ca acesta este un adept al Domnului.

Astfel Domnul isi incheie seria de instructiuni speciale date celor doisprezece investindu-i cu demnitate regala. Este adevarat ca ei vor avea
parte de impotrivire, vor fi respinsi, arestati, judecati, intemnitati si poate chiar omorati. Dar ucenicii nu trebui au sa uite niciodata ca sunt
reprezentantii Regelui si ca aveau privilegiul slavit de a vorbi si actiona in numele Lui.

Dupa ce i-a trimis pe cei doisprezece in aceasta misiune speciala, temporara, catre casa lui Israel, Isus a plecat din acel loc, ca sa invete si sa
predice in cetatile Galileii, unde locuisera anterior ucenicii.

intre timp, loan fusese aruncat in inchisoare de Irod. Singur si descurajat, loan a cizut pe ganduri, intrebandu-se dacé Isus o fi cu adevérat
Mesia, atunci de ce ingaduie ca predecesorul Sau sa zaca in inchisoare? Asemenea altor oameni mari ai lui Dumnezeu, loan a suferit o
temporara alunecare de la credinta. Si asa se face ca a trimis doi din ucenicii sai la Isus, sa-L intrebe daca El era cu adevarat cel promis de
prooroci, sau daca mai trebuia sa-L astepte inca pe Cel Uns.

Isus a raspuns amintindu-i lui loan ca El face minunile prezise in cazul lui Mesia, si anume ca orbii vad (Isaia 35:6); surzii aud (Isaia 35:5);
mortii sunt inviati (acest fapt nu a fost profetit in legatura cu Mesia, ci a depasit minunile pe care le prezisesera proorocii). De asemenea, Isus
i-a amintit lui loan c evanghelia se vesteste la cei saraci, conform profetiei mesianice de la Isaia 61.1. in mod obisnuit, conducatorii religiosi
isi concentreaza adesea atentia asupra celor bogati, ce provin din medii aristocratice. Mesia aducea insa vestea buna celor saraci.

Apoi Mantuitorul a adaugat: ,Ferice de acela pentru care Eu nu voi fi un prilej de poticnire." Rostite de alte buze, aceste cuvinte ar fi fost
etichetate drept cea mai mare laudarosenie. Dar iesite de pe buzele lui Isus, ele constituie validarea perfectiunii Sale personale. in loc s3 se
comporte ca un general pompos, Mesia a venit sub forma unui tamplar umil. Blandetea Sa, starea Sa umila, smerenia Sa contrastau cu
caracterul unui Mesia militant. Oameni animati de pornirile firii puteau sa se indoiasca de faptul ca e cu adevarat Regele. Dar binecuvantarea
lui Dumnezeu se odihnea peste cei care, cu ochii lor spirituali, recunosteau in Isus din Nazaret pe Mesia Cel Promis.

Versetul 6 nu trebuie interpretat ca o dojana la adresa lui loan. Fiecare din noi simte nevoia, din cand in cand, sa i se confirme si intareasca
credinta. Una e sa ai o trecatoare abatere de la credinta, si cu totul alta sa te poticnesti pentru totdeauna cu privire la identitatea Domnului



Isus. Nici un capitol separat din viata cuiva nu poate fi considerat drept reprezentativ pentru intreaga viata a acelui om. Luand viata lui loan
in totalitatea ei, vom descoperi marturia unei trairi pline de credinciosie si perseverenta.

De indata ce au plecat ucenicii lui loan, imbarbatati de asigurarea data de Isus, Domnul s-a adresat multimilor, cu cuvinte pline de elogiu la
adresa lui loan Botezatorul. Aceeasi multime de oameni daduse navala in pustie sa-l auda pe loan, cand vestea acesta cuvantul. De ce? Doar
pentru a vedea un om slab, sovaitor, o trestie scuturata de orice rafala de vant a opiniei oamenilor? Nu, cu siguranta ca nu! loan era un
predicator neinfricat, cu un puternic simt al constiintei, care prefera sa sufere, decat sa fie redus la tacere, gata sa moara decat sa stea cu
mainile Tn san. Venisera acesti oameni sa vada un curtean de la palat, imbracat in straie luxoase? Nicidecum! loan era un om simplu al lui
Dumnezeu, a carui viata austera constituia o mustrare la adresa spiritului nespus de lumesc al poporului.

lesisera ei sa vada un prooroc? Ei bine, loan era prooroc - in realitate, cel mai mare dintre prooroci. Domnul nu a lasat sa se inteleaga aici ca
loan era mai mare in ce priveste caracterul sau, elocventa sau puterea sa de convingere. loan era mai mare datorita pozitiei pe care o ocupa,
de premergator al Regelui-Mesia.

Ideea aceasta e confirmata de versetul 10. loan era implinirea profetiei lui Maleahi (3:1) - solul care avea sa-L preceada pe Domnul,
pregatindu-i pe oameni pentru venirea Sa. Si altii mai profetisera Venirea lui Cristos, dar loan fusese ales sa vesteasca actul propriu-zis al
sosirii lui Mesia. Bine a zis cineva: ,loan a deschis calea pentru Cristos, dupa care s-a dat la o parte din calea lui Cristos."

Afirmatia ,,cel mai mic in imparatia cerurilor este mai mare decat el" dovedeste ca Isus se referea la privilegiul lui loan, nu la caracterul sau.
Cel mai mic din imparatia cerurilor nu poseda neaparat un caracter mai bun decat al lui loan, dar are un privilegiu mai mare. A fi un cetatean
al imparatiei este un lucru mai mare decat a anunta venirea imparatiei. Privilegiul lui loan a fost mare in sensul ca el a pregatit calea pentru
Domnul, dar el nu a trait ca sa se bucure de binecuvantarile imparatiei.

De la inaugurarea lucrarii lui loan si pana la aceasta intemnitare a sa, imparatia cerurilor fusese supusa la violenta. Fariseii si carturarii i se
impotrivisera cu indarjire. Regele Irod facuse tot ce-i statuse in putinta pentru a zadarnici imparatia, punand mana pe vestitorul ei.

....5i cei ce dau ndvala (violentii) pun mana pe ea (o iau cu forta)." Aceasta afirmatie se preteaza la douad interpretari. Mai intai, vrajmasii
imparatiei au facut tot ce le-a stat in putinta pentru a lua cu forta imparatia si a o distruge. Faptul ca I-au respins pe loan a prefigurat faptul
ca-L vor respinge chiar pe Rege si imparatia adusa de El. Dar mai poate Tnsemna ca cei care erau gata pentru venirea Regelui au raspuns cu
o dorinta nestavilita la anuntul facut in acest sens si s-au straduit din rasputeri sa intre in imparatie. Acesta este sensul la Luca 16:16: ,Legea
si Proorocii au tinut pana la loan. De atunci incoace, Evanghelia se propovaduieste: si fiecare, ca sa intre, da navala." Aici imparatia e
infatisata ca o cetate asediata, in care vor sa intre toate clasele de oameni. Se cere pentru aceasta un anumit grad de violenta spirituala.

Indiferent care sens il adoptam, gandul care se desprinde de aici este ca propovaduirea lui loan a declansat o reactie violenta, cu inraurii
profunde si larg raspandite.

,Caci pana la loan au proorocit toti proorocii si legea." intreg volumul, de la Geneza la Maleahi, a proorocit despre venirea lui Mesia. Cand
loan a iesit pe scena istoriei, rolul sau unic nu a constat doar in prorocie, ci in vestirea implinirii tuturor profetiilor privitoare la Prima Venire a
lui Cristos.

Maleahi prezisese ca inaintea de a Se arata Mesia, va veni llie ca predecesor (Maleahi 4:5,6). Daca oamenii ar fi fost dispusi sa-L primeasca
pe Isus ca Mesia, loan ar fi indeplinit rolul lui llie. loan nu era intruparea lui llie, dupa cum arata el clar la loan 1.21. Dar el a mers fnaintea lui
Cristos in spiritul si puterea lui llie (Luca 1:17).

Nu toti I-au apreciat pe loan Botezatorul si nu toti i-au inteles misiunea. Prin urmare, Domnul a addugat: ,,Cine are urechi de auzit sa auda!"
Cu alte cuvinte, aveti grija sa nu scapati semnificatia celor auzite! Daca loan a indeplinit profetia privitoare la Ilie, atunci inseamna ca Isus
este Mesia cel promis! Prin acreditarea lui loan Botezatorul, Isus reafirma pretentia Sa, ca este Cristosul Dumnezeului. A-L accepta pe Unul
duce inevitabil la acceptarea Celuilalt.

Dar generatia careia i se adresa Isus nu era interesata sa-L accepte pe nici unul! ludeii, care au avut privilegiul de a asista la venirea
Regelui-Mesia, nu au avut nici un confort de la El sau de la premergatorul Sau. Ei erau o piatra de incercare. Isus i-a comparat cu niste copii
rasfatati, care stateau la piata si nu puteau fi multumiti deloc, indiferent ce oferta li se facea. Daca prietenii lor cereau sa cante din fluier,
pentru ca ei sa poata dansa, acesti copii refuzau. Daca prietenii le cereau sa se joace de-a inmormantarea, ei refuzau sa boceasca.

loan a venit ca ascetic si iudeii I-au acuzat ca este posedat de demoni. Pe de alta parte, Fiul Omului a mancat si a baut, in mod normal. Daca
ascetismul lui loan i-a facut sa se simta incomozi, atunci te-ai fi asteptat ca manierele mai obisnuite ale lui Isus la masa sa fie acceptate de ei.
Dimpotriva insa ei L-au numit ,om mancacios si bautor de vin si prieten al vamesilor si pacatosilor." Desigur, Isus nu a mancat si nu a baut
niciodata fara masura. Acuzatia lor era pura nascocire. Este adevarat ca El era prieten al vamesilor si al pacatosilor, dar nu in modul sugerat
de ei. Da, El s-a imprietenit cu pacatosii, pentru a-i salva de pacatele lor, dar niciodata nu a impartasit sau a aprobat pacatele lor.

. Totusi intelepciunea a fost indreptatita prin lucrarile ei." Desigur, Domnul Isus este intelepciunea personificata (1Corinteni 1:30). Oamenii
necredinciosi n-au decat sa-L vorbeasca de rau, El este razbunat si indreptatit de faptele Sale si de cele savarsite in adeptii Lui. Desi marea
majoritate a iudeilor refuza sa-L recunoasca in calitatea Sa de Rege-Mesia, afirmatiile care le-a facut despre Sine au fost pe deplin adeverite
de minunile Sale si de transformarea spirituala produsa in ucenicii Sai devotati.

Cu cat e mai mare privilegiul acordat cuiva, cu atat creste si responsabilitatea care apasa pe umerii acelei persoane. Nici o alta cetate nu
fusese mai privilegiata decat fusesera Horazinul, Betsaida si Capernaumul. Fiul lui Dumnezeu intrupat umblase pe strazile lor prafuite, le
Tnvatase fiii si sdvarsise cateva dintre cele mai mérete fapte ale Sale in interiorul zidurilor lor. in fata acestor dovezi coplesitoare, locuitorii lor
au continuat sa refuze cu incapatanare sa se pocaiasca. Prin urmare, nici nu e de mirare ca Domnul a rostit cea mai solemna condamnare la
adresa lor.



El a inceput cu Horazinul si Betsaida. Aceste cetati auzisera invitatiile pline de har ale Dumnezeului-Mantuitor, si totusi ii intorsesera spatele.
Gandul Lui a zburat apoi la orasele Tir si Sidon, care cazusera sub judecata lui Dumnezeu din pricina idolatriei si rautatii lor. Daca ar fi avut
ele privilegiul de a vedea minunile savarsite de Isus, aceste cetati negresit s-ar fi smerit cu adanca pocainta. Prin urmare, in ziua judecatii,
Tirului si Sidonului le va fi mai usor decat Horazinului si Betsaidei.

Cuvintele ,in ziua judecatii va fi mai usor" indica faptul ca vor exista diverse grade de pedepsire in iad, dupa cum sunt grade diferite de
rasplata in cer (1Corinteni 3.12-15). Pacatul unic care fi trimite pe oameni in iad este refuzul lor de a se supune lui Isus Cristos (loan 3.36b).
Dar profunzimea suferintei din iad depinde de privilegiile pe care le-a nesocotit cineva si de pacatele in care s-a complacut.

Putine cetati fusesera atat de favorizate cum fusese Capernaumul. Acesta devenise orasul adoptat de Isus dupa respingerea Sa la Nazaret
(9.1, cf. Marcu 2.1-12), si unele din cele mai extraordinare miracole ale Sale - dovezi de netagaduit ale faptului ca El era Mesia cel Promis -
fusesera savarsite aici. Daca Sodoma, infama capitala a homosexualitatii, ar fi avut aceste privilegii, s-ar fi pocait si ar fi fost crutata. Dar
privilegiul Capernaumului a fost mult mai mare. Locuitorii sai ar fi trebuit sa se pocaiasca si sa-L accepte cu bucurie pe Domnul. Dar
Capernaumul a pierdut prilejul ce i se oferise. Pacatul perversiunii Sodomei a fost, intr-adevar, mare, dar nici un pacat nu e mai mare decat
faptul ca Capernaumul a respins pe Fiul sfant al lui Dumnezeu! Prin urmare, Sodoma nu va fi pedepsita atat de aspru ca si Capernaumul, in
ziua judecatii. Desi initial inaltat la cer, in ce priveste privilegiile acordate, Capernaumul va fi coborat pana in Hades, la judecatd. Daca toate
acestea sunt adevarate despre Capernaum, cu cat mai valabila este afirmatia in cazul acelor locuri unde Bibliile abunda, unde evanghelia se
vesteste de la radio si televiziune si unde putini, ba poate chiar nici unul nu va avea scuze!

in zilele Domnului nostru, existau patru cetati (orase) de frunte in Galileea: Horazin, Betsaida, Capernaum si Tiberiada. Care a fost urmarea?
Nimicirea Horazinului si a Betsaidei a fost atat de profunda Tncat azi nici nu se cunoaste locul exact unde au fost aceste orase. Nici chiar
despre Capernaum nu se stie exact unde era plasat. Tiberiada inca mai dainuie. Aceasta implinire extraordinar de remarcabild a profetiei este
inca o dovada in plus despre atotstiinta Mantuitorului si inspiratia Bibliei.

C. Reactia Mantuitorului la respingere (11:25-30)

Cele trei orase din Galileea nu aveau nici ochi, nici inima sa-L iubeasca pe Cristosul lui Dumnezeu. El stia insa ca atitudinea lor era doar o
anticipare a respingerii la scara mult mai mare. Cum a reactionat El la lipsa lor de pocainta? Nu cu vrajmasie, cinism sau razbunare. Mai
degraba, El Si-a ridicat glasul catre Dumnezeu cu multumire ca nimic nu poate zadarnici planurile Sale suverane. ,Te laud, Tata, Doamne, al
cerului si al pamantului, pentru ca ai ascuns aceste lucruri de cei intelepti si priceputi si le-ai descoperit pruncilor."

Doua greseli de intelegere trebuiesc evitate aici. Mai intai, Isus nu-Si exprima satisfactia fata de judecata ce avea sa se abata in mod
inevitabil asupra cetatilor Galileene. in al doilea rand, El nu a lasat s& se inteleagd cd Dumnezeu ar fi privat in mod arbitrar pe cei intelepti si
priceputi de lumina. Cetatile avusesera toate ocaziile de a-L primi pe Domnul Isus. Dar ele refuzasera in mod deliberat sa | se supuna. Cand
au refuzat ele lumina, si Dumnezeu a luat lumina de la ele. Dar planurile lui Dumnezeu nu au suferit infrangere, ci ele se vor implini Intocmai.
Daca intelectualii nu vor sa creada, atunci Dumnezeu se va descoperi inimilor oamenilor simpli si smeriti. El ii satura pe cei flamanzi cu
bunatati si-i trimite pe cei bogati cu mainile goale (Luca 1:53). Cei care se considera prea intelepti ca sa mai aiba nevoie de Cristos ajung sa
sufere de o orbire juridica. Dar cei care recunosc ca le lipseste intelepciunea primesc revelatii de la Cel ,,in care sunt ascunse toate comorile
intelepciunii si cunostintei" (Coloseni 2:3). Isus I-a multumit Tatalui pentru faptul ca a randuit ca, si daca unii nu-L vor accepta, altii sa-L
primeascé totusi. in fata unei necredinte de proportii gigantice, El a gésit consolare in planul si scopul suveran al lui Dumnezeu.

Toate lucrurile I-au fost incredintate lui Cristos de catre Tatal Sau. Aceasta afirmatie ar fi foarte absurda, daca ar fi facuta de oricine altcineva,
dar rostita de Domnul Isus, ea este o simpla enuntare a adevarul ui. La ora aceea, cand incepuse sa se inteteasca opozitia, nu se parea sa El
este stapan pe situatie. Dar aparentele erau inselatoare. El era stapan pe situatie. Programul vietii Sale se desfasura fara sa poata fi
zadarnicit, in directia gloriosului triumf de la sfarsit. ,,Nimeni nu-L cunoaste deplin pe Tatal, afara de Fiul." Persoana lui Cristos e invaluita
ntr-un mister de nepé&truns. ingemanarea naturii dumnezeiesti cu cea omeneasca intr-o singuré Persoani ridica probleme coplesitor de mari
pentru mintea omului. De pilda, sa luam doar problema mortii: Dumnezeu nu poate muri. Dar Isus este Dumnezeu si Isus a murit. Totusi
natura sa divina si cea umana sunt inseparabile. Astfel, desi il putem cunoaste si iubi si ne putem pune increderea in El, exista un sens in
care numai Tatal il poate intelege deplin pe Fiul.

Dar tainele de nepatruns ale Numelui Tau Depasesc puterea creaturii de a le intelege; Doar Fiul - slavit adevar - Pe Tatal il poate cunoaste cu
adevarat. Vrednic esti, o, Miel al lui Dumnezeu, Ca orice genunchi sa Ti se plece! - Josiah Conder

,Tot asa, nimeni nu cunoaste deplin pe Tatal, afard de Fiul si acela caruia vrea Fiul s i-L descopere." Si Tatal este de nepatruns. In ultima
instanta, numai Dumnezeu este suficient de mare pentru a-L intelege pe Dumnezeu. Omul nu poate sa-L cunoasca prin propriile sale forte
sau prin intelectul Sau. Dar Domnul Isus poate sa-L descopere pe Tatal si-L descopera cui binevoieste. Oricine ajunge sa-L cunoasca pe Fiul
ajunge sa-L cunoasca si pe Tatal (loan 14.7).

Totusi, dupa ce am spus toate acestea, trebuie sa marturisim ca in incercarea de a explica versetul 27, ne-am lovit de adevaruri care ne
depasesc. Noi vedem lucrurile palid, ca intr-o oglinda. Nici macar n eternitate, mintile noastre marginite nu vor fi in stare sa aprecieze
indeajuns maretia lui Dumnezeu sau sa inteleaga taina intruparii. Cand citim ca Tatal este descoperit numai celor carora Fiul binevoieste sa
i-L descopere, am putea fi ispititi sa credem ca ar fi vorba de un proces arbitrar de selectie, aplicat unui numar restrans de oameni. Dar
versetul urmator ne pazeste de o atare interpretare eronata. Domnul Isus lanseaza o invitatie universala catre toti cei truditi si apasati sa
vina la El pentru a primi odihna. Cu alte cuvinte, cei carora binevoieste El sa li-L descopere pe Tatal sunt cei care isi pun increderea in
Domnul Isus, ludndu-L ca Domn si Mantuitor al lor. Analizand aceasta invitatie de infinita tandrete, sa ne amintim ca a fost facuta dupa
flagranta respingere a lui Isus de catre orasele privilegiate din Galileea. Ura si incapatanarea omului nu au putut stinge dragostea si harul
Sau. Dupa cum s-a exprimat A. J. McClain:

"Desi natiunea Israel se indreapta spre grozavia judecatii divine, Regele, in cadrul ultimului Sau apel, deschide larg usa mantuirii personale.
Si astfel, El dovedeste ca este un Dumnezeu al harului, chiar atunci cand poporul este in pragul judecatii.”



Veniti... A veni inseamna a crede (Fapte 16:31); a primi (loan 1:12); a manca (loan 6:35); a bea (loan 7:37); a privi (Isaia 45:22); a marturisi
(1lloan 4:2); a auzi (loan 5:24,25); a intra pe usa (loan 10:9); a deschide o usa (Apocalipsa 3:20); a te atinge de poala hainei Lui (Matei
9:20,21); si a accepta darul vietii vesnice prin Cristos, Domnul nostru (Romani 6:23).

la Mine... Obiectivul credintei nu este o biserica, un crez sau un cleric, ci Cristosul cel viu. Mantuirea este intr-o Persoana. Cei care il au pe
Isus sunt mantuiti in masura deplina in care 1i poate mantui Dumnezeu.

toti cei truditi si Tmpovarati. Pentru a veni cu adevarat la Isus, cineva trebuie sa creada ca este impovarat de pacat. Numai cei care recunosc
ca sunt pierduti pot fi mantuiti. Credinta in Domnul Isus Cristos este precedata de pocainta fata de Dumnezeu.

si Eu va voi da odihna. Observati ca odihna nu poate fi castigata sau dobandita pe baza meritelor, ci este data in dar. Aceasta este odihna
mantuirii care provine din faptul ca ti-ai dat seama ca Cristos a ispravit lucrarea de rascumparare pe crucea de la Calvar. Este odihna
constiintei care intervine Th urma realizarii faptului ca pedeapsa pentru pacatele tale a fost platita odata pentru totdeauna si ca Dumnezeu nu
va mai cere plata a doua oara.

in versetele 29 si 30, invitatia trece de la mantuire la slujire.
Luati jugul Meu asupra voastra. Aceasta inseamna a te preda voii Lui, a-1 da lui controlul asupra vietii Tale (Romani 12:1,2).
si invatati de la Mine. Pe masura ce recunoastem domnia Sa in fiecare aspect al vietii noastre, El ne indruma pe caile Sale.

caci Eu sunt bland si smerit cu inima. In contrast cu fariseii, care erau aspri si mandri, adevaratul invatator este bland si smerit. Cei care iau
jugul Lui vor invata sa ocupe locul cel mai de jos.

si veti gasi odihna pentru sufletele voastre. Aici nu este vorba despre odihna constiintei, ci odihna inimii, care se dobandeste prin ocuparea
locului celui mai de jos inaintea lui Dumnezeu si. a omului. De asemenea, este odihna pe care o cunoaste cineva in slujba lui Cristos, cand
inceteaza de a mai fi ,mare".

Caci jugul Meu este bun si sarcina Mea usoara. larasi intalnim un contrast puternic cu fariseii. Isus a spus despre ei: ,Ei leaga sarcini grele si
cu anevoie de purtat; si le pun pe umerii oamenilor, dar ei nici cu degetul nu vor sa le miste" (Matei 23:4), Jugul lui Isus este usor: nu lasa
urme pe grumaz. Cineva a sugerat ca daca ar fi fost ca Isus sa-si puna o firma pe usa atelierului sau de tamplarie, ar fi sunat astfel: ,Juguri
usor de purtat". Povara Lui este usoara. Asta nu inseamna ca in viata crestina nu vor veni peste noi probleme, incercari, chinuri si dureri in
inima. Numai ca nu vom fi nevoiti sa purtam singuri aceste poveri. Suntem injugati alaturi de Cel care ne va da suficient har pentru toate
situatiile Intampinate de noi. A-L sluji pe El nu este robie, ci libertate perfecta, dupa cum s-a exprimat J.H. Jowett:

"Greseala fatala a credinciosului ar fi sa incerce sa poarte povara vietii de unul singur, punandu-si o zgarda.” Dumnezeu nu a randuit
niciodata ca omul sa-si poarte singur povara. Cristos nu da decat juguri! Jugul este, prin definitie, un dispozitiv conceput pentru doua
grumazuri. Si Domnul Isus insusi vrea sa ocupe unul din cele doua spatii ale jugului. El vrea sa impartaseasca orice truda si sarcina grea.
Secretul pacii si biruintei Tn viata crestina il aflam atunci cand renuntam la ,zgarda" si acceptam, jugul" relaxant al invatatorului.

Capitolul acesta consemneaza criza tot mai mare de respingere a Sa. Animozitatea si rautatea tot mai mare a fariseilor fata de El sunt gata
s& se reverse acum. Problema prin care se sparg zagazurile, 18sand s& se reverse ura lor, este intrebarea despre Sabat. in aceasta zi de
Sabat, Isus Tmpreuna cu ucenicii treceau printre lanurile de grau. Ucenicii au inceput sa smulga spice de grau si sa le manance. Legea le
ingaduia sa manance spice de grau din ogorul vecinului, atata timp cat nu foloseau secera (Deuteronom 23:25).

Dar fariseii, care faceau caz de orice amanunt din lege, oricat de minuscul si nesemnificativ ar fi fost, au lansat imediat acuzatia ca a fost
calcat Sabatul. Desi nu se redau concret toate acuzatiile lor, ucenicii au fost tnvinuiti de urmatoarele:

1 ca au recoltat (au cules spice);
2 ca au treierat (frecand in mana spicele);
3 ca au vanturat (separand graul de pleava).

Isus s-a adresat plangerii lor ridicole, amintindu-le de un incident din viata lui David. Odata, cand se afla in exil, impreuna cu oamenii lui, s-au
dus in pustie si au mancat painea punerii ihainte - cele douasprezece paini memoriale, hrana interzisa pentru orice alta persoana decat
preotii. Dar nici David, nici oamenii lui nu erau preoti si totusi Dumnezeu nu le-a imputat niciodata faptul ca au consumat painea respectiva.
De ce? Raspunsul este ca legea lui Dumnezeu nu a avut niciodata menirea de a provoca suferinta credinciosilor Sai. Nu era vina lui David ca
se afla in exil. Vina o purta natiunea pacatoasa, care-l respinsese. Daca i s-ar fi acordat locul ce i se cuvenea, nici el, nici insotitorii lui n-ar fi
fost nevoiti s& manance painea punerii Thainte. Dar, din pricina pacatului care exista in Israel, Dumnezeu a ingaduit un act care, in alte
imprejurari, ar fi fost interzis.

Analogia este clara: Domnul Isus a fost Regele de drept al Israelului, dar natiunea nu a vrut sa-L recunoasca de Suveran. Daca | s-ar fi acordat
locul ce | se cuvine, adeptii Lui nu ar fi fost nevoiti sa-si potoleasca foamea in modul acesta, in ziua de Sabat ori in oricare alta zi din
saptamana. Istoria se repeta. Domnul nu Si-a mustrat ucenicii, deoarece acestia nu gresisera cu nimic.

Isus le-a amintit fariseilor ca preotii profaneaza Sabatul prin uciderea si jertfirea animalelor si executarea multor altor treburi mecanice, dar
necesare (Numeri 28.9,10); cu toate acestea, ei sunt fara vind, pentru ca sunt angajati in slujba lui Dumnezeu.

Fariseii stiau ca preotii lucrau in fiecare zi de Sabat la templu, fara ca prin aceasta sa-lI profaneze. Prin urmare, ce i-a determinat sa-i critice
pe ucenici pentru fapta lor, comisa in prezenta Celui care este mai mare decat templul? Cuvantul ,Celui" redat prin italice, ar putea fi citit
drept ,,Ceva mai mare decat templul este aici.". Acest ,ceva" este imparatia lui Dumnezeu, prezenta in persoana Regelui.



Fariseii nu intelesesera niciodata inima lui Dumnezeu. in Osea 6.6 El spusese: ,Mild voiesc, iar nu jertfa." Dumnezeu aseaza compasiunea mai
presus de ritual. Mai degraba, El vrea sa-i vada pe copiii Lui culegand spice de grau, decat sa respecte ziua aceasta cu atata strictete incat
sa-si provoace suferinte fizice. Daca fariseii si-ar fi dat seama de acest lucru, nu i-ar fi condamnat pe ucenici. Dar ei puneau mai mult pret pe
hipercorectitudinea lor exterioara decat pe bunastarea oamenilor.

Apoi Mantuitorul a adaugat: ,,Caci Fiul Omului este Domn si al Sabatului". El este cel care a instituit, din capul locului, legea si, prin urmare, El
era cel mai calificat sa-i interpreteze sensul.

E. W. Rogers a declarat urmatoarele: Se pare ca Matei, invatat aici de Duhul, trece rapid in revista numeroasele nume si functii detinute de
Domnul Isus: El este Fiul Omului; Domnul Sabatului; Robul Meu; Fiul Meu Preaiubit; Fiul lui David; mai mare decat templul; mai mare decat
lona; mai mare decat Solomon. El procedeaza asa pentru a arata enormitatea pacatului de respingere a Lui si a refuzului de a-l1 acorda
drepturile ce | se cuvin.

inainte de a trece la urmétorul incident, vindecarea de catre Isus a omului cu mana uscata, se cuvine s& ne oprim asupra subiectului
Sabatului.

lesind din lanurile de grau, Isus Se duce in sinagoga. Luca ne spune ca carturarii si fariseii 1l urmareau sa vada ce para sa aduca impotriva Lui
(Luca 6:6,7).

in sinagoga era un om cu mana uscata - marturie fara cuvinte a neputintei fariseilor de a-l ajuta. Pana in acest moment ei il tratasera pe omul
respectiv cu raceald si indiferenta. Dar deodata el devine valoros in ochii lor, ca mijloc prin care sa-L prinda in cursa pe Isus. Ei stiau ca
Mantuitorul era intotdeauna dispus sa aline suferinta umana. Prin urmare, daca-l va vindeca in ziua de Sabat, ei il vor prinde cu o fapta
pasibila de pedeapsa - gandeau ei. Si astfel au inceput printr-o intrebare lipsita de sens: ,E drept sa vindeci in ziua de Sabat?"

Mantuitorul le-a raspuns punandu-le si El intrebarea daca ei ar fi dispusi sa scoata o oaie din fantana in ziua de Sabat. Desigur ca ar scoate-o!
Dar de ce? Poate pretextul pe care |-ar invoca ar fi ca aceasta trebuie considerata o faptd de milostenie - insa un alt considerent ar fi faptul ca
oaia valora bani or, ei nu ar dori sa sufere o pierdere financiara, nici macar in ziua de Sabat.

Dupa ce i-a prins pe liderii iudeilor in capcana propriei lor lacomii, Isus I-a vindecat pe omul cu mana uscata. Spunandu-i omului sa-si intinda
mana, a apelat la credinta si la vointa umana. Ascultarea a fost apoi rasplatita cu vindecare. Mana a fost refacuta, devenind ca cealalta, prin
actiunea miraculoasa a Minunatului Creator. Te-ai fi asteptat ca fariseii sa se bucure ca omul pe care ei n-au avut nici puterea, nici inclinatia
de a-l vindeca a fost tamaduit. Mai degraba insa ei s-au maniat pe Isus si au uneltit cum sa-L ucida. Daca ei ar fi avut o mana uscata, s-ar fi
bucurat sa fie vindecata in oricare zi a saptamanii.

F. Vindecarea pentru toti (12:15-21)

Cunoscand gandurile vrajmasilor Lui, Isus S-a retras. Dar oriunde mergea, multimile veneau dupa El. Si oriunde se adunau bolnavii, El i
vindeca pe toti. Dar le-a poruncit sa nu spuna la nimeni despre vindecarile Sale miraculoase, nu pentru ca ar fi dorit sa Se protejeze pe El
insusi, ci pentru a evita miscarea lipsita de profunzime a oamenilor de a incerca sa faca din El eroul popular al unei revolutii populare. El
trebuia sa Se tina de programul divin. Revolutia Lui avea sa survina, dar nu prin varsare de sange roman, ci prin varsarea propriului Sau
sange.

Lucrarea Sa plina de har se ficea ca implinire a profetiei de la Isaia 41:9 si 42:1-4. Profetul il vidzuse cu mult timp Tnainte pe Mesia ca un
Cuceritor. El il infatiseaza pe Isus ca Robul pe care L-a ales lehova, Preaiubitul, in care isi giseste placerea sufletul lui Dumnezeu. Dumnezeu
avea sa puna Duhul Lui asupra Sa - o profetie implinita la botezul lui Isus. lar lucrarea Sa avea sa depaseasca granitele Israelului. El avea sa
vesteasca neamurilor dreptatea. Aceasta nota de la sfarsit devine tot mai dominanta, pe masura ce creste refuzul Israelului.

Isaia a mai prezis ca Mesia nu se va certa si nu-Si va ridica glasul pe ulite. Cu alte cuvinte, El nu va fi un politician abil, cu capacitatea de a
incita masele. McClain scrie, in acest sens:

.Regele, care este «robul» lui Dumnezeu, nu isi va ocupa locul ce | se cuvine, de eminenta, prin vreunul din mijloacele obisnuite, de forta
carnala sau demagogie politica - dupa cum nu va apela la fortele supranaturale, ce-I stau la indemana.”

El nu va frange trestia rupta si nici nu va stinge fitilul care fumega. Nu va calca in picioare drepturilor celor deposedati sau lipsiti de privilegii,
pentru a-Si atinge scopu-rile. Ci va incuraja si intari pe cei cu inima zdrobita, pe cei asupriti. Pana si o simpla scanteie de credinta o va face sa
creasca, pana va deveni o flacara. Lucrarea Sa va continua pana cand va face sa biruie dreptatea. Grija Sa smerita si plina de iubire pentru
altii nu va fi stinsa de ura si ingratitudinea oamenilor.

Si Neamurile vor n&dajdui in Numele Lui. in Isaia aceastd expresie suna astfel: ,Si tinuturile de pe coastd vor astepta Legea Sa” - dar sensul e
acelasi. Tinuturile de pe coasta se refera la natiunile neevreiesti, la Neamuri. Ele sunt prezentate aici ca asteptand domnia Sa, pentru ca sa-I
fie supusi loiali. Kleeist si Lilly aduc elogii acestui citat din profetia lui Isaia, In urmatorii termeni:

....unul din giuvaierurile de mare pret ale Evangheliei, o imagine de rara frumusete, a lui Cristos... Isaia infatiseaza uniunea dintre Cristos si
Tatal, misiunea Lui de a instrui natiunile, tandretea cu care se ocupa de omenirea suferinda, si apoi victoria Sa finala: caci nu exista nici o
sperantd pentru lume, decat in Numele Sau. Cristos - Mantuitorul lumii - nu un limbaj arid, scolastic, ci o expresie vie, plina de savoarea
orientala.”

G. Pacatul de neiertat (12:22-32)

Cand Isus a vindecat un demoniac orb si mut, oamenii de rand au inceput sa se gandeasca serios la faptul ca El ar putea fi Fiul lui David,
Mesia lui Israel. Acest lucru a atras insa furia fariseilor. Neputand suferi nici o sugestie de simpatie pentru Isus, ei au explodat, acuzandu-L pe
Isus ca ar fi sdvarsit minunea prin puterea lui Beelzebub, domnul dracilor. Aceasta groaznica invinuire constituie prima oard cand ei il acuza



pe Domnul Isus ca ar actiona animat de puterea demonilor.

Isus, citindu-le gandurile, S-a grabit sa le demaste nechibzuinta. El a scos in evidenta ca nici o imparatie, oras sau casa care este dezbinata
impotriva ei insasi nu va putea dainui. Daca ar fi adevarat ca El scoate afara demonii prin puterea Satanei, atunci ar insemna ca Satana
actioneaza impotriva lui insusi. Or, asta ar fi absurd!

Domnul nostru a avut inca un raspuns devastator la adresa fariseilor. Unii din asociatii lor iudaici, cunoscuti ca exorcisti, pretindeau ca
poseda puterea de a scoate afara demoni. Isus nici nu a recunoscut, nici nu a negat pretentia lor, ci s-a folosit de ea pentru a scoate in
evidenta ca daca El scoate demonii prin puterea lui Beelzebub, atunci fiii fariseilor (adica acesti exorcisti) procedeaza la fel. Fariseii nu ar fi
recunoscut acest lucru, nici in ruptul capului, insa ei nu au putut infirma logica argumentului. Proprii lor asociati fi vor condamna pentru faptul
de a fi sugerat ca faceau exorcizarea in calitate de agenti ai Satanei. lata ce spune Scofield in aceasta privinta:

,Fariseii nu suportau sa fie acuzati ca ei sau fiii lor ar actiona prin puterea Satanei, dar plecand de la pozitia pe care au adoptat-o, ca Cristos
ar scoate demonii prin puterea lui Beelzebub, s-au facut pasibili de a fi invinuiti de inconsecventa, de proprii lor fii. Caci daca puterea de a
scoate demoni este satanica, atunci urmeaza ca oricine exercita acea putere este in colaborare cu sursa acelei puteri.”

Ei nu erau deloc logici, cand atribuiau efecte similare unor cauze diferite.

Desigur, adevarul era ca Isus scotea demonii prin puterea Duhului lui Dumnezeu. intreaga Sa viatd de Om pe acest pamant a fost traita prin
puterea Duhului Sfant. El a fost Mesia cel plin de Duhul, despre care profetise Isaia (Isaia 11:2;42:1;61:1-3). De aceea, El le-a spus fariseilor:
,...daca Eu scot afara dracii cu Duhul lui Dumnezeu, atunci imparatia lui Dumnezeu a venit peste voi." Acest enunt trebuie sa fi constituit o
lovitura zdrobitoare pentru ei, care se mandreau cu cunostintele lor teologice. Totusi, imparatia lui Dumnezeu a venit peste ei, deoarece
Regele era in mijlocul lor iar ei nici macar nu si-au dat seama de acest lucru! Erau total inconstienti ca El se afla acolo!

Departe de a colabora cu Satan, Domnul Isus era, in realitate, invingatorul Satanei. Lucrul acesta il ilustreaza Domnul prin istoria omului
puternic. Omul puternic este Satana. Casa lui este sfera in care are el putere. Gospodaria (sau bunurile lui) sunt demonii sai. in realitate,
legarea Satanei are loc in mai multe faze. Ea a Tnceput in timpul lucrarii publice a lui Isus. Apoi legarea Satanei a fost decisiv garantata prin
moartea si invierea lui Cristos. lar apoi, in timpul domniei de o mie de ani a Regelui, ea va avea un caracter mult mai tangibil (Apocalipsa
20:2). in momentul de fat&, diavolul nu pare sa fie legat. El continud s& exercite o putere considerabild. Dar soarta lui e pecetluitd iar timpul
care i-a mai ramas e foarte scurt.

Apoi Isus a zis: ,Cine nu este cu Mine este impotriva Mea si cine nu strange cu Mine risipeste." Prin atitudinea lor blasfemiatoare, fariseii au
demonstrat ca nu erau cu Domnul. Atunci inseamna ca erau impotriva Lui. Refuzand sa culeaga cu El, ei nu faceau altceva decat sa
risipeasca granele. Ei il acuzasera pe Isus ca scoate demonii prin puterea Satanei, cand, de fapt, ei insisi erau robii Satanei, cautand sa
zadarniceasca lucrarea lui Dumnezeu.

La Marcu 9:40 Isus a spus: , Cine nu este impotriva noastra este pentru noi." Aceasta afirmatie pare sa rastoarne cuvintele Domnului de la
Matei 12:30. Dar dificultatea e rezolvata atunci cand observam ca la Matei se pune problema mantuirii. Un om va fi ori pentru Cristos, ori
fmpotriva Lui. Nu existd teren neutru. La Marcu ins3 subiectul este slujirea. intre ucenicii lui Isus existd deosebiri uriase - ei provin din diverse
biserici locale, folosesc metode diferite de lucru si reflecta diverse nuante de interpretare teologica. Dar aici se stabileste regula potrivit
careia daca cineva nu este impotriva Domnului, este de partea Lui, fiind demn de respect.

Aceste versete marcheaza o criza Tn raporturile lui Cristos cu liderii Israelului. El i acuza de a fi comis pacatul de neiertat: hula impotriva
Duhului Sfant, adica sustinand ca Isus ar fi sdvarsit minunile Sale prin puterea Satanei, cand, in realitate, El le-a infaptuit prin puterea Duhului
Sfant, in realitate, ei Il numeau pe Duhul Sfant Beelzebub, domnul dracilor.

Exista iertare pentru alte forme de pacat si hula (blasfemie). Cineva putea chiar vorbi impotriva Fiului Omului, si totusi sa fie iertat. Dar a-L
huli (sau blasfemia) pe Duhul Sfant este un pacat pentru care nu exista iertare, nici in veacul acesta, nici in veacul viitor, al mileniului. Prin
,veacul acesta" Isus s-a referit la zilele lucrarii Sale publice pe acest pamant. Exista temeiuri sa ne indoim ca acest pacat de neiertat ar putea
fi comis astazi, deoarece acum El nu e prezent cu trupul si nu savarseste minuni in acelasi fel.

Pacatul de neiertat nu este totuna cu respingerea Evangheliei. S-ar putea ca un om sa-L respinga pe Mantuitorul ani de zile, si apoi sa se
pocaiasca, sa creada si sa fie mantuit. (Desigur, daca moare in necredinta, ramane neiertat.) Tot asa, pacatul de neiertat nu este totuna cu
asa-numita cadere sau alunecare de la credinta. S-ar putea ca un credincios sa se indeparteze de Domnul, dar pana la urma sa fie readus la
partasia cu Dumnezeu si cu copiii Lui.

Multi oameni se tem ca nu cumva sa fi comis pacatul de neiertat. Chiar daca acest pacat ar putea fi comis in zilele noastre, faptul ca o
persoana este ingrijorata e, in sine, o dovada ca nu e vinovata de acest pacat. Cei care au comis acest pacat erau impietriti si neinduplecati
in opozitia lor fata de Cristos. Ei nu se jenau deloc sa-L insulte pe Duhul Sfant si nu sovaiau sa unelteasca omorarea Fiului lui Dumnezeu. Ei
nu dadeau nici un semn de remuscare sau pocainta.

Chiar si fariseii trebuia sa fi recunoscut ca Domnul savarsise o fapta buna, scotand afara demonii. Dar ei L-au acuzat ca ar fi rau. Aici Domnul
le demasca inconsecventa, spunand, de fapt: ,Hotarati-va! Daca un pom este bun, si roadele sale vor fi bune si vice versa!" Roadele reflecta
calitatea pomului care le-a produs. Roada lucrarii Sale fusese buna. El vindecase bolnavii, orbii, surzii si mutii, scosese demonii si inviase
mortii. Oare un pom stricat ar fi putut produce asemenea roade? Nicidecum! Atunci de ce au refuzat ei cu atata incapatanare sa-L
recunoasca?

Motivul a fost faptul ca erau pui de naparci. Rautatea manifestata de ei impotriva Fiului Omului, pusa in evidenta de cuvintele lor pline de
venin, a constituit revarsarea raului din inimile lor rele (desi atat textul critic, cat cel majoritar omit cuvintele: ,din inima sa", sensul nu ar
suferi nici o modificare). O inima plina de bunatate se va evidentia prin cuvintele pline de har si neprihanire; O inima rea, in schimb, se va
exprima prin blasfemii, amaraciune si injurii.



Isus i-a avertizat solemn pe ei (si pe noi) ca oamenii vor da socoteald de orice cuvant nefolositor pe care-l vor fi rostit, intrucat cuvintele pe
care le-au rostit constituie barometrul cel mai fidel al caracterului vietii lor, ele vor forma baza condamnarii sau achitarii. Prin urmare, ce
groaznica va fi osanda fariseilor, pentru cuvintele pline de dispret si rautate pe care le-au rostit impotriva Fiului lui Dumnezeu!

,Céaci din cuvintele tale vei fi scos fara vina si din cuvintele tale vei fi osandit". in cazul credinciosilor, pedeapsa pentru usuritatea in vorbire a
fost platita prin moartea lui Cristos. Totusi, cuvintele noastre neatente, pacatul nemarturisit si neiertat, vor duce la pierderea rasplatii, la
Scaunul de Judecata al lui Cristos.

in pofida tuturor minunilor pe care le-a savarsit Isus, carturarii si fariseii s-au incumetat s&-1 ceard un semn, lasand s& se inteleaga c& ar
crede daca le-ar putea dovedi ca este Mesia! Dar fatarnicia lor era cusuta cu ata alba. Daca n-au crezut ei ca urmare a atator minuni cate
savarsise El deja, ce i-ar fi facut sa se lase convinsi prin inca o minune? Atitudinea care cere semne miraculoase, ca o conditie a credintei,
nu-I este placuta lui Dumnezeu. Dupa cum i-a spus Isus lui Toma: ,Binecuvantati sunt cei ce n-au vazut si totusi au crezut!" (loan 20:29). in
economia lui Dumnezeu, vazul urmeaza credintei.

Domnul li s-a adresat, numindu-i o generatie rea si adultera. Rea pentru ca erau orbi care nu voiau sa-L vada pe Mesia al lor, si adulteri
pentru ca erau necredinciosi duhovniceste Dumnezeului lor. Creatorul si Dumnezeul lor, o Persoana unica, intrunind in El atat Dumnezeirea
perfecta, cat si natura umana perfectad, se afla chiar in mijlocul lor, vorbindu-le, si totusi ei indrazneau sa-I ceara un semn!

El le-a spus, pe scurt, ca nici un semn nu li se va da, Tn afara de semnul profetului lona - o referire la propria Sa moarte, ingropare si inviere.
Experienta lui lona, care a fost salvat de peste si apoi depus pe uscat (lona 1:17;2:10) prefigureaza patimile Domnului si invierea Sa. invierea
Sa din morti avea sa fie semnul final, culminant al lucrarii Sale pentru natiunea Israel. Dupa cum lona a stat trei zile si trei nopti in pantecele
chitului, tot asa Domnul a prezis ca va sta trei zile si trei nopti in inima pamantului. Aici se ridica o problema. Daca, asa cum se crede, Isus a
fost ingropat in dupa amiaza zilei de vineri si a inviat duminica dimineata, cum de se afirma ca a stat trei zile si trei nopti in mormant?
Raspunsul e ca in modul iudaic de a socoti timpul, orice parte a zilei sau a noptii conteaza cat ziua sau noaptea unei perioade complete. Sau,
cum spune zicala evreiasca: ,,0 zi si o noapte echivaleaza cu o onah iar o parte din onah este ca intregul."

Isus a descris vinovatia conducatorilor iudei prin recurgerea la doua contraste. Mai intai, Neamurile din Ninive erau mult mai putin
privilegiate, si totusi cand acestea au auzit propovaduirea lui lona, s-au pocait cu cainta adanca. Locuitorii din Ninive se vor scula la judecats,
condamnandu-i pe oamenii din vremea lui Isus, pentru ca nu L-au primit pe Cel care este mai mare decat lona: pe insusi Fiul intrupat al lui
Dumnezeu.

in al doilea rand, regina din Seba, cea dintre Neamuri, iarasi lipsitd de privilegiile acordate iudeilor, a venit din sud, cu mare cheltuiald si
efort, ca sa aiba o intrevedere cu Solomon. ludeii din vremea lui Isus nu aveau nevoie sa calatoreasca pentru ca sa-L vada pe Isus, deoarece
El insusi Se deplasase din cer, coborandu-Se la starea lor umild, pentru a le fi Regele-Mesia. Si totusi ei n-au gasit loc in inima lor pentru El,
care era infinit mai mare decat Solomon. O regina dintre Neamuri i va condamna la judecatd pentru o nepasare atat de condamnabila si
nejustificata. In capitolul acesta Domnul nostru a fost prezentat ca fiind mai mare decat templul (v. 6); mai mare decat lona (v. 41) si mai
mare decat Solomon (v. 42). El este ,mai mare decat cel mai mare si cu mult mai bun decat cel mai bun."

J. Revenirea duhului necurat

Acum Isus reda, sub forma de parabole, un rezumat al trecutului, prezentului si viitorului Israelului necredincios. Omul reprezinta poporul
Israel iar duhul necurat idolatria care a caracterizat aceasta natiune fnca din perioada cand era sub robia egiptenilor si pana la captivitatea
babiloneana (care a lecuit, pentru o vreme, Israelul de idolatria sa). Se parea ca duhul necurat a iesit din omul respectiv. De la sfarsitul
captivitatii babiloniene si pana in ziua de azi, poporul iudeu nu s-a mai inchinat la idoli. ludeii sunt ca o casa goala, maturata si impodobita.

Cu peste o mie noua sute de ani in urma, Mantuitorul a cerut sa fie primit in aceasta casa goala, al carei Locatar de drept era El, Stapanul
casei, dar poporul a refuzat cu Tncapatanare sa-L primeasca inauntru. Desi israelitii nu se mai inchinau la idoli, ei nu voiau nici sa se inchine
Dumnezeului adevarat.

Casa goala denota vidul spiritual - o conditie periculoasa, asa cum se va vedea din cele ce urmeaza. Reforma nu este de ajuns. Trebuie sa
existe o acceptare pozitiva a Mantuitorului.

in zilele viitoare, duhul de idolatrie se va decide s& se intoarca in aceastd casé, insotit de sapte duhuri mai rele decat el. intrucat numarul
sapte este cifra perfectiunii sau a completetii, lucrul acesta se refera probabil la idolatrie in forma ei deplin dezvoltata. Imaginea aceasta ne
duce la vremea Marii Stramtorari, cand natiunea apostata se va inchina lui Antichrist. A se pleca inaintea omului pacatului si a i se inchina lui,
ca si cand ar fi Dumnezeu, este o forma mult mai groaznica de idolatrie decat cele de care s-a facut vinovata natiunea Israel in trecut. Si
astfel starea din urma a omului acestuia devine mai rea decat cea dintai. Israelul necredincios va suferi judecata groaznica a Marii
Stramtorari si suferintele prin care vor trece evreii vor depasi cu mult tot ce au suferit Tn timpul captivitatii babiloniene. Acea parte a natiunii
care s-a facut vinovata de idolatrie va fi cu totul nimicita la a Doua Venire a lui Cristos.

,Tocmai asa se va intdmpla si cu aceasta generatie rea." Acelasi popor apostat, care L-a respins pe Cristosul si Dumnezeul lui la prima Sa
venire, va suferi groaznica judecata la a doua Sa venire.

K. Mama si fratii lui Isus

Aceste versete descriu un incident aparent comun in care membri ai familiei Sale vin sa stea de vorba cu El. Dar de ce au venit? Marcu ne
ofera un posibil raspuns. Unii dintre prietenii lui Isus credeau ca El si-ar fi pierdut mintile (Marcu 3:21,31-35). Astfel, s-ar putea ca familia Lui
sa fi venit cu scopul de a-L aduce acasa, pentru a nu se face valva in jurul Lui (vezi si loan 7:5). Cand | s-a spus ca mama si fratii Lui sunt
afara si cd doresc sa vorbeasca cu El, Domnul a raspuns insa cu intrebare, zicand: ,Cine este mama Mea si cine sunt fratii Mei?" Apoi, aratand
cu degetul spre ucenici, a spus: ,Oricine face voia Tatalui Meu din cer este fratele meu si sora mea."



Acest enunt uluitor este incarcat de semnificatii spirituale. El marcheaza un punct de cotitura in relatiile lui Isus cu Israelul. Mama si fiii ei
reprezentau natiunea Israel, rudele de sange ale lui Isus. Dar, dupd cum reiesea tot mai clar, propriul Sau popor nu-L dorea. in loc sa se plece
in fata lui Mesia al lor, fariseii L-au acuzat ca ar fi stapanit de Satan!

Prin urmare, acum Isus anunta o noua ordine a lucrurilor. De aici incolo, legaturile Sale cu Israelul nu vor mai constitui factorul determinant in
lucrarea Sa. Desi inima Lui plina de compasiune avea sa-i roage in continuare pe compatriotii Sai dupa sange sa-L accepte, este insa limpede
ca n acest punct din capitolul 12 intalnim momentul rupturii cu poporul Israel. Nu mai este nici o indoiala care va fi urmarea. intrucat Israelul
nu-L vrea, El se va indrepta catre cei care il vor. Relatia de sange va fi inlocuita cu consideratii spirituale. Ascultarea de Dumnezeu ii va aduce
pe barbati si femei -fie cd sunt iudei, fie ca nu sunt - intr-o relatie vitald cu El. inainte de a parasi acest incident, trebuie s& mentionam doua
puncte Tn legatura cu mama lui Isus. Mai intai, este evident ca Mama nu a ocupat vreun loc deosebit sau privilegiat Tn ce priveste accesul ei in
prezenta Sa. in al doilea rand, faptul c& se vorbeste de fratii lui Isus d& o loviturd fatald inv&taturii propagate si astizi, potrivit cireia Mama ar
fi ramas fecioara. Implicatia care se desprinde de aici este clara: ca ei erau realmente fiii Mariei si, prin urmare, frati vitregi ai Domnului.
Aceasta conceptie este intarita de alte texte din Scriptura cum ar fi cele de la Psalmi 69:8;Matei 13:55;Marcu 3:31,32;6:3;loan 7:3,5;Fapte
1:14;1Corinteni 9:5;Galateni 1:19.

Isus a iesit din casa unde vindecase demoniacul si sedea langa marea Galileii. Multi invatati ai Bibliei vad in aceasta casa o imagine a natiunii
Israel si a marii, adica a Neamurilor. Astfel, iesirea Domnului din casa simbolizeaza ruptura cu Israelul; in timpul acestei faze interimare,
imparatia va fi vestita natiunilor.

Si, In timp ce se adunau multimi mari de oameni pe malul marii, El s-a urcat intr-o corabie si a inceput sa-i invete pe oameni, prin intermediul
parabolelor. O parabold sau o pilda este o istorie care are la baza o invatatura spirituala sau morald, ce devine aparenta pe parcursul ei. Cele
sapte parabole care urmeaza ne spun cum va fi imparatia in perioada de la prima Sa venire pana la a doua Sa venire.

Primele patru parabole au fost adresate multimii. Ultimele trei au fost adresate doar ucenicilor. Domnul le-a explicat ucenicilor sensul
primelor doua parabole si respectiv celei de-a saptea, lasandu-ne, pe ucenici si pe noi, sa le interpretam pe celelalte, ajutandu-ne de cheile
pe care El ni le-a pus deja la dispozitie.

Prima parabola se refera la un semanator, care a iesit sa semene samanta, in patru feluri de soluri diferite. Cum era de asteptat, si rezultatele
au fost de patru feluri.

OLUL EZULTATELE

. Pe carare (adica sol batatorit) . Semintele au fost mancate de pasaril.

. Semintele au Incoltit repede, dau nu au prins radacini. Fiind arse de

P. Un strat subtire de sol, avand dedesubt un strat de roca )
dogoarea soarelui, s-au uscat.

3. Semintele au INCOItIt, dar n-au putut sa se dezvolte, din pricina

3. Solul infestat de spini. o
kpinilor.

i. Semintele au Incoltit, au crescut si au dat roada. Un graunte a dat o

. Pamant bun. . o
kuta, altul saizeci, altul treizeci.

Isus a incheiat parabola cu un sfat enigmatic: ,Cine are urechi de auzit s& auda!" in cadrul parabolei, El a transmis multimii un mesaj
important iar ucenicilor un alt mesaj. Nimanui nu trebuie sa-i scape semnificatia cuvintelor Sale. Intrucat Domnul insusi este Cel care
interpreteaza pilda, in versetele 18-23, ne vom stapani curiozitatea pana cand vom ajunge la acel paragraf.

Ucenicii erau mirati de faptul cd Domnul le vorbeste oamenilor in acest limbaj voalat al parabolelor. Prin urmare, L-au rugat sa le explice
metoda folosita.

in raspunsul Sau, Isus a facut distinctie intre multimea necredincioasa si ucenicii credinciosi. Multimea, care era un segment reprezentativ al
societatii iudaice, in mod evident L-a respins pe Domnul, cu toate ca aceasta respingere nu s-a maturizat decat la cruce. Multimii nu i se va
permite sa cunoasca tainele imparatiei cerurilor, pe cand adevaratilor Sai adepti li se va inlesni intelegerea ei.

O taina in Noul Testament este un fapt nedezvaluit pana atunci oamenilor, pe care acestia nu |-ar putea cunoaste decat prin revelatia divina,
care le este daruita acum. Tainele imparatiei fusesera pana in acest punct adevaruri necunoscute, privitoare la imparatie in forma ei
interimara, insusi faptul ca imparatia urma sa aiba o faza interimara fusese o taina pana acum. Parabolele descriu cateva din trasaturile
imparatiei in perioada cat va lipsi Regele. De aceea unii au numit aceasta faza drept ,forma tainica a imparatiei" - prin asta intelegandu-se nu
cad ar mai fi invaluita in mister, ci, pur si simplu, ca pana in acest punct al istoriei nu fusese cunoscuta.

Poate ni s-ar parea o actiune arbitrara faptul ca aceste taine nu au fost explicate multimii, dar au fost revelate ucenicilor. Dar Domnul ne
ofera motivatia acestei actiuni: ,Caci celui ce are i se va mai da, si va avea de prisos; iar de la cel ce n-are se va lua chiar si ce are." Ucenicii
aveau credinta in Domnul Isus; de aceea, ei vor primi capacitate pentru credinta sporita. Ei primisera lumina, iar acum urmeaza sa primeasca
si mai multa lumina. Pe de alta parte, poporul Israel respinsese Lumina lumii si, ca atare, nu numai ca nu vor mai primi alta lumina, dar li se
va lua pana si lumina pe care o mai aveau. A respinge lumina inseamna a te priva de lumina.

Matthew Henry compara parabolele cu stalpul de nor si de foc ce au luminat poporul Israel, in vreme ce pe egipteni acelasi stalp i-a pus in
fncurcaturd. intelesul parabolelor avea s& fie descoperit celor care erau sincer interesati, aceste parabole dovedindu-se, in schimb, ,,doar o
sursa de iritatie pentru cei care erau ostili fata de Isus."

Asadar, nu era vorba de un capriciu al Domnului, ci, pur si simplu, de urmarea practica a unui principiu care e intretesut in orice sfera a vietii:
orbirea intentionata este urmata de o orbire judiciara (cine refuza sa vada va ajunge sa nu mai poata vedea, chiar atunci cand va voi sa
vada). De aceea le-a vorbit El multimilor in pilde. H.C. Woodring s-a exprimat astfel, in aceasta privinta: ,Pentru ca ei nu iubeau adevarul, nu
aveau sa primeasca nici lumina adevarului." Ei pretindeau ca vad, ca sunt la curent cu adevarul divin, dar Adevarul incarnat statea fnaintea
lor iar ei refuzau cu incapatanare sa-L vada. Ei pretindeau ca aud Cuvantul lui Dumnezeu, dar, in realitate, insusi Cuvantul viu al lui



Dumnezeu statea in mijlocul lor iar ei refuzau sa asculte de El. Ei nu voiau sa priceapa faptul minunat al intruparii. Ca atare, le-a fost retrasa
insasi capacitatea de a intelege.

Ei constituiau implinirea profetiei de la Isaia 6:9,10. Inima poporului Israel se impietrise iar urechile lor nu mai auzeau glasul lui Dumnezeu. Ei
refuzau Tn mod intentionat sa vada cu ochii lor. Ei stiau ca daca ar fi vazut, ar fi auzit si s-ar fi pocait, Dumnezeu i-ar fi vindecat. Dar, in nevoia
lor acuta si boala care i-a cuprins, ei au refuzat ajutorul Sau. Prin urmare, pedeapsa lor a constat in a auzi fara sa inteleaga si in a vedea fara

sa priceapa.

Ucenicii erau extraordinar de privilegiati, intrucat ei vedeau ceea ce nici unii nu mai vazusera. Profetii si oamenii neprihaniti din Vechiul
Testament ar fi dorit nespus de mult sa traiasca in aceasta perioada, cand a venit Mesia, dar dorinta nu le-a fost implinita. Ucenicii se
bucurau insa de harul de a trai in acest punct crucial din istorie, cand il vedeau pe Mesia, asistau la minunile Sale si auzeau invat&turile de o
neasemuita frumusete si intelepciune care se revarsau de pe buzele Sale.

Dupa ce a explicat de ce a recurs la parabole, Domnul incepe acum sa expuna parabola celor patru soluri. El nu-l identifica pe semanator, dar
noi putem fi siguri ca se refera la Domnul insusi (vezi versetul 37) sau la cei care propovaduiesc mesajul imparatiei (v. 19). Solurile fi
reprezinta pe cei care aud mesajul.

Cararea batatorita se refera la oamenii care refuza sa primeasca mesajul. Ei aud evanghelia dar nu o inteleg - nu pentru ca nu au capacitatea
de a o intelege, ci pentru ca nu vor! Pasarile 1l reprezinta pe Satana. El fura samanta din inimile acestor ascultatori. El le da concursul, pentru
ca ei sa persiste in aceasta stare arida si neroditoare pe care si-au ales-o singuri. Fariseii erau ascultatori din aceasta categorie, a solului
batatorit.

Cand Isus S-a referit la solul pietros, El a avut in vedere un strat subtire de pamant, care acoperea o panta muntoasa formata din roca.
Aceastd imagine fi infatiseaza pe cei care aud cuvantul si rdspund cu bucurie. La inceput, semanatorul ar putea avea motive sa se bucure ca
propovaduirea sa a avut atata succes. Curand insa el descopera realitatea mai profunda, conform careia nu este bine cand mesajul e primit
cu zambete si urale. Mai intai trebuie sa existe o stare de convingere de pacat, de remuscare si pocainta. Mult mai promitatoare este
imaginea unei persoane doritoare de mantuire care se indreapta cu lacrimi in ochi spre Calvar, decat aceea a unui om care paseste in fata
fara grija, ba chiar cu o anumita exuberanta. Solul putin adanc rodeste o marturisire foarte superficiala, stratul fiind prea subtire pentru ca
radacinile sa se poata infige adanc in el. Cand acea marturisire de credinta este pusa la incercare de dogoarea soarelui stramtorarii si
prigoanelor, omul respectiv se decide ca nu merita sa sufere toate acestea pentru credinta si, prin urmare, se leapada de orice marturie pe
care o daduse anterior in favoarea lui Cristos.

Terenul infestat de spini reprezinta o altd clasd a celor care aud cuvantul in maniera superficiald. n exterior, ei par s& fie supusi autentici ai
Tmparatiei, dar, cu timpul, interesul lor este indbusit de grijile acestei lumi si de placerea lor pentru bogétii. in viata lor nu mai poate fi g&sita
nici o roada pentru Dumnezeu. Lang ilustreaza acest adevar, prin exemplul fiului unui tata iubitor de bani, proprietar al unei intreprinderi
uriase. Fiul acesta auzise in tineretea sa Cuvantul, dar cu timpul a fost furat de afaceri.

Curand a trebuit sa aleaga intre a-l fi placut Domnului si a-i face tatalui sau pe plac. Astfel, spinii erau deja in pamant, cand a fost semanata
si a germinat samanta. Grijile acestui veac si inselaciunea bogatiilor isi faceau deja efectul. Deci tanarul s-a conformat dorintelor tatalui sau,
consacrandu-si toate energiile intreprinderii familiei. Dupa un timp, a ajuns seful conglomeratului si, dupa ce a atins o varsta apreciabila, si-a
dat seama ca neglijase tot ceea ce tine de cer. Era pe punctul de a se retrage la pensie, cand si-a exprimat intentia de a cauta mai cu
staruinta lucrurile spirituale. Dar Dumnezeu nu se lasa batjocorit. Omul s-a pensionat si a murit subit, la numai cateva luni de la pensionare. A
lasat o avere de 90 de mii de lire sterline si o viata risipita din punct de vedere spiritual. Spinii inabusisera cuvantul, care nu a mai putut rodi.

Pamantul bun il reprezinta pe credinciosul adevarat. El e receptiv la cuvantul pe care-l aude si-l intelege, transpunand in viata ceea ce aude,
prin ascultare. Desi acesti credinciosi nu produc cu totii aceeasi cantitate de roade, cu totii demonstreaza, prin roada lor, ca au viata divina.

Roada este probabil aici manifestarea caracterului crestin, mai degraba decat suflete castigate pentru Cristos. Cand apare termenul roada in
Noul Testament, in general se refera la roada Duhului (Galateni 5:22,23).

Care e mesajul pe care trebuia sa-l transmita aceasta parabola multimilor? Evident, le avertiza de pericolul de a auzi fara a pune in practica
ceea ce ai auzit. De asemenea, parabola avea menirea de a incuraja persoane individuale sa primeasca Cuvantul intr-o inima sincera,
dovedind apoi realitatea care s-a savarsit in fiinta lor prin aducerea de roade pentru Dumnezeu. Cat despre ucenici, parabolele i pregateau
pe ei si pe adeptii din viitor ai lui Isus pentru constatarea trista pe care o vor face, ca numai un numar relativ mic de oameni din cei care vor
auzi mesajul vor fi mantuiti cu adevarat. De asemenea, are darul de a-i scuti pe supusii loiali ai lui Cristos de zadarnicia de a crede ca toata
lumea va fi convertita prin raspandirea evangheliei. Ucenicilor |i se atragea, de asemenea, atentia in aceasta parabola cu privire la cei trei
mai Tmpotrivitori ai evangheliei: (1) diavolul (pasarile - cel rau); (2) firea veche, carnea (soarele dogorator - stramtorarile sau prigoanele); si
(3) lumea (spinii - grijile acestei lumi si goana dupa avutii).

in cele din urma, ucenicilor li se oferd o viziune a recoltei extraordinar de mari pe care o vor culege, din investitiile ficute de ei in
personalitatea umana. De treizeci de ori cantitatea Tnsdmantata inseamna trei mii la sutd, iar de saizeci de ori cantitatea insamantata
inseamna un venit de sase mii la suta. lar de o suta de ori cantitatea insamantata tnseamna 10 mii la suta din investitia initiala, Tn fapt, nu se
pot masura rezultatele unui singur caz de intoarcere reald la Domnul, de convertire autentica a unui singur suflet. Un invatator de scoala
duminicald, aproape total necunoscut, a investit in cel care avea sa devina vestitul evanghelist si castigator de suflete, Dwight L. Moody. La
randul lui, Moody i-a castigat pe altii la Cristos. lar acestia au castigat si ei alte suflete pentru Domnul. Acel invatator initial de la scoala
duminicala a declansat astfel o reactie in lant, care nu se va sfarsi niciodata.

D. Parabola graului si a neghinei (13:24-30)

Parabola de care ne-am ocupat Tnainte este o ilustratie vie a faptului ca imparatia cerurilor ii cuprinde atat pe cei care L-au slujit doar de
forma pe Rege, cat si pe ucenicii autentici. Primele trei soluri simbolizeaza imparatia Tn aspectul cuprins de cercul cel mare - marturisirea
exterioara. Al patrulea sol reprezinta imparatia simbolizata de cercul mic, al celor care au fost convertiti cu adevarat.



A doua parabola - cea a graului si a neghinei - prezinta, de asemenea, imparatia in aceste doua aspecte. Graul 1i infatiseaza pe credinciosii
adevarati, iar neghina pe cei credinciosi doar cu gura. Isus aseamana imparatia cu un om care a semanat samanta buna in ogorul sau. Dar pe
cand dormea omul, a venit dusmanul sau si a semanat neghina printre grau. Unger arata ca cea mai raspandita forma de neghina care se
gaseste in lanurile din Tara Sfanta este asa-numita hearded darnel (in romaneste: ,salbatie" sau ,zizanie" (Lolium temulentum, Lolium
perenne), ,0 iarba otravitoare, aproape imposibil de depistat in mijlocul graului, cat cele doua plante sunt in faza de fir verde. Dar cand dau in
spic, ele se pot zari si desparti cu usurinta."

Cand servitorii au vazut neghina amestecata cu graul, I-au intrebat pe gospodar cum de s-a intamplat una ca asta. Gospodarul a recunoscut
imediat mana dusmanului sau. Servitorii erau gata sa smulga imediat radacinile.

Dar fermierul le-a ordonat sa astepte pana la seceris. Atunci seceratorii aveau sa le separe pe cele doua. Graul avea sa fie adunat in hambare
iar neghina avea sa fie arsa.

De ce a poruncit fermierul aceastd intarziere a separarii? in naturd, rddacinile de grau si cele de neghind sunt atat de intrepatrunse unele in
altele Tncat e cu neputinta s-o smulgi pe una din ele fara s-o smulgi si cealalta.

Parabola aceasta este explicata de Domnul nostru in versetele 37-43, asa ca ne vom abtine de la alte comentarii pana atunci.
E. Parabola semintei de mustar

Apoi, Mantuitorul aseamana imparatia cu o samanta de mustar, pe care El a numit-o cea mai mica dintre seminte, adica cea mai mica din
experienta ascultatorilor Sai. Cand un om a semanat una din aceste seminte, aceasta a crescut si s-a facut un pom -ceea ce constituie o
crestere fenomenala. Planta obisnuita de mustar este mai degraba ca o tufa, decat un pom. Si pomul a fost atat de mare incat pasarile si-au
facut cuibul in ramurile lui.

Samanta reprezinta inceputurile umile ale Tmparatiei. La inceput imparatia a fost pastrata relativ mica si curatd, ca urmare a persecutiilor.
Dar, cand a inceput sa beneficieze de sponsorizarea si protectia statului, ea a avut o crestere anormal de mare. Apoi au venit pasarile si si-au
facut cuiburile in ea. Aici se foloseste acelasi termen pentru pasari ca in versetul 4. Isus a explicat ca pasarile il reprezenta pe cel rau (v. 19).
imparatia a devenit cuib pentru Satana si agentii lui. Astdzi sub umbrela crestinatétii se ascund sisteme care il resping th mod categoric pe
Cristos, cum ar fi Unitarianismul, Studentii crestini (Christian Science), Mormonismul si Martorii lui lehova, precum si Biserica Unificarii
(Moonies).

Asadar, aici Domnul i-a avertizat pe ucenici ca Tn timpul absentei Sale, imparatia va cunoaste o crestere fenomenal de mare. Ei nu trebuie sa
fie amagiti, crezand ca orice dezvoltare inseamna neaparat un succes. Ci, mai degraba, o crestere nesanadtoasa. Desi samanta minusculd va
deveni un pom anormal de mare, marimea sa nu va fi spre bine, intrucat pomul respectiv va deveni ,un locas al dracilor, o inchisoare a
oricarui duh necurat, o inchisoare a oricarei pasari necurate si urate" (Apocalipsa 18:2).

De data aceasta, Domnul Isus compara imparatia cerurilor cu aluatul pe care o femeie |-a pus in trei masuri de faina de grau, pana s-a dospit
toata plamadeala. O interpretare foarte raspandita a acestei pilde sustine ca faina de grau este lumea iar aluatul este evanghelia ce va fi
vestita in toata lumea, pana cand toti vor fi mantuiti. Dar aceasta conceptie este infirmata de Scriptura, de istorie si actualele evenimente la
care asistam.

Aluatul este intotdeauna un simbol al raului in Biblie. Cand Dumnezeu le-a poruncit membrilor poporului Sau ca scoata din casele lor aluatul
(Exod 12:15), ei au inteles ca acesta era un lucru rau. Daca manca cineva vreun lucru dospit, din prima pana in a saptea zi a Praznicului Painii
Nedospite, urma sa fie nimicit din Israel. Isus ne-a prevenit impotriva aluatului fariseilor si al saducheilor (Matei 16:6,12) si a aluatului lui Irod
(Marcu 8:15). La 1Corinteni 5:6-8, aluatul este definit drept rautate si rau, iar contextul versetului 9 din Galateni 5 arata ca, acolo aluatul
fnseamnd invatatura falsa. in general, aluatul inseamna fie o doctrind nefasts, fie o purtare rea.

Asadar, in aceasta pilda, Domnul ne previne asupra puterii de patrundere a raului, care lucreaza in imparatia cerurilor. Parabola semintei de
mustar ne arata raul in caracterul extern al imparatiei. Pilda de fata ne arata procesul intern de stricaciune care avea sa se produca.

Noi credem ca in aceasta parabola faina reprezinta hrana copiilor lui Dumnezeu, asa cum se gaseste aceasta in Biblie. Aluatul este doctrina
nefasta. Femeia este o profeteasa falsa, care propaga invataturi gresite si ii ademeneste pe oameni (Apocalipsa 2:20). Oare nu este
semnificativ faptul ca femeile au fost in istorie intemeietoare ale mai multor culte false? Desi Biblia le interzice sa-i invete pe barbati in
biserica (1Corinteni 14:34;1Timotei 2:12), unele au sfidat aceasta interdictie clara a Cuvantului lui Dumnezeu, asumandu-si roluri de
autoritate doctrinara si alterand hrana curata a copiilor lui Dumnezeu cu Tnvataturi si erezii distructive, iata ce spune J.H. Brookes in aceasta
privinta:

»Celor care obiecteaza ca nu s-ar putea ca Cristos sa compare Imparatia cerurilor cu ceva rau le raspundem doar atat ca El a comparat
imparatia cu ceva care contine si grau, si neghina, in care sunt cuprinsi si pesti buni, si rai, care se extinde asupra unui rob rau (Matei
18:23-32), si care primeste Tn ea un om ce nu avusese haina de nunta si care a fost pierdut (Matei 22:1-13).”

G. Metoda parabolelor a fost o implinire a profetiilor

Isus a adresat primele patru parabole multimii. Recurgerea de catre Domnul la aceasta metoda de predare a implinit profetia lui Asaf din
Psalmul 78:2, potrivit careia Mesia va vorbi in parabole, rostind lucrurile care fusesera tainuite de la intemeierea lumii. Aceste trasaturi ale
imparatiei cerurilor in forma ei interimara, ce fusesera ascunse pana acum, iata ca in aceste clipe erau descoperite!

Restul discursului Domnului a fost adresat ucenicilor, pe cand acestia se aflau in casa. Aici ucenicii ar putea reprezenta ramasita credincioasa
din cadrul poporului Israel. Faptul ca din nou este mentionat cuvantul ,casa" inseamna ca Dumnezeu nu Si-a respins pentru totdeauna
poporul, pe care 1-a cunoscut mai dinainte (Romani 11:2).



In interpretarea pe care o da parabolei graului si neghinei, Isus se identifica pe Sine cu semanétorul. El a semanat nemijlocit, in timpul lucrérii
Sale pe acest pamant, iar de la indltarea Sa la cer, El continua sa semene prin slujitorii Sai, din toate veacurile.

Ogorul este lumea. Trebuie sa subliniem faptul ca ogorul este lumea, nu biserica! Samanta buna inseamna fiii imparatiei. Poate parea, la
prima vedere, un fapt bizar si incongruent ca fiintele umane sa fie semanate in pamant. Dar ideea subliniata aici este faptul ca fiii acestia ai
Tmparatiei au fost semanati in lume. In timpul anilor Sai de activitate publicd, Isus a insdmantat lumea cu ucenici care erau supusi loiali ai
imparatiei. Neghina sunt fiii celui rau. Pentru orice realitate divina, Satan are si el o copie falsa. El insaméanteaza lumea cu cei care seamana
Cu ucenicii, vorbesc ca ucenicii si, intr-o anumita masura, umbla ca ucenicii adevarati. Dar acestia nu sunt deloc ucenici autentici ai Regelui.

Vrajmasul este Satan, dusmanul lui Dumnezeu si al tuturor copiilor lui Dumnezeu. Secerisul este sfarsitul veacului, adica sfarsitul epocii
imparatiei, in forma ei interimara, care va avea loc cand se va intoarce Isus Cristos cu putere si slava, ca sa domneasca in calitate de Rege.
Domnul nu se refera la sfarsitul epocii bisericii. A introduce biserica in acest context nu ar face decat sa complice lucrurile.

Secerétorii sunt ingerii (vezi Apocalipsa 14:14-20). in faza actuald a impérétiei, nu se face nici o separare intentionatd a graului de neghina.
Aceste doua elemente sunt lasate sa creasca impreuna. Dar la a doua venire a lui Cristos, ingerii vor strange toate pricinile de pacatuire,
toate sursele pacatului si pe toti raufacatorii, aruncandu-i in cuptorul de foc, unde va fi plansul si scrasnirea dintilor.

Supusii neprihaniti ai imparatiei care se vor afla pe pamant in timpul Marii Stramtorari vor intra in imparatia Tatalui lor, pentru a se bucura de
Domnia de o mie de ani a lui Cristos. Ei vor straluci ca soarele - adica vor fi imbracati cu slava stralucitoare.

Din nou, Isus adauga acel indemn criptic: ,Cine are urechi de auzit sa auda!"

Aceasta parabola nu permite interpretarea sustinuta in mod eronat de unii, potrivit careia oamenii nelegiuiti trebuiesc tolerati in biserica
crestina locala. Nu uitati ca ogorul (tarina) este lumea, nu biserica. Bisericilor locale li se porunceste expres sa scoata din cadrul partasiei lor
pe toti cei vinovati de anumite forme de rautate (1Corinteni 5:9-13). Parabola ne invata doar atat, ca in faza ei de taina, imparatia cerurilor va
cuprinde atat elementul autentic, cat si falsul sau imitatia si ca aceasta stare de lucruri va continua pana la sfarsitul epocii (veacului). Atunci
mesagerii lui Dumnezeu fi vor desparti pe cei falsi de cei adevarati, ducandu-i pe primii la judecatd, pe cand cei adevarati vor domni in slava,
impreuna cu Cristos pe pamant.

Toate parabolele rostite de Domnul pana in acest punct ne-au invatat ca va exista si bine, si rau in imparatie, si supusi neprihaniti, si supusi
rai. Urmatoarele doua parabole ne arata ca vor exista doua clase de supusi:

(1) iudeii credinciosi din perioada premergatoare Bisericii si din timpul de dupa epoca Bisericii.
(2) ludeii credinciosi si Neamurile din actuala epoca.

in parabola comorii, Isus compara impéaratia cu o comoara ascunsa intr-un ogor. Un om o g&seste, o acopera si apoi se duce si vinde tot ce
are pentru a cumpara ogorul respectiv.

Noi sustinem ca omul este chiar Domnul Isus. (El a fost omul din parabola cu graul si neghina, v. 37). Comoara reprezinta ramasita evlavioasa
de iudei credinciosi, cei care existau si pe vremea lucrarii Domnului Isus pe pamant si care vor exista din nou dupa rapirea Bisericii (vezi
Psalmul 135:4, unde Israel este numit comoara aleasa a lui Dumnezeu). ludeii credinciosi sunt ascunsi in tarina in sensul ca ei sunt
imprastiati in toata lumea si intr-un sens nimeni nu stie de ei, decat Dumnezeu. Isus este infatisat aici ca descoperind comoara, mergand apoi
la cruce, pentru a da tot ce avea cu scopul de a cumpara lumea (2Corinteni. 5:19;1loan 2:2), in care se afla ascunsa comoara. Israelul
rascumparat va fi dat la iveala, scos din ascunzatoare, cand va veni Izbavitorul din Sion si-si va intemeia mult-asteptata imparatie mesianica.
Unii interpreteaza parabola aceasta ca pe o referire la un pacatos, care renunta la tot ce are pentru a-L gasi pe Cristos, comoara cea mai
mare. Dar aceasta interpretare incalca doctrina harului, care afirma raspicat ca mantuirea se da cu totul si cu totul fara plata. E absolut
gratuita (Isaia 55:1;Efeseni 2:8,9).

J. Parabola perlei de mare pret

Imparatia se mai aseamana cu un negustor, care cautd margaritare (,perle" in original) frumoase. Cand d& peste un margaritar de foarte

mare pret, el sacrifica totul pentru a cumpara acest margaritar.

In binecunoscuta (in englez3, n.tr.) cantare: ,Am g&sit margaritarul de mare pret", gasitorul este pacatosul iar margaritarul este Mantuitorul.
Oricat de frumoasa ar fi cantarea, trebuie sa mentionam ca nu suntem de acord cu invatatura ei, caci pacatosul nu trebuie sa vanda nimic
pentru a-L dobandi pe Cristos si ca, oricum, pe Cristos nu-L poate cumpara!

Noi credem, dimpotriva, ca negustorul este Domnul Isus, Margaritarul (perla) este biserica. La Calvar El a vandut tot ce a avut pentru a
cumpara acest margdritar de mare pret. Dupa cum o perla se formeaza in interiorul unei stridii prin multad suferinta, cauzata de iritarea
produsa de un graunte de nisip ce patrunde in corpul ei, tot asa biserica s-a format prin strapungerea si ranirea trupului Mantuitorului.

Este interesant de remarcat ca Tn parabola comorii Tmparatia este asemanata cu insasi comoara. Aici imparatia nu este comparata cu perla, ci
cu negustorul. De ce aceasta deosebire?

in parabola precedentd, accentul se punea pe comoars - adicd pe Israelul riscumparat, impéaréatia este strans legata de natiunea Israel. Ea
fusese oferita initial poporului iar in forma ei viitoare principalii ei supusi vor fi tot din poporul iudeu.

Dupa cum am mentionat, biserica nu este totuna cu imparatia. Toti cei din biserica se afla in imparatie, in faza ei interimara, dar nu toti cei
care sunt in Tmparatie se afla si in biserica. Biserica nu va fi In imparatie, in forma viitoare a imparatiei, ci va domni cu Cristos peste pamantul
refnnoit.



In a doua parabola, accentul se pune asupra Regelui insusi si asupra pretului extraordinar de mare pe care I-a platit pentru a curta si a
castiga o mireasa cu care sa-Si imparta slava in ziua Aratarii Sale.

Dupa cum perla iese din mare, tot asa si biserica, uneori numita si mireasa lui Cristos, cea dintre Neamuri, provine, in principal, din randul
natiunilor. Aceasta nu exclude faptul ca in biserica exista si israeliti convertiti, ci subliniaza doar ca trasatura dominanta a bisericii este faptul
ca membrii ei au fost chemati din randul natiunilor, pentru Numele Sau. La Fapte 15:14 lacov confirma ca acesta este planul maret al lui
Dumnezeu pentru epoca actuala.

K. Parabola navodului (13:47-50)

Ultima parabola din seria celor consacrate imparatiei o aseamana pe aceasta cu o sita sau un navod, care a fost aruncat in mare si a prins tot
felul de pesti. Pescarul a triat pestii, retinandu-i pe cei buni in vase si aruncandu-i pe cei rai.

Domnul nostru este Cel care talmaceste aceasta pilda. Timpul este vremea de pe urma, adica sfarsitul perioadei Marii Stramtorari. Este
timpul celei de-a doua veniri a lui Cristos. Pescarii sunt ingerii. Pestii buni sunt cei neprihaniti, adica cei salvati, atat dintre iudei, cat si dintre
Neamuri. Pestii rdi sunt cei nelegiuiti, adicd oamenii necredinciosi din toate rasele. Are loc un proces de separatie, dupa cum am vazut in
parabola cu graul si neghina (v. 30,39-43). Cei neprihaniti intra in imparatia Tatalui lor, In vreme ce nelegiuitii sunt trimisi in locul de foc,
unde va fi plansul si scrasnirea dintilor. Totusi aceasta nu este judecata de pe urma. Judecata din textul nostru are loc la inceputul Miei de ani
(Mileniului), pe cand judecata finala are loc dupa ce s-au scurs cei o0 mie de ani (Apocalipsa 20:7-15). Gaebelein comenteaza in felul urmator
aceasta parabola:

»~Navodul este aruncat in mare, care, dupa cum am vazut, reprezinta natiunile pamantului. Parabola se refera la predicarea evangheliei
vesnice, ce va avea loc in timpul marii stramtorari (Apocalipsa 34:6,7). Separarea celor buni de cei rai se face de catre ingeri. Toate acestea
fac imposibila aplicarea parabolei la perioada actuala sau la biserica. Toate indica faptul ca este vorba de perioada in care se va intemeia
imparatia. Se va recurge la serviciile Tngerilor, dupa cum reiese foarte clar si din cartea Apocalipsei. Cei rai vor fi aruncati in cuptorul de foc
iar cei neprihaniti vor ramane pe pamant, in vederea imparatiei de o mie de ani.”

Dupa ce a terminat de rostit parabolele, invatatorul si Stapanul Isus i-a intrebat pe ucenici daca au inteles. Ei au raspuns afirmativ. Asta s-ar
putea sa ne mire sau chiar sa ne starneasca gelozia. Poate ca noi n-am putea spune ,,da" cu atata incredere.

Si fiindca ei au priceput au avut obligatia de a impartasi si altora cele invatate. Ucenicii trebuie sa fie canale, nu terminale ale binecuvantarii.
Cei doisprezece erau acum carturari, echipati pentru imparatia cerurilor. Adica, invatatori si talmacitori ai adevarului. Ei erau ca gospodarul
care scoate din comoara lui lucruri noi si vechi. in Vechiul Testament ei aveau resurse insemnate din ceea ce am putea numi ,adevarul
vechi". In cadrul invataturilor parabolice date de Cristos, ei au primit acum ceva cu totul nou. Din aceastd magazie vastd de cunostinte ei
aveau acum datoria sa impartaseasca slavitul adevar si altora.

M. Isus este respins la Nazaret (13:53-58)

Dupa ce a terminat de rostit aceste parabole, Isus a parasit malurile Galileii, ducandu-se la Nazaret, in cadrul ultimei Sale vizite in acea
localitate. Pe cand fi invata pe oameni in sinagoga, acestia erau uimiti de intelepciunea Lui si de vestea minunilor pe care le savarsise. Pentru
ei El nu era decat fiul tdmplarului. Ei stiau ca mama Lui era Maria iar fratii Sai lacov, lose, Simon si luda si surorile Sale - locuiau inca la
Nazaret! Prin urmare, cum ar putea unul din flacaii orasului lor sa afirme si sa savarseasca lucrurile pentru care | se dusese Lui vestea ca le-a
facut? Ei nu puteau pricepe deloc cum e posibil una ca asta si astfel le-a venit mai usor sa se agate de ignoranta lor, decat sa recunoasca
adevarul.

Ei au gasit in El o pricina de poticnire. Asta I-a dat prilejul lui Isus sa scoata in evidenta ca un profet adevarat este, in general, mai apreciat in
alte localitati, decat in propriul sau oras sau sat. Locuitorii tinutului Sau si propriile Sale rudenii n-au fost in stare sa recunoasca meritele Sale
divine, datorita dispretului care il genera in ei faptul ca-L cunosteau atat de bine (pe plan uman)! Domnul nu a vindecat decat cativa oameni
acolo (cf. Marcu 6:5). Asta nu s-a datorat unei neputinte din partea Sa, caci rautatea omului nu poate frana puterea lui Dumnezeu. Ci, mai
degraba, daca Domnul facea mai multe minuni acolo, asta ar fi iInsemnat sa binecuvanteze oameni care n-aveau nici o dorinta de a fi
binecuvantati si ar fi implinit niste nevoi in oameni care nu-si dddeau seama ca sunt nevoiasi si, in sfarsit, ar fi vindecat oameni carora nu
le-ar fi placut deloc sa li se spuna ca sunt bolnavi.

A. Decapitarea lui loan Botezatorul (14:1-12)

Vestea despre lucrarea lui Isus s-a raspandit pana la Irod Tetrarhul. Acest fiu infam al lui Irod cel Mare era cunoscut si sub numele de Irod
Antipa. El este cel care ordonase executarea lui loan Botezatorul. Cand a auzit despre minunile savarsite de Cristos, a inceput sa-l mustre
constiinta. Nu putea sa scape de imaginea profetului pe care il decapitase! De aceea, le-a spus slujitorilor sai: ,Este loan, inviat din morti!
Numai asa se pot explica toate minunile acestea! "

in versetele 3-12 intalnim procedeul literar numit: flashback, in care autorul descrie intAmplari ce preceda actiunea principala. Matei isi
intrerupe firul povestirii, pentru a trece in revista imprejurarile in care si-a pierdut viata loan.

Irod Tsi parasise nevasta si traise in adulter, in incest cu Irodiada, sotia fratelui sau Filip. Ca profet al lui Dumnezeu, loan nu putea ramane
nepasator in fata acestei faradelegi cumplite. De aceea, cuprins de indignare si fara cea mai mica urma de teama, el il mustra pe Irod,
indreptand spre el un deget acuzator si denuntandu-l pentru imoralitatea lui.

Regele s-a maniat atat de tare incat ar fi vrut sa- omoare, dar imprejurarile politice nu-i suradeau. Oamenii il aclamau pe loan ca pe un profet
si ar fi avut, probabil, o reactie violenta la executarea lui loan. Si astfel tiranul si-a potolit, pentru moment, ura, aruncandu-I pe loan
Botezatorul in temnita. , Cei faradelege indragesc religia cam tot atat cat indréagesc leii, pe care nu doresc sa-i vada decat fie morti, fie dupa
gratii! Caci ei se tem de religie, cand aceasta sparge catusele si incepe sa-i puna fata in fata cu constiinta lor."



De ziua lui Irod, fiica Irodiadei a placut atat de mult regelui, prin dansul ei, incat acesta, actionand necugetat, i-a oferit tot ce-si dorea
aceasta. Sfatuitd de mama ei rea, fiica Irodiadei a cerut, cu nerusinare, capul lui loan Botezatorul pe o farfurie! intre timp, furia regelui fata
de loan se mai potolise. Ba e posibil ca sa-l fi si admirat, intr-o anumita masura, pentru curajul si integritatea sa. Si astfel, cu parere de rau,
s-a considerat obligat sa-si tina promisiunea. Ordinul a fost dat. loan a fost decapitat si sinistra cerere a dansatoarei a fost satisfacuta.

Ucenicii lui loan au facut o inmormantare cu tot respectul cuvenit stapanului lor, dupa care s-au dus si I-au spus lui Isus. Nu puteau sa se
duca la altul mai bun, caruia s&-si verse toat intristarea si indignarea, dupa cum nu ar fi putut lasa o pildd mai buna de urmat. in vremuri de
prigoana, de asuprire, de suferinta si de intristare, si noi ar trebui sa ne ducem si sa-I spunem lui Isus!

Cat despre Irod, crima odata consumata, a ramas intiparita amintirea ei. Cand a auzit despre activitatile lui Isus, a navalit in mintea sa intreg
episodul sangeros.

B. Hranirea celor cinci mii (14:13-21)

Cand a auzit Isus ca Irod este tulburat de vestea cu privire la minunile Sale, S-a retras cu barca intr-un loc tainic langa Marea Galileii. Putem fi
siguri ca nu frica L-a manat acolo. El stia ca nimic nu | se putea intampla pana ce nu I-a sosit ceasul. Nu cunoastem motivul principal care L-a
determinat sa plece, dar un motiv secundar a fost probabil faptul ca ucenicii tocmai se intorsesera din misiunea lor de propovaduire (Marcu
6:30;Luca 9:10) si aveau nevoie de o perioada de odihna si liniste.

Numai ca multimile au dat navala din orasele si satele dimprejur, ludndu-Se dupa El pe jos. Cand a tras la mal, oamenii il si asteptau deja
acolo. Departe de a fi iritat de aceasta intruziune, Domnul nostru, plin de compasiune, S-a apucat imediat de lucru si i-a vindecat pe bolnavi.

Cand s-a lasat seara, adica dupa ora 3 dupa-amiaza, ucenicii Lui si-au dat seama ca sunt confruntati cu o criza. Atata lume era adunata acolo
si nu aveau ce sa dea oamenilor sa manance! l-au cerut voie lui Isus sa se duca in satele din jur sa faca rost de mancare. Cat de putin
intelegeau ei inima lui Cristos si ce greu le era sa patrunda puterea Lui!

Domnul i-a asigurat ca nu e nevoie sa faca acest lucru. De ce sa plece oamenii de la Cel care, cu bratele deschise, hraneste orice fiinta vie?
Apoi i-a surprins pe ucenici, spunandu-le: ,Dati-le voi s& manance!" Au ramas total descumpaniti. ,,Cum sa le dam sa manance? Cand nu
avem decat cinci paini si doi pesti?" Ei au uitat complet ca-L aveau si pe Isus cu ei. Cu multa rabdare, Mantuitorul le-a spus: ,Aduceti-i aici la
Mine." Aceasta era atributia lor.

Parca-L vedem pe Domnul Isus, spunandu-le oamenilor sa se aseze pe iarba. Luand cele cinci paini si cei doi pesti, El a multumit si le-a dat
ucenicilor, care le-au impartit multimilor. Dupa ce s-au saturat cu totii, s-au strans douasprezece cosuri pline cu ramasite. A ramas mai mult
cand a terminat de hranit multimile, decat atunci cand a Tnceput. Remarcabil e ca s-a strans cate un cos de fiecare ucenic necredincios. Si o
multime de circa 10 000 pana la 15 000 de oameni a fost hranita (cinci mii plus femei si copii).

Minunea aceasta constituie o lectie spirituala pentru ucenicii din orice generatie. Nu vor lipsi nicicand multimile de oameni flamanzi.
intotdeauna se va gasi un mic grup de ucenici cu resurse aparent jalnic de mici. Si intotdeauna va fi al&turi si Mantuitorul plin de compasiune.
Cand ucenicii sunt dornici sa-I dea Lui tot putinul lor, El va tnmulti acel putin, facandu-l indestulator pentru a hrani mii de oameni. Deosebirea
semnificativa este ca cei cinci mii care au fost hraniti la Marea Galileii si-au potolit foamea doar pentru scurta vreme, in timp ce aceia care se
hranesc din Cristosul Cel Viu vor fi saturati pe vecie (vezi loan 6:35).

Minunea anterioara i-a asigurat pe ucenici ca il urmeaza pe Unul care poate s le implineasca din belsug nevoile. Acum ei invata ca El poate
sa-i si apere si sa-i umple de putere ca nimeni altul.

in timp ce trimitea multimile la casele lor, Isus le-a spus ucenicilor sa intre in barca si s& porneasca ihapoi, spre malul cellalt al lacului. Apoi
El s-a suit pe un munte, s se roage. Cand s-a innoptat, adicd dupa asfintitul soarelui, El se afla singur acolo. (in sistemul iudaic erau doua
»seri", (vezi Exod 12:6 text marginal, editia Revised Standard Version in limba engleza). Una, la care se face aluzie in versetul 15, incepea pe
la mijlocul dupa-amiezii iar cealalta, despre care este vorba aici, incepea la asfintitul soarelui.)

intre timp, corabia era invaluita de valuri, in mijlocul marii, avand impotrivé un vant puternic. Pe cand valurile izbeau in corabie, Isus a vazut
necazul ucenicilor. La a patra straja din noapte (adica intre 3 si 6 dimineata), El a venit la ei, umbland pe mare. Crezand ca este o naluca,
ucenicii au fost cuprinsi de panica. Dar imediat ei au auzit glasul linistitor al Stdpanului si Prietenului lor, care le-a spus: ,indrazniti! Eu sunt;
nu va temeti!"

Cat de bine se potriveste acest indemn cu propria noastra experienta! Si noi suntem adesea loviti de furtunile vietii, descumpaniti si
disperati. Mantuitorul pare atat de departe de noi. Dar El se roaga tot timpul pentru noi. Cand ni se pare ca noaptea este cea mai intunecata,
El este, in realitate, langa noi. Adesea nu suntem in stare sa-L recunoastem nici in aceste clipe critice si, prin urmare, tragem semnalul de
alarma. lar apoi auzim glasul Sau plin de mangaiere si ne aducem aminte ca valurile care ne-au ingrozit se afla sub picioarele Sale!

Cand Petru a auzit binecunoscutul glas al Mantuitorului, atat de indragit de el, a fost cuprins de entuziasm si afectiune pentru Isus. ,Doamne,
daca esti Tu, porunceste sa vin la Tine pe ape." Departe de a ne poticni de acest ,,daca" din cererea lui Petru, ca o expresie a micii sale
credinte, mai degraba ar trebui sa remarcam cat de mare a fost, in realitate, increderea sa in Domnul Isus. Petru a sesizat ca poruncile
Domnului au capacitatea de a-l invrednici pe cel caruia 1i erau adresate, ca El furnizeaza puterea de a duce la indeplinire toate poruncile pe
care le rosteste.

De indata ce Isus a spus: ,Vino,".... Petru a sarit afara din corabie si a inceput sa umble pe apa, venind catre El. Cat timp a avut privirea
atintita asupra lui Isus, a fost in stare sa infaptuiasca imposibilul; dar de indata ce s-a ingrijorat cu privire la vantul puternic, a inceput sa se
scufunde. Disperat, el a strigat atunci: ,Doamne, scapa-ma!" Domnul I-a luat de mana, I-a dojenit cu blandete pentru putina credinta de care
a dat dovada si |-a dus inapoi in corabie. De indata ce a urcat Isus in corabie, vantul a incetat. A urmat apoi un serviciu de inchinaciune,
ucenicii spunandu-l lui Isus: ,Cu adevarat, Tu esti Fiul lui Dumnezeu!"



Ca umblatul pe apa, viata crestina este imposibil de trait doar cu puterile noastre omenesti. Ea poate fi traita numai prin puterea Duhului
Sfant. Atata timp cat ne dezlipim privirea de la orice obiecte din jurul nostru, atintindu-ne ochii doar asupra lui Isus (Evrei 12:2), vom trai
experienta unei vieti supranaturale. Dar in clipa in care devenim preocupati de noi insine sau de imprejurarile prin care trecem, incepem sa
ne scufundam. Atunci va trebui sa strigam catre Cristos, cerand refacerea si nvrednicirea divina.

D. Isus face vindecari la Ghenesaret

Corabia a ancorat la Ghenesaret, pe malul de nord-vest al Marii Galileii. De indata ce oamenii L-au zarit pe Isus, au cutreierat toata regiunea,
cautandu-i pe toti cei ce erau bolnavi si aducandu-i la El pentru ca sa se poata atinge doar de poala hainei Lui si sa fie vindecati. Si astfel
medicii din zona au fost, pentru o vreme, someri! Cel putin o perioada de timp dupa aceea, n-au mai fost oameni bolnavi prin partea locului.
Toata regiunea s-a bucurat de sanatate, in urma vizitei Marelui Medic.

S-a afirmat adesea ca Matei nu urmeaza evenimentele in ordine cronologicad, cel putin in primele capitole din cartea sa. Dar incepand cu
capitolul 14 si continuand pana la sfarsit, evenimentele sunt redate, in mare parte, exact in ordinea in care s-au petrecut.

In capitolul 15, se evidentiaza, de asemenea, o structura dispensationala. Mai intai, vesnicele certuri si ciorovaieli ale fariseilor si carturarilor
(versetele 1-20) anticipeaza actul respingerii lui Mesia de catre Israel. in al doilea rand, credinta cananitei (versetele 21-28) infatiseaza
vestirea evangheliei catre Neamuri, in epoca actuala. Si, in final, vindecarea marilor multimi (versetele 29-31) si hranirea celor 4000
(versetele 32-3.9) trimit la viitoarea epoca a Mileniului, cand vor domni conditiile de sanatate si prosperitate.

Carturarii si fariseii nu renuntau deloc la eforturile lor de a-L prinde in cursa pe Mantuitorul. O delegatie a acestora a venit expres de la
lerusalim, acuzandu-i pe ucenici de necuratie, pentru faptul ca mancau fara sa se spele pe maini, incalcand astfel datinile batranilor.

Pentru a putea evalua corect acest incident, trebuie sa intelegem mai intai referirile la ideea de curat si necurat si ce intelegeau fariseii prin
spalare. intreg conceptul de curat si necurat isi are originea in Vechiul Testament. Necuratia de care erau acuzati ucenicii era doar o
chestiune ceremoniala. De pilda, daca cineva se atingea de un mort sau manca anumite lucruri, se contamina pe plan ceremonial - cu alte
cuvinte, nu mai corespundea din punct de vedere ritualistic pentru a se putea inchina lui Dumnezeu, inainte de a se putea apropia din nou de
Dumnezeu, legea lui Dumnezeu cerea ca el sa se supuna unui ritual de curatire.

Dar batranii au addugat datinile lor la ritualurile de curatire. Astfel ei insistau ca un iudeu, inainte de a putea manca, sa-si supuna mainile
unui proces minutios de spalare nu doar a mainilor; ci si a bratelor, pana la coate. Daca a fost la piata, trebuia sa faca o baie ceremoniala.
Astfel, fariseii i-au criticat pe ucenici, pentru faptul de a nu fi executat toate operatiile minutioase implicate in procesul de spalare prescris de
datina iudaica.

Domnul Isus le-a amintit criticilor Sai ca ei sunt aceia care au calcat porunca lui Dumnezeu, si nu doar datina batranilor. Legea poruncea
oamenilor sa-si cinsteasca parintii si chiar sa-i sprijine financiar, daca era nevoie. Dar carturarii si fariseii (precum si multi altii) nu erau
dispusi sa-si cheltuiasca banii pentru intretinerea parintilor lor batrani. Prin urmare, au conceput o datina, care sa le dea posibilitatea sa
scape de responsabilitate. Cand erau rugati de tatal sau de mama lor sa ii ajute, nu aveau decat sa recite cuvintele: ,,Orice bani disponibili
care ar putea fi folositi la intretinerea voastra, au fost consacrati lui Dumnezeu, ceea ce inseamna ca nu pot sa vi-i dau voua." Dupa ce
recitau aceasta formula, ei se considerau absolviti de responsabilitatea financiara fata de parintii lor. Recurgand la aceasta stratagema
sireata, ei anulau Cuvantul lui Dumnezeu, care le poruncea sa aiba grija de parintii lor.

Prin aceste denaturari mestesugite ale Cuvantului, ei implineau profetia rostita de Isaia, la 29:13. Ei marturiseau cu buzele lor ca-L cinstesc
pe Dumnezeu, dar, in realitate, inima lor era departe de El. inchinarea lor nu valora nimic, pentru c3 ei acordau mai mare prioritate datinilor
oamenilor, decat Cuvantului lui Dumnezeu.

intorcdndu-se spre multime, Isus a fiacut o afirmatie de o extraordinard semnificatie. El a declarat c& nu ceea ce intré in gura il intineaz& pe
un om, ci mai degrab3 ceea ce iese din gura lui. Nu se poate aprecia indeajuns caracterul revolutionar al acestei afirmatii. in cadrul codului
levitic, ceea ce intra pe gura cuiva il intina. ludeilor li se interzicea sa consume carnea oricarui animal rumegator sau cu copita despicata. Nu
aveau voie sa manance peste, decat daca avea solzi si aripioare. Dumnezeu daduse instructiuni minutioase pentru alimentele curate si
necurate.

Acum Datatorul legii a pavat calea pentru abrogarea intregului sistem de intinare ceremoniala. El a afirmat ca hrana pe care au consumat-o
ucenicii cu méinile nespéalate nu i-a intinat. In schimb, fatarnicia carturarilor si a fariseilor - iata ce i intina, cu adevarat, pe acestia.

Cand ucenicii Lui i-au dat de stire ca fariseii au fost ofensati de aceasta condamnare, Isus a raspuns, comparandu-i cu plantele ce nu fusesera
sadite in mod divin. Carturarii si fariseii erau neghina, si nu grau. Ei si invataturile lor aveau sa fie, la un moment dat, smulsi - adica nimiciti.
Apoi El a adaugat: ,Lasati-i. Sunt niste calauze oarbe". Desi se dadeau autoritati in privinta lucrurilor spirituale, ei erau orbi cu privire la
realitatile spirituale, dupa cum orbi erau si oamenii pe care-i conduceau ei. Prin urmare, era inevitabil ca atat liderii, cat si cei ce ii urmau, sa
nu cada in sant.

Ucenicii au fost, negresit, zguduiti de aceasta rasturnare valorica a tot ce fusesera Tnvatati cu privire la alimentele curate si cele necurate.
Pentru ei lucrurile acestea erau acum ca o parabola - deci prezentate intr-o forma nedeslusita. Petru a dat glas nedumeririi lor, cand a cerut
Domnului o explicatie.

Domnul Si-a exprimat mai intai mirarea fata de faptul ca lor le venea atat de greu sa inteleaga. Apoi le-a explicat ca adevarata intinare este
de naturd morala, nu fizica. Alimentele comestibile nu sunt, in ele insele, curate sau necurate. in fapt, nici un lucru material nu este rau in el
insusi; a abuza de acel lucru - asta e gresit. Hrana pe care o consuma cineva intra in gura, apoi patrunde in stomac, unde este digerata, si
apoi resturile neasimilate sunt eliminate. Fiinta morala a cuiva nu este afectata - numai trupul lui. Astazi noi stim ca ,orice faptura a lui
Dumnezeu este buna si nimic nu este de lepadat, daca se ia cu multumiri; pentru ca este sfintit prin Cuvantul lui Dumnezeu si prin rugaciune"
(1Timotei 4:4,5). Desigur, pasajul acesta nu se refera la plante otravitoare, ci la alimente desemnate de Dumnezeu pentru a fi consumate de



om. Toate sunt bune si trebuiesc luate cu multumire. Daca cineva este alergic la unele alimente sau nu le poate suferi pe altele, nu trebuie sa
consume acele alimente, dar, in general, putem manca, avand asigurarea ca Dumnezeu se foloseste de alimente pentru a ne asigura hrana
fizica de care avem nevoie.

Daca hrana nu intineaza, atunci ce intineaza? Isus raspunde la aceasta intrebare: ,....ce iese din gura vine din inima si aceea spurca pe om."
Aici prin inima nu se intelege organul care asigura circulatia sangelui in organism, ci sursa corupta a mobilurilor si dorintelor rele ale omului.
Aceasta parte a naturii morale a omului se manifesta prin ganduri necurate, care se materializeaza apoi in cuvinte depravate, care sunt, la
randul lor, urmate de fapte rele.

Unele din lucrurile care il intineaza pe om sunt: gandurile rele, uciderile, preacurviile, curviile, furtisagurile, marturiile mincinoase si hulile
(sensul acestui termen in greaca, adica blasfemii, cuprinde si vorbirea de rau a altora).

Fariseii si carturarii erau extrem de atenti cu privire la respectarea ostentativa, minutioasa a ceremonial urilor de spalare a mainilor, dar viata
lor launtrica era poluata. Ei se ocupau excesiv de lucrurile marunte, dar neglijau chestiunile de importanta majora. Asa, de pilda, ei au fost in
stare sa critice esecul ucenicilor de a respecta aceste datini neinspirate, in schimb, ei nu s-au sfiit sa puna la cale omorarea Fiului lui
Dumnezeu si sa se faca vinovati de o sumedenie de pacate, ca cele enumerate in versetul 19.

F. O femeie dintre Neamuri este binecuvantata pentru credinta ei (15:21-28)

Isus S-a retras in regiunea Tirului si Sidonului, pe coasta Mediteranei. Dupa cate stim, acesta este singurul caz in care Domnul S-a aflat, in
timpul lucrarii Sale publice, in afara teritoriului iudaic. Aici, in Fenicia, o cananeancad L-a rugat sa-i vindece fiica, ce era posedatd de demon.

Este important sa ne dam seama ca aceasta femeie nu era iudaica, ci provenea dintre Neamuri. Era o descendenta a canaanitilor, un neam
imoral, pe care Dumnezeu il randuise sa fie eliminat. Prin neascultarea Israelului, unii canaaniti au supravietuiti invadarii Canaanului de catre
losua si astfel femeia aceasta se tragea din acesti supravietuitori. Ca femeie dintre Neamuri (deci neevreica), ea nu se bucura de privilegiile
acordate poporului ales pe acest pamant sa fie al lui Dumnezeu. Ea era o straina, fara nici o nadejde. Din punct de vedere al pozitiei pe care o
ocupa, ea nu putea avea nici o pretentie de acces la Dumnezeu sau la Mesia.

Ea | s-a adresat lui Isus cu cuvintele Domn si Fiul lui David - titlu folosit de iudei cand se refereau la Mesia. Desi Isus era, intr-adevar, Fiul lui
David, nici o persoana dintre Neamuri nu avea dreptul sa-L abordeze de pe aceasta temelie. De aceea nu i-a raspuns Domnul de prima oara.

Ucenicii Lui s-au apropiat si L-au rugat staruitor: ,Da-i drumul, cici strigd dupa noi". in mod evident, pe ei femeia ii agasa. Dar pentru Domnul
a fost un prilej minunat de a ilustra credinta unui vas omenesc, in care avea sa straluceasca harul Sau. Mai intai insa El trebuia sa
demonstreze si sa educe credinta ei!

El i-a amintit cd misiunea Lui era indreptata spre oile pierdute ale casei lui Israel, nu spre Neamuri si, desigur, nu spre canaaniti. Ea nu s-a
lasat descurajata de acest refuz aparent. Facand uz de titlul Fiul lui David, ea | s-a inchiriat, spunand: ,Doamne, ajuta-ma!" Daca nu se putea
apropia de El cum se apropie o evreica de Mesia al ei, atunci ea va veni la El ca o creatura care se apropie de Creatorul ei.

Pentru a verifica si mai mult realitatea credintei ei, Isus i-a spus ca nu e bine ca El sa lase hranirea copiilor iudei, pentru a da paine cainilor
neevrei. Daca aceste cuvinte ni se par aspre, sa nu uitdam ca ele, asemenea unui bisturiu Tn mana chirurgului, au avut rolul de a vindeca, nu
de a vatama, in fond, ea era dintre Neamuri! Or, iudeii priveau Neamurile ca pe niste caini care scurma in gunoaie, cutreierand strazile in
ciutarea unor resturi de mancare. Totusi, Isus a folosit aici termenul cu care sunt alintati catelusii. intrebarea se punea: ,Avea sa-si
recunoasca ea nevrednicia, pentru a putea primi cea mai mica dintre indurarile Sale?"

Raspunsul ei a fost minunat. Ea s-a invoit intrutotul cu felul in care a descris-o El. Luandu-si locul unei persoane total nevrednice, dintre
Neamuri, ea s-a aruncat asupra indurarii, iubirii si harului Sau. in realitate, ea a spus: ,,Da, ai dreptate! Eu nu sunt decat unui dintre cateii de
sub masa. Dar am observat ca uneori cad firimituri de la masa pe podea. N-ai vrea sa ma lasi sa culeg cateva din aceste firimituri? Nu sunt
vrednica sa-mi vindeci fiica, dar Te rog fierbinte sa faci acest lucru pentru una din creaturile Tale nedemne."

Isus a elogiat-o pentru credinta ei mare. in timp ce iudeii - copii ai lui Dumnezeu, dar necredinciosi - nu simteau nici o foame pentru paine,
iatd ca aceasta femeie, care nu se sfia sa se numeasca catelusa, striga dupa paine! Credinta ei a fost rasplatita. Fiica ei s-a vindecat pe loc.
Faptul ca Domnul nostru a vindecat aceasta fiica a unei femei dintre Neamuri ce se afla la distanta sugereaza actuala Sa misiune, cand se
afla la dreapta lui Dumnezeu, oferind vindecare spirituala Neamurilor, in timpul actualei ere, cand poporul Sau stravechi este pus deoparte ca
natiune.

G. Isus vindeca multimi mari de oameni

La Marcu 7:31 aflam ca Domnul a parasit orasul Tir, S-a deplasat spre nord, pana la Sidon, apoi spre rasarit, traversand raul lordan, si apoi
spre sud, prin regiunea Decapolisului. Acolo, in apropiere de Marea Galileii, a vindecat schiopi, orbi, muti, ciungi si alti bolnavi. Multimile
uluite de aceste vindecari slaveau pe Dumnezeul Israelului. Exista indicii puternice ca Domnul se afla aici pe teritoriu neevreu, printre
Neamuri. Oamenii, asociindu-i pe Isus si pe ucenici cu Israel, au dedus corect ca Dumnezeul lui Israel era la lucru in mijlocul lor.

Unii cititori neatenti ai Scripturilor sau altii patrunsi de spirit de critica, confundand aceasta hranire cu hranirea celor cinci mii, au acuzat
Biblia de repetitii, contradictii si calcule gresite. in realitate insd avem de a face cu doud incidente separate, care se suplimenteaza, mai
degraba decat sa se contrazica, cum sustin unii.

Dupa ce au petrecut trei zile cu Domnul, oamenilor li s-au terminat proviziile de hrana. Dar Domnul nu voia sa-i lase sa plece flamanzi, ca nu
cumva sa lesine pe drum.

Din nou, ucenicii s-au simtit frustrati de sarcina aparent imposibila de a rani o multime asa de mare de oameni. De data aceasta, ei nu aveau
decat sapte paini si cativa pestisori.



Ca Tn cazul hranirii celor cinci mii, Isus le-a spus oamenilor sa se aseze jos, a multumit, a frant painile si pestii, dandu-le ucenicilor, ca ei sa le
distribuie. El asteapta ca ucenicii Sai sa faca tot ce pot. Abia apoi intervine El si face ceea ce le este lor cu neputinta.

Dupa ce oamenii s-au saturat, au mai ramas sapte cosuri largi cu resturile de mancare. Numarul celor hraniti a fost de patru mii de barbati,
pe langa femei si copii.

in capitolul urméator vom vedea ca statisticile referitoare la cele doud hraniri sunt si ele semnificative (16:8-12). Orice amanunt din cadrul
unei povestiri din Biblie este incarcat de intelesuri adanci. Dupa ce a dat drumul oamenilor sa plece, Domnul s-a dus cu corabia la Magdala,
pe malul de vest al Marii Galileii.

Fariseii si saducheii. Doua tabere antagoniste pe plan teologic, reprezentau doua extreme doctrinare. Dar ostilitatea lor i-a facut acum sa se
uneasca in scopul comun de a-L prinde in cursa pe Mantuitorul. Pentru a-L pune la incercare, ei l-au cerut sa faca demonstratia unui semn din
cer. intr-un mod care ne este greu de deslusit noud insine, ei incercau sa-L prinda intr-o situatie compromitatoare. Cerandu-l un semn din cer,
poate ca ei lasau sa se inteleaga ca sursa minunilor pe care le savarsise El ar fi fost exact in directia opusa. Sau poate ca doreau sa se
petreaca vreun semn supranatural pe cer. Toate minunile lui Isus fusesera savarsite pe pamant. Poate El savarsi si minuni pe cer? - se vor fi
intrebat ei acum.

El le-a raspuns, continuand pe tema cerului. Cand vedeau ei cerul rosu seara, acesta era un semn ca vremea va fi frumoasa a doua zi. Ei mai
stiau si faptul ca cer rosu, amenintator, dimineata insemna ca in ziua aceea vremea va fi furtunoasa (desigur aceste amanunte legate de
vreme sunt valabile pentru Israel, nu pentru America de Nord, Marea Britanie sau pentru Romania, n.tr.) Cu alte cuvinte, ei se pricepeau sa
interpreteze infatisarea cerului, dar nu puteau interpreta semnele vremurilor.

Care erau aceste semne? Profetul care a vestit sosirea lui Mesia se aratase in persoana lui loan Botezatorul. Minunile profetite despre Mesia -
lucruri pe care nici un alt om nu le mai savarsise vreodata - au fost savarsite acum in prezenta lor. Un alt semn al vremurilor a fost

respingerea evidenta a lui Mesia de catre iudei si transferul Evangheliei la Neamuri, toate fiind impliniri directe ale profetiei. in pofida tuturor
acestor dovezi de netdgaduit, ei nu-si dddeau seama ca istoria prindea contur fnaintea ochilor lor, ca in jurul lor se implineau profetii cruciale.

Cautand un semn, cand Domnul insusi statea in prezenta lor, fariseii si saducheii s-au tradat, aratand ca sunt o generatie adultera. Nici un
semn nu li se va mai da decat semnul profetului lona. Dupa cum am explicat la notele asupra textului de la 12:39, semnul acesta avea sa fie
invierea lui Cristos a treia zi. O generatie rea si adultera avea sa-L rastigneasca pe Mesia, dar Dumnezeu avea sa-L invie din morti. Acesta
avea sa fie un semn de condamnare pentru toti cei care refuza sa se plece in fata Lui, Stapanitorul de drept.

Paragraful acesta se incheie cu cuvintele foarte grave: ,Apoi i-a lasat si a plecat" Implicatiile spirituale ale acestor cuvinte nu ar trebui sa
necesite nici o explicatie pentru nimeni.

Cand ucenicii Domnului | s-au alaturat din nou, pe coasta de rasarit a lacului, au constat ca uitasera sa ia cu ei paine. De aceea, cand i-a
salutat Isus cu avertismentul sa se fereasca de aluatul fariseilor si al saducheilor, ei au crezut ca El le spune, de fapt: ,Nu va duceti sa va
aprovizionati cu alimente de la conducatorii aceia ai evreilor!" Grija lor pentru hrana fizica i-a facut sa caute o explicatie naturala, literala,
acolo unde era, de fapt, vorba despre o lectie spirituala.

Ei Inca se temeau ca nu vor avea suficienta hrana, in ciuda faptului ca il aveau cu ei pe Cel care hranise o data cinci mii de oameni iar alta
datd patru mii. Si astfel, Domnul a trecut in revista pentru ei cele doua hraniri miraculoase. Lectia care s-a desprins de aici a avut de a face
cu aritmetica divina si resursele divine, caci cu cat avea Isus mai putin material cu care sa lucreze, cu atat hranea mai multi oameni, si cu cat
hranea mai multi oameni, cu atadt mai multd hrana raméanea in urma. Cand nu se aflau decat cinci paini si doi pesti, El a hranit peste 5 mii de
persoane si au ramas douasprezece cosuri de hrana. Dar cand au fost disponibile mai multe paini si pesti, El a hranit doar cu putin peste
patru mii de persoane, ramanand doar sapte cosuri cu resturi de hrana. Daca 1i punem la dispozitia Sa resursele noastre limitate, El le poate
inmulti

in ordine invers proportionald cu cantitatea lor. Cum spune si zicala: ,Putinul e mult in méana lui Dumnezeu,"

in textul de aici se foloseste un alt termen pentru ,cosuri" (cele doudsprezece kophinoi pentru cei 5000 aveau probabil o capacitate mai mic&
decat cele sapte spurides pentru cei 4000) decat in cazul hranirii celor cinci mii. Cele sapte cosuri din acest incident sunt considerate a fi fost
mai mari decat cele douasprezece din cazul precedent. Dar lectia spirituala este aceeasi: De ce sa ne ingrijoram ca vom suferi de foame sau
lipsuri, cdnd suntem legati de Cel care are puteri si resurse nemarginite?

Cand a pomenit de aluatul fariseilor si al saducheilor, Domnul nu s-a referit la paine, ci la doctrine si conduite rele. La Luca 12:1, aluatul
fariseilor este definit drept fatarnicie. Ei declarau ca adera la Cuvantul lui Dumnezeu in cele mai mici amanunte, si totusi ascultarea lor era
doar exterioard, de form3, superficiala. In 1&untrul lor ei fiind rai si corupti.

Aluatul saducheilor era rationalismul. Asemenea liberalilor din vremea noastra, acesti ,liberi cugetatori" ai vremii aceleia isi cladisera un
sistem de Tndoieli si negatii. Ei negau existenta ingerilor si a duhurilor (spiritelor), negau invierea cu trupul, nemurirea sufletului si pedeapsa
vesnica. Aluatul acesta al scepticismului, daca nu era oprit, risca sa se raspandeasca si sa penetreze, ca drojdia in faina.

A. Marea marturisire a lui Petru (16:13-20)

Cezarea Filipi (Cezarea lui Filip) se afla la circa 40 de km. nord de Marea Galileii si 8 km. est de lordan. Cand Isus a venit in satele din partea
locului (Marcu 8:27), a avut loc un incident considerat cota maxima a lucrarii Sale publice. Pana in acest punct El ii condusese pe ucenici
catre o cunoastere adevarata a Persoanei Sale. Odata infaptuita aceasta lucrare, El isi indreapta acum fata cu hotarare spre cruce.

El a inceput printr-o intrebare adresata ucenicilor Sai: Ce spun oamenii despre identitatea Sa? S-a inregistrat o gama variata de raspunsuri:
de la cei care afirmau ca este loan Botezatorul, la cei care sustineau ca este llie, leremia, sau unul dintre prooroci. Pentru oamenii de rand El
nu era decat o Personalitate intre multe altele. Bun, dar nu cel mai bun. Mare, dar nu cel mai mare. Un profet, dar nu Profetul. Dar aceasta



evaluare nu corespundea realitatii, caci 1l situa pe Domnul doar pe o pozitie omeneasca. Cu alte cuvinte, daca El nu era decat un alt om -
oricat de mare ar fi fost acesta - asta 1l facea pasibil de frauda, intrucat El pretinsese egalitate cu Dumnezeu Tatal.

Si atunci El i-a intrebat pe ucenici cine cred ei ca este El. Aceasta intrebare a prilejuit acea istorica marturisire din partea lui Petru: , Tu esti
Cristosul, Fiul Dumnezeului celui viu." Cu alte cuvinte, Domnul Isus este Mesia al lui Israel si Dumnezeu Fiul.

Domnul nostru a rostit o binecuvantare asupra lui Simon, fiul lui lona. Pescarul acesta nu dobandise aceasta conceptie despre Domnul Isus
prin intermediul intelectului sdu sau al intelepciunii naturale, ci-i fusese revelata pe cale supranaturald, de catre Dumnezeu Tatal. Dar Fiul a
avut si El ceva important sa-i comunice lui Petru. Si astfel, Isus a adaugat: ,,Si Eu iti spun: tu esti Petru si pe aceasta piatra voi zidi Biserica
Mea si portile Hadesului (,locuintei mortilor", in versiunea Cornilescu, n.tr.) nu o vor birui." Stim cu totii ca nici un alt verset din Evanghelie nu
a fost Tnvaluit de mai multe controverse decat acesta. intrebarea care se pune este aceasta: ,Cine sau ce este piatra?" Problema consta si in
faptul ca termenii din greaca pentru ,Petru” si ,piatrd" sunt foarte similari, dar avand intelesuri diferite. Primul, petros, inseamna o piatra sau
o roca desprinsa dintr-un munte. Al doilea, petra, inseamna stanca sau versant stancos pe un munte. Deci, reluand versetul, vom vedea ca
Isus a spus, de fapt, ,...tu esti Petru (piatra), si pe aceasta stanca voi zidi biserica Mea." El nu a afirmat ca-Si va zidi biserica pe o piatra, ci pe
o stanca.

Daca nu Petru e stanca, atunci ce este aceasta stanca? Ramanand in context, vom conchide ca raspunsul cel mai evident este ca stanca este
marturia lui Petru privitoare la faptul ca Cristos este Fiul Dumnezeului celui Viu, adevarul pe care se intemeiaza biserica. Efeseni 2:20 ne
invata ca biserica este cladita pe Isus Cristos, piatra unghiulara (cheia de bolta). Afirmatia de acolo, potrivit careia suntem ziditi pe temelia
apostolilor si a profetilor se refera nu la ei, ci la temelia pusa in cadrul invataturilor lor cu privire la Domnul Isus Cristos.

Cristos este numit Stanca la 1Corinteni 10:4. Morgan face Tn aceasta privinta un important comentariu:

Nu uitati ca El se adresa unor iudei. Daca urmarim sensurile figurate sub care apare termenul ,stanca" in Scripturile ebraice, constatam ca nu
este folosit niciodata in chip simbolic cu referire la om, ci intotdeauna la Dumnezeu. Deci aici, la Cezarea lui Filip, sensul este ca nu pe Petru e
zidita Biserica. Isus nu S-a jucat cu figurile de stil. El a preluat acea straveche ilustratie ebraica - in care sténca este intotdeauna simbolul
Dumnezeirii - si a spus: ,Pe Dumnezeu insusi, adica pe Cristos, Fiul Dumnezeului celui viu - imi voi zidi biserica."

Petru nu s-a descris niciodata pe sine drept temelia bisericii. In schimb el il numeste de dou ori pe Cristos ,,Piatra" (Fapte 4:11,12;1Petru
2:4-8), dar in textele acestea avem de a face cu o alta metafora. ,Piatra" este capul unghiului, nu al temeliei.

imi voi zidi biserica". Aici este mentionata prima oara biserica in Biblie. Ea nu existase in Vechiul Testament. Biserica, ce inca nu se aparuse
cand a rostit Isus aceste cuvinte, ci urma sa ia fiinta Tn viitor, cand avea sa se pogoare Duhul Sfant, la Rusalii, este compusa din toti
credinciosii in Cristos, atat evrei, cat si ne-evrei (Neamuri). Fiind o societate distinctd, cunoscuta sub denumirea de , trupul si mireasa lui
Cristos", ea are o chemare cereasca unica si un destin aparte.

In mod normal, nu ne-am fi asteptat ca biserica s& fie prezentata in Evanghelia dupa Matei, unde predomina temele legate de Israel si de
imparatie. Dar, de indata ce avea sa fie respins Cristos, incepea o paranteza: perioada bisericii, ce se va incheia cu Rapirea Bisericii. Atunci
Dumnezeu isi va relua relatiile Sale cu. Israelul la scara nationala. Asadar, este absolut normal si adecvat ca Dumnezeu sa introduca subiectul
bisericii aici, ca pas imediat urmator din cadrul programului Sau dispensational, de indata ce a avut loc respingerea lui Mesia de catre Israel.

,Portile Hadesului nu o vor birui" poate fi inteleasa in doua moduri: Mai intai, portile Hadesului sunt infatisate ca o ofensiva fara izbanda,
dezlantuita impotriva bisericii (biserica va supravietui tuturor atacurilor lansate impotriva ei). Sau, o alta interpretare, biserica insasi ar putea
fi Infatisata ca fiind in ofensiva si iesind biruitoare. in ambele cazuri, fortele mortii vor fi invinse prin strdmutarea credinciosilor aflati inca in
viata la Venirea Domnului si prin tnvierea celor adormiti in Cristos.

LIti voi da cheile imparatiei cerurilor" nu inseamné c3 Iui Petru i s-a dat autoritatea de a-i primi pe oameni in cer, ci se referd la imparatia
cerurilor pe pamant - acea sferd in care sunt cuprinsi toti cei care marturisesc supunerea si loialitatea lor fata de Regele, toti cei care sustin
ca sunt crestini. Cheile se refera la acces sau patrundere, intrare. Cheile ce descuie usa prin care se patrunde in sfera marturisirii sunt
sugerate in Marea Porunca de la Matei 28:19 - ,faceti ucenici, botezati-i si invatati-i". (Cu mentiunea ca botezul nu este necesar pentru
mantuire, ci este doar un ritual de initiere, prin care oamenii marturisesc in public supunerea si loialitatea lor fata de Rege.) Petru s-a folosit
prima oara de aceste Chei in Ziua Rusaliilor. Dar cheile nu i-au fost date lui, Tn exclusivitate, ci sunt reprezentative pentru toti ucenicii. (Vezi
Matei 18:18, unde li se face tuturor aceeasi fagaduinta.)

,Orice vei lega pe pamant va fi legat in ceruri si orice vei dezlega pe pamant va fi dezlegat in ceruri." Multi recurg la textul acesta si la cel de
la loan 20:23 pentru a propovadui ca Petru si cei pe care-i considera ei urmasii lui Petru ar fi primit autoritatea de a ierta pacatele. Noi stim
insa ca lucrul acesta nu este cu putinta. Numai Dumnezeu poate ierta pacatele.

Exista doua modalitati de a intelege acest verset. Mai intai, ar putea insemna ca apostolii au avut puterea de a lega si de a dezlega - putere
pe care noi, cei de azi, nu o posedam. De pilda, Petru a legat asupra lor pacatele lui Anania si Safira, drept care acestia au fost pedepsiti
instantaneu cu moarte (Fapte 5:1-10), in vreme ce Pavel |-a dezlegat pe omul din Corint, ce fusese supus la disciplind, de consecintele
pacatului sau, datorita faptului ca omul s-a pocait (2Corinteni 2:10).

Sau versetul ar putea insemna ca orice au legat sau au dezlegat apostolii pe pamant va fi fost deja legat sau dezlegat in cer (vezi adnotarea
din versiunea New King James). Astfel, Ryrie spune: ,,Cerul, nu apostolii, initiaza orice legare sau dezlegare, iar apostolii nu fac altceva decat
sa vesteasca implinirea acestor actiuni."

Singurul mod in care se poate aplica acest verset in contextul zilelor noastre este sensul declarativ. Cand un pacatos se pocadieste cu
adevarat de pacatele sale si-L primeste pe Isus Cristos ca Domn si Mantuitor, un crestin poate sa declare ca pacatele acelei persoane au fost
iertate. Cand un pacatos il respinge pe Mantuitorul, un lucrator crestin poate declara ca pacatele sale au ramas asupra acelei persoane.
William Kelly scrie urmatoarele, in aceasta privinta: ,Ori de cate ori Biserica actioneaza in numele Domnului si face intr-adevar voia Lui,



faptele memobrilor Bisericii poarta pecetea lui Dumnezeu."

Din nou, il vedem pe Domnul Isus poruncindu-le ucenicilor sa nu spuna la nimeni ca El este Mesia. Din pricina necredintei Israelului, o
asemenea dezvaluire nu putea duce la nimic bun. Dimpotriva, o miscare populistd menita sa-L incoroneze ca Rege, ar fi putut dauna lucrarii
Sale. O atare miscare nesabuita ar fi fost, probabil, inabusita de romani.

Stewart, care afirma ca in acest verset din evanghelia dupa Matei s-a atins punctul culminant al lucrarii lui Isus, scrie urmatoarele:

Ziua petrecuta in Cezarea lui Filip marcheaza cumpana apelor in Evanghelii. Din acest punct, cursurile de apa incep sa curga in alta directie.
Curentul popularitatii, care parea in zilele anterioare ale lucrarii lui Isus sa-L poarte catre un tron, a fost Idsat acum in urma. Curentul duce
acum hotarat catre Cruce. La Cezarea, Isus a stat pe linia de demarcatie, ca sa spunem asa. Parca statea pe un deal, de unde, privind
indarat, putea urmari toata calea parcursa pana in acel punct, iar in fata se vedea drumul intunecat si nefmbietor care-L astepta. Dupa ce a
aruncat o privire Thapoi, spre zilele aureolate din trecut, Domnul Si-a intors fata hotarat spre calea innegurata ce-l statea fhainte, pornind apoi
fara sovaire spre Calvar.

Acum, cand ucenicii si-au dat seama ca Isus este Mesia, Fiul Dumnezeului celui viu, ei au fost, in sfarsit, gata sa auda din gura Lui prezicerea
nemijlocita privitoare la moartea si invierea Sa. Cauza Lui nu va suferi nici o infrangere - de asta erau siguri! Ei erau de partea invingatorului,
convinsi ca indiferent ce s-ar intampla, victoria era asigurata. Si astfel Domnul a adus aceasta veste cruciala unor inimi pregatite. El va trebui
sa Se duca la lerusalim, unde va suferi multe lucruri din partea liderilor religiosi, va trebui sa fie omorat si va trebui sa fnvie a treia zi. O atare
veste avea darul sa spulbere orice sperante omenesti de reusitd a unei asemenea miscari. Numai ca vestea se termina cu expresia (in
original): ,,va trebui sa invie a treia zi." Aici era punctul cheie, care alunga deznadejdea!

Petru s-a umplut de indignare la gandul ca Stapanul lui va indura un asemenea tratament. Apucandu-L, ca si cand ar fi dorit sa-I tina calea, el
a protestat: ,Sa Te fereasca Dumnezeu, Doamne! Sa nu Ti se intample asa ceva!"

Asta a atras din partea Domnului o mustrare. Doar El venise in lume pentru a muri pentru pacatosi! Orice lucru sau persoana care incerca
sa-L impiedice de a-Si aduce la indeplinire acest scop contravenea voii lui Dumnezeu. De aceea, El i-a spus lui Petru: ,inapoia Mea, Satano!
Tu esti o piatra de poticnire pentru Mine, caci gandurile tale nu sunt ganduri ale lui Dumnezeu, ci ganduri ale oamenilor." Spunandu-i:
»,Satano", Domnul nu a afirmat deloc ca Petru ar fi fost posedat de demoni sau stapanit de Satana, ci, pur si simplu, a lasat sa se inteleaga ca
actiunile si cuvintele lui Petru erau (in momentul acela) exact cele pe care te asteptai sa le vezi de la Satana (al carui nume fhseamna
(adversarul sau vrajmasul). Protestand impotriva Calvarului, Petru a devenit o piedica in calea Mantuitorului.

Toti crestinii sunt chemati sa-si ia crucea si sa-L urmeze pe Domnul Isus, dar atunci cand crucea se prefigureaza la orizont, un glas launtric fti
va sopti: ,Doamne fereste! Salveaza-te!" Sau poate ca vocea celor dragi din jurul nostru cautd s& ne indepéarteze de la calea ascultarii. in
asemenea momente, trebuie sa spunem: ,inapoia mea, Satano! Tu imi esti o piedica."

Acum Domnul afirma limpede ce ihseamna a fi ucenicul S&u, A te lep&da de eul tdu nu este totuna cu lepadarea de sine. inseamna a-l ceda
Lui controlul asupra vietii tale, intr-o masura atat de mare, incat eul tau sa nu mai aiba nici un fel de drepturi. A-ti lua crucea inseamna a fi
dispus sa induri rusine, suferinte si poate chiar martirajul pentru El. Inseamna s& mori fatd de pacat, fatd de eu si fatd de lume. A-L urma pe
El inseamna a trai cum a trait El, cu toate implicatiile de smerenie, saracie, compasiune, dragoste, har si toate celelalte virtuti dumnezeiesti.

Domnul anticipeaza doua din piedicile care se vor ivi pe calea uceniciei: prima este tentatia naturala de a ne cruta, de a ne scuti de orice
lipsa de confort, de orice durere, singuratate sau pierdere. Cealalta este tentatia de a ne imbogati. Cu privire la prima, Isus a avertizat ca cei
care-si imbratiseaza viata in scopuri egoiste nu vor gasi niciodata implinire in viata. in schimb cei care se daruiesc fara nici o retinere Lui, fara
sa se uite la pret, vor gasi semnificatia deplina pentru viata lor.

A doua ispita - de imbogatire - este irationala. ,Sa zicem, spune Isus, ca unui om i-ar merge atat de bine afacerile, incat ar castiga toata
lumea. Aceasta goana nebuna dupa succes i-ar consuma atat de mult timp si atatea energii, incat el ar pierde scopul central al vietii. Ce rost
ar avea sa castigi atatia bani, pentru ca apoi sa mori si sa-i lasi in urma ta, petrecandu-ti vesnicia cu mainile goale?" Omul se afla aici pe
pamant pentru ,afaceri" sau ,treburi" mult mai mari decat acelea de a strange bani. El este chemat sa reprezinte interesele Regelui. Daca a
pierdut acest scop, a pierdut totul. in versetul 24, Isus le-a revelat partea cea mai dificils. Aceasta este trasatura crestinismului: cunosti chiar
si lucrul cel mai rau care ti s-ar putea intampla inca de la inceput, stii ce te asteapta in viitor. Dar, in acelasi timp, nu incetezi sa descoperi
comorile si binecuvantarile care te vor insoti pe aceasta carare. Bine s-a exprimat Barnhouse n aceasta privinta:

Cand ai vazut tot ce este mai infiorator in Scriptura, nu mai exista nici un lucru care sa te mire. Orice lucru nou pe care-l invatam in viata
aceasta sau in cea viitoare este o desfatare.

Acum Domnul le aminteste alor Sai despre slava care va insoti suferintele. El le indreapta privirile inainte, spre a doua Sa venire, cand Se va
intoarce pe pamant cu ingerii Sai, in slava transcendenta a Tatalui Sau. Atunci ii va rasplati pe cei care traiesc pentru El. Singurul mod in care
putem trdi o viata implinita aici pe pamant este sa ne transpunem in acea clipa slavita, sa decidem ce va fi cu adevarat important atunci, si
apoi sa urmarim acele lucruri, cu toata taria noastra.

Apoi El face uluitoarea afirmatie ca unii din cei ce stateau acolo cu El nu vor gusta moartea pana cand nu il vor vedea pe El venind in
imparatia Sa. Problema care se pune aici este, desigur, faptul ca toti ucenicii aceia au murit intre timp, si totusi, Cristos nu a venit in puterea
si slava Sa, pentru a-Si intemeia imparatia! Problema este rezolvata insa daca nu tinem seama de diviziunea artificiala dintre sfarsitul acestui
capitol si inceputul celui urmator, ci consideram primele opt versete ale capitolului 17 o explicatie a enigmaticei afirmatii rostite de Domnul
Isus la sfarsitul capitolului 16. Versetele acestea descriu incidentul de pe Muntele Schimbarii la fata. Acolo Petru, lacov si loan L-au vazut pe
Cristos schimbat la fata. Ei au avut realmente privilegiul de a-L vedea ,in avanpremiera" pe Cristos, venind in slava imparatiei Sale.

Suntem indreptatiti sa consideram schimbarea la fata a lui Cristos drept o anticipare a imaginii imparatiei Sale viitoare. Petru descrie
evenimentul, la 2Petru 1:16, in cuvintele urmétoare: ,in adevér, v-am facut cunoscut puterea si venirea Domnului nostru Isus Cristos, nu



intemeindu-ne pe niste basme mestesugit alcatuite, ci ca unii care am vazut noi insine cu ochii nostri marirea Lui." Puterea si venirea
Domnului Isus se refera la a doua Sa venire. lar loan vorbeste despre experienta de pe Muntele Schimbarii la fata ca fiind acel timp in care
....noi am privit slava Lui, o slava intocmai ca slava singurului nascut din Tatal" (loan 1:14). Prima venire a lui Cristos a avut loc in smerenie.
A doua Sa venire va fi Tnsotita de slava. Astfel, prezicerea din versetul 28 s-a implinit pe Muntele Schimbarii la Fata. Petru lacov si loan L-au
vazut pe Fiul Omului, de data aceasta nemaifiind doar Nazarineanul umil, ci slavitul Rege.

D. Pregatirea ucenicilor pentru glorie: Schimbarea la fata (17:1-8)

La sase zile dupa incidentul de la Cezarea lui Filip, Isus i-a dus pe Petru, lacov si loan pe un munte inalt, undeva in Galileea. Multi comentatori
gasesc drept semnificativ numarul de sase zile. Gaebelein, de pilda, spune: ,Sase este numarul omului, numarul zilelor lucratoare. Dupa sase
zile - dupé ce s-a terminat lucrul, s-a incheiat ziua omului, urmand ziua Domnului, Iimparétia."

Cand Luca spune ca Schimbarea la fata a avut loc ,,cu circa opt zile" (9:28) mai tarziu, evident el include zilele de la inceputul si de la sfarsitul
perioadei, precum si cele din mijloc. intrucat opt este numarul invierii si al unui nou inceput, se cuvine ca Luca sa identifice imparatia cu un
nou inceput.

Petru, lacov si loan, care par sa fi ocupat un loc special, de deosebita apropiere si afectiune in relatia lor cu Mantuitorul, au avut privilegiul de
a-L vedea schimbat la fata. Pana in acel moment, slava Sa fusese ascunsa intr-un trup de carne. Dar acum fata si hainele Sale au stralucit ca
soarele, pline de o lumina orbitoare, o manifestare vizibila a Dumnezeirii Sale, asa dupa cum norul de slava sau Sechinah din Vechiul
Testament simboliza prezenta lui Dumnezeu. Scena era o anticipare a ceea ce va fi Domnul nostru cand Se va intoarce sa-si intemeieze
imparatia. El nu va mai aparea atunci ca Miel de jertfa, ci ca Leul din semintia lui luda. Toti cei ce-L vor vedea il vor recunoaste imediat ca
Dumnezeu Fiul, Regele regilor si Domnul domnilor.

Moise si llie s-au aratat pe Muntele Schimbarii la fata si au discutat apropiata Sa moarte la lerusalim (Luca 9:30,31). Moise si llie ar putea
reprezenta sfintii. Ori, daca-l luam pe Moise ca reprezentant al Legii, iar pe llie ca reprezentant al Profetilor, atunci vedem aici ambele sectiuni
ale Vechiului Testament indreptand privirile catre suferintele lui Cristos si gloriile ce vor urma. O a treia posibilitate este ca Moise, care s-a
dus in cer pe calea mortii, Ti reprezinta pe toti cei care vor fi inviati din morti, pentru a intra in Mileniu, in vreme ce llie, care a fost stramutat
la cer, 1i infatiseaza pe cei care vor intra in imparatie prin intermediul stramutarii (rapirii).

Ucenicii Petru, lacov si loan ar putea reprezenta sfintii din Noul Testament in general. De asemenea, ei ar putea prefigura ramasita
credincioasa de evrei care vor fi in viata la a doua venire a lui Cristos si vor intra in imparatie cu El.

Multimea de la poalele muntelui (versetul 14, compara cu Luca 9:37) a fost asemanata cu natiunile neevreiesti sau Neamurile care vor avea
si ele parte de binecuvantarile domniei de o mie de ani a lui Cristos.

Petru a fost adanc miscat de aceasta scena. El era foarte receptiv la istoria aflatd in desfasurare. Dorind sa capteze splendoarea momentului,
s-a grabit sa sugereze ridicarea a trei corturi sau colibe - una pentru Isus, una pentru Moise si una pentru llie. Desigur, a procedat corect,
asezandu-L pe Isus pe locul intéi, dar incorect prin faptul ca nu I-a acordat pre-eminenta. Isus nu este doar unul dintre mai multi egali, ci
Domn peste toti. Pentru a-i invata aceasta lectie importanta, Dumnezeu Tatal i-a acoperit pe toti cu un nor stralucitor, anuntand apoi: , Acesta
este Fiul Meu Preaiubit, In care imi gasesc placerea mea. De El s§ ascultati!" in impéaréatie, Cristos va fi Cel fard seaman, Monarhul suprem, al
carui Cuvant va avea autoritatea finald. Asa trebuie sa fie si in inimile adeptilor Sai la ora actuala.

Uluiti de norul de slava si de glasul lui Dumnezeu, ucenicii au cazut cu fetele la pamant. Dar Isus le-a spus sa se ridice si sa nu se teama.
Ridicandu-se, ei n-au mai vazut pe nimeni decat pe Isus. Tot asa va fi si in imparatie - Domnul Isus va fi ,toata slava in tara lui Emanuel”, cum
spune cantarea.

Coborand de pe munte, Isus le-a poruncit ucenicilor sa nu spuna la nimeni ceea ce au vazut pana cand va fi inviat El din morti. ludeii, plini de
un exces de zel pentru oricine ar fi putut sa-i elibereze de sub jugul roman, L-ar fi primit cu bratele deschise, ca sa-i scape de Roma, dar ei nu
doreau sa le fie Salvator care sa-i salveze de pacat. Practic, natiunea Israel il respinsese deja pe Mesia al ei si nu ar fi avut rost sa le spuna
iudeilor despre viziunea aceasta a slavei mesianice. Dupa invierea lui Isus insd, mesajul avea sa fie vestit in toata lumea.

Ucenicii tocmai asistasera la o anticipare a venirii lui Cristos in puterea si slava Sa. Dar precursorul Sau nu se aratase. Maleahi profetise ca
llie trebuie sa vina inainte de a sosi Mesia (Maleahi 4:5,6), si astfel ucenicii il intreaba pe Isus cu privire la aceasta. Domnul a fost de acord ca,
intr-adevar, llie trebuia sa vina mai intai, ca reformator, dar a explicat ca llie venise deja. Evident, Domnul se referea la loan Botezatorul (vezi
versetul 13). loan nu a fost llie (loan 1:21), dar venise ,in duhul si puterea lui Ilie" (Luca 1:17). Daca Israelul I-ar fi acceptat pe loan si mesajul
sau, el ar fi implinit rolul profetit cu privire la llie (Matei 11:14). Dar natiunea nu a recunoscut semnificatia misiunii lui loan si |-a tratat cum a
voit. Moartea lui loan a fost un semn prealabil al felului in care aveau sa-L trateze pe Fiul Omului. L-au respins pe precursorul Regelui si L-au
respins pe insusi Regele. Cand Isus le-a explicat lucrul acesta, ucenicii si-au dat seama ca se referea la loan Botezatorul.

Avem toate motivele sa credem ca inainte de venirea a doua a lui Cristos se va ridica un profet, care sa pregateasca Israelul pentru Regele
care va veni. Daca va fi chiar llie in persoana sau altcineva, cu o misiune similarad - acesta e un fapt cu neputinta de precizat la ora actuala.

Viata nu consta insa doar din experiente inaltatoare, de genul celei descrise mai sus, petrecute pe piscul muntelui. Clipele de inaltare
spirituald sunt urmate de ceasuri si zile de truda si consum. Vine timpul cand va trebui sa parasim muntele, pentru a sluji in valea nevoilor
omenesti.

La poalele muntelui, un tatd indurerat il astepta pe Mantuitorul. ingenunchind naintea Lui, el L-a rugat fierbinte s&-i vindece fiul posedat de
demon. Fiul suferea de accese violente de epilepsie, care il faceau uneori sa cada in foc iar alteori in apa, asa incat, la posesiunea demonica
se adaugau si suferintele provocate de arsuri si pericolul de inecare. Era un caz clasic de suferinta cauzata de Satana, cel mai crud stapan de
sclavi.



Tatal baiatului Ti rugase pe ucenici sa-1 ajute, dar a constatat ca ajutorul oamenilor este zadarnic. Ucenicii n-au putut sa-I vindece.

,O, generatie perversa si necredincioasa, cata vreme voi mai fi cu voi?" - cuvintele acestea au fost adresate ucenicilor. Ei au fost cei carora
le-a lipsit credinta de a-l vindeca pe epileptic, dar ei erau, in aceasta privinta, un segment reprezentativ al poporului evreu din vremea aceea
- necredincios si pervers.

De indata ce a fost adus epilepticul la El, Isus a certat demonul si indracitul a fost imediat vindecat.

Intrigati de neputinta lor, ucenicii I-au cerut Domnului, in particular, o explicatie. Raspunsul Lui a fost foarte direct: necredinta. Daca ar fi avut
credinta, macar cat o samanta de mustar (care, dupa cum se stie, este cea mai mica dintre seminte), ar fi putut porunci unui munte sa se
arunce in mare si aceasta s-ar fi intamplat. Desigur, se subintelege ca adevarata credinta trebuie sa se bazeze pe o porunca sau o fagaduinta
a lui Dumnezeu. Pe cand, rostirea unei porunci doar de dragul de a satisface un capriciu personal, sau din dorinta de afisaj, de a fi
senzational, nu mai este credintd, ci nesabuinta. Dar daca Dumnezeu il va calduzi pe un credincios intr-o anumita directie sau va emite o
porunca, crestinul poate avea, in acest caz, toata increderea ca muntele de dificultati se va muta din loc. Nimic nu este cu neputinta celui
care crede.

Cuvintele: ,,Acest fel nu iese decat cu rugaciune si post" lipsesc din versiunea americana Revised Standard Version si din majoritatea Bibliilor
moderne, deoarece nu apar in manuscrisele mai vechi. Totusi ele apar in foarte multe alte manuscrise si sunt in ton perfect cu contextul
acestei probleme extrem de dificile.

G. Pregatirea ucenicilor pentru tradarea Sa

Din nou, fara valva, Domnul Isus i-a prevenit pe ucenicii Sai ca va fi dat la moarte. Dar iarasi apar imediat si cuvintele de izbanda si
reabilitare: anume ca va invia a treia zi. Daca nu le-ar fi spus mai dinainte despre moartea Sa, negresit ei ar fi fost deziluzionati cu totul,
atunci cand a venit momentul crucial. O moarte coplesita de rusine si suferinta nu corespundea ideilor pe care le aveau ei cu privire la Mesia.

Cu toata prevenirea pe care le-a facut-o Domnul, ei au fost foarte intristati la gandul ca El avea sa-i paraseasca si ca va fi dat la moarte. Ei au
auzit cuvintele Sale care prevesteau moartea Sa, dar nu pareau sa fi luat in seama promisiunea privitoare la invierea Sa.

H. Petru si invatatorul sau platesc impozitul (17:24-27)

La Capernaum, perceptorii impozitului pentru templu I-au intrebat pe Petru dacd invatatorul siu a platit jumé&tatea de siclu necesara pentru
costisitoarele taxe de intretinere a serviciilor de la templu. Petru a raspuns ,da". Probabil ucenicul bine intentionat, dar neinspirat, a dorit sa-L
salveze pe Cristos de o posibila situatie jenanta.

Din cele ce urmeaza rezulta atotstiinta Domnului. Cand Petru s-a intors acasa, Isus este Cel care a deschis subiectul - Tnainte ca Petru sa aiba
ocazia s&-1 spuna ce s-a intamplat. ,Ce crezi, Simon?....." intrebarea trebuie inteleas& in contextul acelor zile. Un dregator percepea impozite
de la supusii sai, pentru intretinerea imparatiei si familiei sale, dar nu percepea impozite de la propria lui familie. in cadrul actualului nostru
sistem de guvernamant, toata lumea trebuie sa plateasca impozit, inclusiv guvernantii si familiile acestora.

Petru a raspuns corect, ca dregatorii colectau tribut de la straini. Isus a scos in evidenta faptul ca fiii sunt liberi. Ideea care se desprinde de
aici e faptul ca templul constituie casa lui Dumnezeu. Pentru Isus, Fiul lui Dumnezeu, a plati tribut pentru intretinerea templului era
echivalent cu a plati tribut Lui Tnsusi.

Totusi, pentru a nu provoca o pricina de poticnire inutila, Domnul S-a invoit sa plateasca impozitul. Dar cum avea sa rezolve problema
banilor? Caci nu se consemneaza nicaieri ca Isus personal ar fi purtat bani asupra Sa. El I-a trimis pe Petru la Marea Galileii, spunandu-i sa
aduca primul peste pe care-l va prinde. In gura pestelui se gdsea o0 moneda - un statir - cu care Petru a platit tributul, jumatate pentru
Domnul Isus si jumatate pentru el Tnsusi.

Acest miracol uimitor, relatat cu extraordinara economie de cuvinte, demonstreaza in mod incontestabil atotstiinta lui Cristos. El stia care
dintre pestii din Marea Galileii avea un statir in gura sa. Si stia pozitia exacta a acelui peste, dupa cum stia ca va fi primul peste pe care-l va
prinde Petru.

Daca ar fi fost implicate unele principii divine, Isus nu ar fi achitat impozitul respectiv. Pentru El insa, din punct de vedere moral, chestiunea

era indiferenta, si astfel a decis ca e mai bine sa plateasca impozitul, decat sa dea nastere la o pricina de poticnire. Noi, credinciosii, suntem
eliberati de lege, dar in chestiuni care nu au un substrat moral, trebuie sa respectam constiinta altora si sa nu facem nimic care ar putea sa-i
lezeze in cugetul lor.

Ucenicii intotdeauna concepusera imparatia cerurilor ca o epoca de aur, a pacii si prosperitatii. Acum ei au inceput sa jinduiasca dupa pozitii
privilegiate in cadrul acestei imparatii. Duhul lor egoist si-a gasit, pana la urma, exprimarea in intrebarea: ,Cine este cel mai mare in
imparatia cerurilor?"

Isus a raspuns printr-o lectie practica. Luand un copilas si asezandu-l in mijlocul lor, El a spus cd oamenii trebuie sa fie convertiti si sa devina
ca niste copilasi, pentru a putea intra in imparatia cerurilor. El se referea la imparatie in sensul realitatii sale launtrice. Pentru a fi un
credincios autentic, o persoana trebuie sa renunte la gandurile sale de preamarire proprie si sa ocupe pozitia smerita a unui copilas. Aceasta
incepe sa se intdample atunci cand persoana respectiva isi recunoaste pacatosenia si nevrednicia si-L primeste pe Isus Cristos, ca singura lui
nadejde. Aceasta atitudine trebuie sa continue pe tot parcursul vietii crestine. Isus nu a vrut sa spuna ca ucenicii Sai nu erau mantuiti. Cu
exceptia lui luda, toti credeau in El si, prin urmare, erau justificati (indreptatiti). Dar ei nu-L primisera inca pe Duhul Sfant, ca Persoana care
sa locuiasca in ei si, prin urmare, le lipsea puterea unei adevarate smerenii pe care noi, cei de azi, o avem (dar n-o folosim cum ar trebui!).
De asemenea, ei trebuiau sa fie convertiti in sensul de a li se schimba toata gandirea falsa cu privire la imparatie.



Persoana cea mai mare din imparatia cerurilor este aceea care se smereste ca un copilas. Evident, normele si valorile imparatiei sunt
diametral opuse celor ale lumii. intregul nostru mod de gandire trebuie s fie inversat; noi trebuie s& gandim gandurile lui Cristos, urmandu-
pilda (vezi Filipeni 2:5-8).

Aici Domnul Isus trece aproape neobservat de la subiectul unui copil natural la un copil spiritual. Oricine il primeste pe unul din adeptii Lui
smeriti, in numele Lui, va fi rasplatit ca si cand L-ar fi primit pe Domnul insusi. Ceea ce s-a facut pentru ucenicul Domnului va fi considerat ca
fiind facut chiar pentru invatator.

Pe de alta parte, oricine seduce un credincios, facandu-l sa pacatuiasca, isi atrage o enorma condamnare; ar fi fost mai de folos sa i se atarne
de gat o piatra mare de moara si sa fie inecat in adancul marii. (Pietrele de moara mentionate aici erau atat de grele incat era nevoie de un
animal de povara sa le puna in miscare, spre deosebire de alte pietre de moara, mai mici, care puteau fi invartite cu mana.) Este destul de
grav sa pacatuiesti impotriva ta insuti, dar a-l face pe un credincios sa pacatuiasca inseamna a-i distruge nevinovatia, a-i corupe mintea si a-i
pata reputatia. In acest caz, ar fi mai bine pentru persoana aceea si moara de o moarte ndpraznica, decat sa intineze curatia de cuget a
altuia!

Isus a continuat apoi, explicand ca prilejurile de pacatuire sunt inevitabile. Lumea, firea veche si diavolul actioneaza in colaborare, pentru a
ne ademeni si a ne perverti. Dar daca o persoana devine agent al fortelor raului, mare va fi vinovatia acelei persoane! Si astfel Mantuitorul fi
someaza pe oameni sa ia masuri drastice pentru a se tine in frau, impunandu-si o disciplind proprie, ca nu cumva sa ajunga sa ispiteasca un
copil al lui Dumnezeu.

Indiferent care madular a comis pacatul - mana sau piciorul sau ochiul - este mai bine sa sacrifici acel madular, supunandu-I actiunii
bisturiului, decat sa-i permiti sa distruga lucrarea lui Dumnezeu in viata altcuiva. Este mai bine sa intri in viata fara brat, fara picior, sau fara
vedere, decat sa fii trimis Tn iad cu toate madularele intacte. Domnul nostru nu lasa sa se inteleaga prin asta ca unii vor intra in cer cu
madulare lipsa, ci doar descrie conditia fizica in momentul in care credinciosul trece din viata aceasta in cealalta. Nu exista nici o indoiala
asupra faptului ca trupul invierii va fi complet si desavarsit.

Apoi Fiul lui Dumnezeu atrage atentia asupra pericolului de a-l dispretui pe vreunul din cei micuti ai Sai - fie ca e vorba de copii, fie de cei
care apartin imparatiei. Pentru a sublinia si mai mult importanta lor, El adauga faptul ca ingerii acestora stau mereu in prezenta lui
Dumnezeu, privindu-I fata. Tngerii acestia sunt, probabil, ingerii pazitori (vezi si Evrei 1:14).

Desi e omis in versiunea RSV si in multe alte Biblii moderne, versetul acesta referitor la misiunea Mantuitorului constituie un foarte adecvat
punct culminant al intregului pasaj si, pe baza analizei textuale, trebuie inclus neaparat in text.

Acesti micuti, oitele acestea, sunt obiectul grijii pline de iubire si tandrete a Pastorului, care a venit sa-i mantuiasca. Chiar daca numai una din
o sutd de oi se rataceste, El le lasa pe cele noudzeci si noua si Se duce s-o caute pe cea pierduta, neldsandu-Se pana n-o gaseste. Bucuria
Pastorului pentru faptul ca a gasit oaia pierduta ar trebui sa ne invete valoarea si respectul pe care le are El pentru cei micuti ai Sai.

Cei micuti sunt importanti nu numai pentru ingeri si pentru Pastor, ci si pentru Dumnezeu Tatal. Voia Lui este ca nici unul din acesti micuti sa
nu piara! Daca ei sunt atat de importanti incat sa angajeze actiunea ingerilor, a Domnului Isus si a lui Dumnezeu Tatal, atunci este limpede ca
nu avem voie sub nici o forma sa-i dispretuim, indiferent cat de neatragatori sau de umili ni s-ar parea.

Se dau instructiuni precise cu privire la indatoririle care-i revin crestinului atunci cand este nedreptatit de un alt credincios. Mai intai,
chestiunea trebuie rezolvata in particular, intre cei doi. Daca cel care a gresit isi recunoaste vinovatia, impacarea deja s-a realizat. Necazul
fnsa este ca noi nu procedam asa, ci, barfind, 1i informam pe toti cu privire la ce s-a intamplat. lar apoi cazul devine cunoscut cat ai bate din
palme, ducand la agravarea dezbinarii. Sa nu uitam insa ca pasul numarul unu este acesta: , du-te si mustra-1 intre tine si el singur."

Daca fratele vinovat nu asculta, atunci cel vatamat trebuie sa ia cu el inca unu sau doi si sa caute restauratia. Aceasta va sublinia gravitatea
tot mai mare a refuzului sau de a se inmuia. Dar, si mai important, va furniza o marturie competenta, asa cum cere Scriptura: , pentru ca
orice vorba sa fie sprijinita pe marturia a doi sau trei martori." (Deuteronom 19:15). Nimeni nu va fi in stare sa masoare necazurile pe care si
le-a atras biserica datorita esecului de a respecta aceasta regula simpla, anume aceea ca acuza adusa impotriva altei persoane trebuie
sprijinitd de marturia a doud sau trei persoane. in aceastd privinta, instantele judecatoresti din lume adesea procedeaza cu mai multa
dreptate decat bisericile sau adunarile crestine.

Daca acuzatul refuza in continuare sa-si recunoasca vina si sa-si ceara iertare, chestiunea trebuie adusa fnaintea bisericii locale. Este
important de retinut ca adunarea locala este corpul indrituit sa audieze cazul, si nu o instanta civila. Crestinului i se interzice sa se duca in
fata legii cu o plangere impotriva altui credincios (1Corinteni 6:1-8).

Daca reclamatul refuza sa-si recunoasca vina in fata bisericii, atunci urmeaza sa fie considerat ca un pagan si ca un vames. Sensul cel mai
evident care se desprinde din acest enunt este ca persoana respectiva trebuie privita ca aflandu-se in afara sferei bisericii. Desi el poate fi un
credincios adevarat, nu este insa un credincios viu si, prin urmare, trebuie tratat ca atare. Desi apartine in continuare bisericii universale, lui
trebuie sa i se ridice privilegiile acordate de biserica locald. Acesta este un act foarte grav de disciplinare, caci temporar il va expune pe
credincios puterii Satanei, ,,pentru nimicirea carnii, pentru ca duhul lui sa poata fi salvat in ziua Domnului Isus" (1Corinteni 5:5). Scopul
acestei actiuni este de a-l face sa-si vina in fire si sa-l determine sa-si marturiseasca pacatul. Pana la data cand se va atinge acest obiectiv,
credinciosii trebuie sa se poarte curtenitor fata de el, dar, in acelasi timp, sa arate prin atitudinea lor ca nu aproba si nu tolereaza pacatul lui
si ca nu pot avea cu el partasia pe care o au in mod obisnuit cu ceilalti credinciosi adevarati. Adunarea trebuie sa aiba grija sa-l reprimeasca
de indata ce se vor fi aratat dovezile adecvate ca s-a petrecut o pocainta adevarata.

Versetul 18 este legat de cele precedente. Atunci cand o adunare, dupa ce s-a rugat si a ascultat de Cuvantul lui Dumnezeu, leaga printr-o
actiune disciplinara o anumita persoana, acea actiune este onorata in cer. Cand persoana respectiva s-a pocait si si-a marturisit pacatul iar
adunarea o reprimeste in mijlocul ei, acordandu-i din nou partdsia, si aceasta actiune de dezlegare este ratificata de Dumnezeu (vezi loan
20:23).



Intrebarea care se ridica este urmatoarea: ,Cat de mare trebuie s& fie o0 adunare inainte de a avea ciderea s& lege si sa dezlege, in sensul
celor de mai sus?" Raspunsul este ca doi credinciosi pot aduce asemenea chestiuni naintea lui Dumnezeu in rugaciune, cu asigurarea ca vor
fi auziti. Desi versetul 19 poate fi folosit ca o fagaduinta generald ca vom primi raspuns la rugaciunile noastre, in contextul nostru el se refera
la rugaciunea privitoare la actiunile de punere sub disciplina din cadrul bisericii. Cand este folosit in legatura cu rugaciunea colectiva, in
general, el trebuie interpretat in lumina altor invataturi privitoare la rugaciune. Astfel, rugaciunile noastre trebuie sa fie:

1. in conformitate cu voia revelats a lui Dumnezeu (1lloan 5:14, 15).
2. Facute cu credinta (lacov 1:6-8).
3. Cu sinceritate (Evrei 10:22a), si asa mai departe.

Versetul 20 trebuie interpretat in lumina contextului sau. El nu se refera, in principal, la alcatuirea bisericii nou-testamentale in forma ei cea
mai simpla, nici la o adunare obisnuita de rugaciune, in cadrul careia biserica incearca sa obtina impacarea a doi crestini pe care-i separa un
pacat. Versetul se poate aplica cu legitimitate la toate stréngerile credinciosilor in care Cristos este Centrul, insa aici este vorba despre un
anumit tip de strangere.

A te aduna ,in numele Lui" inseamna a face acest lucru pe baza autoritatii Lui, recunoscand tot ceea ce este El, si in ascultare de Cuvantul
Lui. Nici un grup nu poate avea pretentia de a constitui singurul grup de credinciosi care se aduna in numele Lui, caci daca ar fi asa, prezenta
Lui s-ar margini la un foarte ihgust segment al trupului Sdu de pe pamant. Oriunde sunt adunati doi sau trei in semn de recunoastere a
faptului ca El este Domn si Mantuitor, El este acolo, in mijlocul lor.

D. Cu privire la iertarea nemarginita (18:21-35)

In acest punct, Petru formuleaza intrebarea: ,de cate ori trebuie sa-i ierte el pe un frate care a pacatuit impotriva lui." Probabil el s-a gandit
ca da dovada de multa marinimie daca atinge cifra sapte, ca numar maxim de ocazii in care trebuie sa-l ierte. Isus i-a raspuns: ,nu de sapte
ori, ci de saptezeci de ori cate sapte." Noi nu trebuie sa intelegem ca El ar fi avut in vedere, la propriu, cifra de 490 (de iertari), ci, mai
degraba, El S-a referit, Tn mod figurat la faptul ca trebuie sa iertam ,la nesfarsit".

,Bine, bine", va spune cineva, ,dar ce rost mai are sa urmaresti pas cu pas toata procedura descrisa mai sus - adica sa te duci la el si sa-i
vorbesti intre patru ochi, apoi sa mai iei alte doua persoane cu tine si apoi sa-I duci in fata bisericii - cand ai putea foarte bine sa-i ierti de la
bun tnceput?!"

Raspunsul il gasim in existenta unor etape ale administrarii iertarii, dupa cum urmeaza:

1. Cand un frate greseste fata de mine sau pacatuieste impotriva mea, eu am datoria sa-i iert imediat in inima mea (Efeseni 4:32). Asta ma
va elibera de duhul neiertator de amaraciune si va lasa ca intreaga chestiune sa apese pe umerii sai.

2. Desi l-am iertat in inima mea, eu nu-i comunic inca faptul ca este iertat. Nu ar fi drept sa-i administrez iertarea in mod public pana cand el
nu s-a pocait. Astfel sunt obligat sa ma duc la el si sa-l mustru cu dragoste, sperand sa-I conving sa-si marturiseasca pacatul (Luca 17:3).

3. De indata ce si-a cerut iertare si si-a marturisit pacatul, 1i spun ca este iertat (Luca 17:4).

Isus le spune apoi pilda imparatiei cerurilor, pentru a-i preveni cu privire la consecintele unui spirit neiertator de care ar putea da dovada
niste supusi care au fost ei insisi iertati, fara plata.

Istoria se refera la un anumit rege care a dorit sa incheie conturile sale privitoare la niste datorii scadente. Un slujitor care ii datora zece mii
de talanti a devenit insolvent, si astfel stapanul lui a poruncit ca el si familia lui sa fie vanduti robi, ca plata pentru achitarea datoriei.
indurerat, slujitorul I-a implorat pe rege sa-1 mai pasuiasca, promitdnd c& va achita toatd datoria, cAnd va avea posibilitatea.

Asemenea multor datornici, si omul acesta era incredibil de optimist cu privire la posibilitatile sale de a rambursa datoria, cu o singura
conditie: s& i se Ingaduie o prelungire (v. 26). intreg venitul Galileii se ridica doar la 300 de talanti, iar omul acesta datora 10000 de talanti!
Amanuntul privitor la imensitatea datoriei nu trebuie scapat, deoarece intentionat s-a accentuat suma. S-a avut in vedere captarea atentiei
ascultatorilor, prin socarea lor si sublinierea uriasei datorii a omului fata de Dumnezeu. Martin Luther obisnuit sa spuna ca suntem cu totii
niste cersetori inaintea Lui. Nu avem nici o speranta ca vom putea plati vreodata datoria (din Daily Notes ofthe Scripture Union)

Cand stapanul a vazut atitudinea spasita a slujitorului sau, I-a iertat de intreaga datorie de 10000 de talanti, intr-un gest extraordinar de har,
facandu-se o derogare de la cerintele dreptatii.

Slujitorul acesta avea insa un alt slujitor, care-i datora doar o sutd de dinari (cAteva sute de dolari). in loc s&-l ierte, I-a luat pe om de gat si I-a
obligat sa-i plateasca toata datoria. Bietul debitor a cerut sa i se prelungeasca termenul de scadenta, dar creditorul nici n-a vrut sa auda. Si
astfel a fost aruncat in inchisoare pana cand a platit datoria - sarcina foarte grea de indeplinit, daca nu chiar imposibila, intrucat fiind inchis,
nu mai avea cum sa castige bani.

Ceilalti slujitori, profund revoltati de aceasta comportare total inconsecventa, |-au reclamat stapanului lor, care s-a maniat pe creditorul
nemilostiv. El, care fusese iertat de o mare datorie, nu consimtea sa ierte pe altul, care-i datora doar o farama din cat fusese propria lui
datorie! Si astfel a fost pus in custodia temnicerului, pana la achitarea datoriei lui.

Aplicatia este cat se poate de limpede: Dumnezeu este Regele. Toti slujitorii Lui s-au Tnglodat intr-o datorie uriasa a pacatului, pe care
n-aveau cum s-o plateasca. In harul S&u minunat si in compasiunea Sa, Domnul a platit datoria si le-a acordat, complet gratuit, iertare
deplina. Sa zicem acum ca un crestin greseste fata de altul. Cand este mustrat, el isi recunoaste vina si-si cere iertare. Dar crestinul vatamat
refuza sa-l ierte. Asta in ciuda faptului ca el insusi a fost iertat de milioane de dolari! Si cand te gandesti ca el nu trebuie sa ierte decat pentru



cateva sute de dolari! Dar el refuza. Oare va permite Regele ca o asemenea purtare sa ramana nepedepsita? Cu siguranta ca nu! Cel vinovat
de asemenea purtare va fi disciplinat in viata aceasta si va suferi o pierdere la Scaunul de Judecata al lui Cristos.

E. Cu privire la casatorie, divort si celibat (19:1-12)

Dupa ce Si-a incheiat misiunea in Galileea, Domnul S-a indreptat spre lerusalim, oras situat in sud. Desi nu se cunoaste traseul exact pe care
l-a strabatut, pare cert faptul ca a strabatut Pereea, de-a lungul malului de rasarit al lordanului. Matei descrie regiunea drept tinutul ludeii,
dincolo de lordan. Lucrarea din Pereea e cuprinsa intre 19:1 si 20:16 sau 20:28, caci nu se precizeaza cand a traversat lordanul, trecand in
ludeea.

Probabil multimile care L-au urmat, in cautare de vindecare, au fost acelea care i-au alertat pe farisei, descoperindu-le locul unde se afla
Domnul. Ca o haita de caini salbatici, fariseii au inceput sa-L incolteascad, sperand sa-L poata prinde Tn capcana propriilor Sale cuvinte. Ei au
intrebat daca divortul e legal, indiferent de Tmprejurari si din orice temei. Indiferent cum raspundea El, o parte din iudei avea sa fie oricum
infuriata. O parte din ei adopta o atitudine foarte liberala fata de divort, in vreme ce alta era foarte stricta cu privire la divort.

Domnul nostru a explicat ca intentia initiala a lui Dumnezeu a fost ca un barbat sa aiba doar o singura sotie. Dumnezeul care I-a creat pe om
barbat si femeie a decretat ca relatia de casnicie sa depaseasca relatia parinteasca. De asemenea, El a spus ca casatoria este unirea dintre
un barbat si o femeie. Idealul lui Dumnezeu este ca aceasta unire divin randuitd sa nu fie desfacuta prin nici un act sau decret al omului.

Fariseii au crezut ca L-au prins pe Domnul intr-o contradictie flagranta a Vechiului Testament. Oare nu asigurase Moise posibilitatea
divortului? (au intrebat ei). Un om putea sa renunte la nevasta lui printr-o simpla declaratie scrisa, dand-o apoi afara din casa (Deuteronom
24:1-4).

Isus a convenit ca Moise permisese divortul, dar nu ca ideal al lui Dumnezeu pentru omenire, ci din pricina conditiei de alunecare in pacat a
Israelului: Din pricina impietririi inimilor voastre a ingaduit Moise sa va lasati nevestele; dar de la Tnceput n-a fost asa." Idealul lui Dumnezeu
a fost sa nu existe nici un divort. Dar Dumnezeu tolereaza conditii care nu constituie voia Lui directoare.

Apoi Domnul a afirmat, cu autoritate absolutd, ca din acel moment se va renunta la Tngaduinta din trecut cu privire la divort. De acum inainte
nu va mai fi decat un singur motiv valabil pentru divort: infidelitatea. Daca o persoana avea sa divorteze pentru orice alt motiv si sa se
recasatoreasca, se va face vinovata de adulter.

Desi nu se exprima acest lucru in mod expres, se poate deduce din cuvintele Domnului nostru ca acolo unde s-a obtinut divortul din motive
de adulter, partea nevinovata poate sa se recasatoreasca. Altfel divortul nu ar mai sluji nici un alt scop pe care sa nu-l poata implini si simpla
separare a celor doi.

Prin imoralitate sexuala sau curvie se intelege, in general, adulter. Dar multi cercetatori experti ai Sfintelor Scripturi cred ca termenul se
refera numai la imoralitatea comisa fnainte de casatorie, care este descoperita dupa casatorie (vezi Deuteronom 22:13-21). Altii cred ca se
refera doar la datinile iudaice privitoare la casatorie si ca acesta ar fi motivul pentru care aceasta ,.clauza de exceptie" se afla doar la Matei,
evanghelia cu un pronuntat caracter iudaic.

in ce priveste tratarea mai aprofundat& a chestiunii divortului, vezi notele asupra pasajului de la Matei 5:31,32.

Cand ucenicii au auzit Tnvatatura Domnului privitoare la divort, s-au dovedit tributari unei conceptii extremiste, ca sa spunem asa, adoptand o
pozitie absurda, conform careia daca divortul se poate acorda doar pe baza unui singur motiv, atunci urmeaza ca pentru a evita pacatul in
casnicie ar fi mai bine sa nu te casatoresti deloc! Dar asta nu-i impiedica sa pacatuiasca si in starea de celibatari!

Si astfel Mantuitorul le-a reamintit ca regula generala nu este sa poti rdmane celibatar. Numai cei carora li s-a dat harul special pot sa
renunte la casatorie. Dictonul:

»Nu toti pot primi cuvantul acesta, ci numai aceia carora le este dat" nu inseamna ca toti sunt incapabili de a intelege ce urmeaza, ci ca ei nu
pot trai o viata de infrénare decéat daca au fost chemati la aceasta.

Domnul Isus a explicat ca exista trei tipuri de eunuci. Unii oameni sunt eunuci deoarece s-au nascut fara capacitatea reproductiva. Altii sunt
asa deoarece au fost castrati de oameni; despotii orientali adesea supuneau paznicii haremurilor la interventia chirurgicala prin care i faceau
eunuci. Dar Isus i-a avut in vedere in special pe cei care s-au facut pe ei insisi eunuci pentru imparatia cerurilor. Oamenii acestia s-ar putea sa
fie chiar casatoriti si sa nu aiba nici un defect fizic. Dar, din consacrare fata de Rege si imparatia Sa, ei renunta de buna voie la casatorie,
pentru a se dedica pe dea-ntregul cauzei lui Cristos. Dupa cum s-a exprimat apostolul Pavel mai tarziu: ,Cine nu este insurat se ingrijeste de
lucrurile Domnului, cum ar putea sa placa Domnului." (1Corinteni 7:32). Celibatul nu este de natura fizica, ci o chestiune de abstinenta
voluntara.

Nu toti oamenii pot trdi o asemenea viata, ci numai acei care au fost invredniciti de Dumnezeu. ,Eu as vrea ca toti oamenii sa fie ca mine; dar
fiecare are de la Dumnezeu darul lui: unul intr-un fel, altul intr-altul." (1Corinteni 7:7)

F. Cu privire la copii

Este interesant ca copiii sunt introdusi la scurt timp dupa discursul asupra divortului (vezi si Marcu 10:1-16); adesea ei sunt cei care sufera
cel mai mult de pe urma casniciilor destramate.

Parintii si-au adus copilasii la Isus ca sa fie binecuvantati de Tnvatatorul si Pastorul Isus. Ucenicii au considerat acest act o intrerupere si un
lucru suparator, drept care i-au mustrat pe parinti. Dar Isus a intervenit cu cuvintele care i-au facut pe copiii dintotdeauna sa-L indrageasca:
,Lasati - copilasii sa vina la Mine, si nu-i opriti, caci imparatia cerurilor este a celor ca ei."



Mai multe fnvataminte importante se desprind din aceste cuvinte. Mai intai, ele sunt adresate slujitorului Domnului, care trebuie sa inteleaga
importanta de a se ocupa si de copii, ale ciror minti sunt receptive, vestindu-le Cuvantul lui Dumnezeu. in al doilea rand, copiii care doresc
sa-si marturiseasca credinta in Domnul Isus nu trebuiesc opriti de a face acest lucru, ci incurajati. Nimeni nu cunoaste varsta minima a celor
din iad. Dac& un copil doreste cu adevarat sa fie salvat, nu trebuie sa i se spuna ca e prea tanar. in acelasi timp, nu trebuie exercitate
presiuni asupra copiilor, ca acestia s& facd o marturisire fals&, neizvorata din convingere proprie. intrucat ei sunt mai susceptibili decat adultii
la apelurile emotionale, ei trebuiesc protejati de metodele dure de evanghelizare. Copiii nu trebuie sa devina adulti inainte de a fi mantuiti,
dar adultii trebuie sa devina asemenea copiilor (Matei 18;3,4;Marcu 10:15).

in al treilea rand, aceste cuvinte ale Domnului nostru oferd un raspuns la intrebarea: ,Ce se intdmpla cu copiii care mor inainte de a atinge
varsta responsabilitatii?" Isus a spus: ,a unora ca ei este imparatia cerurilor". Aceasta ar trebui sa constituie o suficienta asigurare pentru
parintii care au suferit pierderea unuia sau a mai multor copilasi.

Uneori pasajul acesta este folosit de unii in sprijinul ideii potrivit careia copiii trebuie botezati, pentru a deveni membri ai trupului lui Cristos si
mostenitori ai imparatiei Sale. O lectura mai atenta ne va arata insa ca parintii si-au adus copilasii la Isus, nu la botez. De asemenea ne va
arata ca copiii erau deja posesori ai imparatiei. in plus, nu gdsim nici o picaturi de apa in pasajul acesta!

Incidentul acesta ne ofera un studiu al contrastelor. Dupa ce am vazut ca imparatia apartine copilasilor, vom vedea cat de greu este pentru
adulti sa intre in ea.

Un bogat L-a interpelat pe Domnul cu o intrebare aparent sincera. Adresandui-se lui Isus cu cuvintele ,,Bunule invatator", el L-a intrebat ce
trebuie s& faca pentru a avea viata vesnica. intrebarea a pus in evidentd ignoranta lui cu privire la adevérata identitate a lui Isus si cu privire
la calea mantuirii. L-a numit pe Isus ,invatator", asezandu-L la acelasi nivel cu alti oameni mari. Si cand si-a exprimat dorinta de a obtine
viata vesnica, a formulat dorinta ca o datorie, mai degraba decat ca dar.

Domnul nostru |-a verificat in privinta a doua puncte importante: intrebandu-I: ,De ce Ma numesti bun? Nu este nici unul bun, decat Unul,
adica Dumnezeu." Isus nu isi declina Dumnezeirea, ci ii dadea tanarului bogat prilejul de a spune: ,,De aceea Te numesc Bun, pentru ca esti
Dumnezeu!" (N.tr.: s-a reprodus aici traducerea textului englez, din versiunea New King James, intrucat comentariul e intemeiat pe aceasta
versiune, care difera in acest punct, si in altele, de versiunile romanesti.)

Pentru a-1 verifica cu privire la calea mantuirii, Isus a spus: ,,Dar daca vrei sa intri in viata, pazeste poruncile." Mantuitorul nu a vrut sa spuna
prin aceasta ca mantuirea se poate obtine prin pazirea poruncilor. Mai degraba, El a recurs la lege pentru a produce in acest om cainta de
pacat, sentimentul de condamnare pe care il aduce pacatul. Caci omul respectiv inca traia sub iluzia ca ar putea mosteni imparatia doar pe
baza principiului ,,de a face" ceva. Or, daca asa stau lucrurile, ei bine, atunci sa respecte legea, care ii spunea ce sa ,faca".

Domnul nostru a citat cele cinci porunci care se ocupa in principal cu aproapele, toate culminand cu afirmatia suprema: ,Sa-ti iubesti
aproapele ca pe tine fnsuti!" intrucat nu-si vedea deloc egoismul si egocentrismul sau, omul nostru s-a ldudat ca intotdeauna a pazit cu grija
poruncile acestea.

in loc s& faca asa, tanarul a plecat foarte intristat.

Raspunsul dat de tanarul bogat I-a oferit lui Isus prilejul de a remarca cat de greu este pentru un om bogat sa intre in imparatia cerurilor.
Bogatiile risca sa devina un idol pentru oameni. Este greu sa posezi bogatii fara sa nu ajungi sa-ti pui increderea in ele. Domnul nostru a
declarat ca: , este mai usor sa treaca o camila prin urechea acului, decat sa intre un bogat in imparatia lui Dumnezeu." Aici Domnul recurge la
hiperbola, adica la exagerarea dimensiunilor sau importantei lucrurilor, cu scopul de a accentua invatatura pe care trebuie s-o transmita
aceasta figura de stil.

Evident, este imposibil ca o camila sa treaca prin urechea unui ac! Sintagma: ,urechea acului" s-ar referi, dupa unii comentatori, la usa mica
din cadrul portii de la intrarea in cetate. O camila ar putea trece prin ea, mergand in genunchi, dar cu multa dificultate. Dar daca cercetam
textul paralel de la Luca observam ca se foloseste termenul ,ac" cu sensul acului folosit de chirurg. Reiese deci din context ca Domnul nu s-a
referit la un fapt greu de infaptuit, ci la unul imposibil. Omeneste vorbind, un bogat pur si simplu nu poate fi mantuit.

Ucenicii au fost uimiti de aceste remarci. Ca evrei, care trdiau sub codul mozaic, prin care Dumnezeu promitea prosperitate celor care
ascultau de El, era si normal ca ei sa considere bogatiile drept un indiciu al binecuvantarilor lui Dumnezeu. Or, daca cei care se bucurau de
asemenea binecuvantari din partea lui Dumnezeu nu puteau fi mantuiti, ei bine, atunci cine putea fi mantuit?

Domnul a raspuns: ,La oameni lucrul acesta este cu neputinta, dar la Dumnezeu toate lucrurile sunt cu putinta." Omeneste vorbind, ar fi
imposibil pentru orice fiinta omeneasca sa fie mantuita, caci numai Dumnezeu poate mantui un suflet. Dar este cu mult mai greu pentru un
om bogat sa se predea cu toata vointa sa lui Cristos, decat este lucrul acesta pentru un- om sarac, asa cum o dovedeste si realitatea faptului
ca putini oameni bogati ajung sa fie convertiti. Caci acestor oameni le vine greu sa nu se mai increada in mijloacele lor vizibile de intretinere,
ci sa-si puna, in schimb, increderea intr-un Mantuitor nevazut. Numai Dumnezeu poate infaptui o asemenea schimbare.

Comentatorii si predicatorii intervin in acest punct al Evangheliei, sustinand ca este absolut normal ca crestinii sa fie bogati. E cel putin ciudat
faptul ca ei pleaca de la un pasaj in care Domnul condamna bogatiile, pe care le considera o piedica in calea fericirii vesnice a omului, pentru
a justifica acumularea de averi pdmantesti! in plus, este greu de conceput cum un crestin poate s& tind cu dintii de bogatiile sale, cand vede
n jurul lui atatea nevoi care se cer cu disperare acoperite si cand intoarcerea lui Cristos este atat de aproape iar Domnul ne-a atras atentia
sa nu ne adunam comori aici pe pamant! Bogatiile adunate cu infrigurare ne condamna la o stare de a nu ne mai iubi aproapele ca pe noi
insine.

Petru a prins miezul invataturii Mantuitorului. Dandu-si seama ca Isus spunea de fapt: , Lasati totul si urmati-Ma pe Mine!", Petru a afirmat
satisfacut ca, in ce-l priveste pe el si pe ceilalti ucenici, ei au procedat exact asa, dupa care a adaugat: , Ce rasplata vom avea?" Aici se trada
viata egocentrica a lui Petru, reafirmandu-se firea lui veche. El era cuprins in acel moment de un duh de care si noi trebuie sa ne pazim. Petru



se targuia cu Domnul.

Domnul I-a asigurat pe Petru ca tot ce se face pentru El va fi rasplatit din plin. Concret, cu privire la cei doisprezece, acestia vor detine pozitii
de autoritate in Mileniu. innoirea tuturor lucrurilor sau ,regenerarea", in textul englez, se referd la domnia viitoare a lui Cristos pe pamant si
este explicatd prin expresia: ,cand Fiul Omului va sta pe scaunul de domnie al maririi Sale". Ne-am referit anterior la aceasta faza a
imparatiei, pe care am numit-o imparatia in faza ei de manifestare. La acea data cei doisprezece vor sta pe douasprezece scaune de domnie
si vor judeca pe cele douasprezece semintii ale lui Israel. Rasplatile in Noul Testament sunt stréns legate de pozitiile de administratie ocupate
in timpul Mileniului (al miei de ani, vezi Luca 19:17,19). Ele vor fi acordate la scaunul de judecata al lui Cristos, dar se vor manifesta cand se
va intoarce Domnul pe pamant, sa domneasca.

Cat priveste credinciosii in general, Isus a adaugat ca toti cei care au lasat case, sau frati, sau surori, sau tata, sau mama, sau nevasta, sau
feciori, sau holde, pentru Numele S&u, vor primi insutit si vor mosteni viata vesnica. In viata aceasta ei se bucura de partasia cu toti
credinciosii, de pe intreg pamantul, care compenseaza dincolo de orice asteptari orice legaturi pe care le-au intrerupt cu necredinciosii.
Pentru casa la care au renuntat ei primesc o suta de case crestine, unde sunt primiti cu toata caldura.

Pentru pamanturile sau alte forme de avere la care au renuntat, ei primesc bogatii spirituale inimaginabil de mari.

Dar rasplata viitoare pentru toti credinciosii este viata vesnica. Asta nu Tnseamna ca noi castigdm viata vesnica prin renuntarea la toate si
prin atitudinea noastra jertfitoare. Viata vesnica este un dar, care nu poate fi castigat prin meritele cuiva. Ideea subliniata in acest pasaj este
ca cei care renunta la toate sunt rasplatiti cu o capacitate sporita de a se bucura de viata vesnica in cer. Toti credinciosii vor avea parte de
viata aceea, dar nu toti se vor bucura de ea in egala masura.

Domnul Si-a incheiat remarcile cu un avertisment impotriva unui spirit de targuiala. El i-a spus, de fapt, lui Petru: , Tot ce vei face pentru Mine
va fi rasplatit, dar ai grija ca nu cumva sa fii animat in aceste fapte bune de considerente egoiste, deoarece, in acest caz, multi din cei dintai
vor fi cei din urma, si multi din cei din urma vor fi cei dintai. Adevarul acesta este ilustrat de parabola din capitolul urmator. Aceasta afirmatie
a fost rostita, probabil, si ca avertisment potrivit caruia nu este de ajuns sa pornesti bine pe calea uceniciei, ci ceea ce conteaza este cum
sfarsim pe aceasta cale.

inainte de a trece mai departe, se cuvine s& notdm ca expresiile: ,imparatia cerurilor" si ,imparatia lui Dumnezeu" sunt folosite cu acelasi
sens, putand fi oricand inversate, in versetele 23 si 24, prin urmare, ele sunt sinonime.

I. Cu privire la rasplatile pentru munca la vie (20:1-16)

Aceasta parabola, care continua discursul privitor la rasplatile de la sfarsitul capitolului 19, ilustreaza adevarul potrivit caruia toti ucenicii
adevarati vor fi rasplatiti, ordinea rasplatilor fiind stabilita de duhul in care a slujit ucenicul respectiv.

Parabola descrie un gospodar, care a iesit dis-de-dimineata, sa-si tocmeasca lucratori la vie. Oamenii acestia s-au invoit printr-un contract sa
lucreze pentru cate un dinar pe zi, ceea ce constituia un salar rezonabil pentru vremea aceea. Sa zicem ca au inceput sa lucreze la ora 6
dimineata.

La ora 9 dimineata gospodarul a gasit alti lucratori neangajati in piata. N-a fost vorba aici de nici un acord intre muncitori si patronat.
Lucratorii acestia s-au apucat de lucru bazati doar pe cuvantul stapanului viei, ca acesta le va da tot ce se cuvine.

La amiaza si la ora 3 dupa masa, gospodarul a mai angajat alti oameni, pe temeiul ca le va da plata cuvenita. La ora 5 dupa amiaza inca a
mai gasit oameni care nu fusesera angajati. Acestia nu erau lenesi. Ei doreau sa munceasca, dar nu stiu cum se facea ca nu gaseau de lucru.
Asadar, gospodarul i-a trimis in via sa, fara sa discute conditiile de plata.

E important sa observam ca primii oameni au fost angajati ca urmare a unui acord de negocieri; toti ceilalti au lasat chestiunea platii pe
seama proprietarului.

La sfarsitul zilei, fermierul si-a instruit contabilul sa le achite oamenilor plata, incepand cu ultimii angajati si terminand cu cei ce fusesera
tocmiti primii sa lucreze in via sa. (in felul acesta, cei angajati mai tarziu puteau vedea cat au primit ceilalti.)

Plata primita de ei a fost egald pentru toti: un dinar. Cei ce incepusera munca la ora 6 dimineata au crezut ca vor primi mai mult, dar iata ca
si ei au primit doar un dinar. Indat& acestia au fost cuprinsi de resentimente, cici, la urma urmelor, oare nu lucraserd ei mai mult decat
ceilalti, indurand arsita zilei?

in raspunsul dat de fermier unuia dintre acestia vom gasi invataturile pline de miez care se desprind din aceastd parabol3. Mai intai el a spus:
.Prietene, tie nu-ti fac nici o nedreptate; nu te-ai tocmit cu mine cu un leu (dinar, in original, n.tr.)? la-ti ce ti se cuvine si pleaca. Eu vreau sa
platesc si acestuia din urma ca si tie." Primul se tocmise pentru un dinar pe zi si a primit exact plata asupra careia s-a inteles cu stapanul viei.
Ceilalti s-au aruncat asupra harului gospodarului si au primit har. Harul este mai bun decat dreptatea. Mai bine sa lasi chestiunea rasplatilor
pe seama Domnului, decat sa te targuiesti cu El.

Atunci gospodarul a spus: ,Nu pot sa fac ceea ce vreau cu ce-i al meu?" invatatura care se desprinde de aici este, desigur, faptul ca
Dumnezeu este suveran. El poate face ce vrea. Si tot ceea ce gaseste El de cuviinta sa faca va fi intotdeauna bun, drept si corect. Gospodarul
a adaugat apoi: ,Ori este ochiul tiu rau, fiindcd eu sunt bun?" intrebarea aceasta scoate la iveald trasitura vicleand din firea omeneasca. Cei
care au inceput lucrul la 6 dimineata au primit exact ceea ce meritau, dar au fost cuprinsi de gelozie, deoarece altii au primit exact aceeasi
plata, pentru o munca care a durat mult mai putine ore. Multi dintre noi trebuie sa recunoastem ca am gandit la fel, consideréand aceasta
modalitate de plata cam nedreapta, nu-i asa? Asta Tnseamna fnsa ca in imparatia cerurilor va trebui sa adoptam un mod cu totul nou de a
gandi. Va trebui sa renuntam la spiritul nostru lacom, competitiv, si sa gandim ca Domnul nostru.



Gospodarul stia ca toti oamenii acestia aveau nevoie de bani, si, prin urmare, i-a platit dupa nevoia lor, mai degraba decat dupa lacomia lor.
Nimeni nu a primit mai mult decat a meritat, dar toti au primit suficient cat sa acopere nevoile lor si ale familiilor lor. Dupa James Stewart,
invatatura care se desprinde din aceasta pilda este ca persoana ,care se gandeste sa se targuiasca cu privire la rasplata finala intotdeauna
va gresi, iar bunatatea si indurarea lui Dumnezeu vor avea intotdeauna ultimul cuvant de spus, cuvant care nu va putea fi combatut." Cu cat
studiem mai mult parabola in aceasta lumina, cu atat mai mult ne dam seama ca este nu numai dreapta, ci si minunata. Cei care au fost
angajati la 6 dimineata trebuiau sa considere o recompensa in plus: privilegiul de a-1 sluji pe un stapan asa de minunat, toata ziua.

Isus a incheiat parabola cu cuvintele: ,Tot asa, cei din urma vor fi cei dintai, si cei dintai vor fi cei din urma" (vezi 19:30). Se vor inregistra
surprize la impartirea rasplatilor. Unii care au crezut ca vor fi primii vor fi, in realitate, ultimii, deoarece slujirea lor a fost inspirata de mandrie
si de ambitii egoiste. Altii care au slujit din dragoste si recunostinta vor fi onorati peste masura.

Faptele pe care le credeam meritorii El ne va ardta ca nu fusesera decat pacat. in schimb, gesturi marunte, pe care le-am dat uitarii El ne va
arata ca au fost facute pentru El.

Anonim
J. Cu privire la moartea si invierea Sa

E evident c& Domnul pardsea acum tinutul Pereea, urmand s& se indrepte spre lerusalim, prin lerihon (vezi versetul 29). inca o data, El i-a
luat pe cei doisprezece deoparte sa le explice ce se va intampla dupa ce vor ajunge in Cetatea Sfanta. El avea sa fie tradat de mai marii
preotilor si de carturari - o referire evidenta la perfidia lui luda. Apoi avea sa fie condamnat la moarte de liderii evreilor. Nedispunand de
autoritatea de a aplica pedeapsa capitala, ei aveau sa-L dea pe mana Neamurilor (a romanilor).

El avea sa fie batjocorit, biciuit si rastignit. Dar moartea nu-L va putea tine captiv, ci El va invia a treia zi.

Ce trist e sa vedem manifestarile firii omenesti! N-a trecut decat foarte putin timp de cand Domnul a prezis suferinta si moartea Sa, si
discipolii Sai au si inceput sa se gandeasca mai mult la propria lor glorie, decat la suferintele Sale.

Prima data cand a prezis Cristos suferintele de care avea sa aiba parte, anuntul a generat un protest din partea lui Petru (16:22); a doua oara
cand a prezis Domnul aceste lucruri, vestea a fost urmata imediat de intrebarile ucenicilor: , Cine este cel mai mare...?" Dar a treia oara cand
prezice Domnul suferintele si moartea Sa, raspunsul ucenicilor parca le intrece pe cele doua precedente, caci lacov si loan isi fac cunoscuta
ambitia lor. Ei si-au Tnchis ochii la toate prevenirile fata de necazul care se apropia, deschizandu-i doar la gloria promisa - tradand astfel o
conceptie gresita, materialista cu privire la imparatie (Daily Notes of the Scripture Union).

Mama lui lacov si a loan a venit la Domnul, cerand ca fiii ei sa poata sedea de o parte si de alta a Lui, in imparatie. A fost meritul ei de a fi
dorit ca fiii ei sa stea cat mai aproape de Isus, si de a nu-si fi pierdut increderea ca intr-o zi El avea sa domneasca. Dar ea nu a inteles
criteriile care stau la baza acordarii de onoruri in imparatie.

Marcu afirma ca fiii au formulat ei insisi aceasta cerere (Marcu 10:35); poate ca au facut-o la indemnul ei sau poate ca atat ea, cat si cei doi
s-au apropiat Tmpreuna de Domnul. Nu exista nici o contradictie intre textul de la Matei si cel de la Marcu.

Drept raspuns, Isus le-a spus ca ei nu stiau ce cer. Ei doreau o cununa fara cruce, un tron fara altarul jertfei, gloria fara suferinta care
conduce la ea. Prin urmare, Domnul i-a intrebat direct: ,Puteti voi bea paharul pe care am sa-l beau Eu?" Nu ne este greu sa intelegem ce a
insemnat paharul, caci Domnul tocmai il descrisese in versetele 18 si 19. El trebuia sa sufere si sa moara.

lacov si loan au afirmat ca vor putea lua parte la suferintele Sale, desi increderea lor se baza mai mult pe ravna, decat pe o cunoastere reala
a ceea ce avea sa urmeze.

Isus i-a asigurat ca aveau sa bea, intr-adevar, din paharul Sau. lacov avea sa sufere martiraj iar loan avea sa fie prigonit si exilat pe Insula
Patmos. in legatura cu aceasta, Robert Little scrie urmé&toarele: ,lacov a murit moarte de martir; loan a trait moarte de martir,"

Apoi Isus a explicat ca El nu putea sa acorde in mod arbitrar locuri de onoare in imparatia Sa; Tatal stabilise temeiuri speciale de pe baza
carora sa fie repartizate aceste locuri. Ei considerau aceste locuri o chestiune de privilegii, acordate pe baza relatiei lor cu Domnul, anume ca,
ntrucat ei erau atat de apropiati de Cristos, puteau pretinde locuri preferate. Dar aici nu era vorba de favoritism. in planul lui Dumnezeu,
locurile de la dreapta si de la stanga Lui sunt acordate in functie de suferinta indurata pentru El. Aceasta inseamna ca onorurile principale in
cadrul imparatiei nu se limiteaza la crestinii primului secol, ci chiar unii dintre noi, cei de azi, ar putea avea parte de ele, daca suferim pentru
Domnul.

Ceilalti zece ucenici s-au suparat foarte pe cererea fiilor lui Zebedei. Ei s-au maniat probabil deoarece ei insisi ar fi dorit sa fie cei mai mari si
le era ciuda ca altii, ca lacov si loan, le-au luat-o inainte!

Situatia care s-a creat I-a dat Domnului prilejul de a face revolutionara afirmatie cu privire la maretia in imparatia Sa. Neamurile concep
maretia in termenii stapanirii si domniei. in Imparatia lui Cristos insd, maretia se manifesta prin slujire. Oricine aspira la maretie trebuie sa
devina un slujitor si oricine doreste sa fie cel dintai, trebuie sa fie rob.

Fiul Omului este exemplul desavarsit de slujire umila, care a venit in lume nu pentru a | se sluji, ci pentru ca El insusi sa slujeasca si sa-Si dea
viata ca pret de rascumparare pentru multi. intreg scopul incarnarii poate fi rezumat in doud verbe: sa slujeasca si s& dea. Este uimitor s&
vedem cat de mult S-a smerit Domnul nostru preamarit, coborandu-Se in ieslea Betleemului si apoi ducandu-Se la cruce. Maretia Sa s-a
manifestat in profunzimea smeririi Sale. Si tot asa ar trebui sa fie si cu noi.

El Si-a dat viata ca pret de rascumparare pentru multi. Moartea Sa a implinit toate cerintele neprihanirii lui Dumnezeu in privinta pacatului. Ea
a fost suficientd pentru a Indeparta toate pacatele lumii, dar devine eficace numai pentru cei care il acceptd ca Domn si Mantuitor. Ai ficut tu



acest lucru, iubite cititor?
L. Vindecarea celor doi orbi (20:29-34)

intre timp, Isus a traversat lordanul, din Pereea, ajungand la lerihon. Pe cand p&rasea orasul, doi orbi | s-au adresat cu glas tare: , Ai mil& de
noi, o, Doamne, Fiul lui David!" Faptul ca | s-au adresat cu titlul ,Fiul lui David" dovedeste ca, desi erau orbi fizic, vederea lor spirituala era
suficient de agera pentru a fi recunoscut in Isus pe Mesia cel promis. Orbii ar putea reprezenta ramasita credincioasa a Israelului orbit, care il
va recunoaste ca este Cristosul, cand se va intoarce sa domneasca (lsaia 35:5;42:7;Romani 11:25,26;2Corinteni 3:16;Apocalipsa 1:7).

Multimea a incercat sa-i reduca la tacere, dar ei au strigat catre El si mai tare. Cand Isus i-a intrebat ce doresc, ei nu s-au pierdut in
generalitati, asa cum procedam noi adesea, cand ne rugam, ci au trecut imediat la subiect: ,Doamne, sa ni se deschida ochii." Cererea lor
concreta a primit un raspuns concret. Lui Isus | s-a facut mila si s-a atins de ochii lor. Si indata ei si-au capatat vederea si L-au urmat.

Referitor la faptul ca Isus s-a atins de ei, Gaebelein face urmatoarea observatie pertinenta:

Am aflat deja sensul obisnuit al vindecarii prin atingere, in Evanghelie. Oriunde Domnul vindeca prin atingere, asta are legaturd, pe plan
dispensational, cu prezenta Sa personald pe pamant si purtarea Sa plina de indurare fata de Israel. Cand vindeca prin Cuvantul Sau, fiind
absent cu trupul... sau daca este atins prin credinta, aceasta se refera la perioada cand El lipseste de pe pamant iar Neamurile care se
apropie de El prin credinta sunt vindecate de El.

Exista dificultati in reconcilierea relatarii pe care o face Matei despre acest incident cu aceea de la Marcu 10:46-52 si Luca 18:35-43;19:1. Aici
avem doi orbi; pe cand, la Marcu si Luca se aminteste doar de unu. S-a avansat teoria conform careia Marcu si Luca ar fi pomenit doar pe
acela dintre ei care era mai binecunoscut, respectiv Bartimeu, in vreme ce Matei, intrucat si-a redactat evanghelia pentru evrei, aminteste de
doi, acesta fiind numarul minim necesar pentru ca o marturie sa stea in picioare (2Corinteni 13:1). La Matei si Marcu, se spune ca incidentul a
avut loc pe cand Isus pardsea lerihonul. La Luca se spune c& incidentul a avut loc pe cand se apropia de oras. in realitate, existau doua
lerihonuri, cel vechi si cel nou iar minunea vindecarii a avut probabil loc pe cand Isus parasea primul dintre ele si intra in al doilea.

A. Intrarea triumfala (21:1-11)

Suindu-Se de la lerihon, Isus a ajuns pe versantul de rasarit al Muntelui Maslinilor, unde se aflau localitatile Betania si Betfaghe. De acolo
drumul ocolea partea de sud a Muntelui Maslinilor, cobora in Valea lui losafat, traversa Paraul Chedron si urca din nou, pana la lerusalim.

Domnul a trimis doi ucenici in Betania, stiind dinainte ca acestia vor gasi o magarita cu manzul ei. Ei trebuiau sa dezlege animalele si sa le
aduca la Isus. Daca le va cere cineva socoteala, ei trebuiau sa explice ca Domnul avea nevoie de aceste animale. Atunci proprietarul lor avea
sa le permita s& le ia cu ei. Poate c& proprietarul Il cunostea pe Isus si se oferise dinainte s&-L ajute. Sau poate c& acest episod demonstreaza
atotstiinta lui Isus si autoritatea Sa suprema. Toate s-au petrecut exact asa cum prezisese Domnul.

Preluarea animalelor a implinit prezicerile profetilor Isaia si Zaharia: , Spuneti fiicei Sionului: «lata, imparatul tau vine la tine bland si calare pe
un magar, pe un magarus, manzul unui animal de povara

Dupa ce ucenicii si-au asternut hainele pe animale, Isus a incalecat pe manz (Marcu 11:7) si S-a indreptat calare spre lerusalim. A fost un
moment istoric. Conform explicatiei lui Sir Robert Anderson, cu aceasta s-au implinit cele saizeci si noua de saptamani din profetia lui Daniel
(vezi calculele sale, in cartea sa, intitulata Tke Corning Prince, Printul Care Vine). Acum urma uciderea lui Mesia (Dan 9:26).

Intrand astfel in lerusalim, calare, Domnul Isus oferea o demonstratie intentionata, practica, a faptului ca este Mesia - exact asa cum
declarase despre Sine. Lange remarca urmatoarele:

El implineste intentionat o profetie care, in vremea Sa, era unanim acceptata ca fiind o referire directa la Mesia. Daca anterior considerase
declaratiile privitoare la dregatoria Sa drept primejdioase, acum El considera tacerea pur si simplu de neconceput... De aici incolo nu va mai fi
posibil sa se spuna ca El niciodata nu S-a declarat pe Sine intr-o maniera fara echivoc. Cand, mai tarziu, lerusalimul avea sa fie acuzat de a-L
fi omorat pe Mesia, acesta nu mai putea spune ca Mesia a omis sa ofere un semn pe intelesul tuturor.

Domnul a intrat in cetatea lerusalim pe un covor de haine si ramuri de finic, in aclamatiile multimii. Cel putin pentru o clipa, El era recunoscut
ca Rege.

Multimile strigau: ,,Osana Fiului lui David! Binecuvantat este Cel ce vine in Numele Domnului." Evident, acest citat din Psalmul 118:25, 26 se
referd la venirea lui Mesia. ,Osana" a insemnat initial ,salveaza acum". Poate ca oamenii voiau sa spuna: ,Salveaza-ne de asupritorii nostri
romani!" Ulterior termenul a dobandit sensul unei exclamatii de lauda. Ambele expresii, ,fiul lui David" si ,Binecuvantat este Cel ce vine in
Numele Domnului", arata limpede ca Isus era recunoscut ca Mesia. El este Cel Binecuvantat, care vine prin autoritatea lui lehova, ca sa
fmplineasca voia Lui.

Relatarea lui Marcu consemneaza ca parte din aclamatiile multimii expresia: ,Binecuvantata este imparatia tatalui nostru David, care vine in
numele Domnului" (Marcu 11:10). De aici rezulta convingerea lor ca imparatia era pe punctul de a fi intemeiatd, urmand ca Cristos sa ocupe
tronul lui David. Strigand ,,Osana in locurile cele mai inalte" multimea chema cerurile sa se alature pamantului in a-l aduce laude lui Mesia si
probabil mai era si un apel adresat Lui, sa aduca salvare din cerurile cele mai inalte.

Marcu 11:11 consemneaza cd, dupa ce a intrat in lerusalim, Isus S-a dus la templu - dar n-a intrat in templul propriu-zis, ci doar in curtea sa.
Aparent, era in casa lui Dumnezeu, dar Domnul Isus nu se simtea acasa in templul acesta, deoarece preotii si oamenii in general refuzau sa-I
acorde locul ce | se cuvenea. Dupa ce a aruncat o scurta privire in jur, Mantuitorul s-a retras in Betania, cu cei doisprezece. Era duminica
seara.



Intre timp, in interiorul cetatii se manifesta o nedumerire cu privire la identitatea Sa. Celor care intrebau li se rdspundea doar c& El este Isus,
proorocul din Nazaretul Galileii. De aici rezultd ca prea putini erau aceia care intelegeau ca El este Mesia. in mai putin de o s&ptdmana,
multimea instabild avea sa strige: ,,Rastigneste-L! Rastigneste-L!"

La Tnceputul lucrarii Sale publice, Isus alungase spiritul comercial din zona templului (loan 2:13-16). Dar actiunile speculative ale
comerciantilor, prin perceperea unei taxe excesive, au prins, intre timp, radacini in curtea exterioara. Acolo erau aduse animale si pasari de
jertfa, care erau cumparate si vandute la preturi exorbitante. Schimbatorii de bani schimbau alte monede in jumatatea de siclu pe care
barbatii evrei trebuiau sa o achite ca impozit al templului - pentru acest schimb valutar percepandu-se o taxa excesiva. Acum, pe cand se
apropia de sfarsit lucrarea lui Isus, El i-a alungat iardsi pe cei care profitau fara rusine de pe urma activitatilor sacre.

Combinand citate din Isaia si leremia, El a condamnat profanarea templului, comercialismul si exclusivismul. Citand din Isaia 56:7, El le-a
reamintit cd Dumnezeu randuise templul sa fie o casa de rugaciune. Or, ei facusera din el o pestera de talhari! (leremia 7:11)

Curatirea templului a fost primul Sau act oficial, dupa ce a intrat in lerusalim. Prin acest act, El si-a afirmat fara sovaire domnia Sa asupra
templului.

Acest incident are doua invataminte pentru noi cei de azi. in viata noastra in cadrul bisericii, noi avem nevoie de puterea Lui curatitoare,
pentru a alunga bazarurile, mesele de tot felul si alte metode de strangere a banilor, lar in viata noastra personald, existd mereu nevoia
lucrarii curatitoare a Domnului in trupurile noastre, care sunt temple ale Duhului Sfant.

In cadrul urmétor il g&sim pe Domnul vindecand orbii si schiopii din curtea templului. Oamenii sdrmani erau atrasi la El, oriunde se ducea, iar
El nu-i trimitea niciodata fara sa le implineasca nevoia.

Dar asupra Sa erau atintiti ochi plini de dusmanie. Si cand i-au auzit mai marii preotilor si carturarii pe copii aclamandu-L pe Isus, drept Fiul
lui David, s-au umplut de manie.

Ei au spus: ,Auzi ce spun acestia?" - ca si cand s-ar fi asteptat ca El sa-i opreasca pe copii de a | se adresa cu titlul de Mesia! Daca Isus n-ar fi
fost Mesia, atunci negresit acesta ar fi fost momentul potrivit sa precizeze acest lucru, odata pentru totdeauna! Dar din raspunsul Lui reiese
clar ca acesti copii au rostit adevarul. Domnul a citat Psalmul 8:2 din Septuaginta: ,TU ai scos laude din gura pruncilor si din gura celor ce
sug" Cu alte cuvinte, daca acesti preoti si carturari, care se cuvenea sa stie ce trebuie sa faca, refuzau sa-L laude, ca pe Unsul, atunci
copilasii aveau sa | se inchine Domnului. Este interesant sa observam cum copiii au adesea mai multa patrundere spirituala decat cei maturi,
unii din ei dand dovada de maturitate, in pofida varstei lor fragede. La fel si aici, cuvintele pline de credinta si dragoste aduc slava
neobisnuitd Numelui Domnului (Matei 21:17). lasandu-i pe conducatorii religiosi sa mediteze la acest adevar, Isus s-a intors in Betania,
ramanand acolo peste noapte.

D. Smochinul fara rod (21:18-22)

intorcandu-se la lerusalim dimineata, Domnul a vazut un smochin 1angd drum, si S-a apropiat de el, sperand sa giseascd smochine, cu care
sa-Si astampere foamea. Negdsind insa decat frunze, i-a zis: ,De acum incolo in veac sa nu mai dea rod din tine!" Si pe data smochinul s-a
uscat.

in relatarea lui Marcu (11:12-14) se adaugd comentariul ca nu era vremea smochinelor. Prin urmare, la prima vedere, faptul cd Domnul a
condamnat pomul pentru faptul ca nu avea rod, ne-ar putea face sa credem ca Domnul a actionat la suparare, nefiind rezonabil. Stiind insa
ca acest lucru nu poate fi adevarat, care este totusi explicatia acestui verset dificil?

Smochinii din tarile biblice produceau un fruct comestibil, la o data timpurie, inainte de a aparea frunzele. Acest rod prevestea recolta ce
avea sa urmeze. Daca nu se iveau aceste smochine timpurii - ca in cazul acestui smochin - aceasta insemna ca nu se va face recolta
propriu-zisa, la timpul obisnuit.

Acesta a fost singurul miracol in care Cristos a blestemat, mai degraba decat sa binecuvanteze - distrugand, in loc sa redea viata. larasi, unii
s-au poticnit de acest lucru. Dar asemenea critici tradeaza necunoasterea Persoanei lui Cristos. El este Dumnezeu, Suveranul universului.
Unele din faptele Sale sunt de nepatruns pentru noi. Totusi, trebuie s& plecdm de la premisa c& ele sunt intotdeauna drepte. in cazul acesta,
Domnul stia cd pomul nu avea sa mai dea roada si, prin urmare, a procedat ca un pomicultor, eliminand acest pom neroditor din livada sa.

Chiar cei care il critica pe Domnul pentru ca a blestemat smochinul recunosc ca a fost o actiune simbolica. Incidentul acesta este modul
Mantuitorului de a interpreta tumultoasa primire ce | s-a facut la lerusalim. Ca mladita si maslinul, smochinul reprezinta natiunea Israel. Cand
Isus a coborat Tn mijlocul acestui popor, existau frunze, ce indica marturisirea de credintd, dar nu se puteau gasi roade pentru Dumnezeu.
Isus era flamand, astepta roade de la poporul Israel.

intrucat nu au aparut roadele timpurii, El stia c& nu se vor face nici roadele ulterioare la acest popor necredincios, si astfel a blestemat
smochinul, aceasta fiind o anticipare ilustrata a caderii natiunii, ce avea sa se intample in anul 70 d.Cr.

Sa retinem ca desi Israelul necredincios va ramane fara rod in veci, o ramasita din poporul Israel se va intoarce la Mesia, dupa Rapire.
Israelitii din aceasta ramasita 1i vor aduce roada in timpul Marii Stramtorari si Tn timpul Domniei Sale de o mie de ani.

Desi interpretarea primordiala a acestui pasaj se refera la natiunea Israel, ea se aplica si la oamenii din toate veacurile care sunt grozavi cu
vorba, dar foarte neroditori cu fapta.

Cand ucenicii si-au exprimat uimirea fata de uscarea brusca a pomului, Domnul le-a spus ca ei insisi ar putea face lucrari si mai mari, daca ar
avea credinta. De pilda, ei ar putea spune unui munte: ,Ridica-te de aici, si arunca-te in mare", si s-ar face intocmai. Si , Tot ce veti cere cu
credinta, prin rugaciune, veti primi."



Din nou, se cuvine sa explicam ca aceste fagaduinte - aparent total neconditionate - cu privire la rugdaciune trebuie intelese in lumina tuturor
invataturilor Bibliei asupra acestui subiect. Versetul 22 nu inseamna ca orice crestin poate cere tot ce doreste, asteptandu-se sa primeasca
ceea ce a cerut. El trebuie sa se roage in conformitate cu conditiile expuse in Biblie.

Cand Isus S-a dus in curtea din Templul propriu-zis, preotii cei mai de seama si batranii norodului L-au intrerupt din predare, pentru a-L
intreba cine I-a dat autoritatea de a-i invata pe oameni, de a face minuni si de a curati templul. Ei sperau astfel sa-L prinda in cursa,
indiferent ce raspuns va da. Daca pretindea ca are autoritate de la Sine, ca Fiu al lui Dumnezeu, atunci aveau sa-L acuze de blasfemie. Daca
pretindea ca are autoritate de la oameni, ei aveau sa-L discrediteze. lar daca pretindea ca are autoritatea de la Dumnezeu, ei aveau sa-I
conteste aceasta autoritate. Caci ei se considerau pe ei insisi pazitorii credintei, profesionistii, care prin pregatirea lor formala si faptul ca au
fost desemnati de oameni in functia pe care o detineau, se considerau autorizati sa conduca viata religioasa a poporului. Dar Isus nu avusese
parte de nici o educatie formala si, bineinteles, nu se bucura de nici o autorizatie din partea conducatorilor Israelului. Contestatia lor reflecta
resentimentul manifestat dintotdeauna de profesionistii in materie de religie, impotriva unor oameni dotati cu puterea ungerii divine!

Domnul S-a oferit sa le explice autoritatea Lui, cu conditia ca ei sa raspunda la o intrebare: ,A fost botezul lui loan din cer, sau de la oameni?"
Prin botezul lui loan se intelege ,semnificatia lucrarii lui loan". Prin urmare, intrebarea reala era: ,Cine I-a autorizat pe loan sa-si desfasoare
lucrarea? Fusese el ordinat de oameni, sau de Dumnezeu? De ce acreditari dispunea el din partea conducatorilor Israelului?" La toate
acestea, raspunsul evident a fost ca loan fusese un om trimis de Dumnezeu. Puterea Lui provenea din ungerea sa divind, nu din aprobarea
oamenilor.

Preotii si batranii poporului s-au trezit dintr-odata intr-o dilema: Daca recunosteau ca loan a fost trimis de la Dumnezeu, cadeau in cursa.
Doar loan le indreptase oamenilor privirea spre Isus, ca Mesia. Daca autoritatea lui loan era de provenienta divind, atunci de ce nu s-au pocait
si nu au crezut in Cristos?

Pe de alta parte, daca spuneau ca loan nu a fost imputernicit de Dumnezeu, ei adoptau o pozitie prin care s-ar fi expus batjocurilor oamenilor,
intrucat cei mai multi din popor il considerau pe loan drept prooroc, venit de la Dumnezeu. Daca ar fi dat raspunsul corect, ca loan fusese
trimis de Dumnezeu, ar fi obtinut raspunsul la propria lor intrebare, anume ca Isus era Mesia, al carui premergator fusese loan.

Dar ei au refuzat sa priveasca faptele drept in fata, prefacandu-se ca sunt nestiutori. Nu, nu stiau de unde vine puterea lui loan! Atunci Isus a
spus: ,Nici Eu nu va voi spune cu ce putere fac aceste lucruri." Ce rost avea sa le spuna un lucru pe care deja il cunosteau, dar nu erau
dispusi sa-I recunoasca?

F. Parabola celor doi fii (21:28-32)

Pilda aceasta reprezinta o mustrare severa la adresa preotilor celor mai de seama si a batranilor poporului, pentru esecul acestora de a da
curs chemarii lui loan la pocainta si credinta. Este vorba despre un om care avea doi fii, pe care i-a rugat sa lucreze in via sa. Unul a refuzat,
dar pana la urmé s-a razgandit si s-a dus. in schimb celalalt, desi s-a invoit imediat sa se duca, in realitate nu s-a dus.

Cand au fost intrebati care din cei doi fii a facut voia tatalui sau, conducatorii religiosi s-au osandit pe ei insisi, fara sa-si dea seama, spunand:
,Cel dintai".

Domnul insusi a talmacit pilda, spunand ca: vamesii si prostituatele erau aidoma primului fiu. Acestia nu au facut caz, la inceput, ca il vor
asculta pe loan Botez&torul, dar in cele din urmé& s-au pocéit si au crezut in Isus. In schimb, conducétorii religiosi erau ca fiul al doilea. Cu gura
ei aprobau propovaduirea lui loan, dar niciodata nu si-au marturisit pacatele si nu si-au pus increderea in Mantuitorul. De aceea, pacatosii cei
mai rai au intrat in imparatia lui Dumnezeu, in vreme ce conducatorii religiosi, plini de sine si ingdmfati, au ramas afara. La fel este si in ziua
de astazi. Oameni carora nu le este rusine sa se numeasca pacatosi primesc evanghelia, mai degraba decat cei acoperiti cu o pojghita subtire
de falsa piosenie.

Sintagma ,.loan a venit la voi umbland in calea neprihanirii" inseamna ca el a venit propovaduind necesitatea dobandirii neprihanirii prin
pocainta si credinta.

G. Parabola viticultorilor rai (21:33-46)

Raspunzand in continuare la intrebarea despre autoritate, Isus a rostit o alta pilda, despre un gospodar, care a sadit o vie. A imprejmuit-o cu
un gard, a sapat un teasc in ea, si a zidit un turn. Apoi a dat-o in arenda unor viticultori, si a plecat in alta tara indepartata. Cand a venit
vremea roadelor, i-a trimis pe robii sai la viticultori, ca sa ia partea lui de rod. Dar viticultorii pe unul l-au batut, pe altul I-au omorat, iar pe
altul lI-au ucis cu pietre. Cand a mai trimis alti robi, acestia au avut parte de acelasi tratament. A treia oara, I-a trimis... pe fiul sau, crezand
ca-l vor trata respectuos. Stiind bine ca acesta era mostenitorul, ei I-au omorat, cu gand sa puna mana pe mostenirea lui.

In acest punct, Domnul i-a intrebat pe preoti si pe batrani ce va face stapanul viei viticultorilor acelora? Ei au raspuns: ,Pe ticalosii aceia
ticalos i va pierde, si via o va da altor viticultori, care-i vor da rodurile la vremea lor."

Parabola aceasta nu este greu de talmacit. Dumnezeu este proprietarul viei iar Israel este via (Psalmul 80:8;lsaia 5:1-7;leremia 2:21).

Gardul este Legea lui Moise, care separa Israelul de Neamuri si-i pastra pe israeliti ca popor distinct pus deoparte pentru Domnul. Prin
procedeul metonimiei, teascul reprezinta roada pe care Israel trebuia s-o fi produs pentru Dumnezeu. Turnul sugereaza ochiul veghetor, cu
care lehova avea grija de poporul Sau. Viticultorii sunt preotii cei mai de seama si carturarii.

De nenumarate ori, Dumnezeu Si-a trimis robii, proorocii, la poporul Israel, cautédnd in via Sa roadele partasiei, sfinteniei si iubirii. Dar ei i-au
prigonit pe prooroci iar pe unii dintre ei i-au omorat. in cele din urm&, Dumnezeu Si-a trimis Fiul, spunand: ,Vor primi cu cinste pe Fiul Meu"
(v. 37). Mai marii preotilor si carturarii au spus nsa: .Acesta este mostenitorul" - o recunoastere fatala. Caci in particular ei recunosteau ca
Isus este Fiul lui Dumnezeu (desi in public tdgaduiau acest lucru), si astfel au raspuns la propria lor intrebare referitoare la autoritatea Lui.
Autoritatea Lui provenea din faptul ca era si este Dumnezeu Fiul.



in parabola este citatd declaratia lor, care suna astfel: ,latd mostenitorul. Veniti s&-L omoram si s& punem mana pe mostenirea lui" (v. 38). in
realitate ei au spus: ,Daca-L lasam asa, toti vor crede in El si vor veni romanii si ne vor nimici, si locul nostru, si neamul" (loan 11:48). Si
astfel L-au respins si L-au rastignit.

Cand Mantuitorul a intrebat ce va face proprietarul viei, raspunsul lor i-a osandit, asa cum reiese din versetele 42 si 43. El a citat cuvintele din
Psalmul 118:22: ,Piatra pe care au lepadat-o zidarii a ajuns sa fie pusa in capul unghiului; Domnul a facut acest lucru, si este minunat in ochii
nostri." Cand Cristos, Piatra, S-a infatisat zidarilor - adica liderilor Israelului - ei nu au gasit nici un loc pentru El in cadrul planurilor lor de
constructie, ci L-au dat la o parte, ca nefolositor. Dar dupa moartea Sa, El a fost inviat din morti si | s-a dat un loc de pre-eminenta de catre
Dumnezeu. El a fost facut piatra cea mai importanta (cheia de bolta) a cladirii lui Dumnezeu: ,De aceea si Dumnezeu L-a inaltat nespus de
mult, si I-a dat Numele care este mai presus de orice nume." (Filipeni 2:9)

Apoi Isus a vestit fara inconjur ca imparatia lui Dumnezeu va fi luata de la Israel si datd unui neam, care va aduce roadele cuvenite. Si exact
asa s-a intamplat. Israel a fost pus deoparte ca popor ales al lui Dumnezeu si a fost orbit din punct de vedere judiciar. Peste poporul care L-a
respins pe Mesia al sau a venit o impietrire. Profetia conform careia imparatia lui Dumnezeu avea sa fie luata de la Israel si data unui neam
care aduce roadele cuvenite a fost interpretata ca o referire la:

(1) biserica, intrucat este alcatuita din evrei credinciosi si Neamuri (ne-evrei) - ,un neam sfant, un popor pe care Dumnezeu Si |-a castigat ca
sa fie al Lui" (1Petru 2:9); sau

(2) la acea parte credincioasa din Israel, care va ramane in viata la a Doua Venire a Domnului. Israelul rascumparat va aduce roada pentru
Dumnezeu.

,Cine va cddea peste piatra aceasta va fi zdrobit de ea; iar pe acela peste care va cidea ea il va spulbera." in prima parte a versetului, piatra
este pamantul (terenul); in a doua parte, se coboara din cer. Asta ne sugereaza cele doua veniri ale lui Cristos. Cand a venit El prima oara,
liderii evrei s-au poticnit de El si au fost zdrobiti. Cand va veni a doua oara, va cobori cu judecata, spulberandu-i pe vrajmasii Lui.

Mai marii preotilor si fariseii si-au dat seama ca aceste parabole se refera direct la ei, ca raspuns la intrebarea pusa de ei cu privire la
autoritatea lui Cristos. Ei ar fi dorit sa-L prinda chiar atunci, acolo unde se gasea, dar s-au temut de multimi, care inca il considerau pe Isus un
profet.

H. Parabola nuntii fiului de imparat (22:1-14)

Isus nu a terminat cu preotii cei mai de seama si fariseii. Recurgand la parabola nuntii fiului de imparat, El I-a infatisat din nou pe Israelul cel
binecuvantat ca fiind dat la o parte, iar Neamurile dispretuite asezate la masa, ca oaspeti. El a asemanat imparatia cerurilor cu un imparat,
care a facut nunta fiului sau. Invitatia a fost facuta in doua etape. Mai intai, a fost facuta invitatia personal, de catre slujitori, invitatie care a
fost respinsa. A doua invitatie anunta ca ospatul a fost largit. Dar si aceasta a doua invitatie a fost tratata cu dispret de unii, care au fost prea
ocupati cu munca lor la gospodariile si afacerile lor, iar de altii a fost tratata cu violenta, acestia punand mana pe robi, batandu-si joc de ei si
omorandu-i.

Regele s-a maniat atat de tare incat i-a nimicit pe ucigasii aceia si le-a ars cetatea. Renuntand la prima lista cu invitati, el a emis o invitatie
generala, poftindu-i pe toti sa vina. De data aceasta n-a mai ramas nici un loc liber in sala unde se tinea nunta.

Dar intre oaspeti s-a gasit unul care nu avea haina de nunt. intrebat de ce nu este imbricat ca de nunta, acesta a amutit, imparatul a
poruncit sa fie aruncat in noaptea de afara, unde va fi plansul si scrasnirea dintilor. Trebuie mentionat ca slujitorii din versetul 13 nu sunt
aceiasi cu slujitorii din versetul 3.

Domnul nostru a incheiat parabola cu cuvintele: ,,Caci multi sunt chemati, dar putini sunt alesi."

Cat priveste semnificatia parabolei, imparatul este Dumnezeu si Fiul Sau este Domnul Isus. Ospatul de nunta este o descriere adecvata a
bucuriei si insufletirii care caracterizeaza imparatia cerurilor. A introduce biserica in calitatea ei de mireasa a lui Cristos in acest punct ar
complica Tn mod inutil tabloul. Gandul principal este darea la o parte a Israelului - nu chemarea distinctiva a bisericii si destinul ei special.

Prima etapa a invitatiei 1l infatiseaza pe loan Botezatorul si pe cei doisprezece ucenici, invitand cu caldura Israelul la ospatul de nunta. Dar
poporul Israel a refuzat invitatia. Cuvintele , dar ei n-au vrut sa vind" (v. 3) au atins apogeul inh momentul rastignirii.

A doua etapa a invitatiei sugereaza vestirea evangheliei catre iudeii din cartea Faptelor Apostolilor. Unii au tratat mesajul cu dispret. Altii i-au
tratat pe mesageri cu violenta; cei mai multi dintre apostoli au fost martirizat,i.

Regele, pe buna dreptate maniat pe Israel, si-a trimis ,ostile sale", adica pe imparatul Titus si legiunile romane, ca sa distruga lerusalimul si
majoritatea locuitorilor sai, in anul 70 dupa Cristos. Acestea erau ,ostile Sale" in sensul ca El s-a folosit de ele ca instrumente ale Sale, prin

care sa-l pedepseasca pe Israel. Ostile erau, oficial, ale Sale, chiar daca ele nu-L cunosteau pe El personal.

Acum Israelul este dat la o parte, pe plan national, iar evanghelia este vestitd Neamurilor, atat celor buni, cat si celor rai, tuturor categoriilor
de oameni, din toate gradele de respectabilitate (Fapte 13:45,46;28:28). Dar realitatea fiecarui individ care vine este pusa la incercare. Omul
care nu avea haina de nunta este cel care marturiseste cu buzele ca este gata pentru imparatie, dar care nu a fost niciodata imbracat cu
neprihanirea lui Dumnezeu prin Domnul Isus Cristos (2Corinteni 5:21). in realitate, nu a fost si nu este nici o scuzd pentru omul fard haina de
nunta. Dupa cum remarca comentatorul biblic Ryrie, pe vremea aceea era obiceiul ca oaspetilor care nu aveau hainele corespunzatoare sa li
se puna la dispozitie asemenea haine. Evident, omul din parabola nu a profitat de situatia avantajoasa care i s-a pus la dispozitie. Fara
Cristos, el ramane mut, cand este intrebat cu ce drept are pretentia sa intre in imparatie (Romani 3:19). Pierzarea lui este intunericul de
afara, unde este plansul si scrasnirea dintilor. Plansul sugereaza suferinta din iad. Unii sunt de parere ca scrasnirea dintilor ar insemna ca
persoanele respective continud sa-L urasca si sa se razvrateasca impotriva lui Dumnezeu chiar si in iad. In acest caz, se demoleaza opinia
unora, care sustin ca flacarile iadului ar exercita un efect purificator asupra celor afectati de ele.



Versetul 14 se referd la intreaga parabold, nu doar la incidentul cu omul lipsit de haina de nunta. Multi sunt chemati, adica, chemarea
evangheliei este adresata multora. Dar putini sunt alesi. Unii resping chemarea si chiar si dintre cei care o accepta se dovedeste, pana la
urma, ca unii nu au acceptat-o decat cu gura, in realitate inima lor respingand-o. Toti cei care raspund la vestea cea buna sunt alesi. Singurul
mod Tn care poate sti cineva daca este ales este acela de a vedea ce va face cu Domnul Isus Cristos. Dupa cum se exprima comentatorul
Jennings: , Toti sunt chemati sa se bucure de ospat, dar nu toti sunt dispusi sa-si puna increderea in Datatorul, lasandu-L pe acesta sa-i
imbrace cu haina corespunzatoare pentru ospat."

Capitolul 22 este un capitol alcatuit din intrebari, care consemneaza incercarile a trei echipe diferite de a-L prinde in cursa pe Fiul lui
Dumnezeu.

Avem mai intai Tncercarea fariseilor si a irodienilor. Desi aceste doua grupari se aflau in relatie de vrajmasie aprigd, acum sunt unite prin ura
lor comuna fmpotriva Mantuitorului. Ei urmareau sa-L determine pe Cristos sa faca o afirmatie de natura politica, cu grave implicatii pentru
natiune. in acest scop, ei s-au servit de deosebirea de pareri care exista intre evrei cu privire la loialitatea fatd de Cezar. Unii se opunea cu
indarjire ideii de a fi supusi unui imparat neevreu. Altii, ca irodienii, adoptau o pozitie mai moderata.

Mai intai, ei au facut aprecieri nesincere cu privire la puritatea caracterului Sau, la curatia Sa launtrica si curajul Sau, dupa care au lansat
intrebarea-bomba: ,Se cade sa platim bir Cezarului sau nu?"

Daca Isus raspundea ,Nu", risca nu numai sa-i antagonizeze pe irodieni, ci si sa fie acuzat de rebeliune impotriva guvernului roman. in cazul
unui raspuns negativ, fariseii L-ar fi ridicat imediat, formuland capete de acuzare impotriva Lui. Dar daca raspundea afirmativ, risca sa intre in
contradictie cu spiritul intens nationalist al iudeilor si risca sa piarda sprijinul oamenilor de rand - sprijin care, pana in acest punct, i-a
impiedicat pe liderii religiosi sa scape de El.

Isus i-a acuzat pe fata, facandu-i fatarnici, care incearca sa-L prinda in cursa. Apoi i-a rugat sa-l arate banul birului - in realitate, un dinar,
adica moneda cu care se platea impozitul catre guvernul roman. Ori de cate ori evreii vedeau chipul si titlul Cezarului pe aceasta moneda, isi
aduceau aminte, cu tristete, ca se aflau sub autoritatea Neamurilor, care au impus impozite asupra lor. Dinarul ar fi trebuit sa le
reaminteasca insa ca robia lor fata de Roma era urmarea pacatului lor. Caci daca ar fi ramas credinciosi lui lehova, intrebarea daca se
cuvenea sa plateasca impozit Cezarului nu s-ar fi ivit niciodata.

Isus i-a intrebat: ,Chipul acesta si slovele scrise pe el, ale cui sunt?" Ei n-au avut incotro si au raspuns: , Ale Cezarului." Atunci Domnul le-a
spus: ,Dati dar Cezarului ce este al Cezarului si lui Dumnezeu ce este al lui Dumnezeu!"

Intrebarea pusa initial de ei s-a intors impotriva lor, ca un bumerang. Ei sperasera sa-L poata prinda pe Isus in curs3, cu intrebarea despre
birul datorat Cezarului. El insa le-a demascat esecul de a-l da lui Dumnezeu tributul care | se cuvine. Desi profund nemultumiti, ei i dadeau
Cezarului ce i se cuvenea, dar nesocoteau lucrurile pe care le cerea Dumnezeu in viata lor. lar acum in fata lor se afla Acela care este
oglindirea Slavei lui Dumnezeu si intiparirea fiintei Lui (Evrei 1:3), dar ei nu I-au acordat locul ce | se cuvenea.

Raspunsul lui Isus arata ca credinciosul detine cetatenie dubla. El poarta raspunderea de a fi supus si a sprijini financiar forma de
guvernamant lasata de Dumnezeu pe pamant. El nu are voie sa-i vorbeasca de rau pe cei care guverneaza asupra sa, dupa cum nu-i este
ingaduit sa se lase antrenat in eforturi menite sa rastoarne autoritatea sub care se afla. Dimpotriva, el trebuie Sa se roage pentru toti cei
aflati in pozitii de autoritate. Ca cetatean al cerului, el are raspunderea de a fi supus lui Dumnezeu. Daca se iveste vreodata un conflict intre
aceste doua loialitati, prima lui loialitate va fi intotdeauna fata de Dumnezeu (Fapte 5:29).

Cand citim versetul 21, cei mai multi dintre noi avem tendinta de a sublinia partea care se refera la Cezar, trecand cu multa usurinta peste
cea referitoare la Dumnezeu - exact greseala pentru care i-a mustrat Isus pe farisei!

Cand au auzit fariseii raspunsul Lui, si-au dat indata seama ca au pierdut partida si, profund mirati, au plecat.
J. Saducheii si intrebarea incuietoare despre inviere (22:23-33)

Dupa cum am aratat deja, saducheii erau echivalentul teologilor liberali din vremea noastra, cei care negau invierea cu trupul, existenta
ingerilor si miracolele. in realitate, negarile lor depaseau la numar asertiunile lor.

Mai multi saduchei au venit la Isus, cu o istorie ticluita dinainte pentru a discredita ideea invierii. Ei I-au amintit lui Isus despre legea
privitoare la casatoria levirata (intre cumnat si cumnata), de la Deuteronom 25:5. Potrivit prevederilor legii, daca un israelit murea fara sa
lase copii, fratele lui avea datoria sa se casatoreasca cu vaduva ramasa, pentru a pastra numele familiei in Israel si a nu fi instrainata
mostenirea (averea).

intrebarea incuietoare se referea la o femeie care si-a pierdut sotul, cdsdtorindu-se apoi cu unul din fratii acestuia. Cand a murit al doilea
frate, ea s-a casatorit cu al treilea - si asa mai departe, pané la al saptelea. in cele din urma, a murit si femeia, in acest punct ei lanseaza
intrebarea, menita sa-L umileasca pe Domnul, care este invierea (loan 11:25): ,La inviere, nevasta caruia din cei sapte va fi ea? Fiindca toti
au avut-o de nevasta."

Ceea ce voiau ei sa spuna era ca ideea invierii presupunea dificultati insurmontabile si, prin urmare, nu era rezonabila si deci nu era reala.
Isus a raspuns ca dificultatea nu consta in doctrina propriu-zisa, ci Tn mintea lor, caci ei nu cunosteau Scripturile si puterea lui Dumnezeu.

Mai intéi de toate, ei nu cunosteau Scripturile. Biblia nu afirma nicadieri ca relatia sot-sotie va continua in cer. Desi barbatii se vor distinge ca
barbati iar femeile ca femei, si unii si altii vor fi ca ingerii, In sensul ca acestia nici nu se casatoresc: nici nu se insoara, nici nu se marita.

in al doilea rand, ei nu cunosteau puterea lui Dumnezeu. Daca a putut El crea oameni din tarana padmantului, oare nu putea El tot atat de
lesne sa invie tarana celor care murisera deja, refacand trupurile lor in trupuri slavite?



Apoi Domnul Isus a adus un argument din Scriptura, care arata ca invierea este o necesitate absoluta. In Exod 3:6 Dumnezeu se numeste pe
Sine Dumnezeul lui Avraam... Isaac si... lacov. Dar Isus subliniaza ca ,,Dumnezeu nu este un Dumnezeu al celor morti, ci ai celor vii."
Dumnezeu a incheiat legaminte cu acesti oameni, dar ei au murit Thainte ca aceste legaminte sa se implineasca pe deplin. Prin urmare, cum
poate Dumnezeu sa se numeasca Dumnezeul a trei oameni ale caror trupuri se afla in mormant? Cum ar putea Cel care nu poate sa nu-Si
tind promisiunile S&-Si respecte promisiunile facute citre oameni care au murit deja? Singurul raspuns posibil este: invierea!

Nici nu e de mirare ca multimile au ramas inmarmurite de invatatura Sa! Noi, cei de azi, suntem la fel de inmarmuriti!
K. Marea Porunca (22:34-40)

Cand au auzit Fariseii ca Isus le-a astupat gura Saducheilor, cei care erau antagonistii lor, au venit la El sa-L descoase. Purtatorul lor de
cuvant, un avocat, L-a rugat pe Isus sa numeasca cea mai mare dintre poruncile legii.

Cu multa iscusinta, Domnul Isus a rezumat obligatia omului fata de Dumnezeu, ca prima si cea mai mare porunca: ,Sa iubesti pe Domnul,
Dumnezeul tiu, cu toatd inima ta, cu tot sufletul tiu, si cu tot cugetul tau." In relatarea lui Marcu apare si expresia: ,si cu toat3 téria ta"
(Marcu 12:30). Asta inseamna ca prima obligatie a omului este de a-L iubi pe Dumnezeu cu intreaga sa fiinta. Dupa cum a remarcat cineva:
inima se refera la emotii, sufletul la vointa, mintea la intelect iar taria la natura fizica.

Atunci Isus a adaugat ca a doua responsabilitate a omului este aceea de a-si iubi aproapele ca pe sine insusi. Bames remarca urmatoarele:
,Dragostea fata de Dumnezeu si fata de om cuprinde toata sfera religiei - exact ceea ce avusesera in vedere Moise, proorocii, Mantuitorul si
apostolii." Ar trebui sa ne gandim adesea la cuvintele acestea: ,lubeste-ti aproapele ca pe tine insuti!" Ar trebui sa ne gandim cat de mult ne
iubim pe noi insine, cat de multe din activitatile noastre se concentreaza asupra asigurarii de confort si ingrijire maxima pentru noi insine.
Apoi trebuie sa Thcercam sa ne imaginam cum ar fi daca am revarsa aceasta dragoste asupra semenilor nostri. Si, facand un pas mai departe,
ar trebui sa trecem la actiune si sa punem in practica acest lucru. Un asemenea comportament nu este natural, nu vine de la sine, ci este
supranatural. Numai cei care au fost nascuti din nou pot sa-l faca si chiar si atunci numai cand i permit lui Cristos sa realizeze acest lucru
prin ei.

L. Fiul lui David este Domnul lui David (22:41-46)

Pe cand fariseii erau inca uimiti de raspunsul dat de Isus avocatului, El i-a confruntat cu o problema: ,,Ce credeau ei despre Cristos? Al cui Fiu
este EI?"

Majoritatea fariseilor nu credea ca Isus este Cristosul; ei inca il asteptau pe Mesia. Prin urmare, Isus nu i-a intrebat: ,Ce credeti despre Mine?"
(desi, desigur, despre aceasta era vorba). El a intrebat la modul general, al carui Fiu ar fi Mesia cand ar apare.

Ei au raspuns corect, ca Mesia va fi urmasul lui David.

Atunci Domnul Isus a citat Psalmul 110:1, unde David spune urmatoarele: ,Domnul a zis Domnului meu: «Sezi la dreapta Mea, pana voi pune
pe vrajmasii Tai sub picioarele Tale. Prima data termenul ,Domnul" se refera la Dumnezeul Tatal iar a doua oara la Mesia. Deci David L-a
numit pe Mesia Domnul sau.

Apoi Isus a pus urmatoarea intrebare: ,Deci, daca David il numeste Domn, cum este El fiul lui?" Raspunsul este ca Mesia este si Domnul lui
David, si Fiul lui David - si Dumnezeu, si om! Ca Dumnezeu, El este Domnul lui David; ca Om, El este Fiul lui David.

Daca fariseii s-ar fi lasat invatati, ei si-ar fi dat seama ca Isus este Mesia - Fiul lui David, prin spita Mariei, si Fiul lui Dumnezeu, revelat de
cuvintele, faptele st purtarile Sale.

Dar ei au refuzat sa vada. Complet derutati de intelepciunea Lui, ei au incercat sa-L pacaleasca cu intrebarile lor. Dar dupa aceasta
confruntare, au recurs la o alte metoda: violenta.

M. Avertismentul impotriva pericolului de a rosti cuvinte frumoase, dar a avea o purtare contrara acestora (23:1-12)

in versetele cu care incepe capitolul acesta Mantuitorul avertizeaz& multimile si pe ucenicii Sai fata de pericolul carturarilor si fariseilor. Acesti
lideri sedeau pe scaunul lui Moise sau predau Legea lui Moise. in general, invataturile lor erau mai bune decat conduita lor. Crezul lor era mai
bun decat practica de viata. Era un caz clasic de cuvinte frumoase, fara acoperire in practica. Asadar Isus le-a spus: ,,...toate lucrurile pe care
Va spun ei sa le paziti paziti-le si faceti-le: dar dupa faptele lor sa nu faceti."

Ei impuneau cerinte extrem de stringente (probabil interpretari extrem de literale ale legii - ,litera legii") asupra poporului, dar nu dadeau
nimanui ajutor sa poarte aceste poveri insuportabile.

Ei respectau ritualuri si datini religioase, ca sa fie vazuti de oameni, si nu din convingerea lor launtrica. Un exemplu, Tn acest sens, il
constituia folosirea filacteriilor. Cand le-a poruncit israelitilor sa lege cuvintele Sale ca semn pe mainile lor si ca fruntarii intre ochii lor (Exod
13:9,16;Deuteronom 6:8;11:18), gandul avut in vedere de Dumnezeu a fost ca legea sa fie mereu fnhaintea lor, cadlauzindu-le activitatile. Ei au
redus aceasta porunca spirituald la o interpretare fizica, literala. Si astfel au incapsulat versete din Scriptura in cutii de piele, pe care le-au
legat de maini sau de frunte. Ei nu erau preocupati de implinirea legii, cat de purtarea acestor filacterii ridicol de mari, care sa le dea
infatisarea de oameni superspirituali. Legea mai poruncea ca evreii sa poarte ciucuri cu fir albastru la colturile hainelor lor (Numeri
15:37-41;Deuteronom 22:12). Aceste trasaturi distinctive aveau menirea sa le reaminteasca faptul ca erau un popor deosebit si ca trebuiau
sa aiba o purtare net separata de restul popoarelor, de Neamuri. Fariseii nesocoteau invatamintele spirituale si se multumeau sa-si faca
ciucurii cat mai lungi.

Ei fsi dadeau importanta prin faptul ca se luptau dupa locurile de onoare la ospete si in sinagogi. Ei isi gadilau eul lor propriu si le placea sa li
se faca plecaciuni prin piete si sa le zica oamenii Rabi (care inseamna ,invatatorul meu" sau ,,Cel mare").



Aici Domnul Si-a avertizat ucenicii asupra pericolului de a folosi titluri distinctive, care se cuvin, de fapt, doar lui Dumnezeu. Nu trebuie sa ni
se spuna ,Rabi" ca titlu distinctiv, deoarece numai Unul este invatatorul nostru: Cristos. Nici unui om nu avem voie sa-i spunem Parinte,
deoarece numai Dumnezeu este Parintele sau Tatal nostru. lata ce scrie Weston pe aceasta tema:

Este o declaratie a relatiei esentiale a omului cu Dumnezeu. Credinciosul e definit de trei lucruri: ceea ce este, ceea ce crede si ceea ce face -
sau doctrina, experienta si practica. Fiinta spirituala a omului are nevoie de trei lucruri: viata, instruire, calauzire; sau exact ceea ce proclama
Domnul in sase cuvinte, in Evanghelie: ,Eu sunt calea, adevarul si viata". Nu-i acordati nimanui titlul de ,Parinte", caci nici un om nu poate
darui sau sustine viata spirituala; nu-1 ridicati pe nici un om pe un piedestal, ca invatator infailibil; nu-i permiteti nimanui sa-si aroge titlul de
director spiritual; relatia dumneavoastra cu Dumnezeu si cu Cristos este la fel de apropiata ca a oricarei alte persoane.

Semnificatia evidenta a cuvintelor Mantuitorului este aceea ca in imparatia cerurilor toti credinciosii formeaza o fratie, fiind in raporturi de
egalitate si neexistand titluri distinctive care sa-1 aseze pe unul deasupra celuilalt. Si totusi, cate titluri pompoase s-au incetatenit in
crestinismul contemporan: Reverend, Parinte, Sfintia voastra, inalt prea sfintia voastra, si o multime de alte titluri. Chiar si termenul aparent
inofensiv de ,Doctor" inseamna invatator in latina. (Acest avertisment se refera, neindoios, la latura spirituala mai degraba decat la relatia
academica sau la profesia de medic. Fireste, nu vom impiedica un copil sa se adreseze tatalui sau cu termenul de parinte, dupa cum nu am
concepe ca pacientul sa se adreseze unui medic decat cu formula ,Domnule Doctor".) in ce priveste relatiile pamantesti, regula de care
trebuie sa tinem seama este: , dati cinste tuturor celor carora li se cuvine cinstea" (Romani 13:7).

Din nou, caracterul revolutionar al imparatiei cerurilor reiese din faptul ca adevarata maretie este exact opusul conceptiei majoritatii
oamenilor. Isus a spus: ,,Cine este cel mai mare intre voi trebuie sa fie robul vostru. lar cine se inalta pe sine va fi smerit si cine se smereste
pe sine va fi inaltat." Adevarata maretie se arata cand cineva se apleaca sa slujeasca. Fariseii care se thaltau pe ei insisi aveau sa fie smeriti.
Adevaratii ucenici care se smeresc vor fi inaltati la vremea cuvenita.

Primul ,vai" este indreptat impotriva indaratniciei si obstructionismului lor. Ei refuzau sa intre in imparatie si, in acelasi timp, 1i impiedicau si
pe altii sa intre. Ciudat este ca liderii religiosi sunt adesea cei mai activi impotrivitori ai evangheliei harului! Ei ar tolera orice, numai vestea
buna a evangheliei nu! Omul firesc nu vrea sa fie obiectul harului lui Dumnezeu si nu vrea ca Dumnezeu sa-Si arate harul si altora.

Al doilea ,vai"(textul critic omite al doilea vai) ataca actiunea prin care ei isi insuseau casele vaduvelor, cautand sa-si acopere fapta prin
rugaciuni lungi. Unele culte deraiate din vremea noastra folosesc tehnici similare, cautand sa induplece vaduve in varsta sau uneori chiar
credinciosi lipsiti de discernamant sa treaca averea lor in numele si contul asa-numitei ,biserici". Asemenea pretinsi posesori ai evlaviei vor
primi o osanda si mai mare.

A treia acuzatie Tmpotriva lor se refera la ravna lor gresit canalizata. Astfel, ei mergeau pana in panzele albe sa faca un singur convertit, dar
dupa ce acesta era castigat, 1l faceau sa fie de doua ori mai rau decat ei insisi. larasi, putem stabili o analogie cu zelul cultelor deraiate din
vremea noastra. Grupurile acestea se duc din casa in casa, vizitand cartiere intregi, doar sa poata castiga un singur convertit, pe care sa-I
corupa apoi cu invataturile lor stricate. Aici se aplica ceea ce a spus cineva: ,Cei mai convertiti devin cei mai pervertiti."

in al patrulea rand, Domnul i-a condamnat pentru cazuistica lor, pentru priceperea de a se juca cu cuvintele, in scopuri necinstite. Ei si-au
cladit un intreg sistem de rationamente false, numai sa nu trebuiasca sa plateasca ceea ce datorau, doar pentru a evita sa-si tina
promisiunile. De exemplu, ei propovaduiau ca daca jura cineva pe templu, nu este obligat sa plateasca, dar daca jura pe aurul din templu,
atunci trebuie sa-si indeplineasca juruinta. Ei afirmau ca cine jura pe darul de pe altar are obligativitatea legala de a-si tine promisiunea, in
vreme ce persoana care jura pe altarul gol nu are aceasta obligativitate. Astfel, ei puneau mai mult pret pe aurul care se afla deasupra lui
Dumnezeu (caci templul era casa lui Dumnezeu), si pe darul care era pe altar (o valoare materiala oarecare), care era tratat mai presus de
altarul Tnsusi. Astfel ei dovedeau ca sunt mai interesati de partea materiala, decat de cea spirituala. Erau mai preocupati de a primi (darul),
decat de a da (caci altarul era locul unde se faceau daruri).

Adresanduli-se cu termenul: ,povatuitori orbi", Isus le-a demascat cazuistica. Aurul din templu capata valoare speciald doar pentru ca era
asociat cu locuinta lui Dumnezeu. Altarul era acela care conferea valoare darului aflat deasupra lui. Oamenii care cred ca aurul are o valoare
proprie, intrinseca sunt orbi; el dobandeste valoare doar in masura in care este folosit spre slava lui Dumnezeu. Darurile facute din motive
carnale (firesti) sunt lipsite de valoare; in schimb, cele pe care le facem Domnului sau in Numele Domnului au valoare eterna.

Realitatea este ca indiferent pe ce jurau acesti farisei, Dumnezeu era implicat iar ei erau obligati sa-si respecte jurdmantul. Oamenii nu pot
scapa de obligatiile lor doar prin construirea unor argumente, oricat de sofisticate ar fi acestea. Juramintele facute trebuiesc aduse la
indeplinire iar promisiunile trebuiesc respectate. Este inutil sa incercam sa recurgem la detalii de natura tehnica, pentru a ne eschiva de la
indatoririle noastre.

Al cincilea ,vai" este rostit impotriva ritualismului golit de realitate. Carturarii si fariseii daruiau cu meticulozitate Domnului a zecea parte din
cele mai nesemnificative ierburi si plante din gradina lor. Isus nu i-a condamnat pentru aceasta minutiozitate in privinta ascultarii, dar i-a
osandit pentru ca erau total lipsiti de scrupule cand era vorba sa dea dovada de dreptate, de indurare si de omenie fata de altii. Recurgand la
o expresie de o neintrecutd maiestrie, Isus i-a descris pe acesti lideri ca pe unii care incearca sa strecoare tantarul, dar inghit camila. Specia
de tantar despre care este vorba in text era o insecta mica, ce adesea cadea in paharul cu vin, era strecurata prin absorbtia vinului printre
dinti. Cat de ridicola era grija deosebita de care dadeau ei dovada in cazul unei insecte nesemnificative, ,inghitind" apoi cel mai mare animal
necurat din Palestina! Fariseii erau mult mai preocupati de lucrurile marunte si nesemnificative, fiind insa orbi cu privire la pacatele enorme,
cum ar fi ipocrizia, necinstea, cruzimea si lacomia. Ei si-au pierdut orice simt al proportiilor.

Al saselea ,vai" se referd la indeplinirea formala a unor reguli exterioare. Fariseii, care aveau grija sa mentina in afara o imagine de
religiozitate si morala, erau plini, in inimile lor, de rapire si de necumpatare - textul majoritar contine termenul adiftia (prihana), in loc de
akrasia (neinfranare). Ei trebuiau sa curete mai intai partea din afara a paharului si a blidului, adica sa se asigure ca inimile lor au fost
curatite prin pocainta si credinta. Abia apoi putea fi acceptabila purtarea lor exterioara! E o deosebire intre persoana si personalitatea
noastra. Noi avem tendinta de a sublinia personalitatea - modul in care am dori sa ne vada altii. Dumnezeu, in schimb, subliniaza persoana -
ceea ce suntem cu adevarat. El doreste adevarul in launtrul fiintei noastre (Psalmul 51:6).



Al saptelea ,vai" este tot o condamnare la adresa formalismului exterior, cu deosebirea ca al saselea ,vai" condamna escamotarea avaritiei,
in timp ce al saptelea ,vai" condamna musamalizarea ipocriziei si a faradelegii.

Mormintele erau varuite, pentru ca evreii sa nu le atinga din greseala si astfel sa se intineze ceremonial. Isus i-a comparat pe farisei cu
mormintele varuite, care pareau curate pe dinafara, dar erau pline de putreziciune pe dinduntru. Oamenii credeau ca daca intrau in contact
cu acesti lideri religiosi erau intr-un fel sfintiti, dar in realitate se intinau, deoarece liderii religiosi erau plini de ipocrizie si faradelege.

Ultimul ,,vai" loveste in ceea ce am putea numi drept ,omagiu exterior, omucidere interioara". Carturarii si fariseii pretindeau ca {i cinsteau pe
proorocii Vechiului testament, prin faptul c3 le zideau sau le reparau mormintele si depuneau coroane pe monumentele lor. in cadrul unor
cuvantari memoriale, ei afirmau ca, daca ar fi trait pe vremea stramosilor lor, nu s-ar fi unit cu acestia la varsarea sangelui proorocilor.

Isus le-a spus: ,Prin aceasta marturisiti despre voi insiva ca sunteti fiii celor ce au omorat pe prooroci." Dar cum marturiseau ei? S-ar parea,
din versetul precedent, ca ei s-au desolidarizat de stramosii lor, care i-au ucis pe profeti. Mai intai, ei au recunoscut ca stramosii lor, ai caror
descendenti erau, au varsat sangele profetilor. Dar Isus a folosit termenul fii in sensul de oameni care impartaseau aceleasi trasaturi cu cei
din prima categorie. El stia c& tocmai in acea perioadd, pe cand ei impodobeau mormintele profetilor, ih ascuns puneau la cale moartea Sa. in
al doilea rand, prin respectul pe care-l acordau profetilor spuneau, in realitate, ,Singurii profeti pe care ii agream sunt cei morti!" Si astfel,
erau fiii parintilor lor si in aceasta privinta.

Apoi Domnul a adaugat: ,Voi dar umpleti masura parintilor vostri! Parintii lor umplusera cupa uciderii prin faptul ca i-au omorat pe profeti.
Carturarii si fariseii aveau sa umple masura in curand, prin uciderea Domnului Isus si a urmasilor Lui, punand capac la ceea ce incepusera
parintii lor.

in acest punct, Cristosul lui Dumnezeu rosteste acele cuvinte tunatoare: ,Serpi, pui de naparci! Cum veti scipa de pedeapsa gheenei?" E
posibil oare ca Dragostea intruchipata sa rosteasca cuvinte atat de taioase? Da, intrucat adevarata dragoste trebuie sa fie si neprihanita si
sfanta. Conceptia populara despre Isus, potrivit careia El ar fi doar un reformator inofensiv, incapabil de alte emotii decat acelea de iubire,
este nebiblica. Dragostea poate da dovada de fermitate si intotdeauna trebuie sa fie dreapta.

Este un gand solemn sa ne amintim ca aceste cuvinte de condamnare au fost rostite la adresa liderilor religiosi, nu la aceea a unor betivi sau
desfranati. in perioada actuald, cand ecumenismul castiga foarte multi adepti, cAnd unii crestini evanghelici isi unesc fortele cu dusmani
declarati ai crucii lui Cristos, este bine sa luam aminte la exemplul lui Isus si sa ne amintim cuvintele rostite de profetul lehu catre losafat:
,Cum de-ai ajutat tu pe cel rau, si ai iubit pe cei ce urasc pe Domnul?" (2Cronici 19:2).

Isus nu numai ca a prevazut moartea Sa, dar le-a spus carturarilor si fariseilor pe fata ca ii vor omori pe unii dintre solii pe care El avea sa-i
trimita - prooroci, intelepti si carturari. Unii, daca au scapat de martiraj, au fost, in schimb, biciuiti in sinagogi si persecutati din oras in oras.
Astfel, liderii religiosi ai Israelului isi ingramadeau asupra lor vinovatia acumulata de-a lungul istoriei martirajelor. Asupra lor aveau sa vina tot
sangele nevinovat, care a fost varsat pe pamant, de la sangele neprihanitului Abel pana la sangele lui Zaharia, fiul lui Barachia, a carui
ucidere este consemnata la 2Cronici 24:20,21, ultima carte din Biblia Ebraica (nu este vorba de Zaharia, autorul cartii cu acelasi nume din
Vechiul testament).

Culpabilitatea intregului trecut avea sa cada peste generatia sau rasa careia i se adresa Cristos, ca si cand tot sangele nevinovat se combina
si culmina Tn moartea Mantuitorului fara pacat. Un potop de pedeapsa avea sa fie varsat peste natiunea care L-a urat pe Mesia fara pricina si
L-a rastignit pe o cruce de talhar.

Este foarte semnificativ acest capitol din Biblie, care, desi contine atatea condamnari rostite de Domnul Isus, se incheie ihsa cu lacrimile Sale!
Dupa ce a fost respins cu atata furie de farisei, El rosteste o plangere zguduitoare la adresa cetatii care a pierdut prilejul. Repetarea numelui:
,0, lerusalime, lerusalime!" este incarcata de emotie nespus de adanca. Este cetatea care i-a ucis pe profeti si i-a omorat cu pietre pe solii
trimisi de Dumnezeu. Cu toate acestea, Domnul a iubit-o si, cu draga inima, i-ar fi strans la piept pe copiii ei - cum fisi strange gaina puii sub
aripi - dar ea nu a vrut sa se lase imbratisata.

in incheierea acestei lamentatii, Domnul Isus spune: ,latd ca vi se lasa casa pustie." In esenta, casa de aici este templul, dar s-ar putea referi
si la cetatea lerusalim si la insasi natiunea Israel. De la moartea Sa si pana la a Doua Venire a Sa avea sa urmeze un interval in timpul caruia
Israelul necredincios nu avea sa-L vada (dupa invierea Sa El a fost vazut doar de credinciosi).

Versetul 39 anticipeaza a doua Sa venire, cand o parte credincioasa a Israelului 1l va accepta ca Regele-Mesia al ei. Aceasta acceptare se
deduce implicit din cuvintele: , Binecuvantat este Cel ce vine in Numele Domnului."

Nu se sugereaza ca cei care L-au ucis pe Cristos vor mai avea o sansa. Domnul vorbise despre lerusalim si astfel, prin metonimie, despre
locuitorii sai si despre Israel in general. A doua oara cand locuitorii lerusalimului il vor vedea dupa moartea Sa va fi cand il vor privi pe Cel ce
L-au strapuns si-L vor jeli cum e jelit un singur fiu (Zaharia 12:10). in conceptia iudaic3, nu exista jale mai mare decat aceea pentru unicul fiu
al unei familii.

A. Isus prezice distrugerea templului

Discursul este introdus prin afirmatia semnificativa ca Isus a parasit templul. Aceasta miscare este deosebit de semnificativa, mai ales in
lumina cuvintelor pe care tocmai le-a rostit: ,lata ca vi se lasa casa pustie" (23:38). Aceasta ne duce cu gandul la modul in care descrie
Ezechel gloria care s-a departat din templu (Ezechel 9:3;10:4;11:23).

Ucenicii doreau ca Domnul sa admire si El frumusetea arhitectonica a templului, asa cum ii impresionase aceasta pe ei. Ei se ocupau de
lucrurile trecatoare, si nu de cele eterne; erau preocupati de umbre, mai degraba decat de substanta. Isus i-a avertizat ca cladirea avea sa fie
distrusa, asa Tncat nu va mai ramane piatra pe piatra, care sa nu fie daramata. Titus a Tncercat, farad succes, sa salveze templul, dar soldatii
de sub comanda lui I-au incendiat, implinind astfel profetia lui Cristos. Cand focul a mistuit podoabele de aur, pretiosul metal topit s-a scurs



printre pietre. Pentru a-l recupera, soldatii au fost nevoiti sa scoata pietrele, una cate una, exact asa cum prezisese Domnul. Aceasta
judecata a fost executata in anul 70 dupa Cristos, cand romanii, sub conducerea lui Titus, au pradat lerusalimul.

.El a sezut jos pe muntele Maslinilor. Si ucenicii Lui au venit la El la o parte, si l-au zis: «Spune-ne, cand se vor intdampla aceste lucruri? Si care
va fi semnul venirii Tale si al sfarsitului veacului acestuia? Sa examinam pe rand cele trei intrebari puse de ucenici:

1. Cand se vor intampla aceste lucruri?
Cu alte cuvinte, cand va fi distrus templul?
2. Care va fi semnul venirii Sale? Adica, ce eveniment supranatural va preceda revenirea Sa pe pamant, pentru a-Si instaura imparatia?

3. Care va fi semnul... sfarsitului veacului? Adica ce anume va vesti sfarsitul epocii imediat premergatoare glorioasei Sale reveniri? (A doua si
a treia intrebare constituie, in esenta, o singura intrebare.) Trebuie sa nu scapam din vedere faptul ca modul de a gandi al acestor ucenici
evrei era concentrat in jurul glorioasei epoci a lui Mesia pe pamant. Ei nu se gandeau la venirea lui Cristos pentru biserica; ei nu cunosteau
aproape nimic despre aceasta etapa din cadrul venirii Sale. Expectatia lor se baza pe venirea Sa cu putere si slava, pentru a-Si distruge
vrajmasii si a-Si instaura domnia peste intreaga lume.

De asemenea, trebuie sa ne fie clar ca ei nu s-au referit nici la sfarsitul lumii (cum se spune in versiunea King James), ci la sfarsitul veacului
(in greaca: aioti).

Prima intrebare pusa de ei nu se bucura de un raspuns direct. Mai degraba, Mantuitorul pare sa comaseze asediul lerusalimului, care avea sa
se intample in anul 70 d.Cr. (vezi Luca 21:20-24) cu un asediu similar ce se va intampla in zilele de pe urma. Cand studiem profetiile, adesea
vedem cum Domnul trece aproape imperceptibil de la o implinire timpurie, partiala la o implinire ulterioara, finala.

intrebarile a doua si a treia isi primesc réspunsul in versetele 4-44 din capitolul 24. Aceste versete descriu Perioada de sate ani a Tribulatiei
(sau a Marii Stramtorari, cum mai este ea cunoscuta), perioada care va precede glorioasa venire a lui Cristos. Primii trei ani si jumatate sunt
descrisi in versetele 4 la 14. Ultimii trei ani si jumatate, cunoscuti sub denumirea de Marea Stramtorare si aceea de Vremea Necazului lui
lacov (leremia 30:7), vor fi ani de suferinte fara precedent pentru locuitorii pamantului.

Multe din conditiile care caracterizeaza prima jumatate a Marii Stramtorari s-au manifestat, intr-o oarecare masura, in mai toata istoria
omenirii, dar in perioada de care ne ocupam acum aceste conditii vor fi extrem de mult intensificate. Celor care fac parte din biserica li s-a
promis stramtorare (loan 16:33), dar aceasta se deosebeste foarte mult de Marea Stramtorare, care va fi turnata peste o lume care L-a
respins pe Fiul lui Dumnezeu.

Noi credem ca biserica va fi luata din lume (1Tesaloniceni 4:13-18) Thainte de a incepe ziua maniei lui Dumnezeu (1Tesaloniceni
1:10;5:9;2Tesaloniceni 2:1-12;Apocalipsa 3:10).

In timpul primei jumatati a Marii Stramtorari, se vor ivi multi Mesia falsi, care vor reusi s& insele multimi mari de oameni. Actualul curent de
aparitie a atator culte deviate ar putea constitui un preludiu al acestei perioade, dar inca nu este adevara implinire a profetiei. Acesti lideri
religiosi falsi vor fi evrei, care vor pretinde ca sunt Cristosul.

Vor fi razboaie si vesti de razboaie.... Un neam se va scula impotriva altui neam, si o imparatie impotriva altei imparatii. Din nou, la prima
vedere s-ar parea ca deja vedem implinirea acestei zile, dar evenimentele la care asistam palesc in fata a ceea ce va fi atunci cand se va
fmplini cu adevarat profetia aceasta. De fapt, urmatorul eveniment din cadrul programului calendaristic al lui Dumnezeu este Rapirea bisericii
(loan 14:1-6;1Corinteni 15:51-57). Nu mai e nici o profetie care trebuie sa se implineasca inaintea de Rapire. Dupa ce va fi ridicata biserica de
pe pamant, va incepe sa se deruleze programul profetic al lui Dumnezeu si conditiile descrise Th acest capitol vor incepe sa se manifeste cu
repeziciune. Foamete, ciumi si cutremure se vor petrece in diverse locuri de pe pamant. Chiar si astazi liderii din toata lumea sunt alarmati de
spectrul foamei, datorita exploziei demografice. Dar aceasta conditie va fi mult accentuata, prin penuria de alimente cauzata de razboaie.

Cutremurele de pamant atrag atentia lumii - nu numai cele care s-au petrecut deja, ci mai ales, cele care sunt asteptate sa vina. Din nou,
acestea sunt doar paie in bataia vantului, si nu implinirea reala a cuvintelor Mantuitorului.

Versetul 8 identifica aceasta perioada drept inceputul durerilor - adica declansarea durerilor nasterii, prin care se va instaura o noua
oranduire (ordine), sub conducerea Regelui-Mesia al Israelului.

Credinciosii statornici vor trece prin mari Tncercari personale in timpul Marii Stramtorari. Natiunile lumii vor dezlantui o campanie apriga de
ura Tmpotriva tuturor celor care fi sunt credinciosi Lui. Ei nu vor fi doar judecati in instantele civile si religioase (Marcu 13:9), ci multi vor muri
ca martiri, datorita refuzului lor de a se lepada de credinta. Desi credinciosii din toate timpurile epocii crestine au avut parte de aceste
incercari si suferinte, datorita marturiei lor, versetele de aici par sa se refere la cei 144 000 de credinciosi evrei, care vor desfasura o lucrare
deosebita in timpul acestei perioade.

Multi vor alege apostazia, numai sa nu sufere si sa nu moara. Membri ai familiilor isi vor pari propriile rude, tradandu-i si vanzandu-i Tn mainile
unor prigonitori bestiali.

Se vor scula multi prooroci mincinosi si vor insela multimi mari de oameni. Acesti profeti falsi nu trebuie confundati cu falsii mesia din
versetul 5. Profetii falsi se pretind a fi purtatori de cuvant al lui Dumnezeu. Doua sunt modalitatile prin care pot fi depistati acestia: profetiile
lor nu se implinesc intotdeauna si invataturile lor intotdeauna fi indeparteaza pe oameni de la adevaratul Dumnezeu. Faptul ca se pomeneste
de prooroci (profeti) intareste convingerea noastra, exprimata anterior, ca Marea Stramtorare are, cu precadere, un caracter iudaic. Proorocii
mincinosi sunt asociati cu poporul Israel, pe cand, in biserica, pericolul vine din partea invatatorilor mincinosi (falsi) (2Petru 2:1).



In contextul raspandirii fara precedent a rautatii, sentimentele umane de afectiune se vor intalni tot mai rar; in schimb, vor abunda actele de
ura si rautate.

,Dar cine va rabda pana la sfarsit va fi mantuit". Evident, acest verset nu inseamna ca sufletele oamenilor vor fi mantuite in acel timp prin
rabdarea lor; mantuirea este intotdeauna prezentata in Biblie ca fiind daruita de Dumnezeu, prin harul Sau si primita sau insusita prin
credinta in moartea inlocuitoare a lui Cristos si invierea Sa. Nici nu inseamna ca toti cei care vor rabda vor scapa de vatamare fizica - caci
deja am aflat ca multi credinciosi vor fi martirizati (v. 9). Este, mai degraba, o afirmatie cu caracter general, potrivit careia, cei care raman
statornici, suferind prigoanele fara sa se lepede de credinta, vor fi izbaviti la a Doua Venirea lui Cristos. Nimeni sa nu-si inchipuie ca apostazia
le va da prilejul sa scape sau sa se puna la adapost. Numai cei care au credinta adevarata vor fi mantuiti. Desi credinta autentica,
mantuitoare, poate inregistra uneori scapari si alunecari, pe ansamblu, ea rdmane totdeauna statornica, are caracterul de permanenta.

In timpul acestei perioade, evanghelia imparatiei va fi vestita in toatd lumea, ca s& slujeasca de marturie tuturor neamurilor. Dupa cum am
explicat in notitele asupra versetului 23 din capitolul 4, evanghelia imparatiei este vestea buna ca Cristos vine sa-si instaureze imparatia pe
pamant si ca cei care-L primesc prin credinta in timpul Marii Stramtorari vor beneficia de binecuvantarile Domniei Sale de o mie de ani
(Mileniul).

Versetul 14 din capitolul 24 este adesea gresit interpretat de unii, care incearca sa demonstreze ca Cristos nu ar putea sa vina in orice
moment, s&-Si ia biserica, deoarece atatea triburi Inca nu au auzit evanghelia. Dar aceasta aparenta dificultate este eliminata de indata ce ne
dam seama ca versetul 14 se refera la venirea Sa cu sfintii Sai, mai degrab& decat pentru sfintii S&i. in plus, versetul se refera la evanghelia
imparatiei, nu la evanghelia harului lui Dumnezeu (vezi notele de la 4:23).

Exista o paralela izbitoare intre evenimentele descrise in versetele 3-14 si cele de la Apocalipsa 6:1-11. Calaretul de pe calul alb - un mesia
fals; calaretul de pe calul rosu - razboi; calaretul de pe calul negru - foamete; calaretul de pe calul galbui - ciuma; sau moartea. Sufletele de
sub altar sunt martiri. Evenimentele descrise la Apocalipsa 6:12-17 sunt corelate cu cele de la Matei 24:19-31.

in acest punct am ajuns la mijlocul Marii StrAmtorari. Stim c& asa stau lucrurile comparand versetul 15 cu Daniel 9:27. Daniel a prezis c3 la
mijlocul saptamanii a saptezecea, adica, la sfarsitul a trei ani si jumatate, un chip idolatru va fi asezat in locul sfant, adica in templul din
lerusalim. Tuturor oamenilor li se va porunci sa se inchine acestui idol abominabil. Esecul de a se conforma ordinului va fi platit cu moartea
(Apocalipsa 13:15).

.De aceea, cand veti vedea «uraciunea pustiirii», despre care a vorbit proorocul Daniel, «asezata in locul sfant» - cine citeste sa inteleaga! -
inaltarea idolului va constitui semnalul pentru cei care cunosc Cuvantul lui Dumnezeu ca Marea Stramtorare a inceput. Observati ca Domnul
doreste ca cine citeste profetia s-o inteleaga.

...atunci cei ce vor fi in ludeea sa fuga la munti, deoarece in vecinatatea lerusalimului refuzul lor de a se inchina chipului ar putea fi usor
depistat.

Totul va trebui facut in mare graba. Daca cineva va sta pe acoperisul casei, va trebui sa-si lase toate lucrurile si sa fuga. Timpul petrecut cu
strangerea lucrurilor personale ar putea insemna diferenta dintre viata si moarte. Cel care va lucra la camp nu trebuie sa se intoarca sa-si ia
hainele, oriunde si le-ar fi lasat. Femeile gravide si mamele care alapteaza vor fi foarte dezavantajate - caci va fi greu pentru ele sa poata
fugi.

Credinciosii trebuie sa se roage ca aceasta criza sa nu vina iarna, cand s-ar crea alte probleme pentru calatorit, si sa nu vina in ziua de Sabat,
cand distanta pe care ar putea-o parcurge ar fi limitata, conform legii (Exod 16:29). O calatorie ca pentru o zi de Sabat nu ar fi de ajuns sa le
permita sa se refugieze in afara zonei de pericol.

»Pentru ca atunci va fi un necaz asa de mare, cum n-a fost niciodata de la inceputul lumii pana acum, si nici nu va mai fi." Aceste cuvinte
delimiteaza net perioada Marii Stramtorari de toate celelalte suferinte, cum ar fi inchizitia, pogromurile, epurarile, masacrele si genocidele
istoriei. Profetia aceasta nu putea fi implinitéd pana acum de toate celelalte persecutii care au avut deja loc, deoarece se spune limpede ca se
va sfarsi cu a Doua Venire a lui Cristos.

Marea Stramtorare va fi atat de intensa incat daca zilele acelea n-ar fi scurtate, nimeni n-ar scapa. Asta nu inseamna insa ca Marea
Tribulatie, a carei durata este precizata, ca fiind de trei ani si jumatate, va fi scurtata. Explicatia probabila este ca Dumnezeu in chip
miraculos va scurta ziua, sa ramana mai putine ore cu lumina, intrucat majoritatea luptelor au loc la lumina zilei. Din pricina celor alesi (adica
a celor care L-au primit pe Isus), Domnul va usura suferinta, facand ca intunericul sa vina mai repede decat de obicei.

Versetele 23 si 24 reiau avertismentele fatd de pericolul mesiilor falsi si al profetilor falsi. intr-o atmosfera de criz&, vor circula stiri cd Mesia
se afla deja intr-un loc secret. Asemenea vesti vor putea fi folosite pentru a-i prinde in cursa pe cei care-L vor cauta cu dragoste st sinceritate
pe Cristos. De aceea, Domnul i avertizeaza pe toti ucenicii sa nu creada vestile privitoare la o sosire locala, secreta. Chiar cei care fac minuni
nu provin, neaparat, de la Dumnezeu; minunile pot avea o origine satanica. Omul pacatului va fi investit cu putere satanica, pentru a face
minuni (2Tesaloniceni 2:9,10).

Venirea lui Cristos va fi un eveniment inconfundabil - ea se va produce dintr-odata, va fi publica, universala si slavita. Asemenea fulgerului, ea
va fi imediat vizibila si clara tuturor.

Si nici o stricaciune morala nu va scapa furiei si judecatii ei. ,Oriunde va fi starvul, acolo se vor aduna vulturii." Starvul intruchipeaza
iudaismul apostat, crestinatatea apostata si intregul sistem al lumii, care s-a unit impotriva lui Dumnezeu si a Cristosului Sau. Vulturii
reprezinta judecatile lui Dumnezeu, care vor fi dezlantuite in legatura cu aparitia lui Mesia.

La Tncheierea Marii Stramtorari, se vor produce groaznice perturbatii in ceruri. Soarele se va intuneca si, intrucat lumina lunii este doar o
reflectie a luminii soarelui, luna nu-si va mai da lumina. Stelele vor cadea din cer iar planetele vor fi deviate de la orbitele lor obisnuite. E



inutil s mentionam ca aceste perturbatii cosmice de o asa anvergurd vor afecta clima, mareele si anotimpurile de pe pamant.

Ne putem forma o imagine vaga a ceea ce se va intdampla atunci, daca citim descrierea pe care o face Velikovsky schimbarilor care s-ar
produce in cazul in care doar un alt corp ceresc s-ar apropia de pamant, provocand o inclinatie a axei sale:

in acel moment, un seism extraordinar de puternic ar cutremura intregul pdmant. Aerul si apa ar continua s& se miste prin inertie; uraganele
ar cuprinde pamantul iar marile ar inunda continentele, purtand cu ele pietris, nisip si fauna marina, pe care le-ar depozita pe uscat. S-ar
dezvolta o temperatura foarte ridicatd, care ar topi rocile; ar erupe vulcanii; lava s-ar revarsa, patrunzand in fisuri si acoperind mase uriase
de teren. Muntii ar tasni in mijlocul sesurilor, multi dintre ei incalecand peste alti munti existenti, provocand sciziuni si rupturi masive.
Lacurile s-ar goli de apa, raurile si-ar schimba cursul; regiuni uriase ale pamantului, impreuna cu toti locuitorii lor, ar cadea sub valurile marii.
Padurile ar arde iar uraganul si marile involburate le-ar smulge din radacini, adunandu-le in gramezi uriase. Mari s-ar transforma in deserturi
iar apele ar dispare.

LAtunci se va arata in cer semnul Fiului." Nu ni se spune care va fi semnul acela. Prima Sa venire a fost insotita de un semn pe cer - steaua.
Poate ca tot o stea miraculoasa va vesti a doua Sa venire. Unii cred ca Fiul Omului insusi va fi semnul.

Indiferent de semnificatia reald a versetului, semnul va fi vazut de toti cand se va arata. Toate semintiile (triburile) pamantului se vor boci si
vor vedea pe Fiul omului venind pe norii cerului, cu putere si cu o mare slava." Ce clipa minunata va fi! Cel care a fost scuipat si rastignit va fi
razbunat, ca Domn al vietii si gloriei! Blandul si umilul Isus se va arata ca lehova insusi. Mielul de jertfa va descinde ca Leu cuceritor.
Dispretuitul tamplar din Nazaret va veni ca Rege al regilor si Domn al domnilor. Carele Sale vor fi norii cerului. El va veni imbracat cu toata
puterea si splendoarea - acesta fiind momentul asteptat cu atata ardoare de toata creatia, ce a suspinat atatea mii de ani!

Cand va cobori El, va trimite pe Tngerii Sai pe tot pamantul, ca sa adune pe alesii Lui - Israelul credincios - in tara Palestinei. De pe tot
pamantul ei se vor aduna sa-L salute pe Mesia si sa se bucure de domnia Sa slavita.

,De la smochin invatati pilda lui". Din nou, Domnul nostru trage nvataminte spirituale din natura. Cand ramurile smochinului se fragezesc si
infrunzesc, stiti ca vara este aproape. Am vazut ca smochinul intruchipeaza poporul Israel (21:18-22). Veacuri de-a randul, Israelul a zacut
latent, fara sa aiba nici un guvern al sau, nici o structura statala, nici un sistem monetar, nici o administratie. Spiritual, natiunea ramane in
continuare rece si stearpa. Nu da nici un rod pentru Dumnezeu. Dar pe plan national, am putea spune ca ramurile sale au fragezit si au
inverzit.

»Tot asa, si voi, cand veti vedea toate aceste lucruri, sa stiti ca Fiul omului este aproape, este chiar la usi." Reaparitia Israelului ca natiune
suverana inseamna nu numai ca inceputul Marii Stramtorari este aproape, dar si ca Domnul insusi este aproape, chiar la usi!

Daca venirea lui Cristos ca sa domneasca este atat de aproape, cu cat mai iminenta este Rapirea bisericii? Daca zarim deja umbrele
evenimentelor care trebuie sa preceada aparitia Sa in slava, cu cat mai aproape suntem noi de prima etapa a Parusiei sau Venirii Sale
(1Tesaloniceni 4:13-18)?!

Dupa ce s-a referit la smochin, Isus a addugat: ,,Adevarat va spun ca nu va trece cu nici un chip aceasta generatie pana nu se vor intampla
toate aceste lucruri." (Versetul a fost tradus dupa versiunea engleza din textul original al comentariului, n.tr.) ,Aceasta generatie" nu poate
sa se refere la oamenii care au trait pe vremea cand era Cristos pe pamant; toti aceia au murit, dar evenimentele descrise in capitolul 24 nu
au avut inca loc. Ce a vrut atunci Domnul sa spuna prin acest termen: ,generatia aceasta"? Exista doua explicatii plauzibile:

F.W. Grant si alti comentatori cred ca este vorba despre ,insasi generatia care vede inceputul acestor lucruri, si care va apuca sa vada si
sfarsitul." Aceiasi oameni care vad ridicarea Israelului ca natiune, (sau care vad inceputul Marii Stramtorari) 1l va vedea pe Domnul Isus
venind pe norii cerului ca sa domneasca.

Cealalta explicatie este ca termenul generatie trebuie luat in sensul de rasa (sau ,neam", cum reda versiunea Cornilescu acest verset, n.tr.).
Este o traducere legitima a termenului original din greaca, care inseamna ,0oameni din acelasi stoc", ,rasa" sau ,familie" (Matei
12:45;23:35,36). Asadar Isus a prezis ca rasa iudaica va supravietui, pentru a vedea toate aceste lucruri implinindu-se. Este un miracol al
istoriei faptul ca evreii continua sa supravietuiasca, dupa toate persecutiile si atrocitatile la care au fost supusi.

Dar eu cred ca de aici se mai desprinde un gand. Pe vremea lui Isus, termenul ,neamul acesta" (sau ,generatia aceasta", n.tr.) se referea la
un popor care refuza cu incapatanare sa-L recunoasca pe El ca Mesia. Cred ca El a prezis ca Israelul ca natiune va continua sa-L respinga pe
Cristos pana la a doua Sa venire. Atunci toata razvratirea va fi zdrobita si numai aceia care se vor supune de buna voie guvernarii Sale vor fi
crutati, pentru a putea intra in Mia de ani.

Pentru a sublinia caracterul infailibil al prezicerilor Sale, Isus a adaugat ca cerul si pamantul vor trece, dar cuvintele Lui nu vor trece. Prin cer
Domnul s-a referit la cerurile atmosferice, la bolta cereasca de deasupra noastra, nu la cerul care este locuinta lui Dumnezeu (2Corinteni
12:2-4). Dizolvarea cerului si a pamantului este descrisa la 2Petru 3:10-13 si apoi la Apocalipsa 20:11.

Cat priveste ziua si ceasul venirii Sale a doua oara, ,,nu stie nimeni: nici ingerii din ceruri, nici Fiul, ci numai Tatal [Meu]". Acesta trebuie sa fie
un avertisment suficient pentru a ne feri de ispita de a stabili date sau de a crede in cei care se ocupa cu acest lucru. Nu ne mira ca ingerii nu
stiu, deoarece ei sunt creaturi marginite, cu o cunoastere marginita.

Desi cei care vor trai thainte de revenirea lui Cristos nu vor cunoaste ziua si ceasul, se pare ca cei care cunosc profetiile vor putea cunoaste
anul. De pilda, ei vor sti ca va fi la aproximativ trei ani si jumatate dupa ce va fi inaltat in templu chipul idolului (Daniel 9:27; vezi si Daniel
7:25;12:7,11;Apocalipsa 11:2,3;12:14;13:5).

in zilele acelea insa cei mai multi oameni vor fi nepasatori, exact ca in zilele lui Noe. Desi zilele dinaintea potopului au fost pline de o cumplit
rautate, nu aceasta trasatura este subliniata aici. Oamenii mancau, beau, se insurau si se maritau. Cu alte cuvinte, isi vedeau de treburile lor
obisnuite, ca si cand ar fi trait in veci. Desi au fost avertizati ca va veni un mare potop, ei au trait ca si cand ar fi fost imuni la acest potop.



Dar cand, in cele din urma, a venit potopul, i-a gasit total nepregatiti, situati in afara singurului loc de adapost. Exact asa va fi si la revenirea
lui Cristos. Numai cei gasiti in Cristos, arca mantuirii, vor fi izbaviti.

Atunci din doi barbati care vor fi la camp, unul va fi luat ca sa fie judecat, si altul va fi lasat, ca sa intre in Mileniu. Din doua femei care vor
macina la moara, una va fi luata ca sa fie judecata, si alta va fi lasata, ca sa se bucure de binecuvantarile domniei lui Cristos. (Versetele 40 si
41 sunt adesea folosite ca argument, atunci cand sunt avertizati cei nemantuiti, in legatura cu Rapirea - adica prima etapa a venirii lui Cristos
pe pamant, pentru ca sa-Si ia toti credinciosii la cer, laséandu-i pe necredinciosi aici jos, ca sa infrunte judecata. Desi acest text poate constitui
o aplicatie valabila a acestei preveniri, contextul ne arata fara echivoc ca interpretarea are de a face cu venirea lui Cristos, pentru a domni.)

Avand in vedere incertitudinea cu privire la ziua si ceasul venirii Sale, oamenii ar trebui sa vegheze. Daca cineva stie ca-i va fi pradata casa,
se va pregati, chiar dacd nu va cunoaste momentul exact cand se va intdmpla acest lucru. Fiul Omului va veni cand multimile de oameni se
vor astepta cel mai putin. Prin urmare, copiii Lui trebuie sa-L astepte cu infrigurare.

G. Parabola robului intelept si a celui rau (24:45-51)

In ultimele versete din acest capitol, Domnul Isus arata c& un slujitor (sau rob) isi va trdda adevaratul caracter prin modul in care se va purta
cu privire la revenirea Stapanului sau. Toti slujitorii au datoria sa hraneasca, la timp, membrii casei. Dar nu toti cei care sustin ca sunt
slujitorii lui Cristos sunt, cu adevarat, ai Lui.

Robul intelept este cel care va fi gasit avand grija de copiii lui Dumnezeu. Un asemenea slujitor va fi onorat cu vaste responsabilitati in
imparatie. Stapanul il va pune peste toate averile sale.

Robul rau il reprezinta pe cel care e credincios doar cu numele, pe cel a carui comportare nu este afectata de perspectiva revenirii apropiate
a stapanului sau. Acest slujitor incepe sa bata pe ceilalti slujitori, s8 manance si sa bea la un loc cu betivii. O asemenea comportare
demonstreaza ca el nu este gata pentru imparatie. Cand va veni Regele, il va pedepsi si soarta lui va fi soarta fatarnicilor; acolo va fi plansul
si scrasnirea dintilor.

Parabola aceasta se refera la revenirea vizibila a Regelui-Mesia. Dar principiul se aplica la fel de bine si la Rapire. Multi oameni care sustin ca
sunt crestini dovedesc, in realitate, prin ostilitatea lor fata de copiii lui Dumnezeu si usurinta cu care se alipesc de cei nelegiuiti, ca, in
realitate, nu asteapta Revenirea lui Cristos. Pentru ei venirea Domnului va insemna judecata, si nu binecuvantare.

H. Parabola celor zece fecioare (25:1-13)

Primul cuvant, ,Atunci", stabilind legatura cu capitolul 24, plaseaza in mod evident aceasta, parabola in perioada precedenta si concomitenta
cu revenirea Regelui pe pamant. Isus aseamana imparatia cerurilor din vremea aceea cu zece fecioare, care si-au luat candelele, si au iesit in
intdmpinarea mirelui. Cinci din ele au fost intelepte, luandu-si untdelemn pentru candelele lor. Celelalte cinci nu au fost intelepte, caci nu
si-au luat untdelemn. Pe cand asteptau, toate au adormit.

Cele cinci fecioare intelepte reprezinta adevaratii ucenici ai lui Cristos in timpul Marii Stramtorari. Candelele simbolizeaza marturia iar uleiul
(untdelemnul) 11 simbolizeaza pe Duhul Sfant. Fecioarele nechibzuite ii reprezinta pe cei care marturisesc ca au nadejdea venirii lui Mesia,
dar n-au fost niciodata convertiti si astfel nu il au pe Duhul Sfant. Mirele este Cristos, Regele; intarzierea Lui simbolizeaza perioada dintre cele
doua Veniri ale Sale. Faptul ca toate cele zece fecioare au dormit ne arata ca pe dinafara nu se deosebeau prea mult unele de altele.

La miezul noptii s-a auzit strigarea c& vine mirele. In capitolul precedent am aflat ca sosirea Sa va fi vestitd de semne cutremuratoare.

Fecioarele s-au sculat si si-au pregéatit candelele - cici toate doreau si fie gata. insa cele nechibzuite, neavand untdelemn, au cerut putin de
la cele intelepte, dar acestea le-au trimis sa-si cumpere untdelemn. Refuzul celor intelepte pare egoist, la prima vedere, dar in domeniul
spiritual, nimeni nu poate impartasi Duhul la altul. Desigur, Duhul Sfant nu poate fi cumparat, dar Biblia recurge aici la o figura de stil, in
legatura cu cumpararea mantuirii fara bani si fara plata.

Pe céand se duceau ele sa cumpere untdelemn, a venit mirele. Versiunea Syriaca si Vulgata spun ca el a venit cu mireasa sa. Acest amanunt
corespunde perfect tabloului profetic. Domnul Isus se va intoarce de la nunta cu mireasa Sa, biserica (1Tesaloniceni 3:13). (Nunta are loc in
cer [Efeseni 5:27] dupa Rapire.) Ramasita credincioasa a sfintilor din Marea Stramtorare va intra cu El in odaia de nunta. Ospatul de nunta
este o descriere plastica a bucuriei si binecuvantarii imparatiei pamantesti a lui Cristos. Fecioarele intelepte au intrat cu el in odaia de nunta
(sau la ospatul de nunta, versiunea JND); si s-a incuiat usa. A fost prea tarziu ca sa mai poata intra cineva in imparatie. Cand au venit
celelalte fecioare, cerand sa fie lasate sa intre, mirele a declarat ca nu le cunoaste - semn clar ca nu se nascusera din nou.

Invatatura pe care trebuie sa ne-o insusim, spune Isus, este c& trebuie s& veghem, deoarece nu se cunoaste ziua si ceasul venirii Sale.
Credinciosii trebuie sa trdiasca ca si cand Domnul ar putea veni in orice clipa. Sunt candelele noastre pregatite si umplute cu untdelemn?

I. Parabola talantilor (25:14-30)

Parabola aceasta ne invata si ea ca atunci cand va reveni Domnul, vor exista slujitori autentici si slujitori falsi. Istoria graviteaza in jurul unui
om, care, inainte de a pleca intr-o calatorie lunga, si-a strans robii (slujitorii) si le-a dat fiecaruia dintre ei diferite sume de bani, potrivit cu

capacitatea lor. Unuia i-a dat cinci talanti, altuia doi iar ultimului unu. Ei aveau datoria sa foloseasca banii in asa fel incat acestia sa-i aduca
castig stapanului. Omul cu cinci talanti a mai castigat cinci. Cel cu doi talanti a reusit sa-i dubleze. Dar omul cu un singur talant I-a ingropat.

Nu e greu sa vedem ca Cristos este stapanul iar calatoria lunga este perioada dintre prima si a doua Sa venire. Cei trei slujitori sunt israeliti
aflati in viata Tn timpul Marii Stramtorari, insarcinati cu raspunderea de a purta de grija intereselor Domnului absent. Ei primesc
responsabilitatea in functie de capacitatile individuale ale fiecaruia.



Dupa multa vreme, stapanul... s-a intors si le-a cerut socoteala. Aceasta reprezinta a doua venire a Domnului. Primii doi au primit exact
aceeasi elogiere: ,,Bine, rob bun si credincios; ai fost credincios in putine lucruri, te voi pune peste multe lucruri; intra in bucuria stapanului
tau." Proba la care a fost supusa slujirea lor nu a constat in cantitatea castigata, ci in efortul depus. Fiecare s-a folosit de capacitatea sa din
plin si a castigat suta la sutd. Aici sunt Tntruchipati credinciosii adevarati, a caror rasplata este sa se bucure de binecuvantarile imparatiei
mesianice.

Al treilea slujitor nu a avut ce sa-i dea stapanului sau decat insulte si scuze. Astfel el I-a acuzat pe stapanul sau ca este aspru si nerezonabil,
ca secera de unde n-a semanat si ca strange de unde n-a vanturat. Scuza robului acestuia a constat in aceea ca teama sa |-a paralizat si |-a

determinat sa ingroape talantul. Slujitorul acesta a fost negresit un necredincios, intrucat nici un credincios autentic nu ar fi nutrit asemenea
ganduri la adresa stapanului sau.

Stapanul sau l-a mustrat, facandu-I viclean si lenes. Daca asa gandea despre stapanul sau, de ce nu i-a depus banii la banca, pentru ca
acestia sa castige dobanda? Apropo, in versetul 26 stapanul nu accepta acuzele care i se aduc. Mai degraba, el zice: ,Daca asa stapan ai
crezut ca sunt, atunci cu atat mai mult trebuia sa pui talantul in exploatare. Cuvintele tale te condamna, nu te scuza."

Daca acest om ar fi castigat un talant cu talantul ce-l avea, ar fi primit aceleasi elogii ca ceilalti slujitori. in schimb, singura sa recolts a fost o
groapa in pamant!

Talantul sdu i-a fost luat si dat celui cu zece talanti - in conformitatea cu o lege care functioneaza in domeniul spiritual: , Celui ce are i se va
mai da, si va avea de prisos, dar de la cel ce n-are se va lua si ceea ce are!" Cei care doresc sa se lase folositi pentru slava lui Dumnezeu vor
primi mijloacele necesare. Cu céat vor face mai mult pentru Domnul, cu atat mai mult vor fi nvredniciti sa faca pentru El. Dimpotriva, vom
pierde tot ceea ce nu punem in lucru. Atrofia este rasplata indolentei.

Referirea la ,zarafi" (sau ,,bancheri") in versetul 27 sugereaza ca daca nu putem folosi bunurile noastre pentru Domnul, atunci ar fi indicat sa
le dam altora, care stiu cum sa se foloseasca de ele. Bancherii, in acest caz, ar putea fi misionari, societati biblice, edituri crestine, programe
radiofonice de vestire a evangheliei, etc. intr-o lume ca cea in care tréim, nu existd scuze pentru a I&sa banii s& lancezeasca. Pierson ne face
o recomandare utila in acest sens:

Sufletele sovaielnice, neadecvate pentru slujirea indrazneata si independenta in folosul imparatiei, ar putea corela incapacitatea lor cu
capacitatea si agerimea altora, care vor fructifica darurile si bunurile puse la dispozitie de aceste suflete, pentru ca ele sa poata fi folosite de
Stapan si de biserica Sa... Ispravnicul (administratorul) poate avea bani ori poate avea alte daruri, care pot fi valorificate, dar i lipseste
credinta si prevederea, nu are suficientd energie si intelepciune. ,Schimbatorii® Domnului ii vor putea arata cum poate aduce el castig pentru
Stapanul... Biserica exista si pentru ca taria unui membru sa poata veni in ajutorul altuia, mai slab, pentru ca, prin cooperarea tuturor,
puterea celor mai tari si a celor mai slabi sa poata fi marita.

Robul netrebnic a fost aruncat afara - adica a fost exclus din imparatie, pentru a avea parte de soarta ingrozitoare a celor rai. Nu esecul sau
de a investi talantul este acela care 1-a condamnat; mai degraba, lipsa lui de fapte bune a demonstrat ca nu poseda credinta salvatoare.

Sectiunea aceasta descrie judecata natiunilor, care nu trebuie confundata cu judecata de la scaunul de judecata al lui Cristos sau cu judecata
de la marele tron alb. Scaunul de judecata al lui Cristos - o perioada de trecere in revista si de rasplatire a credinciosilor, in exclusivitate, are
loc dupa Rapire (Romani 14:10;1Coriteni 3:11-15;2Corinteni 5:9,10). Judecata de la marele tron alb are loc in eternitate, dupa mia de ani
(Mileniul). Mortii rai vor fi judecati si aruncati in iazul cu foc (Apocalipsa 20:11-15).

Judecata natiunilor sau a Neamurilor (termenul original din greaca sprijina ambele sensuri) are loc pe pamant, dupa ce a venit Cristos sa
domneasca, asa cum ne spune limpede versetul 31: ,Cand va veni Fiul omului in slava Sa, cu toti sfintii ingeri, va sedea pe scaunul de
domnie al slavei Sale." Daca nu gresesc, conform textului de la loel 3, judecata va avea loc in Valea lui losafat, in afara lerusalimului (3:2).
Natiunile vor fi judecate in functie de tratamentul pe care I-au aplicat fratilor evrei ai lui Cristos in timpul Marii Stramtorari (loel
3:1,2,12-14;Matei 25:31-46).

Este important sa observam ca sunt mentionate trei categorii: oi, capre si fratii lui Cristos. Primele doua categorii, pe care le va judeca
Cristos, sunt Neamurile aflate in viata in timpul Marii Stramtorari. A treia categorie o constituie fratii evrei ai lui Cristos, care I-au fost
credinciosi si au refuzat sa se lepede de Numele Lui in timpul Marii Stramtorari, in ciuda persecutiilor.

Regele va aseza oile la dreapta Sa, dar caprele la stanga Sa. Apoi le va invita pe oi sa intre in glorioasa Sa imparatie, pregatita lor de la
intemeierea lumii. Motivul invocat este ca acestea L-au hranit cand era flamand, l-au dat sa bea cand I-a fost sete si L-au primit ihauntru,
cand era strain, L-au imbracat cand era saracacios imbracat, L-au vizitat cand era bolnav si s-au dus sa-L vada cand era la inchisoare. Oile
neprihanite se vor intreba, mirate, cand au dat ele dovada de asemenea bunatate fata de Rege, cand El nici nu a fost prezent pe pamant in
timpul generatiei lor! El le va explica ca atunci cand s-au purtat prietenos cu cei mai mici dintre fratii Lui, cu El s-au purtat prietenos. Tot ce
au facut pentru unul din ucenicii Lui le va fi rasplatit ca si cand ar fi facut aceste lucruri pentru El insusi.

In schimb, caprelor nelegiuite li se va spune sa plece de la El in focul vesnic, pregatit pentru diavolul si ingerii lui, deoarece ele nu au avut
grija de El in timpul Marii Stramtorari, numita si Necazul cel mare al lui lacov. Cand acestea se vor scuza, spunand ca nu L-au vazut niciodata,
El le va aminti ca esecul lor de a fi avut grija de urmasii Lui a echivalat cu esecul de a fi avut grija chiar de EI.

Astfel caprele vor merge in pedeapsa vesnica, dar oile in viata vesnica. Afirmatia aceasta ridica insa doua probleme: Mai intéi, fragmentul de
fatd pare s& propovaduiasca faptul ¢ natiunile sunt salvate sau pierdute in masa. In al doilea rand, naratiunea creeazé impresia c& oile sunt
mantuite prin fapte bune iar caprele sunt oséndite prin esecul de a face fapte bune. Cat priveste prima dificultate, sa nu uitdm ca Dumnezeu
intr-adevar se poarta cu natiunile in felul descris. Vechiul Testament e plin de cazuri in care natiuni sau popoare sunt pedepsite din pricina
pacatului lor (Isaia 10:12-19;47:5-15;Ezechiel 25:6,7;Amosl:3,6,9,11,13;2:1,4,6;0badia 10;Zaharia 14:1-5). Prin urmare, nu este irational sa
credem ca natiunile vor continua sa aiba parte de pedeapsa divind. Asta nu inseamna ca fiecare persoana individuala care face parte din
acea natiune va fi implicata in urmarile care vor veni peste poporul intreg, ci, mai degraba, ca principiile justitiei divine se vor aplica la scara



nationald, cat si individuala.

Cuvantul ethne, tradus (in versiunile engleze ale Bibliei, n.tr.) prin ,natiuni" in pasajul acesta ar putea tot atat de bine sa fie traduse prin
Neamuri (adica ,,neevrei", n.tr.). Unii cred ca textul de fata descrie judecata unor persoane individuale dintre Neamuri. Fie ca e vorba de
natiuni, fie de persoane individuale, problema care se ridica este: cum ar putea fi stranse multimi atat de mari de oameni inaintea Domnului
in Palestina? Poate ca ar fi mai indicat sa credem ca ar fi vorba de reprezentanti ai natiunilor sau de categorii individuale, adunate la
judecata.

Cat priveste a doua problema, textul de aici nu poate fi folosit in sprijinul teoriei ca mantuirea s-ar putea castiga prin fapte. Marturia
universala a Bibliei, de la un capat la altul al ei, este ca mantuirea se capata prin credinta, si nu prin fapte bune (Efeseni 2:8,9). Dar Biblia
insista tot atat de mult asupra faptului ca adevarata credinta se manifesta prin fapte bune, care sunt roadele ei naturale. Daca faptele bune
lipsesc cu desavarsire, asta dovedeste ca persoana respectiva nu a fost mantuita niciodata. Asadar, trebuie sa intelegem ca Neamurile nu
sunt mantuite prin atitudinea prietenoasa fata de ramasita credincioasa a Israelului, ci bunatatea lor oglindeste dragostea ce I-o poarta
Domnului.

Am mai putea aminti trei puncte aici: Mai intai, se spune ca imparatia a fost pregatita pentru cei neprihaniti de la intemeierea lumii (v.34), in
timp ce iadul a fost pregatit pentru diavolul si ingerii lui (v. 41). Dumnezeu doreste ca oamenii sa fie binecuvantati; iadul nu a fost destinat
initial pentru omenire. Dar daca oamenii refuza cu incapatanare viata, atunci inseamna ca aleg, in mod necesar, moartea.

A doua idee care se desprinde de aici este ca Domnul Isus a vorbit despre focul vesnic sau etern (v. 41), despre pedeapsa eterna (v. 46) si
despre viata vesnica (v. 46). Cel care ne-a invatat ca exista viata vesnica ne invata ca exista si pedeapsa vesnica, intrucat si intr-un caz, si in
celalalt ideea de vesnicie sau eternitate este redata prin acelasi termen in textul original, ar fi o dovada de inconsecventa din partea noastra
sa acceptam existenta uneia dintre cele doua realitati, respingand-o pe cealalta. Daca termenul tradus prin etern sau vesnic nu inseamna
Lnesfarsit", atunci limba greaca nu poseda alti termeni care sa redea ideea. Dar noi stim ca termenul respectiv inseamna ,fara sfarsit",
deoarece asa il gasim folosit in alte texte din Noul Testament, cu referire la eternitatea lui Dumnezeu (1Timotei 1:17).

in fine, Judecata Neamurilor ne aminteste cu pregnant& ca Cristos si oamenii Lui sunt una; tot ce-i afecteazé pe ei il afecteaza si pe EIl. Avem
extraordinarul potential de a demonstra dragostea noastra pentru El, purtandu-ne cu dragoste fata de cei ai Sai, care il iubesc.

A. Complotul uciderii lui Isus (26:1-5)

Pentru a patra si ultima oara n aceasta Evanghelie Domnul Si-a avertizat ucenicii ca El va trebui sd moara (16:21;17:23;20:18). Anuntul Sau
a implicat o relatie stréansa de timp intre Paste si rastignirea Sa: ,Stiti ca dupa doua zile vor fi Pastele; si ca Fiul omului va fi dat ca sa fie
rastignit." in anul acela Pastele avea s&i-si gdseasca adevarata semnificatie. Mielul Pascal sosise in sfarsit, si acum urma sa fie in curand
injunghiat

Chiar pe cand rostea El aceste cuvinte, preotii cei mai de seama si batranii norodului s-au strans in curtea marelui preot, care se numea
Caiafa, pentru a-si pune la punct strategia. Ei ar fi dorit sa-L aresteze pe furis si sa-L omoare, dar s-au gandit ca nu ar fi prudent sa procedeze
astfel in timpul praznicului, intrucat aceasta ar putea starni o reactie violenta din partea oamenilor, care ar protesta impotriva executiei Sale.
Este incredibil sa constatam ca liderii religiosi ai Israelului au luat initiativa, uneltind uciderea lui Mesia al lor, cand ei ar fi trebuit sa fie primii
care sa-L recunoasca si sa-L inscauneze. lata insa ca ei se afla printre cei mai inversunati dusmani ai Sai!

B. Isus este uns la Betania (26:6-13)

Incidentul acesta sparge, pentru moment, tensiunea si atmosfera sumbra, creata de actul de tradare al preotilor, de meschinaria ucenicilor si
de perfidia lui luda. Cand Isus era in Betania, in casa lui Simon leprosul, s-a apropiat de E1 o femeie cu un vas de alabastru cu mir foarte
scump; si pe cand sta El la masa, ea a turnat mirul pe capul Lui. Jertfa ei costisitoare a exprimat profundul ei devotament pentru Domnul Isus,
reliefand, de fapt, ca nici un dar nu era prea scump pentru El.

Ucenicii, si mai ales luda (loan 12:4,5), au considerat acest gest drept o risipa enorma. Dupa ei, banii respectivi puteau fi folositi mai judicios,
dandu-i saracilor.

Isus a corectat gandirea lor deformata. Actul femeii nu a fost deloc o risipa, ci un gest minunat. Mai mult, momentul a fost perfect ales.
Saracii pot fi ajutorati oricand, dar numai o data in toata istoria lumii putea fi uns Mantuitorul in vederea ingroparii Sale. Momentul sosise si 0
femeie singuratica, patrunsa insa de discernamant spiritual, a prins acest prilej - I-a fructificat. Fiind convinsa de adevarul prezicerilor
Domnului cu privire la moartea Sa, ea fisi va fi zis: ,,Ori acum, ori niciodata!" Si Cuvantul demonstreaza ca ea a avut dreptate. Intentia
femeilor care de la inceput au planuit a-1 unge trupul dupa inhumarea Sa, a fost zadarnicita de invierea Domnului Isus (Marcu 16:1-6).

Domnul Isus a imortalizat acest gest simplu de iubire profunda al femeii, prin cuvintele: ,,Adevarat va spun ca oriunde va fi propovaduita
Evanghelia aceasta, in toatd lumea, se va spune si ce a facut femeia aceasta, spre pomenirea ei." Orice act de adevarata inchinare umple
curtile raiului cu mireasma lui aleasa, fiind consemnat definitiv in memoria Domnului.

C. Actul de tradare al lui luda (26:14-16)

Atunci unul din cei doisprezece - unul din ucenicii care traise alaturi de El, vdzuse minunile savarsite de El si auzise invataturile Sale de
neasemuita profunzime si fusese martor la viata Sa fara de pacat - unul pe care Isus |-a numit: ,prietenul meu apropiat, in care imi puneam
increderea si care manca din painea mea" (Psalmul 41:9) - a fost acela care si-a ridicat calcaiul impotriva Fiului lui Dumnezeu. luda
Iscarioteanul s-a dus la preotii cei mai de seama si s-a invoit sa-si vanda Stapanul pentru treizeci de arginti. Preotii i-au platit pe loc ridicola
suma de aproximativ 15 dolari.

Ce contrast izbitor intre femeia care L-a uns pe Isus in casa lui Simon si luda! Ea L-a pretuit pe Mantuitorul enorm de mult. luda n-a pus prea
mult pret asupra Lui.



Si astfel cel care nu avusese parte decat de bunatatea Domnului Isus si-a adus propria contributie la groaznicul targ.

Era prima zi a s&rbé&torii (praznicului) Azimilor, prilej cAnd se elimina orice aluat din casele evreilor. Ce ganduri il vor fi animat pe Domnul,
cand Si-a trimis ucenicii sa caute un om al cdrui nume nu este mentionat, care urma sa-i conduca la casa randuita pentru acest scop?
Probabil indrumarile au fost vagi, tocmai pentru a nu le permite conspiratorilor s& le dea de urma. in orice caz, observdm cunoasterea
perfecta a Domnului Isus cu privire la persoane individuale, la locul unde se aflau si la gradul de disponibilitate de a coopera. Retineti
cuvintele: ,Invatatorul zice: «Vremea Mea este aproape; voi tine Pastele cu ucenicii Mei in casa ta.»" Domnul isi infrunta moartea apropriata
cu un calm desavarsit, cu o adanca pace launtrica. Cu un gest de delicatete desavarsita, El a organizat aceasta masa speciala. Ce mare a fost
privilegiul de care a avut parte acest om anonim sa puna la dispozitie casa pentru acest ultim Paste!

Pe cand mancau, Isus a facut cutremuratorul anunt ca unul din cei doisprezece avea sa-L vanda. Ucenicii s-au umplut de intristare,
consternare si un sentiment de nesiguranta, de indoiala cu privire le propria lor persoana. Unul din ei L-a intrebat: ,,Nu cumva sunt eu,
Doamne?" Dupa ce toti, in afara de luda, au pus aceasta intrebare, Isus le-a raspuns ca este cel care a intins mana in farfurie cu El. Domnul a
luat apoi o bucata de paine, a muiat-o in sos si i-a inmanat-o lui luda (loan 13:26) - un semn de deosebita afectiune si prietenie. El le-a
amintit ca ceea ce avea sa | se intample avea un caracter oarecum irezistibil. Dar asta nu |-a absolvit pe luda de responsabilitate, caci textul
spune c& mai bine ar fi fost daca nu s-ar fi ndscut. luda a ales in mod deliberat s& il vand& pe Mantuitorul si astfel s-a facut personal
responsabil.

Cand luda a intrebat pe sleau daca el este acela, Isus a raspuns: ,Da".

Dupa ce a sarbatorit ultimul Sau Paste, Mantuitorul a instituit ceea ce noi numim Cina Domnului. Elementele esentiale - painea si vinul - erau
deja pe masa, ca parte din masa pascala; Isus le-a imbracat insa cu sensuri noi. Mai intai, El a luat paine si a binecuvantat-o; a frant-o si a
dat-o0 ucenicilor, zicAnd: ,Luati, mancati, acesta este trupul Meu." intrucat trupul Sau nu fusese asezat pe cruce, e limpede ca El S-a exprimat
la figurat, folosind painea ca simbol al trupului Sau.

Tot asa stau lucrurile si cu paharul (cupa). Vasul denumeste de obicei continutul sau. Paharul (sau cupa, in engleza, n.tr.) continea rodul vitei,
care, la randul ei, era simbolul sangelui noului legamant. Noul si neconditionatul legamant al harului avea sa fie ratificat prin sangele Lui
scump, varsat pentru multi spre iertarea pacatelor. Sangele Lui a fost suficient pentru a asigura iertarea pentru toti. Dar aici a fost varsat
pentru multi, prin faptul ca devenea efectiv doar pentru iertarea pacatelor celor care au crezut.

Mantuitorul le-a amintit apoi ucenicilor ca nu va mai bea din rodul vitei, impreuna cu ei, pana la revenirea Sa pe pamant, ca sa domneasca.
Atunci vinul va avea o noua semnificatie, caci va exprima bucuria si binecuvantarea imparatiei Tatalui Sau.

intrebarea care se ridica adesea in acest punct este daca trebuie sa folosim paine dospitd sau nedospits, vin fermentat sau nefermentat,
respectiv must, la Cina Domnului. Nu exista nici o indoiala asupra faptului cd Domnul a folosit paine nedospita si vin fermentat (de altfel, in
vremea aceea orice vin era fermentat). Cei care argumenteaza ca painea dospita (deci cu aluat, care ar intruchipa pacatul) ar fi neindicata,
intrucat nu respecta tiparul biblic, nu trebuie sa uite, in acest caz, ca si folosirea mustului, deci a vinului nefermentat, ar constituie o incalcare
de la tiparul biblic. Ce trist e sa devenim atat de preocupati cu elementele Cinei, neglijandu-L pe Domnul insusii Pavel a subliniat faptul ca
ceea ce conteaza este simbolul spiritual al painii, nu painea in sine. ,Caci Cristos, Pastele nostru, a fost jertfit pentru noi. De aceea, sa luam
parte la sarbatoare nu cu un aluat vechi, nici cu un aluat de rautate si de viclenie, ci cu azimile curatiei si ale adevarului." (1Corinteni 5:7,8).
Nu aluatul din paine conteaza, ci aluatul din viata noastra - acela ne afecteaza!

Dupa Cina Domnului, micul grup a intonat o cantare de lauda, probabil luata din Psalmii 113-118 - ,,Marele Hallel". Apoi au parasit lerusalimul,
au traversat paraul Chedron si au urcat versantul de vest al Muntelui Maslinilor, intrand in Gradina Ghetsimane.

Pe tot parcursul lucrarii Sale publice, Domnul Isus i-a avertizat pe ucenicii Sai cu privire la ceea ce ii astepta in viitor. Acum le-a spus ca ei se
vor desolidariza de El in noaptea aceea. Ca vor fi cuprinsi de frica, cand vor vedea cum se abate furia furtunii. Pentru a-si scapa propria lor
viata, ei aveau sa-L paraseasca pe invatatorul lor. Aici se implinea profetia lui Zaharia: , Loveste pe pastor si oile se vor risipi" (Zaharia 13:27)

Dar El nu i-a lasat fara nadejde. Cu toate ca ei aveau sa se rusineze de asocierea cu El, El nu-i va parasi cu nici un chip. Dupa ce a inviat din
morti, i-a intdmpinat in Galileea. Ce prieten minunat, care nu da niciodata gres!

Impulsiv ca intotdeauna, Petru L-a intrerupt pe Domnul, ca sa-L asigure ca si daca altii s-ar putea sa-L paraseasca, el unul niciodata nu va
face una ca asta! Isus a corectat adverbul ,, niciodata ", inlocuindu-Il cu prezicerea: ,chiar in noaptea aceasta... de trei ori" inainte de a canta
cocosul, navalnicul ucenic avea sa se lepede de invatatorul de trei ori.

Continuand sa-si sustina loialitatea, Petru a insistat ca mai degraba ar muri cu Cristos, decat sa se lepede de El. Toti ucenicii au spus acelasi
lucru. Desigur, ei au fost sinceri cand au afirmat asta. Numai ca ei nu-si cunosteau propriile lor inimi!

Nimeni nu se poate apropia de relatarea evenimentelor sacre din Gradina Ghetsimane fara sa-si dea seama ca se afla pe teren sfant. Oricine
doreste sa comenteze asupra pasajului incearca un sentiment extraordinar de uimire, de sfiala, de retinere. Dupa cum s-a exprimat Guy King:
,Caracterul supranatural al evenimentului te face sa te temi, ca nu cumva, atingandu-te de el, sa-i intinezi puritatea."

Dupa ce au intrat in gradina Ghetsimani (care inseamna teasc pentru stors uleiul de masline), Isus le-a spus la opt dintre ucenicii sa stea si sa
astepte, apoi i-a luat cu El pe Petru si pe cei doi fii ai lui Zebedei, ducandu-i mai in interiorul gradinii. Oare nu ar putea aceasta sa insemne ca
diferiti ucenici au diferite capacitati sau aptitudini, de a intelege si a se uni cu Mantuitorul in agonia Sa?

Si a inceput sa Se intristeze si sa Se mahneasca foarte tare. Lui Petru, lacov si loan le-a spus pe fata ca sufletul Sau era cuprins de o intristare
de moarte. Negresit aceasta era repulsia nespus de mare pe care o simtea sufletul Sau curat si sfant la gandul ca va deveni o jertfa de pacat
pentru noi toti. Noi, care suntem pacatosi, nu putem concepe ce a fnsemnat pentru El, Cel fara pacat, sa fie facut pacat pentru noi (2Corinteni
5:21)!



Nu e de mirare c& i-a lasat pe cei trei si s-a dus putin mai inainte, in adancul gradinii. Nimeni nu era. In stare s& impartiseasca suferinta Sa
sau sa se roage rugaciunea Sa: ,Tatal Meu, daca este cu putinta, sa treaca de la Mine paharul acesta! Totusi, nu cum voiesc Eu, ci cum
voiesti Tu."

Pentru ca nu cumva sa fim ispititi sa credem ca aceasta rugaciune a exprimat reticenta Lui sau dorinta de a bate in retragere, e bine sa ne
reamintim cuvintele Sale de la loan 12:27,28: , Acum sufletul Meu este tulburat. Si ce voi zice?... Tata, scapa-Ma din ceasul acesta?... Dar
tocmai pentru aceasta am venit pana in ceasul acesta. Tata, preamareste Numele Tau!" Prin urmare, cand S-a rugat ca sa treaca de la El
paharul acela, Domnul nu a cerut sa fie izbavit de cruce, caci tocmai acesta a fost scopul pentru care a venit in lume!

Rugaciunea a fost retorica, adica afirmatia nu solicita un raspuns, ci avea scopul de a ne invata un adevar. Isus spunea, de fapt: ,Tatal Meu,
daca exista o alta cale prin care pacatosii pierduti pot fi mantuiti decat aceea care necesita moartea Mea pe cruce, descopera-Mi acea cale!
Dar in toate acestea Eu vreau sa se stie ca nu doresc nici un lucru care sa fie contrar voii Tale."

Care a fost raspunsul? N-a urmat nici un raspuns. Cerul tacea! Prin aceasta tacere elocventa stim ca nu a existat nici o alta cale prin care
Dumnezeu sa-i poata indreptati pe pacatosii vinovati decat aceea prin care Cristos, Mantuitorul fara pacat, trebuia sa moara ca inlocuitor al
nostru.

intorcandu-Se la ucenici, i-a gasit dormind. Duhurile lor erau pline de ravna, dar carnea era neputincioasa. Nu indraznim s&-i condamnam,
cand ne gandim la locul pe care il ocupa rugaciunea in propria noastra viata. Mult mai usor ne este sa dormim, decat sa ne rugam si chiar
cand suntem treji, gandurile ne zboarad adesea la altceva decat la lucrurile asupra carora s-ar cuveni sa veghem. De cate ori nu a trebuit sa
ne spuna Domnul si noua, asa cum. i-a spus lui Petru: ,Ce, un ceas n-ati putut sa vegheati impreuna cu Mine? Vegheati si rugati-va ca sa nu
intrati in ispita."

S-a departat a doua oara si S-a rugat, exprimand supunerea Sa fata de voia Tatalui. Da, va bea paharul suferintei si al mortii pana la sfarsit.

in mod necesar, in viata Sa pe pamant El a fost singur cand S-a rugat. Da, i-a invatat pe ucenici s& se roage si S-a rugat in prezenta lor, dar
niciodata nu S-a rugat cu ei. Caracterul unic al Persoanei si lucrarii Sale a facut imposibil ca altii sa poata lua parte la viata Sa de rugaciune.

Cand a venit la ucenici a doua oara, i-a gasit dormind din nou. Tot asa si a treia oara: El Se ruga iar ei dormeau! Atunci le-a spus cuvintele:
.inca tot dormiti si v& odihniti? latd s-a apropiat ceasul, si Fiul omului este dat in mainile pacatosilor." (Verset redat dupa editia Noului
Testament in limba romana publicata de Christliche Literatur-Verbreilung, 1993, care e conforma cu versiunea New King James, folosita de
autorul Comentariului, n.tr.)

Prilejul de a veghea impreuna cu El in veghea Lui a fost pierdut. Deja se auzeau pasii tradatorului. Isus a spus: ,Sculati-va, hai sa mergem!" -
nu pentru a se retrage, ci pentru a infrunta vrajmasul.

inainte de a parasit gradina, sd mai z&bovim o clipa ca s& auzim plansul Siu in hohote, s meditdm la durerea care l-a cuprins sufletul si s&-I
multumim din strafundul inimii noastre.

Pe cand inca le vorbea Isus celor unsprezece, a sosit luda, in fruntea unei cete inarmate cu sabii si ciomege. E cert ca ideea sabiilor nu i-a
apartinut lui luda, intrucat acesta nu-L vazuse niciodata pe Isus sa se impotriveasca sau sa contraatace. Poate ca armele au simbolizat
hotararea mai marilor preotilor si a batranilor de a-L prinde, de a se asigura ca nu va avea nici o posibilitate de a scapa.

luda a recurs la un sarut pentru a da prilejul gloatei sa-L recunoasca pe Isus in mijlocul ucenicilor. Si astfel simbolul universal al iubirii a fost
prostituat pana la cel mai josnic uz la care putea fi supus.

Apropiindu-se de Domnul, luda a zis: , Te salut invatatorule!" si apoi L-a sdrutat mult. in acest text se folosesc in original doua cuvinte pentru
termenul tradus prin ,,a saruta". Mai intai, Tn versetul 48 se intrebuinteaza cuvantul obisnuit pentru a saruta. Dar in versetul 49 se recurge la
un verb mai pronuntat, care sugereaza un sarut repetat sau demonstrativ.

Stapanit de un perfect echilibru launtric, Isus a rostit cuvinte patrunzatoare, care i-au mers la inima lui luda: ,Prietene, de ce ai venit?" Fara
indoiald, intrebarea Il-a oparit pe luda, dar in acel moment evenimentele au inceput sa se deruleze cu repeziciune. Gloata a thaintat si L-a
prins numaidecat pe Domnul Isus.

Unul dintre ucenici - aflam de la loan 18:10 ca era vorba de Petru - a scos sabia si a taiat urechea slujitorului marelui preot. Este improbabil
ca Petru sa fi tintit urechea slujitorului. Fara indoiala, ca intentia lui va fi fost sa dea o lovitura mortala. Dar faptul cd indemanarea lui a fost la
fel de deficitara ca intelepciunea lui, in acest caz, trebuie neaparat atribuit Providentei divine.

Gloria morala a Domnului Isus straluceste in toata splendoarea ei aici. Mai intai, El I-a mustrat pe Petru: ,,Pune-ti sabia la locul ei, caci toti cei
care scot sabia de sabie vor pieri." In imparatia lui Cristos, victoriile nu se castiga prin mijloace carnale. A recurge la forta armata in lupta
spirituala ar insemna a te expune pericolului unui dezastru. Dusmanii impéaratiei n-au decat s& recurga la sabie! intr-o buna zi, ei vor fi
infranti. Dar ostasul lui Cristos nu are alta cale disponibilad decéat cea a rugaciunii, a Cuvantului lui Dumnezeu si a puterii care emana dintr-o
viata plina de Duhul.

Aflam de la Doctorul Luca ca Isus a vindecat apoi urechea lui Malhus - caci asa se numea victima (Luca 22:51;loan 18:10). Ce minunata
etalare a harului! El i-a iubit pana si pe cei care il urau si S-a purtat cu marinimie chiar si cu cei care cautau sa-l ia viata.

Daca Isus ar fi dorit s& se impotriveasca gloatei, desigur nu ar fi avut nevoie de mica sabie a lui Petru. intr-o clipa, ar fi putut solicita si | s-ar fi
pus la dispozitie mai mult de doudsprezece legiuni de ingeri (intre 36000 si 72000 de ingeri). Dar asta ar fi compromis planul divin. Scripturile
care preziceau tradarea, suferinta, rastignirea si invierea Sa trebuiau sa se implineasca!



Atunci Isus le-a amintit multimilor distonanta gestului lor de a iesi dupa El ca dupa un talhar, cu sabii si cu ciomege. Doar niciodata nu-L
vazusera recurgand la violenta sau acte de jaf. Dimpotriva, El fusese un invatator linistit, stand toate zilele in templu si invatandu-i pe
oameni. Daca ar fi vrut, ar fi putut sa-L prinda cu usurinta atunci, dar n-au facut-o. Prin urmare, cum se facea ca vin acum cu sabii si cu
ciomege? Omeneste vorbind, purtarea lor era irationala.

Dar Mantuitorul Si-a dat seama ca rautatea omului nu facea altceva decat sa implineasca planul precis al lui Dumnezeu. ,Dar toate acestea
s-au intamplat ca sa se Implineasca scripturile prorocilor." Cand au realizat ca invatatorul lor nu va fi izbavit, toti ucenicii L-au parasit si au
fugit, cuprinsi de panica. Daca lasitatea lor nu poate fi scuzata, a noastra nici atat. Ei nu fusesera inca umpluti cu Duhul Sfant; noi, in schimb,
am fost.

Doua au fost procesele la care a fost supus Domnul Isus: unul a fost procesul religios, in fata autoritatilor, romane. Coreland relatarile tuturor
evangheliilor, aflam ca fiecare proces a avut trei etape. Relatarea lui loan despre procesul iudaic arata ca Isus a fost adus mai intai inaintea
socrului lui Caiafa, Ana. Relatarea lui Matei incepe cu a doua etapa, desfasurata la locuinta marelui preot, Caiafa. Acolo erau intruniti membrii
sinedriului. Tn mod obisnuit, acuzatilor li se dadea prilejul de a-si pregati apararea. Dar liderii religiosi, in disperarea lor, l-au rapit dreptul de
a-Si pregati apararea (in ,/inchisoare") si a fost vaduvit de prevederile justitiei (vezi Isaia 53:8, unde, in versiunea King James se spune: ,He
was taken from prison and from jugment" - sau ,El a fost luat/rapit de la inchisoare si dreptate". in editia de lasi a Bibliei, publicata in 1874,
versetul e redat aproximativ la fel: ,Rapitu a fostu de apasare si judecata." Cu alte cuvinte, cum afirma textul comentariului: in toate
privintele | s-a negat dreptul la un proces echitabil, n.tr.)

in aceast& noapte, fariseii, saducheii, carturarii si batranii care alcituiau Sinedriul au demonstrat o lipsa totald de respect pentru propriile lor
reguli si proceduri, sub a caror incidentd aveau datoria s& opereze. in primul rand, era interzis sa se intruneasca pe timp de noapte sau in
cursul oricaruia dintre praznicele iudaice. Bineinteles, nu le era ingaduit sa mituiasca martorii, pentru ca acestia sa comita sperjur. Apoi o
sentinta de moarte nu putea fi emisa decat dupa ce s-a scurs o noapte. Si, in sfarsit, daca intrunirea lor nu avea loc in Sala de Piatra Sapata,
din zona templului, verdictele lor nu aveau putere de lege. Dar in dorinta lor arzatoare de a scapa de Isus, reprezentantii puterii in statul
evreu n-au ezitat sa incalce propriile lor legi.

Procesul a fost prezidat de Caiafa. Se pare ca Sinedriul indeplinea rolul dublu, de juriu, si de procuror - din nou, o combinatie ciudata, ca sa nu
spunem mai mult. Acuzatul era Isus. lar Petru era pe post de spectator - urmarind scena de la distanta, ferit de pericole. El a stat jos cu
slujitorii, ca sa vada sfarsitul.

Liderii evreilor au intampinat dificultati in gasirea vreunei marturii mincinoase impotriva lui Isus. Ar fi avut mult mai mult succes daca si-ar fi
fndeplinit obligatia anterioara din cadrul procesului juridic, strdduindu-se s& scoata la iveald dovezile nevinovatiei Lui. in cele din urma, doi
martori mincinosi au fnjghebat o relatare incalcita pe baza cuvintelor lui Isus: ,,Daramati templul acesta si in trei zile il voi ridica" (loan
2:19-21). Potrivit acestor martori, El ar fi amenintat c& va distruge templu! din lerusalim, urmand sa-I rezideasca apoi. in realitate, El
prezisese propria Sa moarte si invierea care va urma. Aceasta prezicere a constituit un pretext convenabil pentru ca iudeii sa-L dea la
moarte.

in timpul acestor acuzatii ce | se aduceau, Domnul Isus nu a rostit nici un cuvant, asa cum se afirmé la Isaia 53:7: ,....nu Si-a deschis gura; ca
un miel pe care-l duci la taiere si ca o oaie muta inaintea celor ce o tund, nu Si-a deschis gura". Marele Preot, iritat de tacerea Sa, I-a cerut
insistent sa faca o declaratie. Dar Mantuitorul refuza sa raspunda. Marele Preot I-a spus atunci: , Te jur pe Dumnezeul cel viu sa ne spui daca
esti Cristosul, Fiul lui Dumnezeu!" Legea lui Moi se reclama ca un iudeu sa depuna marturie atunci cand era pus sub juramant de catre Marele
Preot (Levitic 5:1).

Fiind un iudeu ascultator de lege, Isus a raspuns: ,Este cum ai spus" Apoi Si-a afirmat identitatea de Mesia si dumnezeirea in termeni si mai
accentuati: ,Ba mai mult: v3 spun c& de acum incolo veti vedea pe Fiul Omului stand la dreapta puterii si venind pe norii cerului." in esent3,
El a declarat, de fapt: ,Eu sunt Cristosul, Fiul lui Dumnezeu, asa cum ai spus. Gloria mea este n prezent acoperita de valul unui trup uman;
acum nu par a fi altceva decat un simplu om. Ma vedeti acum in zilele umilintei Mele. Dar va veni o zi cand voi, iudeii, Ma veti vedea, Slavit,
egal in toate privintele cu Dumnezeu, stand la dreapta Sa si venind pe norii cerului."

in versetul 64 prima adresare, la persoana a doua singular (pronumele grec singular su este ortografiat in scopul sublinierii. in a doua
propozitie Domnul se adreseaza la persoana a doua plural humin iar la sfarsit se reda terminatia verbului opsesthe), ii este adresata lui
Caiafa. A doua si a treia sunt la persoana a doua plural, referindu-se la iudei, ca reprezentanti ai acelor israeliti care vor fi in viata in timpul
aparitiei glorioase a lui Cristos, cand acestia vor vedea limpede ca El este Fiul lui Dumnezeu.

,Se face uneori asertiunea" - scrie Lenski - ,ca Isus nu S-ar fi numit niciodata pe Sine «Fiul lui Dumnezeu». Ei bine, aici (in versetul 64) El jura
ca nu este mai putin decat acesta."

Lui Caiafa nu i-a scapat semnificatia acestei afirmatii. Isus facuse aluzie la o profetie a lui Daniel: ,M-am uitat in timpul viziunilor noptii si iata,
cu norii cerului a venit Unul ca un Fiu al Omului; a Tnaintat spre Cel Batran de Zile si a fost adus fnaintea Lui." (Daniel 7:13) Din reactia
Marelui Preot reiese ca acesta si-a dat seama ca Isus declara egalitate cu Dumnezeu (vezi loan 5:18). Atunci marele preot si-a rupt hainele,
indicand prin aceasta opinia lui ca martorul a rostit o blasfemie. Cuvintele sale aprinse rostite in fata sinedriului au presupus vinovatia lui
Isus. Cand i-a intrebat pe membrii soborului care este verdictul lor, acestia au raspuns: , Este vinovat de moarte".

A doua etapa a procesului s-a sfarsit cu scena juristilor care L-au lovit si L-au scuipat pe Acuzat, provocandu-L apoi sa recurga la puterea de
care dispunea, daca era Cristos, s&-Si identifice atacatorii. intreaga procedura a fost nu numai lipsita de temeiuri juridice, dar de-a dreptul
scandaloasa.

). Petru se leapada de Isus si apoi plange cu amar (26:69-75)

Ceasul cel mai sumbru din viata lui Petru a sosit. Cum statea el afara in curte, a venit o femeie si I-a acuzat ca este din ceata lui Isus
Galileeanul. Petru a negat cu inversunare si promptitudine, spunand: ,,Nu stiu ce zici." Apoi s-a dus la poarta, probabil ca sa nu fie observat.



Dar o alta slujnica a venit si I-a identificat ca fiind unul dintre cei care fusesera cu Isus din Nazaret. De data aceasta Petru s-a jurat ca nu-L
cunoaste pe Omul acela. ,,Omul" fiind invatatorul sau!

Peste putin, mai multi oameni de la fata locului au venit si au spus: ,Cu adevarat, si tu esti unul dintre ei, caci si vorbirea te face cunoscut."
De data aceasta, simpla negare nu mai era de ajuns. Petru a considerat ca trebuie sa blesteme si sa se jure. ,Nu-L cunosc pe Omul Acesta!"
Si, cu o precizie tulburatoare, a cantat atunci cocosul.

Sunetul acesta familiar a strapuns nu numai linistea orelor diminetii, ci si inima Iui Petru. Amintindu-si de cuvintele Domnului, el a iesit afara
si a plans cu amar.

in evanghelii pare s existe o oarecare contradictie cu privire la numarul si timpul tdg&duirilor. La Matei, Luca si loan, se consemneaza ca Isus
a spus: ,inainte de a canta cocosul, te vei lepada de mine de trei ori" (Matei 26:34; vezi si Luca 22;34;loan 13:38). La Marcu, se face
prezicerea: ,...Ilnainte de a canta cocosul de doua ori, te vei lepada de Mine de trei ori" (Marcu 14:30).

E posibil sa fi cantat mai multi cocosi, unul in timpul noptii iar altul in zori. De asemenea, se poate ca evangheliile s& consemneze cel putin
sase ocazii diferite in care Petru s-a lepadat. El L-a tagaduit pe Cristos inaintea:

(1) unei femei tinere (Matei 26:69,70;Marcu 14:66-68);

(2) Tnaintea altei femei tinere (slujnice) (Matei 26:71,72;Marcu 14:69,70);
(3) Tnaintea multimii care se afla acolo (Matei 26:73,74;Marcu 14:70,71);
(4) inaintea unui om (Luca 22:58);

(5) Tnaintea altui om (Luca 22:59,60);

(6) Tnaintea slujitorului marelui preot (loan 18:26,27).

Credem ca aceasta din urma nu a fost o persoana distincta de celelalte, deoarece a spus: ,Nu te-am vazut eu cu El in gradina?" Despre
ceilalti nu se spune ca ar fi afirmat acest lucru.

K. Procesul tinut dimineata, in fata Sinedriului

A treia etapa din cadrul procesului religios a avut loc dimineata, in fata Sinedriului. Nici o pricina nu avea voie sa fie solutionata in aceeasi zi
in care a inceput, cu exceptia cazurilor in care acuzatul era achitat. Legea cerea ca sa treaca o noapte inainte de a fi pronuntat verdictul,
.pentru ca sentimentele de indurare s3 aiba timp sa apara". in acest caz, liderii religiosi au parut hotarati de la inceput sa inabuse orice
sentimente de indurare. Totusi, intrucat ar fi fost iesit din comun sa tind procesul noaptea, au convocat o sesiune de dimineata, pentru a
conferi verdictului lor caracter legal.

Sub legislatia romana, liderii iudaici nu aveau autoritatea de a executa pedeapsa cu moartea. Asa se explica de ce ei s-au grabit sa-L duca pe
Isus Tnaintea lui Pilat din Pont, guvernatorul roman. in pofida urii lor fatd tot ce reprezenta Roma, acum au fost dispusi sa ,profite" de aceasta
putere, pentru a-si satisface o ura si mai mare.

L. Cainta lui luda si moartea sa (27:3-10)

Dandu-si seama ce pacat a comis, ca a vandut sange nevinovat, luda a adus Thapoi cei treizeci de arginti si i-a dat preotilor celor mai de
seama si batranilor. Acesti urzitori neintrecuti, care cooperasera cu atata ravna cu numai cateva ore mai inainte, acum n-au mai vrut sa aiba
de a face nimic cu aceasta chestiune, luda s-a ales astfel cu una din amarele rezultate ale tradarii. L-a cuprins remuscarea, dar nu a
demonstrat acel gen de pocadinta evlavioasa, care duce la mantuire. Mai degraba, el a regretat urmarile pe care le-a avut crima comisa
asupra lui Tnsusi, caci nici acum el nu a fost dispus sa-L recunoasca pe Isus Cristos ca Domn si Salvator.

Cuprins de disperare, luda a aruncat argintii in templu, unde numai preotii puteau patrunde, dupa care s-a dus si s-a sinucis. Comparand
textul acesta cu cel de la Faptele Apostolilor 1:18, putem conchide ca el s-a spanzurat de un pom, si ca streangul sau ramura de care a
atarnat s-a rupt iar trupul sau a cazut in prapastie, varsandui-se maruntaiele.

Preotii cei mai de seama, aratandu-se dintr-o data foarte atenti la latura spirituala, au decis ca nu puteau depune banii la templu, deoarece
constituiau pretul sangelui. in realitate, ei erau adevaratii autori morali ai crimei, deoarece ei au oferit suma aceasta pentru ca Mesia s3 fie
vandut. in aceastd privinta nu au avut nici un fel de mustrari de constiintd - exact asa cum spusese Domnul: ei spalau blidul pe dinafar, dar
fnauntru acesta era plin de inselaciune, perfidie si ucidere.

Ei s-au folosit de bani pentru a cumpara Tarina Olarului, unde strainii neevrei si necurati puteau fi inhumati - fara ca ei sa stie cate hoarde de
ne-evrei aveau sa le invadeze tara si sa-i scalde pamantul in sange. De atunci tara aceea n-a incetat sa fie o tarina a sangelui!

Preotii cei mai de seama au implinit, fara sa stie, profetia lui Zaharia, potrivit careia banii de inhumare aveau sa fie folositi pentru efectuarea
unei achizitii de la un olar (Zaharia 11:12,13). in mod ciudat, pasajul din Zaharia a fost tradus si intr-o alta varianta, in care termenul ,olar"
este nlocuit cu ,trezorerie" (vezi editia engleza RSV).

Preotii aveau scrupule in privinta depunerii banilor in trezorerie, drept care au optat pentru cealalta varianta a textului biblic, implinind
profetia Tn sensul cumpararii tarinii de la olar. (din Daily Notes of the Scripture Union).

Matei i atribuie aceasta profetie lui leremia. desi, evident, ea provine din cartea Zaharia. Probabil el eticheteaza citatul ca provenind din
leremia, deoarece cu profetia lui Tncepe sulul respectiv pe care I-a folosit el, in conformitate cu ordinea straveche pastrata in numeroase



manuscrise ebraice, cunoscute si din traditia talmudica. intalnim un caz similar la Luca 24:44, unde cartea Psalmilor imprumuta numele ei
sectiunii a treia din canonul ebraic, in totalitatea sa.

M. Prima infatisare a lui Isus Thaintea lui Pilat

Plangerile reale ale iudeilor impotriva lui Isus erau, in realitate, de ordin religios, si pe acest temei L-au judecat ei. Dar acuzatiile religioase nu
aveau nici o greutate in fata instantelor romane. Fiind constienti de acest lucru, atunci cand L-au dus inaintea lui Pilat, ei au formulat
impotriva Lui trei acuzatii de ordin politic (Luca 23:2):

(1) ca ar fi un revolutionar, care ar constitui o amenintare la securitatea imperiului;
(2) ca Eli-ar fi indemnat pe oameni sa nu achite impozitele, subminand astfel prosperitatea imperiului;
(3) si ca El ar fi afirmat ca este Rege, amenintand prin aceasta puterea si pozitia imparatului.

in evanghelia lui Matei vedem cum il ancheteaz Pilat cu privire la ultima din aceste trei acuzatii. intrebat daca este Regele iudeilor, Isus a

raspuns ca este. Aceasta a starnit un val de insulte si calomnii din partea liderilor evreilor. Pilat s-a mirat foarte mult de tacerea acuzatului.
Domnul a considerat ca nici una din acuzatiile lor nu merita nici un raspuns. Probabil guvernatorul nu mai intalnise niciodata vreun om care
sa ramana mut in fata unui asemenea atac.

N. Isus sau Baraba? (27:15-26)

Autoritatile romane aveau obiceiul sa le elibereze iudeilor cate un detinut evreu cu ocazia Pastelor, intr-o incercare evidenta de a-i imbuna.
Unul dintre cei care se calificau sa fie eliberati de acest Paste era Baraba, evreu ce fusese gasit vinovat de a fi incitat la insurectie si crima
(Marcu 15:7). Ca rebel impotriva stapanirii romane, el se bucura, pe semne, de simpatia concetatenilor sai. Asa se explica faptul ca atunci
cand Pilat le-a pus in fata optiunea: Isus sau Baraba, ei s-au grabit sa-l aleaga pe Baraba. Pentru guvernator acest lucru nu a constituit o
surpriza, caci stia ca opinia publica era puternic influentata de preotii cei mai de seama, care-L invidiau pe Isus.

Procedurile au fost intrerupte pentru scurta vreme de solul trimis de sotia lui Pilat, care I-a indemnat pe acesta sa adopte o politica neutra
fata de Isus. Aceasta intrucat avusese un vis tulburator cu privire la EL

Din culise, preotii cei mai de seama si batranii duceau munca de lamurire cu masele, ca acestea sa-L aleaga pe Baraba iar Isus sa fie omorat.
Prin urmare, cand Pilat i-a intrebat din nou pe oameni pe care din cei doi voiau sa li-| elibereze, ei I-au cerut pe ucigas. Prins in mreaja propriei
sale nehotarari, Pilat a intrebat: ,Dar cu Isus, care Se numeste Cristos, ce sa fac?" Ei au raspuns intr-un glas: ,Sa fie rastignit!" - atitudine pe
care Pilat a gasit-o de neinteles. De ce sa-L rastigneasca? In definitiv ce delict a comis? Numai ca la ora aceea lucrurile luasera o intorsatura
atat de violenta Tncat nu mai era timp pentru dezbateri calme. Multimea fusese cuprinsa de isterie si striga intruna: ,,Rastigneste-L!
Rastigneste-L!"

Pilat si-a dat seama ca nu se mai putea discuta cu multimea si ca actele de violenta erau gata sa izbucneasca. Si astfel el s-a spalat pe maini
in fata multimii, declarandu-se nevinovat de sangele Celui Acuzat. Dar toata apa din lume nu va fi in stare sa-l absolve pe Pilat de
culpabilitatea sa de a fi prezidat asupra celui mai grav simulacru de proces din istorie.

Multimea, cuprinsa de salbaticie, nu se mai gandea deloc la culpabilitate, asumandu-si cu usuratate povara vinovatiei: ,Sangele Lui sa fie
asupra noastra si asupra copiilor nostri!" De atunci poporul Israel n-a mai scapat de suferinta - de la ghetouri la pogromuri, de la lagare de
concentrare la camere de gazare, indurénd groaznica urmare a vinovatiei sangelui lui Mesia pe care israelitii L-au respins. Si la toate acestea
se adauga ce va veni in viitor, cand vor trece prin Necazul lui lacov - acei sapte ani de tribulatie, de mare stramtorare, descrisi la Matei 24 si
Apocalipsa 6-19. Blestemul va ramane pana cand il vor recunoaste pe Isus, Cel pe care L-au respins, ca Rege si Mesia al lor!

Facand pe placul multimii, Pilat I-a pus in libertate pe Baraba, si de atunci spiritul lui Baraba domina intreaga lume! Ucigasii continua sa fie
ridicati pe tronuri, in vreme ce Regele continua sa fie respins! Apoi, conform obiceiului, Cel condamnat a fost biciuit. Un bici mare din piele,
care avea, din loc in loc, inserate tinte de metal, a lovit spinarea Sa, fiecare lovitura sfasiindu-I carnea si provocénd suvoaie de sange. De
acum guvernatorul acesta fara coloana vertebrala nu a mai avut nimic de facut decat sa-L predea pe Isus soldatilor, ca acestia sa-L
rastigneasca.

O. Soldatii 1l batjocoresc pe Isus (27:27-31)

Atunci ostasii guvernatorului L-au dus pe Isus Tn pretoriu (palatul guvernatorului) si au adunat toata cohorta in jurul Lui - formata, probabil,
din cateva sute de oameni. Ce a urmat este greu de imaginat! Creatorul si Sustinatorul universului a suferit injosiri de nedescris din partea
unor soldati vulgari si cruzi - creaturile Sale nevrednice si pacatoase! L-au dezbracat de hainele Lui si L-au imbracat cu o haina stacojie,
negresit in batjocurd, ca sa imite vesmintele unui rege. Dar haina aceea poartd o semnificatie profundd pentru noi. intrucat culoarea stacojie
este asociata cu pacatul (Isaia 1:18), eu inclin sa cred ca haina aceea intruchipeaza pacatele mele asezate asupra lui Isus, pentru ca haina
neprihanirii lui Dumnezeu sa poata fi asezata asupra mea (2Corinteni 5:21).

Au impletit o cununa de spini, pe care l-au pus-o pe cap. Dar dincolo de gluma lor plina de cruzime, noi intelegem ca El a purtat o cununa de
spini, pentru ca noi sa purtam o cununa de slava. Ei L-au batjocorit ca pe Regele Pacatului; noi ne inchinam Lui ca Mantuitor al pacatosilor.

...Si I-au pus o trestie in mana dreapta - din nou, in semn de batjocura, trestia tinand loc de sceptru. Ei nu stiau ca mana care tinea trestia
este mana care tine si stapaneste intreg universul. Mana strapunsa de cuie a lui Isus tine sceptrul domniei asupra intregului univers.

Apoi ingenuncheau inaintea Lui, isi bateau joc de El si ziceau: ,Plecaciune, imparatul ludeilor!" Nici asta nu le-a fost de ajuns, ci L-au scuipat
in fata pe singurul Om desavarsit care a trdit vreodata pe acest pamant. Apoi I-au luat trestia si L-au batut peste cap cu ea.



Isus a Indurat toate acestea cu rabdare. N-a scos nici un cuvant. ,Uitati-va bine la Cel care a suferit din partea pacatosilor o impotrivire asa
de mare fata de Sine, ca nu cumva sa va pierdeti inima si sa cadeti de oboseala in sufletele voastre" (Evrei 12:3).

in cele din urma, L-au imbracat cu hainele Lui si L-au dus s&-L réstigneasca.

Domnul nostru Si-a purtat crucea o parte din drum (loan 19:17). Apoi soldatii I-au obligat pe un om, numit Simon din Cirena, (localitate din
nordul Africii) sa o duca Tn locul Lui. Unii cred ca acesta era evreu. Altii considera ca era negru. Important este ca a avut minunatul privilegiu
de a purta crucea lui Isus.

Golgota inseamna ,craniu" in aramaica. ,Calvar" este forma anglicizata a termenului grec kranion. Poate ca zona avea forma unei cutii
craniene sau a fost numita asa din pricina faptului ca acolo se executau condamnatii la moarte. Nu s-a putut identifica locul respectiv in
actuala topografie.

inainte de a-L rastigni, soldatii I-au oferit lui Isus vin acru amestecat cu fiere, bautura oferitd condamnatilor la moarte ca sa le atenueze
durerea. Isus a refuzat bautura. El trebuia sa bea toata amaraciunea nediluata a pacatelor omului, fara sa | se atenueze simturile, fara sa | se
usureze durerea.

Matei descrie rastignirea in termeni simpli si lipsiti de incarcatura emotiva. El nu recurge la procedee dramatice, la acel gen de
senzationalism care constituie apanajul ziaristului, dupa cum Matei nu se opreste asupra unor detalii sordide. El se multumeste sa redea
faptele, asa cum s-au petrecut: Apoi L-au rastignit. Dar nici eternitatea nu va epuiza sensurile ascunse ale acestor cuvinte.

Cum se profetise Tn Psalmul 22:18, soldatii I-au Tmpartit hainele intre ei, tragand la sorti pentru camasa fara cusatura. Aceasta era toata
averea Lui. lata ce spune Denney in aceasta privinta: ,,Singura viata perfecta care a fost traita pe acest pamant a fost viata Acelui care nu a
avut nici o avere, care nu a lasat nimic decat hainele pe care le-a purtat."

Soldatii au fost reprezentantii unei lumi de oameni meschini. Nu reiese ca acestia si-ar fi dat seama ca naintea lor se inscrie cel mai solemn
moment al istoriei. O, daca ar fi stiut, n-ar fi stat jos sa-L pazeasca! Ci ar fi ingenuncheat si | s-ar fi inchinat!

Deasupra capului lui Cristos au asezat titlul: ACESTA ESTE ISUS, REGELE IUDEILOR. Titlul difera intrucatva la celelalte evanghelii (daca partile
citate sunt adunate la un loc, se obtine textul: ,Acesta este Isus din Nazaret, Regele iudeilor". O alta posibilitate ar fi ca fiecare evanghelist e
complet, dar citeaza limbi diferite, de unde si deosebirile dintre evanghelii la acest verset). Marcu spune: ,Regele iudeilor" (15:26); Luca:
~Acesta este Regele iudeilor" (23:38); iar loan: ,Isus din Nazaret, Regele iudeilor" (19:19). Preotii cei mai de seama au protestat impotriva
titlului, afirmand, ca in felul in care era formulat constituia o afirmatie a realitatii. Si astfel, [ei care nu credeau in aceasta afirmatie], au cerut
sa se specifice ca aceasta era doar pretentia Acuzatului. Dar Pilat nu le-a admis argumentul si astfel a ramas adevarul, limpede pentru toata
lumea, scris in ebraica, latind si greaca (loan 19:19-22).

Fiul fara pacat al lui Dumnezeu a fost incadrat de doi talhari, caci asa prezisese Isaia cu 700 de ani mai fnainte, ca El va fi numarat la un loc
cu cei faradelege (52:12). La inceput, ambii talhari L-au improscat cu insulte si invective (v. 44). Dar unul s-a pocait si a fost salvat in ultima
clipd. Peste numai cateva clipe a fost cu Cristos in Paradis (Luca 23:42,43).

Pe cat este de adevarat ca crucea ne descopere dragostea lui Dumnezeu, pe atat de adevarat este ca ea ne dezvaluie depravarea omului.
Trecatorii s-au oprit sa-si bata joc de Pastorul, care murea pentru oi: , Tu, care distrugi templul si l zidesti la loc in trei zile, mantuieste - Te pe
Tine Tnsuti! Daca esti Tu Fiul lui Dumnezeu, coboara - Te de pe cruce!" Acesta este limbajul necredintei, al omului care nu se bazeaza, decat
pe ratiune, care afirma: ,Nu cred pana nu vad." Totodata, este si limbajul liberalismului. ,Coboara de pe cruce - cu alte cuvinte, renunta la
cruce si vom crede." E pertinent aici comentariul lui William Booth: ,Ei au sustinut ca ar fi crezut, daca El s-ar fi coborat de pe cruce; in
schimb, noi am crezut pentru ca El a ramas pe cruce."

Preotii cei mai de seama, impreuna cu carturarii si batranii s-au unit in aceasta sarabanda. Fara sa realizeze ce au spus, au rostit un mare
adevar: ,Pe altii i-a mantuit, iar pe Sine nu Se poate mantui! Desi ei au rostit aceste cuvinte ca o insulta, noi le adaptam, facand din ele un
imn de lauda:

Pe El nu S-a putut mantui,

El pe cruce a trebuit sa moara,
Caci altfel nu primeau indurare
Pacatosii de aproape si de departe;
Da, Cristos Fiul lui Dumnezeu

a trebuit sa sangereze

Pentru ca pacatosii

de pacate sa fie eliberati!

Albert Midlane

Da, afirmatia a fost valabila in viata Domnului si e la fel de valabila si in a noastra. Nu-i putem salva pe altii cautand sa ne salvam pe noi
insine.



Liderii religiosi au luat in batjocura afirmatia Sa ca este Mantuitorul, declaratia Sa ca este Regele Israelului, declaratia Sa ca este Fiul lui
Dumnezeu. Talharii care erau rastigniti impreuna cu El ii aruncau aceleasi batjocuri. Liderii religiosi s-au unit cu criminalii, hulindu-L pe
Dumnezeu!

Toate suferintele si injosirile pe care le-a indurat din partea oamenilor au palit in comparatie cu ceea ce il confrunta acum. De la ceasul al
saselea (adicd amiaza) pana la ceasul al noudlea (ora 15) s-a facut intuneric peste toata tara Palestinei, dar si in sufletul Sau. in timpul acesta
a purtat El blestemul de nedescris al pacatelor noastre. In aceste trei ore au fost comprimate: iadul pe care-l meritam noi, méania iui
Dumnezeu impotriva tuturor faradelegilor noastre. Noi vedem acest lucru ca prin ceata. Pur si simplu nu putem intelege ce a insemnat pentru
El sa satisfaca toate cerintele neprihanirii lui Dumnezeu Impotriva pacatului. Stim doar atat ca in acele trei ore El a platit pretul, a achitat
datoria si a ispravit lucrarea ce se cerea indeplinita pentru rascumpararea omului.

Si pe la ceasul al noudlea (deci pe la 3 dupa masa) Isus a strigat cu glas tare, zicand: ,Dumnezeul Meu, Dumnezeul Meu, pentru ce M-ai
parasit?" Raspunsul il gasim in Psalmul 22:3: ,,....Tu esti Cel Sfant, care locuiesti in mijlocul laudelor lui Israel." intrucat Dumnezeu este sfant,
El nu poate trece cu vederea pacatul. Dimpotriva, El trebuie sa-l pedepseasca. Domnul Isus nu a avut nici un pacat al Sau, propriu, dar El si-a
luat asupra Sa pacatele noastre. Cand Dumnezeu, Judecatorul, a privit jos pe pamant si a vazut pacatele noastre asupra inlocuitorului fara
pacat propriu, El Si-a retras dragostea de la Fiul. Tocmai aceasta despartire a fost aceea care a smuls din inima lui Isus ceea ce poeta
Elizabeth Barret Browning a definit drept ,,strigatul de orfan al lui Emanuel":

Parasit! Dumnezeu S-a putut separa de
esenta Lui proprie;

Si pacatele lui Adam au navalit

intre Fiul neprihanit si Tatal:

Da, o data, strigatul de orfan al lui Emanuel,
universul Sau 1-a zguduit -

S-a ridicat strigatul singuratic, fara ecou:
,Dumnezeule! Sunt parasit!"

Elizabeth Barret Browning

Cand Isus a strigat: ,Eli, Eli...", unii din cei ce stateau acolo au zis ca il striga pe Ilie. Daca a fost vorba de o confuzie de nume sau daca au
rostit aceste cuvinte n batjocura - textul nu precizeaza. Unul din ei s-a folosit de o trestie lunga pentru a-l aduce la buze un burete inmuiat in
vin acru. Judecand dupa Psalmul 69:21, acesta nu era un gest de indurare, ci avea scopul de a-i mari suferintele.

Atitudinea generala a multimii era de asteptare, sa vada daca llie va implini rolul pe care i |-a atribuit traditia iudaica - sa vina in ajutorul celor
neprihaniti. Dar nu era vremea sa vina llie (Maleahi 4:5); era vremea sa moara Isus.

Dupa ce Isus a strigat iarasi cu glas tare, Si-a dat duhul. Strigatul cu glas tare demonstreaza ca El a murit in tarie, nu in slabiciune. Faptul ca
Si-a dat duhul distinge moartea Sa de aceea a oricaror alte persoane. Noi murim pentru ca trebuie sa murim, dar El a murit din proprie
optiune. Oare nu spusese El: ,,...imi dau viata, ca iarasi s-o iau. Nimeni nu Mi-o ia, ci o dau Eu de la Mine insumi. Am putere s-o dau si am
putere s-o iau iarasi..." (loan 10:17,18).

(Nota traducatorului: in locul versurilor din engleza oferite de autorul comentariului Tn acest punct, am gasit de cuviinta sa redau versuri din
opera regretatului poet roman crestin Costache loanid:)

Priveam la Golgota.

Era in gandul meu un zvon de gloate...
Treceau trei cruci... si-n urma lor,
preoti si demoni din cetate.

Veneau stapanii in convoi.

Si le-auzeam pe cale pasii.

Si am intrebat: , Acestia cine-s?"

iar Duhul mi-a raspuns: ,Vrajmasii..."
Priveam la Golgota in Duh.

Si-mi era plin de taine gandul.

Vedeam un nour de batrani



vazduhul culmii strabatéandu-1.

Ei cercetau din semn in semn

cum se-mplinea Cuvantul Vietii.
Si-am intrebat: ,Acestia cine-s?"
lar Duhul mi-a raspuns: , Profetii..."
Priveam la Golgota. Vedeam
minuni din ce in ce mai grele.
Vedeam cum se strangeau cei multi
Prin grohotisul din valcele.
Lovindu-se cu pumni-n piept,
plangeau truditii la rascruce.

Si-am intrebat: ,Acestia cine-s?"
,Sunt cei ce vad doar om si cruce."
Priveam la Golgota uimit.

Caci sus pe cruce, plin de sange,
murea Isus... Si-n departari
vedeam cum lant de lant se frange.
Priveam la Golgota. Dar vai...
deodata, prin stihii silhue,

veni in trupul lui Isus

al doilea trup s-atarne pe cuie...
Toti Tngerii iTnmarmurind,

il aratau prin nouri: ,lata-I!"

Si-am intrebat: ,Aceste cine-i?"

Si mi-a raspuns tot cerul: ,Tatal!..."
Costache loanid

Cand Si-a dat Domnul duhul, perdeaua grea, impletita, care separa incaperile principale ale templului, a fost rupta de o Mana Nevazuta, de
sus pana jos. Pana atunci valul acela impiedica intrarea in Sfanta Sfintelor a oricarei persoane, in afara de marele preot. Numai un singur om
putea intra tn sanctuarul dinauntru, si acela doar intr-o singura zi din an.

Din cartea Evrei aflam ca valul reprezenta trupul lui Isus. Ruperea sa a simbolizat darea la moarte a trupului Sau. Prin moartea Sa, noi avem
Lindrazneala sa intrd Tn Sfanta Sfintelor, prin sangele lui Isus, printr-o cale noua si vie, pe care El a consacrat-o pentru noi, prin val, adica prin
trupul Sau" (Evrei 10:19,20). Acum, pana si cel mai umil credincios poate intra in prezenta lui Dumnezeu, prin rugaciune si lauda, in orice
clipa. Dar sa nu uitam niciodata ca privilegiul acesta a fost cumparat pentru noi cu un pret nespus de mare: cu insusi sangele lui Isus.

Moartea Fiului lui Dumnezeu a produs, de asemenea, extraordinare zguduiri in natura - ca si cand ar fi fost o empatie intre creatia
neinsufletita si Creatorul ei. S-a produs un cutremur de pamant, care a despicat stancile si a deschis multe morminte.

Dar observati ca abia dupa Tnvierea lui Isus au fost inviati ocupantii mormintelor acestora, care au patruns apoi in lerusalim si s-au aratat
multora. Biblia nu spune daca acesti sfinti inviati au murit din nou sau s-au dus in cer, cu Domnul Isus.

Convulsiile stranii ale naturii I-au convins pe sutasul roman si pe oamenii acestuia ca Isus este cu adevarat Fiul lui Dumnezeu (desi in textul
grec nu este nici un articol hotarat Tnaintea Fiului lui Dumnezeu, topica frazei presupune articolul hotarat - in greaca substantivele predicative
articulate care preced verbul sunt redate de obicei fara articol). Ce a vrut sa spuna sutasul? A fost aceasta o marturie deplina a lui Isus
Cristos, ca Domn si Mantuitor al sau, sau o recunoastere a faptului ca Isus era mai mult decat un simplu om? Nu putem fi siguri de
semnificatia adevarata a cuvintelor sutasului, dar stim ca acesta a fost cuprins de uimire si teama, realizand ca tulburarile din natura erau
legate, cumva, de moartea lui Isus, si nu de moartea celor doi talhari care au fost rastigniti impreuna cu El.



S. Femeile credincioase

Se acorda un spatiu special in evanghelia lui Matei femeilor care il slujisera cu credinciosie pe Domnul si-L insotisera din Galileea pana la
lerusalim. S-au aflat acolo Maria Magdalena, Maria mama lui lacov si a lui lose, precum si Salomeea, sotia lui Zebedei. Devotamentul
neinfricat al acestor femei iese in evidentd, cu deosebita stralucire. Ele au ramas nedespartite de Cristos, cand barbatii, ucenicii Domnului, au
fugit cu totii sa-si scape viata!

T. ingroparea in mormantul lui losif (27:57-61)

losif din Arimateea, un om bogat si membru al Sinedriului, nu fusese de acord si nu luase parte la decizia Consiliului de a-L da pe Isus in méana
lui Pilat (Luca 23:51). Daca pana in acest punct fusese doar un ucenic secret al Domnului, acum nu s-a mai temut, ci a iesit la suprafata. Cu
mult curaj, el s-a dus la Pilat si i-a cerut permisiunea sa-L inhumeze pe Domnul, incercam sa ne imaginam cat de surprins va fi fost Pilat si cat
de inciudati vor fi fost iudeii, s& constate cd un membru al Sinedriului a luat o pozitie publicd de atasament fatd de Cel R&stignit. intr-un sens
real, losif s-a ingropat pe sine, din punct de vedere economic, social si religios, atunci cand a ingropat trupul lui Isus. Acest act I-a separat pe
vecie de mai marii zilei, de reprezentantii puterii, care L-au ucis pe Isus.

Pilat i-a dat permisiunea si losif, patruns de iubire sfanta, a imbalsamat trupul lui Isus, infasurandu-l intr-o panza curata de in si punand
mirodenii intre fese. Apoi |-a asezat in propriul sau mormant nou, sapat in stanca solida. lar la gura mormantului a asezat o piatra mare, sub
forma de piatra de moara, asezata in cant de-a lungul unui canal, sapat si el din stanca.

Cu multe secole nainte, Isaia prezisese:

»,Groapa Lui a fost randuita impreuna cu cei rai, dar mormantul Lui a fost cu cel bogat" (Isaia 53:9). Negresit, dusmanii Lui intentionasera sa-I
arunce trupul in Valea Hinnom, ca sa fie mistuit de focurile ce incinerau gunoaiele sau sa-L manance vulpile. Dar Dumnezeu a intervenit in
planurile lor, contramandandu-le si folosindu-se de losif, pentru a Se asigura ca El va fi ingropat cu cel bogat.

Dupa ce a plecat losif, Maria Magdalena si mama lui losif si lose, au stat de veghe in fata mormantului.
U. Pazirea mormantului (27:62-66)

Prima zi a Pastelor, numita Ziua Pregatirii, a fost ziua rastignirii. A doua zi, preotii cei mai de seama si fariseii au fost cuprinsi de neliniste.
Amintindu-si afirmatia lui Isus ca va invia, ei s-au dus la Pilat si |-au rugat sa posteze o santinela speciala la mormant. Asta, chipurile, pentru
a-i Tmpiedica pe ucenici sa fure trupul si sa creeze astfel impresia ca El ar fi inviat! Or, daca s-ar fi intamplat asa, ei se temeau ca inselaciunea
acesta din urma ar fi fost mai rea decat cea dintai. Cu alte cuvinte, vestea despre invierea Lui ar fi fost mai rea decat afirmatia Sa ca este
Mesia si Fiul lui Dumnezeu!

Pilat a raspuns: ,Aveti o strajad; duceti-va si paziti cum stiti." Asta ar putea insemna ca deja fusese postata o santinela romana. Sau ar mai
putea insemna urmatoarele: ,Cererea va fost acordata. lata, va repartizez acum o straja." Oare nu cumva am putea desprinde accente
ironice in afirmatia lui Pilat: ,,...paziti cum stiti"? Ei au facut cum au crezut ca e mai bine. Au sigilat piatra si au postat paznici, dar pana si cele
mai strasnice masuri de siguranta pe care le-au luat ei, n-au avut nici un efect. lata ce spune Unger, in aceasta privinta:

Precautiile pe care si le-au luat dusmanii Lui ,ca mormantul sa fie pazit bine,... sigiland piatra si punand straja" (62-64) nu a facut altceva
decat sa puna si mai mult in evidenta atotputernicia lui Dumnezeu, care le-a dejucat planurile si a oferit o dovada incontestabild a invierii
Regelui.

A. Mormantul gol - Domnul a inviat! (28:1-10)

inainte de venirea zorilor, in dimineata zilei de duminica, cele doud Marii au venit s& vada mormantul. De indats ce au sosit ele, a fost un
mare cutremur de pamant Un inger al Domnului a coborat din cer, a venit si a pravalit piatra de la usa mormantului si a stat pe ea. Strdjile
romane, ingrozite de fiinta aceasta de o luminozitate orbitoare, imbracati in alb stralucitor, au lesinat.

ingerul le-a asigurat pe femei c& n-au de ce s& se teama. Cel pe care-L cutau a inviat, asa cum promisese. ,Veniti si vedeti locul unde z&cea
Domnul!" Piatra a fost rostogolita la o parte, nu pentru ca sa-I permita Domnului sa iasa afara, ci ca sa le dea prilejul femeilor sa vada ca El
inviase!

ingerul le-a delegat apoi pe femei sa se duca repede si s& aduca slavitd veste ucenicilor Lui. Domnul era din nou in viata si avea sa-i
intalneasca in Galileea. Pe cand se duceau sa le spuna ucenicilor, li S-a aratat Isus, salutandu-le cu un singur cuvant:
»Bucurati-va!"(,Bucurati-va" era salutul obisnuit in greaca. Aici, in dimineata invierii, traducerea literald a versiunii NKJV pare cea mai
adecvatd.). Ele au raspuns prin a-l cidea la picioare, inchinAndu-I-se. Apoi El le-a incredintat personal sarcina de a-i anunta pe ucenici c& i
vor vedea in Galileea.

De indata ce si-au revenit din lesin, unii dintre paznici s-au dus rusinati la preotii cei mai de seama, sa le spuna vestea, sa le comunice ca
eforturile lor au esuat, ca mormantul este gol!

Este usor sa ne imagin&dm consternarea liderilor religiosi. Preotii au tinut sfat cu batranii, s& stabileasca ce aveau de facut. in disperarea lor,
i-au mituit pe soldati, ca acestia sa raspandeasca povestea fantastica potrivit careia, in timp ce dormeau soldatii, ucenicii Domnului ar fi venit
si ar fi furat trupul lui Isus!

Aceasta explicatie, in loc sa rezolve problemele cu care erau confruntati, nu a facut altceva decat sa dea nastere la si mai multe semne de
intrebare. De ce au dormit soldatii, cand trebuiau sa stea de paza? Cum ar fi putut ucenicii sa rostogoleasca piatra, fara sa-i trezeasca pe
soldati? Cum de a fost posibil ca toti soldatii s& adoarma in acelasi timp? Daca au dormit, de unde au stiut ca ucenicii au furat trupul? Daca
povestea era adevarata, de ce a trebuit sa fie mituiti soldatii pentru a o raspandi? Daca ucenicii au furat trupul, cum de au avut timp sa-I



dezbrace de fasiile cu care fusese invelit in mormant si sa fi impaturit si pus in alt loc, singur, stergarul cu care fusese infasurat capul lui Isus?
(Luca 24:12;loan 20:6,7).

in realitate, soldatii au fost mituiti s& spun& o poveste, prin care se puneau pe ei insisi in situatia de a fi incriminati. Sub legislatia romana,
dormitul in post se pedepsea cu moartea. Si astfel liderii iudeilor au fost nevoiti sa le promita ca vor interveni in favoarea lor, daca se va
intampla ca istoria sa ajunga la urechile guvernatorului.

Sinedriul era obligat acum sa invete lectia amara, ca in timp ce adevarul se confirma de la sine, 0 minciuna trebuie intotdeauna proptita cu
nenumarate alte minciuni.

Totusi mitul acesta persista printre multi iudei (si neiudei!) pana in ziua de astazi. Dar nu e singurul mit; mai sunt si altele. Wilbur Smith
rezuma doua dintre ele:

1. Mai intai de toate, s-a avansat sugestia ca femeile s-au dus, din greseald, la alt mormant. Sa examinam enormitatea acestei afirmatii. Oare
ai putea sa nu nimeresti mormantul celei mai dragi fiinte din viata ta, in intervalul dintre vineri dupa-masa si duminica dimineata? Mai mult,
acesta nu era cimitirul lui losif din Arimateea, ci gradina lui particulara, in care nu se mai aflau alte morminte.

Dar sa admitem ca ar fi putut sa existe si alte morminte acolo (desi stim ca nu erau); si sa zicem ca femeile, cu privirea inlacrimata, au
nimerit din greseala la alt mormant. Bun! Sa zicem ca femeile ar fi putut gresi. Dar impetuosul Petru, cel cu pumnii tari, insotit de loan -
amandoi pescari priceputi, care nu aveau privirea incetosata de lacrimi - s-au dus si ei la mormant si I-au gasit gol. Va puteti imagina ca si ei
sa fi gresit mormantul? Dar mai mult, cand au ajuns la mormant si l-au gasit gol, acolo se afla un inger, care a spus: ,El nu este aici. A inviat.
Veniti si vedeti unde zacea Domnul." Puteti crede ca nici ingerul nu a reusit sa se duca la mormantul care trebuia? Cu toate acestea, s-au
gasit destui ,,destepti", care sa sustina aceste teorii! Dar aceasta teorie este total lipsita de sens!

2. Altii au sugerat ca Isus nu a murit, ci doar a lesinat si ca a fost resuscitat, cumva, in mormantul acela umed, dupa care a iesit din mormant.
Dar piatra cea mare fusese sigilatd cu pecetile guvernului roman. Nici un om din interiorul acelui mormant nu putea da la o parte piatra care
glisase in jos, pe canalul ce i se sdpase, pana cand a acoperit intrarea mormantului. El nu a iesit din acel mormant ca un invalid anemic.

Adevarul simplu este ca invierea Domnului Isus este un fapt bine atestat al istoriei. El S-a infatisat viu ucenicilor Sai dupa patimile Sale, prin
numeroase probe infailibile. Ganditi-va la cazurile specifice cand S-a aratat alor Lui:

1. Mariei Magdalena (Marcu 16:9-11).

2. Femeilor (Matei 28:8-10).

3. Lui Petru (Luca 24:34).

4. Celor doi ucenici ce mergeau pe drumul spre Emaus (Luca 24:13-32).
5. Ucenicilor, cu exceptia lui Toma (loan 20:19-25).

6. Ucenicilor, intre care se afla acum si Toma (loan 20:26-31).

7. Celor sapte ucenici la Marea Galileii (loan 21).

8. La peste 500 de credinciosi (1Corinteni 15:7).

9. Lui lacov (ICorinteni 15:7).

10. Ucenicilor pe Muntele Maslinilor (Fapte 1:3-12).

Una din pietrele mari - de nezdruncinat si imposibil de inlocuit - care stau la temelia credintei crestine este dovada istorica a invierii Domnului
Isus Cristos. Asta ne confera - tie, drag cititor, si mie - taria de a ramane victoriosi pe baricadele credintei, intrucat avem o situatie care nu
poate fi contrazisa, e imposibil de combatut. Da, poate fi respinsa sau negata, dar nu poate fi contestata.

C. Marea Porunca (28:16-20)

in Galileea Domnul inviat S-a aratat ucenicilor pe un munte nespecificat. Este aceeasi aparitie pe care o gasim consemnata la Marcu 16:15-18
si la 1Corinteni 15:6. Ce revedere minunata! De acum, suferintele Sale au trecut, pe veci. El traia si, prin urmare, si ei vor trai! El a stat
inaintea lor in splendoarea trupului Sau inviat. Ei s-au inchinat Domnului lor viu si iubitor - desi in mintile unora dintre ei mai staruia o umbra
de indoiala.

Apoi Domnul le-a explicat ca toatd autoritatea I-a fost datd in cer si pe pamant. intr-o anumita privint3, desigur, El avusese tot timpul toata
autoritatea. Dar aici El s-a referit la autoritatea de Cap al noii creatii. De la moartea si invierea Sa, El are autoritatea de a da viata vesnica
tuturor celor pe care-l i-a dat Dumnezeu (loan 17:2). El avusese intotdeauna putere, ca intaiul nascut din toata creatia. Dar acum, dupa ce a
incheiat lucrarea de rascumparare, El are autoritate ca intaiul nascut din morti - ,pentru ca in toate lucrurile El sa aiba pre-eminenta
(intdietatea)" (Coloseni 1:15,18).

Ca si Capetenie a noii creatii, El a emis apoi Marea Porunca (sau insarcinare), care cuprinde ,,ordinele de lucru" pentru toti credinciosii din
actuala etapa a imparatiei - adica perioada cuprinsa intre respingerea Regelui si a doua Sa venire.

Porunca cuprinde trei ordine, si nu doar sugestii:



1. ,Duceti-va si faceti ucenici din toate popoarele." Asta nu presupune convertirea intregii lumi. Prin predicarea evangheliei, ucenicii aveau sa
se ingrijeasca ca si altii sa devina invatacei sau adepti ai Mantuitorului - acestia provenind din toate natiunile, popoarele, triburile, semintiile
si limbile pamantului.

2. ,Botezati-i in Numele Tatalui si al Fiului si al Sfantului Duh" Este responsabilitatea trimisilor lui Cristos de a propovadui botezul si de a face
demersuri pentru ca acesta s& fie acceptat ca o porunca ce trebuie indeplinita. in cadrul botezului credinciosului, crestinii se identifica public
cu Dumnezeirea trinitara. Ei recunosc ca Dumnezeu este Tatal lor, ca Isus Cristos este Domnul si Mantuitorul lor si ca Duhul Sfant este cel
care locuieste n |duntrul lor, le d& putere si-i invata. in versetul 19 substantivul numele este la singular. Deci un singur nume sau esenta, dar
trei Persoane - Tatal, Fiul si Duhul Sfant.

3. ,Invatati-i s& pazeasca tot ce v-am poruncit Eu." Marea Poruncé dep&seste cadrul strict al evanghelizarii, cici nu e de ajuns doar sa faci
convertiti si apoi sa-i lasi sa se hraneasca singuri, sa se descurce cum pot. Acestia trebuie sa fie invatati sa asculte de poruncile lui Cristos,
asa cum se gasesc acestea in Noul Testament. Esenta uceniciei consta in nevoia de a deveni asemenea invatatorului si Stapanului Cristos, or,
lucrul acesta se realizeaza prin predarea sistematica a Cuvantului si ascultarea de el.

Apoi Mantuitorul adauga fagaduinta ca El va fi cu ucenicii Sai pana la implinirea (sfarsitul sau consumarea) veacului. Ei nu vor merge singuri
sau lipsiti de ajutor. In toat3 slujirea lor, in toate cilatoriile pe care le vor intreprinde, ei vor fi constienti de prezenta si partasia Fiului lui
Dumnezeu, care va fi cu ei.

Observati ca toate cele patru elemente care incep cu ,tot" sunt corelate cu Marea Porunca: toata autoritatea; toate natiunile (popoarele);
toate lucrurile; totdeauna.

Astfel evanghelia dupa Matei se incheie cu porunca si mangaierea din partea slavitului nostru Domn. Dupa aproape douazeci de veacuri,
cuvintele Sale au aceeasi relevanta, aceeasi acuitate, aceeasi aplicatie. Sarcina nu a fost dusa inca la bun sfarsit.

Ce vom face pentru a duce la indeplinire ultima dintre poruncile Sale?

clickbible.org


https://www.clickbible.org/post/matei-1024-25-w-mcdonald/

	Matei - Comentarii W. McDonald

