clickbible.org

Matei - comentarii F. B. Hole

Noul Testament: Cartea genezei lui Isus Hristos

Felul cum este exprimat cel dintai verset al Noului Testament ne indreapta gandurile Thapoi la cea dintai carte a Vechiului Testament,
deoarece ,genealogia“ este traducerea cuvantului grec genesis. Matei in mod deosebit, si Noul testament in general, este ,,cartea genesei lui
Isus Hristos”. Daca ne referim la Geneza, vedem ca aceasta carte este impartita in 11 parti si toate din ele in afara celei dintai incepe cu
indicarea cuvantului ,,generatii“. Cea de a treia parte incepe astfel: ,Aceasta este cartea generatiilor lui Adam” (5.1); si tot Vechiul Testament
ne dezvaluie istoria trista a lui Adam si a urmasilor lui, sfarsind cu caracterul teribil de potrivit al cuvantului ,blestem*”. Cu ce mare usurare ne
putem intoarce de la generatiile lui Adam la ,,generatia lui Isus Hristos”, pentru ca aici vom afla introducerea harului; si cu aceasta nota se si
termina Noul Testament.

Fiu al lui David, fiu al lui Avraam - si genealogia Lui (vers. 1-17)

Isus ne este prezentat indata sub doua aspecte. El este Fiu al lui David si de aceea coroana regala pe care Dumnezeu a daruit-o la inceput lui
David li apartine Lui. El este, de asemenea, Fiu al lui Avraam si de aceea are dreptul la tara, si intreaga promisiune este investita in El.Dup&
ce s-au precizat acestea, ni se da genealogia Lui, de la Avraam, prin losif, sotul Mariei. Aceasta era genealogia Sa oficiala, asa cum era
recunoscuta de iudei. Lista aceasta data se distinge prin omisiunile ei, deoarece trei imparati, in stransa legatura cu nelegiuita Atalie, sunt
omisi in versetul 8; si sumarul cu privire la cele , paisprezece generatii“ dat in versetul 17 arata ca nu este o omitere intamplatoare, ci ca
Dumnezeu respinge si refuza sa recunoasca pe imparatii care au aparut in legatura cu dedicarea inchinarii catre Baal.

Numele celor patru femei (vers. 3, 5, 6)

Genealogia aceasta este, de asemenea, remarcabild deoarece numele numai a patru femei sunt aduse in ea, si nicidecum acele nume pe
care le-am fi asteptat. Doua din cele patru erau dintre natiuni, care ar fi trebuit oarecum sa coboare mandria iudeilor; amandoua aceste
femei aveau o credinta izbitoare, desi una din ele traise in imoralitatea care caracteriza lumea pagana. Despre cealaltad nu stim decat ce era
bine. lar celelalte doua se trageau din Israel, totusi istoria lor ne d& o nota rea si nu putem sti ceva bun. in adevar, numele Batsebei nu este
mentionat; ea este doar ,cea... a lui Urie“, in felul acesta ficand-o de rusine. In felul acesta din nou toate umbresc mandria iudeilor.
Genealogia Domnului nostru nu I-a addugat nimic. Cu toate acestea, ea li garanta firea omeneasca si in felul acesta drepturile investite in
David si Avraam erau in mod legal ale Sale.

Om-Dumnezeu si Mantuitor (vers. 18-21)

Dar daca versetul 17 ne asigura ca Isus era om in adevar, restul versetelor ne asigura de asemenea ca El era mai mult decat un Om, era
chiar Dumnezeu insusi prezent printre noi. Printr-un inger i s-a spus lui losif, logodnicul Mariei, c& va avea un copil ca rod al lucrarii Duhului
Sfant, si cand Se va naste ii va pune numele Isus. El va mantui pe poporul Sau de pacatele lor, de aceea numele Lui va fi Mantuitorul. Numai
Dumnezeu poate da un nume in vederea unor lucruri care se vor implini in viitor. El a putut face aceasta lucrare, si cat de perfect a fost
indreptatit acest nume! Ce seceris de oameni mantuiti se va strange in zilele care vor veni, toti mantuiti din pacatele lor, si nu numai de
judecata pe care au meritat-o pacatele lor! Numai ,poporul Sau“ este deci mantuit. Pentru a cunoaste mantuirea Sa, cineva trebuie sa fie
inrolat printre ei prin credinta n El.

Isus si Emanuel (vers. 22-23)

in felul acesta s-a implinit profetia din Isaia 7.14, in care a fost dat3 o indicatie clard a méaretiei si puterii Mantuitorului care avea sa vina.
Numele Sau profetic, Emanuel, arata ca El trebuia sa fie Dumnezeu manifestat in trup - Dumnezeu printre noi intr-un fel mult mai minunat
decat Se manifestase vreodata Tn mijlocul lui Israel in zilele lui Moise, mult mai minunat decat in felul in care El era cu Adam in zilele
dinaintea intrarii pacatului in lume. Cele doua nume sunt profund legate impreuna. A-L avea pe Dumnezeu cu noi, fara a fi mantuiti de
pacatele noastre ar fi imposibil: prezenta Lui ne-ar coplesi in judecata. A fi mantuiti de pacatele noastre, fara ca Dumnezeu sa vina la noi,
daca ar fi fost posibil, istoria harului si-ar fi pierdut gloria. in venirea lui Isus le avem pe amandoud. Dumnezeu a venit la noi si, pacatele
noastre fiind inlaturate, am fost si noi adusi la El.

Starea conducatorilor religiosi din lerusalim

Versetele cu care incepe capitolul 2 arunca o lumina puternica si cercetatoare a conditiilor care domneau in acele zile printre iudeii care erau
la lerusalim, urmasi ai celor ce se intorsesera din robia sub Zorobabel, Ezra si Neemia. impé&ratul iudeilor Se n&scuse in Betleem si totusi
multe saptamani ei nu stiau nimic despre acest fapt.Daca imparatul Irod era in ignoranta nu era deloc surprinzator, pentru ca el nu era
israelit, ci idumean. Dar din tot poporul, marii preoti trebuiau sa afle despre acest mare eveniment pe care marturiseau ca il asteptau -
nasterea Mesiei.Aflam in Luca 2 ca evenimentul acesta a fost facut cunoscut din cer cel putin in cateva ceasuri, unor persoane modeste care
sa temeau de Domnul. Psalmistul ne spusese ca ,Domnul Se destainuieste celor care se tem de EI” (25.14), asa cum este exemplificat cu
pastorii si cu altii; dar conducatorii religiosi din lerusalim nu erau printre acestia, ci printre ,cei mandri“ pe care oamenii ii numesc ,fericiti“
(vezi Maleahi 3.15, 16). De aceea ei erau tot atat de mult in intuneric ca nelegiuitul Irod.

lerusalimul tulburat impreuna cu Irod (vers. 3)

Dar situatia este si mai rea. Nu este surprinzator, spunem din nou, ca Irod s-a tulburat cand a auzit stirile, pentru ca aparent era pentru el un
rival la tronul pe care-l avea. Citim totusi ca ,s-a tulburat, si tot lerusalimul impreuna cu el“. Astfel venirea Mantuitorului n-a produs bucurie,
ci intristare printre acei oameni care chiar marturiseau ca il asteptau? in mod evident deci, ceva era foarte gresit, pentru c& parea a fi chiar
un dezgust pentru instinctele lor pervertite. Ei nu-L vazusera; El inca nu facuse ceva; ei doar simteau ca venirea Lui ar insemna inlaturarea


https://www.clickbible.org/post/matei-1241-42-f-b-hole/

placerilor lor, si nu implinirea sperantelor lor.
Cunostinta pusa in slujba dusmanului (vers. 4)

Totusi acesti oameni erau buni cunoscatori ai Scripturilor lor. Ei puteau sa dea un raspuns imediat si corect lui Irod, citdand Mica 5.2. Ei aveau
cunostinta care ingamfa, si deci nu stiau nimic asa cum ar fi trebuit sa cunoasca (vezi 1 Cor. 8.1, 2), si au pus cunostinta lor in slujba
dusmanului. ,Balaurul mare rosu” (Apoc. 12. 3-5) al imperiului roman, a carui putere era investita local in Irod, era gata sa devoreze ,Copilul”
de parte barbateasca, iar ei erau gata sa-l ajute sa faca acest lucru. Ei aveau un fel gresit de cunoastere a Scripturii si sunt o instiintare
pentru noi.

Conducator care va pastori (vers. 6)

Scriptura pe care ei au citat-o il prezint pe Domnul ca Stapanitor care va domni. in Mica numai Israel este avut in vedere, dar stim c&
domnia Lui va fi universald; si acesta este al treilea fel in care El ne este prezentat. in Isus il vedem pe Dumnezeu ardtandu-Se ca s&
mantuiasca. in Emanuel 1l vedem pe Dumnezeu care a venit s& locuiasca. in ,Conducatorul” 1l vedem pe Dumnezeu artandu-Se ca sa
pastoreasca. A fost intotdeauna gandul Sau sa locuiasca impreuna cu omul, sa-l conduca potrivit placerii Lui si sa implineasca faptul pentru
care venise, sa-l mantuiasca.

Atitudinea magilor, ca o condamnare a conducatorilor religiosi din lerusalim (vers. 9)

Cand Copilasul Se afla in Betleem, aceasta era asigurarea ca toate aceste trei lucruri se vor intampla: si desi lerusalimul era nestiutor si
fmpotrivitor, niste oameni dintre natiuni erau atrasi spre El si recunosteau in El pe impéaratul iudeilor. Ne ddm noi seama cat de mult fi
condamnau ei pe conducatorii religiosi din lerusalim? Pastorii din Luca 2 au aflat despre nasterea Lui in cateva ceasuri; acesti astronomi de la
rasarit, in cateva zile sau saptamani; pe cand cateva luni trebuie sa fi trecut inainte ca preotii si carturarii sa fi avut cea mai mica ideea vaga
despre ceea ce se petrecuse. Intai printr-o stea si apoi printr-un vis, Dumnezeu a vorbit acestor oameni intelepti, dar oamenilor religiosi din
lerusalim. El nu le-a vorbit deloc, si fusesera zile cand marele preot in mijlocul lor era in legaturd cu Dumnezeu prin Urim si Tumim. Acum
Dumnezeu era tacut fata de ei. Starea lor era asa cum este descrisa in Maleahi si poate mai rau.

Rahela, care isi plange copiii (vers. 13-18)

in Irod vedem puterea fara scrupule aliatd cu viclenia. CAnd a fost impiedicat de actiunea magilor, gandea c& nu are alta posibilitate decat un
atac ucigas asupra tuturor baietilor din lerusalim. Faptul ca a fixat limita omorului la doi ani ar indica poate ca perioada dintre aparitia stelei
si sosirea magilor la lerusalim trebuie sa fi fost de cateva luni. Fapta lui salbatica si violenta a adus implinirea profetiei din leremia 31.15.
Daca acest verset este citit in contextul lui, se va vedea ca implinirea lui finald si completa va fi in zilele din urma, cand Dumnezeu va face in
sfarsit sa inceteze lacrimile Rahelei, aducandu-i copiii tnapoi din tara dusmanului. Cu toate acestea, ceea ce a avut loc la Betleem a fost
acelasi fel de lucru pe o scara mai mica.

Fuga n Egipt si reintoarerea in tara, losif fiind instiintat in vis de un inger al Domnului (vers. 13, 19)

Irod totusi se lupta cu Dumnezeu, care i-a nimicit intentiile trimitdnd pe ingerul Sau la losif intr-un vis, pentru a doua oara. Copilasul a fost
luat in Egipt, si in felul acesta Osea 11.1 isi gaseste o implinire minunata, iar Isus incepe sa parcurga din nou istoria lui Israel. Cat de usor a
nimicit Dumnezeu glasul cel rau al lui Irod, si tot atat de usor, nu mult timp dupa aceea, a avut a face cu Irod insusi. Matei nu-si risipeste
cuvintele, descriindu-i sfarsitul; el spune simplu, ,dupa ce a murit Irod“. Si a treia oara ingerul Domnului i-a vorbit lui losif in vis, dandu-i
indrumare sa se intoarca in tara, pentru ca moartea a inlaturat pe cel care vroia sa fie ucigas.Cel dintai gand al lui losif a fost sa se intoarca in
ludeea; dar i-au venit vesti ca Arhelau domnea Tn locul tatalui sau si teama l-a facut sa ezite. Atunci pentru a patra oara Dumnezeu l-a
fndrumat printr-un vis. in felul acesta el, Maria si Copilasul au fost indrumati din nou spre Nazaret, de unde veniserd la inceput, dupd cum ne
spune Luca. Este instructiv sa vedem cum Dumnezeu a calazuit toate aceste miscari de la inceput: in unele cazuri prin imprejurari, ca
hotararea lui Augustus si vestile despre Arhelau, in alte cazuri prin vise. in felul acesta uneltirile dusmanului au fost zadarnicite. ,Portarul”
tinea deschisa usa la ,staul” pentru ca adevaratul Pastor sa intre, orice ar fi facut altii. De asemenea, scripturile se implineau: nu numai ca
Isus a fost adus din Egipt, dar si faptul ca a devenit cunoscut ca Nazarinean.

Un Nazarinean (vers. 23)

Nicio profetie a Vechiului Testament n-a prezis ca El avea sa fie ,,un Nazarinean”, dar mai multe spuneau ca El avea sa fie dispretuit si un
obiect de batjocura. De aceea in versetul 23 se spune ,prin profeti“, si nu printr-un anumit profet. Ei spusesera ca El va fi un obiect de
dispret, care in timpul Domnului nostru se exprima prin calificativul ,Nazarinean“. in traducerea lui J.N. Darby este o nota care clarifici acest
verset in ce priveste exprimarea exacta folosita cu privire la implinirea profetiei, in contrast cu expresiile mai dinainte din capitolul 1.22 si
2.17. Se arata corectitudinea cu care sunt facute citatele din Vechiul Testament.Nazarinean este al patrulea nume dat Domnului nostru la
inceputul evangheliei. El este, asa cum am vazut, Isus, Emanuel, Conducator; dar El este si Nazarineanul. Dumnezeu venea printre oameni ca
sa-i mantuiasca, sa locuiasca, sa conduca - dar El avea sa fie ,dispretuit si parasit de oameni*!

loan Botezatorul, predicator in pustiu

Al treilea capitol il prezinta pe loan Botezatorul fara a face o introducere cu privire la nasterea sau originea lui. El implinea profetia lui Isaia;
predica in pustiu, departe de refugiile obisnuite ale oamenilor; in imbracaminte si mancare era separat de obiceiurile oamenilor; tema lui era
pocainta, in vederea apropierii imparatiei cerurilor. Era o slujire unica. Care alt predicator si-a ales pustiul ca regiune geografica a slujirii lui?
Filip evanghelistul s-a dus in adevar in pustiul de la sud ca sa intalneasca in mod special o persoana, individual; dar puterea lui Dumnezeu era
in asa fel cu loan incat multimile veneau in numar mare la el, si erau indrumate spre botezul lui, marturisindu-si pacatele.

Impératia cerurilor (vers. 2)



In evanghelia aceasta este mentionata in mod frecvent ,imparétia cerurilor” si cel dintai caz este aici. Nicio explicare nu este data de Matei,
nici nu noteaza vreo explicatie oferitd de loan. Motivul este far3 indoiald c3 venirea zilei caAnd ,Dumnezeul cerului” si va ridica o impéaréatie si
toti vor vedea ca ,cerurile stapanesc” fusese prezisa in cartea Daniel. De aceea termenul nu avea sa fie nefamiliar ascultatorilor sau oricarui
cititor iudeu. Acelasi profet avusese o viziune a Fiului Omului venind cu norii cerului si luand Tmparatia, si sfintii stapanind-o impreuna cu El.

Acum imparatia s-a apropiat, pentru ca ,Isus Hristos, Fiul lui David“, Se afla printre oameni.

Botezul lui loan spre pocainta (vers. 3-10)

Cand este o lucrare reala si puternica a lui Dumnezeu, oamenilor nu le place sa fie separati de ea, indeosebi daca ei sunt conducatori
religiosi; de aceea afldm c3 si farisei si saduchei veneau la botezul lui loan. El 1i intAmpina totusi cu o pricepere profetica. i dddea pe fatd ca
aveau caracteristicile sarpelui si-i instiinta ca mania era inaintea lor. El stia ca ei se vor lauda ca sunt urmasi ai lui Avraam, de aceea le
rasturna sprijinul de sub ei, aratandu-le ca nu avea valoare inaintea lui Dumnezeu. Nimic altceva nu era necesar decat pocadinta si aceasta o
avea in vedere botezul lui; dar ea trebuia sa fie reala si sa se arate in roade care erau potrivite. lacov, in epistola lui, insista ca credinta, daca
este reala si vitala, trebuie sa se exprime in fapte potrivite ei. Aici loan arata intocmai acest lucru in privinta pocaintei.Versetele acestea din
mijlocul capitolului 3 ne dau o idee cu privire la ceea ce este gresit. Adevaratul Fiu al lui David si al lui Avraam a venit, imparatia era aproape,
si nicio legatura cu Avraam ca urmas nu avea sa fie de folos. Moise le daduse legea; llie le-a reamintit-o; loan le da o chemare fara delicatete
la pocainta, care insemna ca si cum le-ar fi spus: ,,Pe baza legii sunteti pierduti, si nu va ramane decat sa recunoasteti faptul acesta cu
intristare si smerire a inimii.“ Marea multime dintre ei nu erau pregatiti pentru aceasta recunoastere, spre nenorocirea lor.

Cel care boteaza cu Duh Sfant si cu foc (vers. 11-12)

loan, de asemenea, anunta venirea Celui care este mai puternic, al Carui Thainte-mergator era el. Nu putea fi comparatie intre ei, si el
marturisea ca isi dadea seama de lucrul acesta, spunand ca el nu era vrednic sa-I duca sandalele. De asemenea, arata contrastul dintre
botezul lui cu apa si botezul cu Duh Sfant si cu foc. Cel care va veni va face o diferentiere perfecta intre grau si pleava. Pe acestia 1i va boteza
cu Duh Sfant, si pe aceia cu focul judecatii; si rezultatul va fi etern, pentru ca focul nu se va stinge.Aceste cuvinte ale lui loan erau foarte
patrunzatoare si ele se vor implini cand perioada mileniului va fi gata sa se introduca. Atunci Duhul va fi revarsat peste orice faptura, si nu
numai peste iudei - adica peste toti cei care au fost rascumparati. Pe de alta parte, cei rai vor fi condamnati pentru focul etern, asa cum ne
va ardta sfarsitul capitolului 25 al acestei evanghelii. intre timp a fost o implinire mai dinainte a botezului cu Duhul, la stabilirea Bisericii, asa
cum arata Fapte 2. Aici, contextul arata in mod hotarat ca ,focul” este o aluzie la judecata, si nu la limbile ca de foc din ziua Cincizecimii sau
la vreo alta lucrare similara de binecuvantare.

Isus, fara pacat, identificat prin botez cu cei evlaviosi (vers. 13-19)

Cand Domnul Isus a iesit sa slujeasca, cel dintai act al Sau a fost sa vina la botezul lui loan, si aceasta in ciuda obiectiei pe care si-o exprima
loan. Obiectia a servit ca sa arate principiul dupa care lucra Domnul. El implinea dreptatea. Nu avea pacate de marturisit, totusi luand locul
unui om era drept s& Se identifice pe Sine Insusi cu cei evlaviosi, care isi luau n felul acesta adevéaratul lor loc inaintea lui Dumnezeu. Oameni
ai lui Dumnezeu Tn timpurile de altadata facusera in principiu acelasi lucru - Ezra si Daniel, de exemplu - marturisind ca pacate ale lor insile
acele lucruri in care ei nu avusesera parte, desi pacatosi si ei insisi.Aici era Cel fara pacat si a facut acest lucru intr-un mod perfect. Si ca nu
cumva sa para o greseala, chiar in clipa cand El a facut acest act, cerurile s-au deschis deasupra Lui, cea dintai manifestare mareata a Sfintei
Treimi, si glasul din cer spunandu-I ca El este Fiul Cel Preaiubit, in care Tat3l Si-a gasit toata placerea. in forma unui porumbel, Duhul a
coborat peste Acela care avea sa boteze pe altii cu acelasi Duh.

Ispitirea lui Isus Tn pustiu, comparata cu cea a lui Israel (vers. 1-2)

Domnul Isus a luat nu numai locul omului, El a luat in mod deosebit si locul lui Israel. Israel a fost scos din Egipt, apoi au fost botezati pentru
Moise in nor si in mare si dupa aceea au intrat in pustiu. Tocmai am vazut ca Isus fusese chemat din Egipt ca Fiu al lui Dumnezeu, si dupa un
timp a fost botezat; apoi cAnd deschidem capitolul 4 afldm c& Duhul, care venise peste El, il duce drept in pustiu ca s& fie ispitit de diavolul.
Aici aflam un contrast, pentru c& in pustiu Israel a ispitit pe Dumnezeu si a gresit in toate privintele. Isus insusi a fost ispitit si a triumfat in
toate privintele.Totusi ispitirile cu care L-a asaltat diavolul erau asemanatoare cu punerile la proba a lui Israel in pustiu, pentru ca nu este
nimic nou in tactica dusmanului. Israel a fost pus la proba prin foamete, si prin razvratirea in legatura cu lucrurile lui Dumnezeu - aratata in
mod deosebit in legatura cu Core, Datan si Abiram, si prin atractiile care i-a dus la inchinarea si slujirea altuia in afara de Domnul, si au cazut,
fnchinandu-se la vitelul de aur. Domnul Isus a intampinat fiecare ispita cu Cuvantul lui Dumnezeu. De fiecare data El a citat din unele texte
scurte ale cartii Deuteronom, in care lui Israel i se reaminteau responsabilitatile pe care le avea. Ei n-au reusit sa respecte aceste
responsabilitati, insa Isus le-a implinit in mod perfect in orice detaliu.

Diavolul, cel care seamana indoialad cu privire la Cuvantul lui Dumnezeu

Diavolul intotdeauna seamana indoieli cu privire la Cuvantul lui Dumnezeu. Puneti alaturi 3.17 cu 4.3 si 6 si notati cat de izbitor se arata
aceastd atitudine. indatd ce Dumnezeu spusese: , Acesta este Fiul Meu Preaiubit”, diavolul spune de dou3 ori: ,,Daca Tu esti Fiu al lui
Dumnezeu*. Cuvantul mic ,daca” este foarte mult preferat de diavolul! Isus il Intdmpina in mod potrivit cu Cuvantul lui Dumnezeu. Cuvantul
este absolut necesar pentru viata spirituala a omului, Intocmai cum painea este pentru viata naturald. Si omul are nevoie de orice cuvant pe
care |-a spus Dumnezeu, si nu numai unele pasaje speciale.Ne gasim toti viata spirituala in ,fiecare cuvant care iese din gura lui Dumnezeu“?

Nici pofte, nici mandrie in Isus (vers. 10-11)

Ispitirea Domnului Isus de catre diavolul arata clar, dincolo de orice discutie, ca exista un diavol, individual. Din zilele Genezei 3, el s-a invatat
sa ispiteascd pe oameni, atrdgandu-i prin poftele si mandria lor. in Isus el a intalnit pe Acel unul care nu avea nici poftd, nici mandrie si care a
facut fata atacurilor lui prin Cuvantul lui Dumnezeu; prin urmare, fiind invins, L-a Isat. Invingatorul era un Om care postise patruzeci de zile
si patruzeci de nopti, si pe care ingerii Il slujeau. Mai inainte ei nu slujiserd niciodatd Dumnezeului lor in acest fel minunat.

Parasind Nazaretul si locuind in Capernaum (vers. 12-17)



Punerea lui loan in inchisoare, asa cum ne arata versetul 12, a fost evenimentul care L-a facut pe Domnul sa intre pe deplin in lucrarea Sa
publica. Parasind Nazaretul, El a locuit in Capernaum, si profetia lui Isaia isi gaseste implinirea privitoare la unele evenimente privitoare la
cea dintai venire a Sa. Daca citim Isaia 9.1-7 vom nota ca amandoua evenimentele sunt avute in vedere, asa cum deseori este cazul. Venirea
Lui stralucea ca o stea Tnaintea profetilor, dar ei inca nu stiau ca era de doua ori aceasta stea. Galileea va vedea totusi lumina cea mare a
gloriei Lui, tot asa cum a vazut lumina cea mare a harului Lui. inainte-mergatorul fiind adus la ticere prin inchiderea lui, Isus Se ridica si isi
introduce mesajul Sau de pocainta in vederea faptului ca imparatia s-a apropiat. Evanghelia dupa loan ne arata ca Domnul era activ in
lucrarea Sa si inainte de acest timp. El avea ucenici si vizitase ludeea cand ,loan nu fusese aruncat in inchisoare” (loan 3.24).

Cel care face pescari de oameni (vers. 18-22)

Asa fiind lucrurile, chemarea lui Petru, Andrei, lacov si loan aratata in aceste versete nu este inceputul cunoasterii dintre ei si Domnul Isus.
Aceasta a avut loc mai Tnainte si este istorisita in loan 1. Desigur, au fost si cazuri cand ei sau alti ucenici mergeau impreuna cu El, mai
fnainte ca ei sa fie chemati sa-si paraseascd munca lor obisnuit3 si sa-1 dea Lui tot timpul. Pentru c& ei 1l urmau, El avea s&-i facd pe acesti
pescari niste pescari de oameni. Prin straduinta si studiu, oamenii pot deveni ei insisi buni prdicatori, insa pescari de oameni sunt facuti
numai de El. El Insusi era perfect in aceastd privinta si umbland insotiti de El, ei aveau sa invete de la El si sa ia din spiritul Lui.

Evanghelia imparatiei deosebita de evanghelia harului (vers. 23-25)

in cele 3 versete cu care se termina capitolul 4, Matei face un rezumat al zilelor de la inceput ale lucrarii Sale. Mesajul S&u era ,,evanghelia
imparatiei”. Ea trebuie sa fie distinsa de ,,evanghelia harului lui Dumnezeu” care se predica astazi. Aceasta are ca tema importanta moartea
si invierea lui Hristos si vesteste iertarea ca rod al ispasirii pe care El a facut-o. Aceea avea ca veste buna ca imparatia prezisa de profeti le
era adusa in El. Daca ei aveau sa se supuna autoritatii divine care era investita in El, puterea imparatiei avea sa devina activa in folosul lor.
Ca dovada a acesteia, El arata puterea imparatiei in vindecarea trupurilor oamenilor. Tot felul de boli erau vindecate, dand garantia ca El va
putea vindeca orice rau spiritual. Aceasta aratare a puterii imparatiei unita cu predicarea imparatiei, se dovedea foarte atragatoare, si mari
multimi 1l urmau.

Principiile imparatiei; ce fel de oameni vor avea parte de ea (vers. 1-10)

Atunci Domnul a inceput sa vorbeasca ucenicilor Sai, desi in prezenta multumii, invatandu-i principiile imparatiei. Mai intai de toate le-a
aratat ce fel de oameni vor avea parte de imparatie si se vor bucura de beneficiile ei. in imparatiile oamenilor de ast&zi, un om are nevoie din
plin de incredere in sine si nerusinare daca vrea sa aiba succes, dar tocmai starea opusa se potriveste imparatiei cerurilor. Aceasta se spunea
si in Vechiul Testament: de exemplu in Psalmul 37.11. Totusi Domnul da aici o vedere mai larga a acestui fapt. El ne da in linii generale o
imagine morala a ramasitei credincioase care in final va intra in imparatie.

Fericirile (vers. 3-10)

El mentioneaza opt lucruri, incepand cu saracia in duh si sfarsind cu persecutia, si este o succesiune in ordinea lor. Pocdinta produce saracie
in duh, si de aici trebuie sa porneasca toate. Apoi vine plansul si blandetea determinate de o adevarata parere despre tine insuti, urmate de o
sete pentru dreptate care se gaseste numai in Dumnezeu. Apoi, plin de acestea, cel sfant incepe sa arate insasi caracterul lui Dumnezeu -
indurare, curatie, pace. Dar lumea nu-L vrea pe Dumnezeu, nici caracterul Sau, de aceea persecutia inchide lista.

Ferice de voi (vers. 11, 12)

Fericirea vazuta in versetele 3-10 va fi in intregime realizata in impéaréatia cerurilor, cand este stabilitd pe pamant. in fiecare fericire, in afara
celei din urma, cel fericit este descris intr-un fel impersonal; in versetele 11 si 12 Domnul vorbeste personal ucenicilor Sai. ,Ferice de cei” din
versetul 10 se schimba in ,fericiti sunteti voi“ in versetul 11; si acum, vorbind ucenicilor Sai, rasplata este promisa in cer. El stia ca acesti
ucenici ai Sai aveau sa treaca intr-o lumina mai clara, El incepea sa arate unele din lucrurile noi care aveau sa vina in curand.Schimbarea din
aceste doua versete este izbitoare si de folos sa arate caracterul ,Predici de pe Munte”, in care Domnul face rezumatul invataturii Sale si o
pune in legatura cu lucrurile de altddaté date prin Moise. in loan 13-16, portiune pe care o putem numi ,Predica din camera de sus”, 1l vedem
cum Isi dezvolta invatatura si o pune in legiturd cu lumina deplin pe care o va da cand va veni Duhul Sfant.In persecutia din cauza Lui,
ucenicii aveau s3 fie binecuvantati si ei aveau sa recunoasca acest lucru si sa se bucure. in mod natural noi ddm Tnapoi in fata persecutiei,
insa istoria dovedeste adevarul acestor cuvinte. Cei care sunt identificati cu Hristos pe deplin si cu indrazneala au sa sufere, dar sunt sustinuti
si rasplatiti; in timp ce aceia care incearca sa se fereasca de persecutie prin compromis, sunt lipsiti de orice recompensa si sunt nenorociti.

Sarea pamantului si lumina lumii (vers. 13-16)

Siin plus, cand ucenicul este persecutat de lume, atunci in mod clar se arata ca el este ,sarea pamantului“ si ,,lumina lumi“. Sarea pastreaza
(conserva lucrurile), iar lumina lumineaza. Nu putem fi sare pe pamant, daca suntem din ale pamantului. Nu putem fi lumina in lume daca
suntem din lume. Nimic altceva nu ne ajuta mai mult sa ne tina deosebii si separati de pamant si de lume, ca persecutia din partea lumii,
orice formad ar lua ea. Persecutat pentru Hristos, ucenicul este in adevar o sare care nu-si pierde gustul si el da lumina din plin. Nu ne
descopera aceste cuvinte ale Domnului secretul multor slabiciuni ale noastre?De notat, de asemenea, ca lumina se presupune ca straluceste
in lucrurile practice, nu numai in cele teologice. Este nu numai ceea ce oamenii recunosc in invatatura noastra ca fiind clara si potrivita cu ce
este original, exprimata Tn cuvinte, cat mai ales in viata noastra, in fapte. Desigur, ei trebuie sa auda cuvintele noastre bune, dar trebuie sa
vada si faptele noastre bune, daca este sa le fim lumind. Cuvantul referitor la fapte ,bune” (vers. 16) aici nu inseamna milostenie, ci fapte
drepte sau cinstite. Aceste fapte isi au sursa in Tatal din ceruri; ele dau lumina Lui si il glorifica pe El.

Nu sa desfiintez, ci sa implinesc (vers. 17-20)

De la versetul 17 pana la sfarsitul capitolului 5 vedem ca Domnul face legdtura intre ceea ce daduse El ca invatatura si ceea ce fusese dat
prin Moise. El nu venise ca sa anuleze sau sa desfiinteze ceea ce fusese dat mai fhainte, ci sa dea plinatatea ei - pentru ca acesta este
intelesul cuvantului ,sa implinesc”. El a confirmat si a intarit tot ceea ce se spusese, cum arata versetele 18 si 19, si niciun cuvant pe care I-a



spus Dumnezeu nu va trece.Si mai mult, asa cum arata versetul 20, El preciza ca dreptatea pe care o cerea legea avea in ea o plinatate care
depasea mult orice era cunoscut sau recunoscut de carturarii si fariseii superficiali din timpul Lui. Ei aveau o ascultare specializata in
ceremonii si ignorau adevaratul spirit al legii si scopul pe care-l avea Dumnezeu in vedere. Dreptatea lor nu-i ducea in imparatie.

Aprofundarea cerintelor legii (vers. 21-22)

Prin urmare, Domnul Tncepuse sa arate ca era o plinatate de intelesuri in cerintele legii pe care oamenii nu le banuiau, referindu-Se la nu mai
putin de sase puncte ca ilustrare a subiectului Sau. A vorbit despre poruncile a sasea si a saptea; apoi despre legea divortului din
Deuteronom 24.1; apoi despre juraminte din Levitic 19.22; si apoi despre permiterea urii fatd de dusmani, asa cum citim in Deuteronom
23.6.In ce priveste cele doua porunci pe care El le-a citat, invatatura Sa este in mod evident c& Dumnezeu tine seama nu numai de actul care
se poate vedea, ci si de dispozitia launtrica a inimii. Ce este interzis (ca pacat) este nu numai actul uciderii sau al adulterului, ci si ura si pofta
care se pot exprima in astfel de fapte. Judecénd dupa acest standard, cine ar putea sta in fata cerintelor sfinte de la Sinai? ,Dreptatea“
carturarilor si a fariseilor se naruie cu totul. Totusi in amandoua aceste cazuri, dupa ce a expus faptul acesta, El a adaugat si alte invataturi.

Nedreptatea fata de oameni (vers. 23-30)

in versetul 23-26 El a aratat doud lucruri importante: intai, niciun dar nu este primit fnaintea lui Dumnezeu daca este prezentat in timp ce esti
nedrept fata de oameni. Nu putem trece cu vederea greseli facute omului de cei care spun ca sunt intr-o stare buna fata de Dumnezeu.
Numai dupa ce s-a facut impacarea ne putem apropia de Dumnezeu.Apoi, in al doilea rand, daca situatia care a adus indepartarea
sufleteasca este adusa inaintea legii, legea trebuie sa-si urmeze cursul fara mila. Cuvintele Domnului au aici fara indoiala o semnificatie
profetica. Poporul evreu avea sa initieze un proces de judecata impotriva Lui, dar aceasta se va sfarsi in condamnarea lor. Ei inca n-au platit
»cel din urma banut“.Asa este si cu cazul urmator. Aici El ne arata ca orice jertfire este de folos numai daca ea te conduce la o eliberare de
gheena care este la capatul drumului.

Cele randuite de Moise care nu erau exprimarea deplind a gandului lui Dumnezeu in unele cazuri (vers. 31-44)

in cel de al treilea si al patrulea dintre cazuri (31-37) Domnul aratd din nou cum ceea ce a fost randuit prin Moise nu exprima gandul deplin al
lui Dumnezeu. Atat divortul cat si juramantul erau permise, si in felul acesta standardul pe care omul avea sa-l atinga nu era prea sever.
Amandoua aceste fapte sunt puse aici intr-o lumina deplina, si vedem ca numai un singur lucru este permis pentru a desface legatura
casatoriei: si apoi, cuvantul omului trebuia sa fie atat de clar si hotarat, Tncat nu este nevoie de juraminte tari, pe aceasta sau pe aceea. Omul
care fsi sprijineste aproape fiecare afirmatie cu un juraméant este un om in al carui simplu cuvant nu te poti increde.Din nou, legea prevedea
rasplatirea fiecarei rani aduse altuia. Ea cerea ceea ce noi numim ,dinte pentru dinte” (vers. 38); de asemenea, in timp ce spunea sa iubesti
pe aproapele tau, era permis sa urasti pe un dusman. Domnul rastoarna acest lucru. El inspira rabdare si har care da, si nu staruinta asupra
drepturilor tale; de asemenea, dragostea care va binecuvanta si va face bine dusmanului. Si toate acestea, pentru ca ucenicii Sai sa fie cu
totul deosebiti de cei pacatosi ai lumii si s& arate caracterul lui Dumnezeu insusi.

O lumina noua: Tatal vostru este in ceruri (vers. 45-48)

Dumnezeu le este prezentat nu ca lahve, Legiuitorul, ci ,, Tatal vostru care este in ceruri“. Aceasta inseamna ca El este prezentat acum intr-o
noud lumina. Si daca 1l cunoastem in acest fel nou, descoperim c& El este plin de bundvointa fata de cel nedrept si rau, si noi trebuie sa fim in
ma&sura noastrd ceea ce este El. in slujirea lui Isus se revarsa o noud revelatie a lui Dumnezeu care atrage dupa sine un nou standard al
perfectiunii. Noi avem sa ne aratam practic ca fii ai Tatalui nostru din cer, pentru ca perfectiunea unui fiu este sa fie ca Tatal.

,Dar Eu va spun“

De opt ori spune El in acest capitol: ,,Eu va spun” si de sase ori din aceste ocazii, cuvintele au la inceputul lor ,Dar”, punand afirmatiile Sale in
contrast cu ceea ce spusese legea mai inainte. Putem intreba: Cine este Acesta care citeaza legea sfanta a lui Dumnezeu si apoi spune calm:
Dar Eu va spun” - asa si asa? De fapt, El schimba si largeste legea; un lucru pe care niciun profet n-a indraznit sa-l faca! Nu se ridica aceasta
la o ingadmfare teribild, vecina cu blasfemia? Asa ar fi, in adevar, si numai o explicatie va ridica aceasta invinuire de la el. Dar aceasta
explicatie este adevéarata: aici [l avem pe Legiuitorul original, care altiddata a vorbit pe Muntele Sinai. Acum El a venit in omenire ca Emanuel.
Emanuel S-a dus pe un alt munte si acum vorbeste nu unei natiuni, ci ucenicilor Sai. El are tot dreptul sa largeasca sau sa schimbe propria Sa
lege.

,Tatal vostru” - expresie intalnita de 12 ori

Dupa ce i-a introdus pe ucenicii Sai Thaintea lui Dumnezeu in aceasta luminad noua la sfarsitul capitolului 5, observam ca toata invatatura din
capitolul 6 este in legatura cu aceasta lumina. Expresia , Tatal vostru“, in termeni putin schimbati uneori, se intalneste nu mai putin decat de
dou&sprezece ori. invatatura de aici poate fi vazutd in patru parti: milostenia (vers. 1-4), rugdciunea (5-15), postul (16-18), averile pAmantesti
si lucrurile necesare vietii (19-34). Toate aceste patru subiecte ating viata practica a iudeului in multe puncte, si tendinta si obiceiul lor era sa
ia cele dintai trei intr-un fel tehnic, formal, si sa pund accentul si sa dea toata atentia celei de a patra parti. Domnul Isus le pune pe toate in
lumina pe care o daduserd mai fnainte cuvintele Sale. in capitolul 5 El le ardtase un Dumnezeu care tine seama de miscarile lduntrice ale
inimii, tot atat de mult cat si de faptele exterioare, si de asemenea ca Dumnezeu trebuie sa fie cunoscut ca Tata ceresc. Si observam cum El
repeta: ,,Eu va spun®. El ii fnvata nu cum 1i invatau carturarii, care isi intemeiau afirmatiile pe traditiile celor din vechime, iar noi avem sa
luam ce spune El, numai pentru ca El este Cel ce le spune.

Milostenia si rugaciunea - in intimitate cu Dumnezeu (vers. 1-8)

Daca ne stapaneste traditia, usor putem ajunge in pozitia in care erau iudeii cu privire la milosteniile lor, la rugaciunile lor si la posturile lor.
Pentru ei totul devenise ceremonie exterioara, pentru ochii si urechile oamenilor. Daca noi, pe de alta parte, ne indreptam gandurile spre
Tatal din cer, care are o grija personala pentru noi, totul trebuie sa devina real si vital, si facut pentru auzul si vazul Lui. De trei ori spune
Domnul despre cei formalisti: ,ei isi au rasplata”. Rasplata lor este aprobarea si lauda celor din jurul lor. Pe aceasta o au; totul este in prezent



si nu este nimic pentru viitor. Acela care daruie sau se roaga sau posteste fara sa fie cunoscut oamenilor, dar este cunoscut de Dumnezeu, va
fi rasplatit pe deplin in ziua care va veni.in ce priveste rugéciunea, El d& invatitura ca ea s fie in ascuns, dar si scurtd, iesind din realitatea
inimii. Un om care cere in mod real si cu toata seriozitatea merge chiar la punctul necesar in cateva cuvinte. Nu poate avea o vorbarie care
sa cutreiere printr-un labirint de ganduri.

Rugaciunea model (vers. 9-13)

Versetele 9-13 ne dau rugaciunea model, cu totul potrivita ucenicilor in imprejurarile lor de atunci. Sunt sase cereri. Primele trei au de a face
cu Dumnezeu: Numele Sau, imparatia Sa, voia Sa. Urmatoarele trei au de a face cu noi: painea noastra, datoriile noastre, scaparea noastra.
Tatal ceresc si cerintele Lui trebuie sa fie intai, iar nevoile noastre in al doilea rand. Binecuvantarea oamenilor pe pamant depinde de voia Sa
care se face pe pamant, iar aceasta se va realiza cand imparatia Sa va fi stabilita.

Spiritul neiertator si disciplina lui Dumnezeu (vers. 14-18)

lertarea despre care se vorbeste in versetele 14 si 15 este in leg&tura cu versetul 12. In cArmuirea sfant3 a Tatalui ceresc, copiii Sai care au
un spirit neiertator vin sub disciplina Sa. Daca cineva greseste impotriva noastra si noi nu vrem sa-I iertam, vom fi lipsiti de iertarea in
carmuire a lui Dumnezeu. Nu este vorba aici de iertarea pentru eternitate, pentru ca aceia carora le vorbea Domnul erau ucenici, cu care
aceasta problema majora fusese incheiata.

Comori in cer (vers. 19-24)

Se spun apoi cuvinte foarte categorice cu privire la averile pamantesti. Nicio tendinta nu stapaneste mai mult pe toti oamenii ca urmarirea,
strangerea si formarea de bogatii pe pamant, desi ele se risipesc sub actiunea fortelor naturale, de asemenea a actiunii oamenilor violenti.
Dacé in adevar il cunoastem pe Tatal din ceruri, ne vom g&si comoara in cer, si acolo va fi si inima noastra; si trebuie numai s& avem un ochi
sanatos ca sa vedem acest lucru, si sa vedem clar orice altceva. Atunci, de asemenea, trupurile noastre vor fi pline de lumina: adica totul va
deveni luminos. Vom fi stapaniti ori de Dumnezeu, ori de mamona, pentru ca nu putem sluji la doi stapani. Dumnezeu si mamona sunt cu
totul opusi.

Sub ingrijirea Tatalui, fara ingrijorare (vers. 25-31)

Slujind lui Dumnezeu, care este intr-adevar Tatal ceresc, venim sub grija Sa plind de atentie si bunatate. El ne stie toate nevoile si El insusi
ingrijeste de ele. Noi suntem lipsiti de putere; nu suntem in stare sa adaugam un cot la indltimea pe care o avem sau sa ne imbracam ca
iarba de pe camp. Tatal nostru are intelepciune si putere infinite, si ingrijeste de cele mai modeste creaturi ale mainilor Sale; putem avea
deci Incredere absoluta in grija Sa iubitoare pentru noi. De aceea trebuie sa fim fara ingrijorare. Oamenii lumii strang comori ale lumii
acesteia care se risipesc foarte repede, si sunt plini de grija cum sa le pastreze si sa le foloseasca. Noi avem sa ne incredem in grija si
dragostea Tatalui, si de aceea sa fim fara ingrijorare.

Cautati mai intai Tmparatia lui Dumnezeu (vers. 32-34)

Dar aceasta este indeosebi partea negativa. Avem sa fim eliberati de ingrijorarea care umple atat de multe inimi; aceasta insa este pentru ca
sa fim liberi s& cdutdm impératia lui Dumnezeu, si pe ea s-0 cautdm intai. in loc sa privim cu teama la ce va fi maine, s ne ocupam astazi cu
lucrurile imparatiei, si aceasta imparatie ne conduce pe caile dreptatii.Aceasta era placerea lui Dumnezeu pentru ucenicii care urmau pe
Domnul nostru in zilele Sale pe pdmant; este nu mai putin placerea Sa pentru noi care il urmam acum, cand lucrarea Sa este implinita si El
s-a inaltat in ceruri. Duhul pe care I-a inspirat El in felul acesta a fost cu totul strain religiei fariseilor din timpul Sau, cum este strain si religiei
exterioare si lumesti din ziua de astazi.

Invataturile Domnului prezentate n capitolul 6 aveau ca scop s& conduca pe ucenicii Sai intr-o astfel de relatie cu Tatal lor in ceruri, incat El
sa le umple gandurile cand era vorba de milosteniile lor, de rugaciunile lor, de posturile lor sau de atitudinea lor fata de avutii si de nevoile
vietii acesteia. Capitolul 7 se deschide cu invataturi care indrumau felul lor de purtare cu fratii lor si cu cei necredinciosi.

Judecarea altor persoane - si consecintele judecarii (vers. 1-5)

Judecarea fratelui este o tendinta foarte Tnradacinata in inima noastra. Judecarea lucrurilor sau a invataturii nu este oprita, ci este Tncurajata -
dupa cum vedem de exemplu in 1 Corinteni 2.15; 10.15 - dar judecarea persoanelor este interzisa. Adunarea este chemata sa judece pe cei
care fac parte din ea, in unele cazuri, cum ne arata 1 Corinteni 5 si 6, dar in afara de aceasta, judecarea persoanelor este o atributie a
Domnului. Dacd noi ne-o permitem, cu toate cd Domnul ne-a interzis-o, sa fim siguri cd doud pedepse vor urma, asa cum arat3 El aici. intai,
noi insine vom veni sub judecats, si ni se va masura intocmai cum noi am masurat altora. in al doilea rand, noi vom aluneca in fatarnicie. De
indata ce Tncepem sa judecam pe altii, devenim orbi fata de propriile noastre defecte. Defectul mic al fratelui nostru ajunge sa fie mare
pentru noi, cu totul inconstienti ca avem un defect mai mare care ne impiedica vederea spirituala. Cea mai folositoare forma de judecata
pentru fiecare din noi este judecata de sine.

A da altora lucrurile sfinte si pretioase (vers. 6)

Versetul 6 are in vedere pe cei necredinciosi, insensibili la ce este bine si ce este necurat in preferintele lor. Lucruri care sunt sfinte si
pretioase nu sunt pentru ei; si daca fara pricepere le prezentam lor, ele sunt dispretuite si noi putem suferi violenta lor. Este bine sa dam
altora lucrurile sfinte ale lui Dumnezeu; dar nu acestora.

Pentru a putea da, intai sa primim (vers. 7-12)

Daca este sa dam altora, trebuie mai intai sa primim, si despre aceasta vorbesc versetele 7-11. Pentru a primi, trebuie sa ne apropiem de
Dumnezeu - s cerem, s cautdm, s batem. Va fi in mod sigur un raspuns de la Tat3l nostru. Dacé {i cerem lucruri necesare, le vom primi,
pentru ca El nu ne va da in schimb ceva fara valoare ca o piatra sau ceva daunator ca un sarpe. Putem fi siguri ca el ne va da , lucruri bune”



pentru ca Tatal este in ceruri. Standardul Sau nu va ajunge deci sub cel al unui tata pamantesc. Putem aplica aici Isaia 55.9 si sa spunem ca
dupa cum cerurile sunt mai inalte decat p&mantul, tot asa gandurile Sale ca Tatd sunt mai mari decat gandurile noastre. in mod sigur noi nu
ne putem ridica la standardul Sau. De aceea in versetul 12 Domnul nu cere ucenicilor Sai un standard mai thalt decat cel pus de lege si de
profeti.

Cele doua cai: cea stramta si cea larga (vers. 13-14)

in versetele 13 si 14 Domnul privea desigur dincolo de ucenicii S8i, la multime. inaintea lor erau, deosebite, calea larga si calea stramt3, a
distrugerii si a vietii. Nu putem spune ca harul lui Dumnezeu ar fi stramt, pentru ca el se indreapta catre toti; calea judecarii de sine si a
pocaintei este stramta. Putini gasesc aceasta cale, dar si mai putini o vestesc. Majoritatea predicatorilor prefera sa vorbeasca despre lucruri
usoare.

Cunoscuti dupa roade (vers. 15-23)

Urmeaza avertizarea impotriva profetilor mincinosi. Ei se cunosc nu dupa cuvintele lor placute, ci dupa faptele lor. Rodul este rezultatul si
exprimarea incununata a vietii, si arata caracterul vietii. Profetul mincionos are o viata prefacuta care trebuie sa se arate in roade rele.Dar
sunt nu numai profeti mincinosi, ci si ucenici falsi - cei care marturisesc ca sunt credinciosi Domnului, dar legatura de viata a credintei le
lipseste. Credinta vie, asa cum spune lacov, trebuie sa se arate in fapte. Oricine care prin credinta vine sub stapanirea lui Hristos trebuie in
mod necesar sa fie gata sa faca voia Tatalui din cer, pe care El o prezinta. luda Iscarioteanul ne da un exemplu teribil al versetelor 22 si 23.
Desigur, el a facut lucrari de putere Tmpreuna cu ceilalti ucenici, dar s-a dovedit la sfarsit ca niciodata n-a existat in El o legatura produsa de
o credinta reala, si el a fost numai un lucrator al faradelegii.

Casa zidita pe stanca; mantuirea prin credinta care conduce la fapte (vers. 24-29)

De aceea, Domnul isi incheie cele spuse cu parabola celor doua case. Cei doi care cladesc, cel chibzuit si cel nechibzuit, ascultasera cuvintele
Domnului Isus, dar numai unul a fost un implinitor al lor - si acesta a fost omul chibzuit. Parabola aceasta nu da invatatura mantuirii prin
fapte, ci méntuirea prin aceasta credinta vie care conduce la fapte.Daca ne intoarcem la Predica de pe Munte vom intelege indata ca nimic
altceva decat adevarata credinta in El il va determina pe cineva sa faca lucrurile pe care El le-a invatat. Vom intelege, de asemenea, cat de
deplin dovedesc invataturile Lui ceea ce Tnseamna propriile Sale cuvinte din capitolul 5.17. El ne-a dat plinatatea legii si a profetilor,
adaugand in acelasi timp lumini noi cu privire la Tatal din cer; in felul acesta a pregatit calea pentru lumina mai deplina a harului cu care El
anunta aceste lucruri a atins inima oamenilor. Carturarii se sprijineau pe fnvataturile rabinice de altadata, in timp ce El spunea lucrurile pe
care le stia fiind cu Dumnezeu.

Aratari ale puterii imparatiei in capitolele 8 si 9

Dupa aceste trei capitole pline cu invataturile Domnului, Matei ne da doua capitole in care se ocupa cu lucrarile Lui de putere. N-a fost de
ajuns ca El sa comunice principiile imparatiei, El a desfasurat si puterea imparatiei intr-o varietate de cai izbitoare. Sunt cinci ilustrari ale
acestei puteri in capitolul 8, apoi altele in capitolul 9. in fiecare caz putem spune c& minunea pe care Domnul a facut-o in legatura cu
trupurile oamenilor sau cu lucruri vizibile era o dovada a felului cum El putea sa Se ocupe cu lucrurile si mai profunde ale sufletului.

Vindecarea leprosului; lepra, imagine a pacatului care necurateste (vers. 1-4)

Cel dintai caz este cel al leprosului; este o imagine a pacatului in puterea lui de intinare, stricaciune. Sarmanul om era convins de puterea lui
Isus, dar nu era sigur de harul Lui. Totusi, Domnul I-a vindecat indata, prin atingerea Lui si prin cuvantul puterii Lui. Numai cateva cuvinte:
LVreau, fii curatit” si lucrul s-a implinit; o marturie pentru preoti - daca omul acesta a facut asa cum i s-a spus - ca puterea lui Dumnezeu era
prezenta printre ei.

Vindecarea slujitorului unui centurion; neputinta introdusa prin pacat (vers. 5-13)

Al doilea caz a fost al unui centurion dintre natiuni si al slujitorului lui; acest caz ilustreaza neputinta adusa de pacat. Aici din nou este
subliniata puterea cuvantului Sau. Centurionul insusi a subliniat-o, pentru ca el cunostea puterea si cuvantul autoritar in sistemul militar
roman. Pozitia centurionului nu era prea mare, totusi subalternii sai ascultau indata de instructiunile date de el, iar credinta lui descoperise in
Isus pe Acela al carui cuvant putea face minuni. Domnul i-a recunoscut credinta ca fiind mare si mai presus de tot ce gasise in Israel: El a
rostit cuvantul necesar si slujitorul a fost vindecat. De asemenea, el a profetit ca multi dintre natiuni, din departare, vor intra in imparatie cu
parintii lui Israle, In timp ce aceia care au considerat-o ca a lor de drept, vor fi aruncati in intunericul de afara.

Vindecarea soacrei lui Petru (vers. 14-17)

Al treilea caz este cel al soacrei lui Petru. Aici, atingerea Lui a vindecat-o imediat; nu este scris daca El a spus vreun cuvant. S-ar fi putut sa fi
fost atingerea Lui si cuvantul Lui, ca in cazul leprosului; sau numai cuvantul Lui, ca pentru slujitorul centurionului; sau numai atingerea Lui:
rezultatul, in fiecare din aceste cazuri este acelasi - vindecarea imediata. N-a fost covalescenta din cauza rezultatelor febrei; ea s-a ridicat
fndata si i-a servit pe altii. Pacatul aduce o stare de agitatie a mintii si a sufletului, dar atingerea Lui o alunga.in versetele 16 si 17 avem intai
un sumar al multelor Sale lucrari de putere si de indurare, cand s-a facut sear3; si in al doilea rand, citatul din Isaia 53 care ne dezvaluie felul
si spiritul in care El a facut aceste lucruri. Cuvintele citate au fost folosite Tn mod gresit de unii, ca si cum ar insemna ca pe cruce El ar fi
purtat bolile noastre, si in felul acesta cel credincios n-ar trebui sa fie niciodata bolnav. Aplicatia corecta se afla aici. El nu-i ajuta pe oameni
fara sa le simta durerile si bolile. El a purtat in duhul Sau greutatea fiecarui rau pe care Il-a inlaturat cu puterea Sa.

Chemati sa-L urmam (vers. 18-22)

intdmplarile redate in versetele 18-22 ne aratd ca nu numai eliberarea noastra, dar si ucenicia noastra trebuie sa urmeze cuvantulu Sau plin
de autoritate. Un carturar vroia sa-L urmeze fara sa fi primit chemarea Sa. Domnul indata i-a aratat ce aducea cu sine mergerea dupa Unul ca
Sine, pentru ca El era Fiul Omului care nu avea ,unde sa-Si plece capul”. Totusi chemarea Sa este suficienta. Un altul, care era ucenic, dorea



sa puna o obligatie paméanteasca pe primul loc. ins& chemarea si cerinta Domnului trebuie s fie lucrul suprem. El avea ucenici care i
recunosteau cerintele si | urmau, cum arata versetul 23, si ei I-au dat un loc unde sa-Si plece capul in corabia lor. Totusi, urmandu-L, aveau si
unele necazuri de intampinat.

Stapan asupra puterilor naturii: potolirea furtunii pe mare (vers. 23-27)

Aceasta ne aduce la cel de al patrulea din aceste cazuri izbitoare - furtuna pe mare; se vede, tipic, cum puterea diavolului se dezlantuie in
furie asupra marii nelinistite a omenirii. Si El dormea linistit. Dar la strigatul ucenicilor Sai, El S-a ridicat si Si-a rostit porunca asupra acestor
forte puternice ale naturii. Asa cum un om porunceste cainelui de vanatoare, si cainele ascultator vine la picioarele lui, tot asa vantul si
marea se potolesc la cuvantul Stapanului.

Puterea lui Isus asupra celui rau (vers. 28-34)

Dupa ce au ajuns de partea cealaltd, El a fost confruntat de doi oameni stapaniti de slujitorii demonici ai diavolului. Unui din ei era foarte
nestapanit, avand o legiune intreaga de demoni, asa cum ne arata Marcu si Luca; totusi erau doi, si astfel o marturie suficienta fusese data
puterii Sale asupra celui rdu. Demonii il cunosteau, de asemenea stiau ca nu aveau putere ca sa reziste la cuvantul S&u; de aceea ei au cerut
permisiunea sa intre in turma de porci necurati, care niciodata n-ar fi fost pe acolo daca Israel ar fi umblat potrivit legii. Din cate avem in
aceasta istorisire, Domnul Isus le-a spus doar un cuvant, ,Duceti-va!“ Ca rezultat, oamenii au fost eliberati si porcii distrusi.

LAtata credintad” (vers. 10) si ,putin credinciosilor” (vers. 26)

Pana aici am vazut puterea Domnului; Thainte de a parasi acest capitol, sa observam raspunsul dat de oameni. Este un contrast izbitor intre
,atata credinta” din partea centurionului si ,,putin credinciosilor”, cuvinte spuse ucenicilor cu ocazia furtunii. Credinta mare era conturata de
doua lucruri care se vad in versetul 8. El spunea: ,nu sunt vrednic”, condamnandu-se pe sine insusi. De asemenea, spunea: ,Rosteste numai
un cuvant”, adresandu-se Domnului. El nu avea apreciere pentru sine fnsusi, dar avea o mare apreciere pentru Domnul - atat de mare incat
era gata sa se increada in cuvantul Lui, fara vreun suport din afara. Unii doresc ca vreun cuvant al Domnului sa fie sustinut de simtiri, sau de
ratiune, sau de experienta; dar ,atata credinta” este produsa de descoperirea in Isus a unei Persoane atat de mareata incat un simplu cuvant
al Lui este de ajuns.Cu ucenicii situatia era cu totul altfel. Se gandeau numai la ei insisi: ,,Salveaza-ne, pierim!“ Cand Isus a potolit furtuna, ei
erau uimiti, spunand: ,Ce fel de om este Acesta?“ intr-adevar, ce fel? Dacd L-ar fi cunoscut cum trebuia, ar fi fost surprinsi daca El nu Si-ar fi
aratat puterea. Fapt este ca ei aveau ganduri mari despre ei insisi si nu tot asa despre El. Si aceasta este credinta micd. De aceea ei s-au
minunat de felul cum El lucrase; in timp ce in cazul centurionului, Isus S-a minunat de credinta lui. Totusi, cu toatd credinta lor mica, ei il
iubeau pe Domnul si fi urmau.La inceputul capitolului vedem o credintd incompletd din partea leprosului. Gandea ca Isus are putere, dar nu
stia daca el are si vointa de a-l ajuta. La sfarsitul capitolului vedem oameni care nu aveau deloc credinta. Acestia nu pretuiau faptul ca
demonii sa fie inlaturati cu forta, pentru ca o eliberarea spirituald nuisemna nimic pentru ei. Ce avea importanta pentru ei era pierderea
porcilor. Ei nu se interesau de Isus, dar se interesau de porci! Potrivita imagine a oamenilor din lume care dau atentie oricarui castig material,
dar nu au inima pentru Hristos. Desigur, ei n-au invatat nimic, dar ceilalti au invatat. Sa nu uitam faptul uimitor ca o credinta incompleta si o
credinta mica au primit binecuvantarea intocmai ca acea credinta reala si tot atat de deplina ca acea credinta mare. Binecuvantarea nu este
dupa calitatea sau cantitatea credintei, ci dupa inima Sa si harul Sau.

Din nou alte cinci aratari ale puterii imparatiei

Cei din tinutul gherghesenilor nedorindu-1 prezenta, El trece din nou marea si este intdmpinat de alte cazuri ale suferintei omenesti. in
capitolul 9 ni se arata cum a vindecat El pe omul paralizat, pe femeia bolnava, cum a inviat pe fiica lui lair, cum a vindecat pe cei doi orbi si
pe cel surd posedat de un demon - din nou cinci aratari a puterii imparatiei care se apropiase in prezenta Sa.

Puterea Lui de a ierta si de a vindeca (vers. 1-8)

in cel dintai din aceste cazuri Domnul arat4 clar legatura care era intre minunea pe care a ficut-o pentru trup si binecuvantarea spirituala
corespunzatoare; una usor de vazut, cealalta nevazuta. Ca raspuns la credinta acelor oameni care l-au adus pe paralitic, Domnul a mers
direct la radacina raului si a rostit iertarea pacatelor. Cand era cazul, El dovedea puterea Sa de a ierta, prin puterea Sa de a schimba starea
trupeasca a omului. Cei care il criticau nu aveau nici puterea Sa de a schimba starea trupeascd a omului. Cei care il criticau nu aveau nici
puterea de a ierta pacatele, nici de a vindeca pe cel paralizat. El le putea face pe amandoua. Multimea a vazut minunea si a glorificat pe
Dumnezeu.

Cuvantul care a schimbat viata lui Matei: ,,Urmeaza-Ma!" (vers. 9-13)

in versetele 9-17 avem istorisirea cu privire la Matei thsusi. Schimbarea pe care o vedem in versetul 9 aproape c& ar putea fi numits o
minune de oricine isi da seama de puterea care inrobeste mintea omeneasca prin bani. Matei statea in oficiul sau pentru taxe, angajat in
slujba placuta de a primi bani, cand a auzit de pe buzele lui Isus cuvintele: ,Urmeaza-Ma!“ Acest ,sa Ma urmezi pe Mine" a devenit atat de
fnsemnat in ochii lui incat banii parca s-au impréstiat si farmecul lor a disparut - minunat lucru, in adevar! El s-a ridicat si L-a urmat pe Isus.in
casa lui, Isus S-a asezat la masa cu vamesii si pacatosii si cu ucenicii Sai; acum el dadea bani, in loc sa-i primeasca. Alti evanghelisti ne spun
aceasta, desi Matei, cu modestia pe care a capatat-o, n-o mentioneaza. intreaga sceni a infuriat pe farisei, dar aceasta a dat ocazia
Domnului sa spuna clar care era misiunea Sa. Fariseii trecusera cu vederea cuvantul Domnului dat prin Osea, ca El dorea mila, nu jertfe
aduse Tn ceremonii - cuvant pe care multi farisei din ziua de astazi nu-I tin Th seama - si ei erau nestiutori cu privire la misiunea Sa catre cei
bolnavi spiritual, chemand pe pacatosi la Sine. Daca El ar fi venit sa cheme pe ,cei drepti“, fariseii fara indoiala ar fi venit cei dintai din
multime; dar ar fi fost respinsi, pentru ca nu exista oameni ,drepti“ potrivit standardului divin.

Vin nou in burdufuri noi (vers. 14-17)

intrebarea ridicatd de ucenicii lui loan a dus la o precizare care o suplimenteazé pe aceasta. Chemand pe pacatosi, El ii ficea s fie alaturi de
El insusi ca ,fii ai camerei de nunta*, si ii ducea intr-o pozitie de libertate, in contrast cu ceremoniile legii. in zilele viitoare ale absentei Sale



va fi un alt fel de post. Dar nu se poate sa fie un amestec intre ceea ce s-a adus ca nou si vechiul sistem legal. Vinul cel nou al imparatiei
trebuie tinut in burdufuri noi. Daca s-ar face incercarea de a restrange in formele legii harul care se extinde al imparatiei, rezultatul ar fi
dezastruos. Harul ar fi pierdut si formele ar fi stricate.

llustrare a cuvintelor Sale: vindecarea femeii cu scurgere de sange si invierea fiicei lui lair (vers. 18-26)

Chiar pe cand le spunea aceste lucruri, alte evenimente au survenit si care in oarecare mésura sunt ca o ilustrare a cuvintelor Sale. in drumul
Sau pentru a Tnvia pe fiica lui lair, a intervenit credinta agresiva a unei femei bolnave. Ea era dintre cei bolnavi care aveau nevoie de Doctor.
Fapta credintei ei a intarziat desfasurarea planului; dar ce putea fi aceasta pentru Acela care isi gaseste placerea in mila, si nu in jertfe?
Credinta ei a fost recunoscuta si a fost vindecata indata. Apoi cand planul a fost reluat si au ajuns la casa lui lair, obiceiurile si conduita
prescrise au fost date de o parte de Isus. Burdufurile obiceiului iudeu s-au spart repede datorita puterii harului Sau. El a spus: ,Dati-va la o
parte” si orice lucru trebuia Tn adevar sa dea loc puterii de viata pe care o avea El; si fetita s-a ridicat.

Vindecarea a doi orbi; ,fie-va dupa credinta voastra“ (vers. 27-31)

Strigatul celor doi orbi (vers. 27) avea in el o notd a credintei. Ei il recunosteau ca Fiul lui David care a fost promis. El le-a recunoscut credinta
si a pus-o la incercare. Ei au respins si au afirmat credinta pe care o aveau in puterea Lui. De aceea in acest caz le-a implinit cererea, potrivit
credintei lor. Stia ca ei aveau o credinta reald; si noi stim ca asa era, pentru indata li s-au deschis ochii. Sa ne intrebam pe noi insine: daca
cererii mele i se va raspunde potrivit cu credinta mea, ce as primi?

Vindecarea unui mut demonizat (vers. 32-34)

Pacatul |-a facut pe om lipsit de ajutor; I-a facut din punct de vedere spiritual, bolnav si mort si orb; dar I-a facut si mut fata de Dumnezeu.
Stapanit de diavolul, el nu poate vorbi. Cand omul, in versetul 32, a fost adus la Isus, El a avut a face cu puterea demonica, aceasta fiind la
radacina problemei. Cauza fiind atinsa, efectul a disparut de indata. Omul a vorbit si multimile s-au minunat. Ele niciodata nu vazusera sau
auzisera de o astfel de eliberare lucrata de puterea imparatiei in har. Numai fariseii erau insensibili in fata acestui fapt; si nu numai
insensibili, dar in Tntregime rdi, pentru ca, neputand tadgadui puterea, de bunavoie i-au evitat rezultatul, atribuindu-l cdpeteniei demonilor.

Respingerea harului; aratarea milei pentru multime (vers. 35-38)

Capitolul acesta se termina cu faptul minunat ca respingerea lor pacatoasa n-a inchis indurarea inimii. El Se ducea sa predice evanghelia
Tmpératiei, si ardtandu-i puterea prin minuni de vindecare, in toate cetétile si satele, si chiar numai vederea multimilor in nevoie 1l ficea s&
aiba o mila adanca - mila inimii lui Dumnezeu. Multimea nu avea pastor si era un mare seceris gata de a fi cules. El pregatea pe lucratori sa
iasa la secerisul Sau.

Chemarea celor doisprezece la lucru, ca raspuns rugaciunii (vers. 1-5)

La sfarsitul capitolului dinainte Domnul a spus ucenicilor Sai sa se roage pentru trimiterea lucratorilor. Capitolul acesta incepe cu chemarea
Sa catre cei doisprezece si insarcinarea lor cu aceasta lucrare. Ei insisi aveau sa fie raspunsul la rugaciunea lor! Nu rareori se intampla in felul
acesta. Cand ne rugam pentru aceasta sau aceea sa fie facute in lucrarea Domnului, deseori raspunsul Lui pentru noi va fi in adevar: , Atunci
tu esti cel care sa faca acest lucru.” lar pentru ca o insarcinare sa aiba rezultat, trebuie sa fie oameni alesi, puterea daruita si procedura
indicatd.Capitolul acesta se ocupa chiar cu aceste trei lucruri. In versetele 2-4 ni se dau numele celor doisprezece apostoli alesi; si in versetul
1 citim cum Isus le-a daruit autoritatea necesara. Aceasta autoritate avea rezultate in doua domenii, cel spiritual si cel fizic. Duhurile necurate
aveau sa asculte de ei, si tot felul de rele trupesti dispareau la cuvantul lor. De la versetul 5 pana la sfarsitul capitolului avem indrumarile pe
care El le-adat, pentru ca ei sa mearga corect in misiunea care le-a fost incredintata.

Sfera lucrarii lor: oile pierdute ale casei lui Israel (vers. 5, 6)

Cel dintai lucru din indrumari se referea la sfera lucrarii lor - nu la natiuni sau la samariteni, ci numai la oile pierdute ale lui Israel. Aceasta de
fndatd ne descopera in mod hotarat ca evanghelia astdzi nu se vesteste sub aceastd insércinare. in favoarea unei teorii false, versetul 6 a
fost deformat in sensul c& ei aveau sa se duca la israelitii impé&stiati printre natiuni. Cuvantul ,pierdut” totusi inseamna pierdut spiritual. in
leremia 50, in versetele 6 si 17 se vede ca Israel este si ,pierdut” si ,imprastiat”. Ei sunt pierduti pentru ca au fost rataciti de pastorii lor -
pierduti spiritual. Ei sunt imprastiati de imparatii Asiriei si Babiloniei - imprastiati geografic. Deosebirea aceasta in folosirea acestor doua
cuvinte pare sa fie tinua Tn seama in toata Scriptura. Ucenicii niciodata nu s-au dus in afara tarii, cat timp Hristos era pe pamant, ci au
predicat iudeilor pierduti spiritual care erau in jurul lor.

Un mesaj simplu: imparatia cerurilor s-a apropiat (vers. 7-8)

in versetul 7 mesajul lor este prezentat numai in cateva cuvinte. El este aseméanator cu ceea ce predica loan Botezatorul (3.2) si Domnul
insusi (4.17), in afaré de faptul ca aici cuvantul ,pocéiti-va“ este omis. Era un mesaj foarte simplu, care nu permite multd dezvoltare. Ei nu
puteau predica lucruri care nu se impliniserd inca; dar imp&ratul era prezent chiar in tara Lui, si de aceea imparatia era aproape de ei. Ce
anuntau ei era vestea buna a imparatiei; si aveau sa sustina ceea ce spuneau, aratand puterea imparatiei, aducand vindecare si eliberare de

rele, fara plata.
Indrumari cu privire la nevoile lor si la raspunderea celor care nu primesc mérturia lor (vers. 9-15)

Mai mult, ei aveau sa lase deoparte lucrurile necesare obisnuite ale unui calator prudent si sa depinda de Domnul pentru toate nevoile lor; si
intrand in orice loc, aveau sa cerceteze cine era ,vrednic”, adica cei care se temeau de Domnul si care aratau c il primesc pe Domnul,
primindu-i pe slujitorii Lui. Ei aveau sa dea marturie impotriva celor care nu-L primeau si care prin urmare fi refuzau si pe ei si cuvintele lor; si
responsabilitatea unora ca acestia va fi mai mare decat a Sodomei si Gomorei.

Atitudinea infata persecutiei (vers. 16-22)



Apoi El i-a Tnstiintat deschis ca aveau sa intalneasca impotrivire, respingere si persecutie, si au fost indrumati cu privire la atitudinea lor in
prezenta acestor situatii. Acestea sunt redate in versetele 16-39. Mergand fnainte printre oameni, ei vor fi ca niste oi in mijlocul lupilor; adica
vor fi ca Domnul lor in pozitie, si ei aveau sa fie si in caracter - intelepti si fara vina. Cand vor fi acuzati Thaintea stapanitorilor, ei sa se
increada in Dumnezeu ca Tata al lor, si sa nu se Tngrijoreze cum sa se pregateasca pentru a da un rdaspuns, pentru ca in ceasul in care vor
avea nevoie, Duhul Tat&lui lor va vorbi in ei si prin ei. in unele cazuri, martiriul va fi inaintea lor, si in toate cazurile ei vor intdmpina urd, care
va trece dincolo de orice sentiment uman. Pentru cei care vor suferi martirajul, rabdarea pana la sfarsit va insemna salvare.

Marturia apropierii imparatiei suspendata pana la timpul sfarsitului (vers. 23)

Ce inseamnd ,sfarsitul” este aratat in versetul 23 - venirea Fiului Omului. in capitolul 24.3, 6, 13, 14 Domnul vorbeste din nou despre
Jsfarsit” cu o semnificatie asemanatoare, fiind ,sfarsitul veacului“. Deci misiunea pe care Domnul o inaugura se extinde pana la a doua
venire a Sa, si abia de se va completa si atunci. Cum a indicat versetul 6, cetatile lui Israel formau campul care avea sa fie parcurs cand
aveau sa fie persecutati, si rabdarea lor avea sa fie incununata cu salvarea pe care o va aduce venirea Sa. Cand privim inapoi, se pare ca ar fi
fost unele lipsuri in aceste preziceri. Cum putem explica acest lucru?Desigur, explicarea este ca aceasta marturie a apropierii imparatiei a
fost suspendata, si va incepe din nou in timpul sfarsitului. Ucenicii sunt vazuti ca oameni reprezentativi si ce li s-a dat lor in acel timp se va da
si altora care vor fi intr-o pozitie asem&natoare la sfarsitul veacului. imparatia, asa cum era prezentats in acel timp in Hristos in persoan3, a
fost respinsa, si prin urmare marturia a fost retrasa, dupa cum vedem in capitolul 16.20. Ea va fi inceputa din nou cand se va completa
numarul celor care fac parte din biserica; si se va sfarsi abia cAnd va veni Fiul Omului ca s3-Si primeasca si sa-Si stabileascd Impéarétia, asa
cum a fost profetit in Daniel 7.

Trei surse de incurajare in persecutia lor (vers. 24-33)

Pana atunci ucenicul trebuie sa astepte sa fie tratat ca si Stapanul lui, si totusi sa nu se teama. El va fi denuntat, vorbit de rau si chiar omorat
de oameni; dar in versetele 26-33 Domnul mentioneaza trei surse de incurajare. intai, lumina va stréluci asupra oricarui lucru, si rautatea
oamenilor va fi spulberat. Ce are de facut ucenicul este sa lase lumina s& straluceascd acum in marturia sa. in al doilea rand, este grija
intim& a lui Dumnezeu, coborand in toate detaliile. in al treilea rand, este o rasplatd de a fi marturisit public de Domnul inaintea Tat&lui in
ceruri. Nimic altceva decat credinta ne va face sa fim in stare sa apreciem si sa spunem bun-venit luminii, sa ne sprijinim pe grija Lui si sa
jubim mai mult lauda de la Dumnezeu decat lauda oamenilor.

Sufletul-mesupus mortii (vers. 28)

Versetul 28 merita sa aiba o nota speciald, pentru ca el invata foarte clar ca sufletul nu este supus mortii, cum este trupul. Dumnezeu poate
sa piarda si sufletul si trupul in gheena; insa cuvantul pentru ,a pierde” este diferit de cuvantul pentru ,,a ucide” si are sensul de a fi pierdut
(ca fiul pierdut), a fi ruinat, si nu are in el nicidecum gandul anihilarii. Cuvintele ,nemurirea sufletului” nu se intalnesc in Scriptura, dar aici
sunt cuvintele Domnului care afirma acest fapt solemn.

Acum razboi, in final pace (vers. 34)

Cuvintele din versetul 34 s-ar parea la prima vedere ca nu se potrivesc cu afirmatiile pe care le avem in Luca 1.79; 2.14 sau Fapte 10.36. Dar
nu este nicio contradictie. Dumnezeu S-a apropiat de oameni in Hristos cu un mesaj al pacii, dar El a fost respins. in aceasts etapa a
evangheliei dupa Matei este avuta in vedere respingerea Lui, si de aceea El arata faptul solemn ca rezultatul imediat al venirii Lui va fi
dezbinare si lupta. Pacea pe pamant va fi stabilita de El la cea de a doua venire a Sa, si aceasta au vazut mai dinainte si au sarbatorit ingerii
la prima Sa venire. Pacea este in adevar ultimul lucru, insa crucea a fost faptul imediat; si pentru ca El era gata sa mearga la cruce, ucenicii
Sai aveau sa se pregateasca de sabie si de pierderea vietilor lor pentru El. Pierderea aceasta totusi avea sa insemne in final castig.

Primiti ca Stapanul lor (vers. 40-42)

Cuvintele de incheiere aratd ca primirea lipsita de popularitate a ucenicilor va fi de fapt neprimirea Stapanului lor si a lui Dumnezeu insusi. De
aceea orice serviciu facut, chiar atat de nefnsemnat ca acela de a da un pahar cu apa rece, nu va fi lipsit de rasplata in ziua care va veni.

incercarea credintei lui loan Botezatorul (vers. 1-6)

Trimiterea celor doisprezece nu insemna cd Domnul isi intrerupea lucrarea Sa personald, asa cum ne arata cel dintai verset; si toatad aceasta
activitate a ajuns cunoscuta lui loan in inchisoare. Ne putem da seama ca el astepta ca acest Personaj pe care el il vestise sa faca ceva in
folosul lui; totusi El era acolo, vindecand de bolile lor tot felul de oameni fara niciun merit si aparent neglijand pe cel care li era
inainte-mergator. Pus la incercare in felul acesta, credinta lui loan parea a se clatina putin. Raspunsul Domnului catre loan a luat forma unei
alte marturii despre activitatea Sa plina de har, aratand ca El implinea in adevar profetia din Isaia 61.1; si ferice de cel care nu se impiedica
de starea Sa smerita si de absenta gloriei exterioare care va caracteriza cea de a doua venire a Sa.

Marturia data de Domnul Isus pentru loan Botezatorul (vers. 7-15)

Atunci Domnul marturiseste despre loan. loan nu era o trestie clatinata de vant, nici un om 