clickbible.org

Matei - comentarii F. B. Hole

Noul Testament: Cartea genezei lui Isus Hristos

Felul cum este exprimat cel dintai verset al Noului Testament ne indreapta gandurile Thapoi la cea dintai carte a Vechiului Testament,
deoarece ,genealogia“ este traducerea cuvantului grec genesis. Matei in mod deosebit, si Noul testament in general, este ,,cartea genesei lui
Isus Hristos”. Daca ne referim la Geneza, vedem ca aceasta carte este impartita in 11 parti si toate din ele in afara celei dintai incepe cu
indicarea cuvantului ,,generatii“. Cea de a treia parte incepe astfel: ,Aceasta este cartea generatiilor lui Adam” (5.1); si tot Vechiul Testament
ne dezvaluie istoria trista a lui Adam si a urmasilor lui, sfarsind cu caracterul teribil de potrivit al cuvantului ,blestem*”. Cu ce mare usurare ne
putem intoarce de la generatiile lui Adam la ,,generatia lui Isus Hristos”, pentru ca aici vom afla introducerea harului; si cu aceasta nota se si
termina Noul Testament.

Fiu al lui David, fiu al lui Avraam - si genealogia Lui (vers. 1-17)

Isus ne este prezentat indata sub doua aspecte. El este Fiu al lui David si de aceea coroana regala pe care Dumnezeu a daruit-o la inceput lui
David li apartine Lui. El este, de asemenea, Fiu al lui Avraam si de aceea are dreptul la tara, si intreaga promisiune este investita in El.Dup&
ce s-au precizat acestea, ni se da genealogia Lui, de la Avraam, prin losif, sotul Mariei. Aceasta era genealogia Sa oficiala, asa cum era
recunoscuta de iudei. Lista aceasta data se distinge prin omisiunile ei, deoarece trei imparati, in stransa legatura cu nelegiuita Atalie, sunt
omisi in versetul 8; si sumarul cu privire la cele , paisprezece generatii“ dat in versetul 17 arata ca nu este o omitere intamplatoare, ci ca
Dumnezeu respinge si refuza sa recunoasca pe imparatii care au aparut in legatura cu dedicarea inchinarii catre Baal.

Numele celor patru femei (vers. 3, 5, 6)

Genealogia aceasta este, de asemenea, remarcabild deoarece numele numai a patru femei sunt aduse in ea, si nicidecum acele nume pe
care le-am fi asteptat. Doua din cele patru erau dintre natiuni, care ar fi trebuit oarecum sa coboare mandria iudeilor; amandoua aceste
femei aveau o credinta izbitoare, desi una din ele traise in imoralitatea care caracteriza lumea pagana. Despre cealaltad nu stim decat ce era
bine. lar celelalte doua se trageau din Israel, totusi istoria lor ne d& o nota rea si nu putem sti ceva bun. in adevar, numele Batsebei nu este
mentionat; ea este doar ,cea... a lui Urie“, in felul acesta ficand-o de rusine. In felul acesta din nou toate umbresc mandria iudeilor.
Genealogia Domnului nostru nu I-a addugat nimic. Cu toate acestea, ea li garanta firea omeneasca si in felul acesta drepturile investite in
David si Avraam erau in mod legal ale Sale.

Om-Dumnezeu si Mantuitor (vers. 18-21)

Dar daca versetul 17 ne asigura ca Isus era om in adevar, restul versetelor ne asigura de asemenea ca El era mai mult decat un Om, era
chiar Dumnezeu insusi prezent printre noi. Printr-un inger i s-a spus lui losif, logodnicul Mariei, c& va avea un copil ca rod al lucrarii Duhului
Sfant, si cand Se va naste ii va pune numele Isus. El va mantui pe poporul Sau de pacatele lor, de aceea numele Lui va fi Mantuitorul. Numai
Dumnezeu poate da un nume in vederea unor lucruri care se vor implini in viitor. El a putut face aceasta lucrare, si cat de perfect a fost
indreptatit acest nume! Ce seceris de oameni mantuiti se va strange in zilele care vor veni, toti mantuiti din pacatele lor, si nu numai de
judecata pe care au meritat-o pacatele lor! Numai ,poporul Sau“ este deci mantuit. Pentru a cunoaste mantuirea Sa, cineva trebuie sa fie
inrolat printre ei prin credinta n El.

Isus si Emanuel (vers. 22-23)

in felul acesta s-a implinit profetia din Isaia 7.14, in care a fost dat3 o indicatie clard a méaretiei si puterii Mantuitorului care avea sa vina.
Numele Sau profetic, Emanuel, arata ca El trebuia sa fie Dumnezeu manifestat in trup - Dumnezeu printre noi intr-un fel mult mai minunat
decat Se manifestase vreodata Tn mijlocul lui Israel in zilele lui Moise, mult mai minunat decat in felul in care El era cu Adam in zilele
dinaintea intrarii pacatului in lume. Cele doua nume sunt profund legate impreuna. A-L avea pe Dumnezeu cu noi, fara a fi mantuiti de
pacatele noastre ar fi imposibil: prezenta Lui ne-ar coplesi in judecata. A fi mantuiti de pacatele noastre, fara ca Dumnezeu sa vina la noi,
daca ar fi fost posibil, istoria harului si-ar fi pierdut gloria. in venirea lui Isus le avem pe amandoud. Dumnezeu a venit la noi si, pacatele
noastre fiind inlaturate, am fost si noi adusi la El.

Starea conducatorilor religiosi din lerusalim

Versetele cu care incepe capitolul 2 arunca o lumina puternica si cercetatoare a conditiilor care domneau in acele zile printre iudeii care erau
la lerusalim, urmasi ai celor ce se intorsesera din robia sub Zorobabel, Ezra si Neemia. impé&ratul iudeilor Se n&scuse in Betleem si totusi
multe saptamani ei nu stiau nimic despre acest fapt.Daca imparatul Irod era in ignoranta nu era deloc surprinzator, pentru ca el nu era
israelit, ci idumean. Dar din tot poporul, marii preoti trebuiau sa afle despre acest mare eveniment pe care marturiseau ca il asteptau -
nasterea Mesiei.Aflam in Luca 2 ca evenimentul acesta a fost facut cunoscut din cer cel putin in cateva ceasuri, unor persoane modeste care
sa temeau de Domnul. Psalmistul ne spusese ca ,Domnul Se destainuieste celor care se tem de EI” (25.14), asa cum este exemplificat cu
pastorii si cu altii; dar conducatorii religiosi din lerusalim nu erau printre acestia, ci printre ,cei mandri“ pe care oamenii ii numesc ,fericiti“
(vezi Maleahi 3.15, 16). De aceea ei erau tot atat de mult in intuneric ca nelegiuitul Irod.

lerusalimul tulburat impreuna cu Irod (vers. 3)

Dar situatia este si mai rea. Nu este surprinzator, spunem din nou, ca Irod s-a tulburat cand a auzit stirile, pentru ca aparent era pentru el un
rival la tronul pe care-l avea. Citim totusi ca ,s-a tulburat, si tot lerusalimul impreuna cu el“. Astfel venirea Mantuitorului n-a produs bucurie,
ci intristare printre acei oameni care chiar marturiseau ca il asteptau? in mod evident deci, ceva era foarte gresit, pentru c& parea a fi chiar
un dezgust pentru instinctele lor pervertite. Ei nu-L vazusera; El inca nu facuse ceva; ei doar simteau ca venirea Lui ar insemna inlaturarea


https://www.clickbible.org/post/matei-523-30-f-b-hole/

placerilor lor, si nu implinirea sperantelor lor.
Cunostinta pusa in slujba dusmanului (vers. 4)

Totusi acesti oameni erau buni cunoscatori ai Scripturilor lor. Ei puteau sa dea un raspuns imediat si corect lui Irod, citdand Mica 5.2. Ei aveau
cunostinta care ingamfa, si deci nu stiau nimic asa cum ar fi trebuit sa cunoasca (vezi 1 Cor. 8.1, 2), si au pus cunostinta lor in slujba
dusmanului. ,Balaurul mare rosu” (Apoc. 12. 3-5) al imperiului roman, a carui putere era investita local in Irod, era gata sa devoreze ,Copilul”
de parte barbateasca, iar ei erau gata sa-l ajute sa faca acest lucru. Ei aveau un fel gresit de cunoastere a Scripturii si sunt o instiintare
pentru noi.

Conducator care va pastori (vers. 6)

Scriptura pe care ei au citat-o il prezint pe Domnul ca Stapanitor care va domni. in Mica numai Israel este avut in vedere, dar stim c&
domnia Lui va fi universald; si acesta este al treilea fel in care El ne este prezentat. in Isus il vedem pe Dumnezeu ardtandu-Se ca s&
mantuiasca. in Emanuel 1l vedem pe Dumnezeu care a venit s& locuiasca. in ,Conducatorul” 1l vedem pe Dumnezeu artandu-Se ca sa
pastoreasca. A fost intotdeauna gandul Sau sa locuiasca impreuna cu omul, sa-l conduca potrivit placerii Lui si sa implineasca faptul pentru
care venise, sa-l mantuiasca.

Atitudinea magilor, ca o condamnare a conducatorilor religiosi din lerusalim (vers. 9)

Cand Copilasul Se afla in Betleem, aceasta era asigurarea ca toate aceste trei lucruri se vor intampla: si desi lerusalimul era nestiutor si
fmpotrivitor, niste oameni dintre natiuni erau atrasi spre El si recunosteau in El pe impéaratul iudeilor. Ne ddm noi seama cat de mult fi
condamnau ei pe conducatorii religiosi din lerusalim? Pastorii din Luca 2 au aflat despre nasterea Lui in cateva ceasuri; acesti astronomi de la
rasarit, in cateva zile sau saptamani; pe cand cateva luni trebuie sa fi trecut inainte ca preotii si carturarii sa fi avut cea mai mica ideea vaga
despre ceea ce se petrecuse. Intai printr-o stea si apoi printr-un vis, Dumnezeu a vorbit acestor oameni intelepti, dar oamenilor religiosi din
lerusalim. El nu le-a vorbit deloc, si fusesera zile cand marele preot in mijlocul lor era in legaturd cu Dumnezeu prin Urim si Tumim. Acum
Dumnezeu era tacut fata de ei. Starea lor era asa cum este descrisa in Maleahi si poate mai rau.

Rahela, care isi plange copiii (vers. 13-18)

in Irod vedem puterea fara scrupule aliatd cu viclenia. CAnd a fost impiedicat de actiunea magilor, gandea c& nu are alta posibilitate decat un
atac ucigas asupra tuturor baietilor din lerusalim. Faptul ca a fixat limita omorului la doi ani ar indica poate ca perioada dintre aparitia stelei
si sosirea magilor la lerusalim trebuie sa fi fost de cateva luni. Fapta lui salbatica si violenta a adus implinirea profetiei din leremia 31.15.
Daca acest verset este citit in contextul lui, se va vedea ca implinirea lui finald si completa va fi in zilele din urma, cand Dumnezeu va face in
sfarsit sa inceteze lacrimile Rahelei, aducandu-i copiii tnapoi din tara dusmanului. Cu toate acestea, ceea ce a avut loc la Betleem a fost
acelasi fel de lucru pe o scara mai mica.

Fuga n Egipt si reintoarerea in tara, losif fiind instiintat in vis de un inger al Domnului (vers. 13, 19)

Irod totusi se lupta cu Dumnezeu, care i-a nimicit intentiile trimitdnd pe ingerul Sau la losif intr-un vis, pentru a doua oara. Copilasul a fost
luat in Egipt, si in felul acesta Osea 11.1 isi gaseste o implinire minunata, iar Isus incepe sa parcurga din nou istoria lui Israel. Cat de usor a
nimicit Dumnezeu glasul cel rau al lui Irod, si tot atat de usor, nu mult timp dupa aceea, a avut a face cu Irod insusi. Matei nu-si risipeste
cuvintele, descriindu-i sfarsitul; el spune simplu, ,dupa ce a murit Irod“. Si a treia oara ingerul Domnului i-a vorbit lui losif in vis, dandu-i
indrumare sa se intoarca in tara, pentru ca moartea a inlaturat pe cel care vroia sa fie ucigas.Cel dintai gand al lui losif a fost sa se intoarca in
ludeea; dar i-au venit vesti ca Arhelau domnea Tn locul tatalui sau si teama l-a facut sa ezite. Atunci pentru a patra oara Dumnezeu l-a
fndrumat printr-un vis. in felul acesta el, Maria si Copilasul au fost indrumati din nou spre Nazaret, de unde veniserd la inceput, dupd cum ne
spune Luca. Este instructiv sa vedem cum Dumnezeu a calazuit toate aceste miscari de la inceput: in unele cazuri prin imprejurari, ca
hotararea lui Augustus si vestile despre Arhelau, in alte cazuri prin vise. in felul acesta uneltirile dusmanului au fost zadarnicite. ,Portarul”
tinea deschisa usa la ,staul” pentru ca adevaratul Pastor sa intre, orice ar fi facut altii. De asemenea, scripturile se implineau: nu numai ca
Isus a fost adus din Egipt, dar si faptul ca a devenit cunoscut ca Nazarinean.

Un Nazarinean (vers. 23)

Nicio profetie a Vechiului Testament n-a prezis ca El avea sa fie ,,un Nazarinean”, dar mai multe spuneau ca El avea sa fie dispretuit si un
obiect de batjocura. De aceea in versetul 23 se spune ,prin profeti“, si nu printr-un anumit profet. Ei spusesera ca El va fi un obiect de
dispret, care in timpul Domnului nostru se exprima prin calificativul ,Nazarinean“. in traducerea lui J.N. Darby este o nota care clarifici acest
verset in ce priveste exprimarea exacta folosita cu privire la implinirea profetiei, in contrast cu expresiile mai dinainte din capitolul 1.22 si
2.17. Se arata corectitudinea cu care sunt facute citatele din Vechiul Testament.Nazarinean este al patrulea nume dat Domnului nostru la
inceputul evangheliei. El este, asa cum am vazut, Isus, Emanuel, Conducator; dar El este si Nazarineanul. Dumnezeu venea printre oameni ca
sa-i mantuiasca, sa locuiasca, sa conduca - dar El avea sa fie ,dispretuit si parasit de oameni*!

loan Botezatorul, predicator in pustiu

Al treilea capitol il prezinta pe loan Botezatorul fara a face o introducere cu privire la nasterea sau originea lui. El implinea profetia lui Isaia;
predica in pustiu, departe de refugiile obisnuite ale oamenilor; in imbracaminte si mancare era separat de obiceiurile oamenilor; tema lui era
pocainta, in vederea apropierii imparatiei cerurilor. Era o slujire unica. Care alt predicator si-a ales pustiul ca regiune geografica a slujirii lui?
Filip evanghelistul s-a dus in adevar in pustiul de la sud ca sa intalneasca in mod special o persoana, individual; dar puterea lui Dumnezeu era
in asa fel cu loan incat multimile veneau in numar mare la el, si erau indrumate spre botezul lui, marturisindu-si pacatele.

Impératia cerurilor (vers. 2)



In evanghelia aceasta este mentionata in mod frecvent ,imparétia cerurilor” si cel dintai caz este aici. Nicio explicare nu este data de Matei,
nici nu noteaza vreo explicatie oferitd de loan. Motivul este far3 indoiald c3 venirea zilei caAnd ,Dumnezeul cerului” si va ridica o impéaréatie si
toti vor vedea ca ,cerurile stapanesc” fusese prezisa in cartea Daniel. De aceea termenul nu avea sa fie nefamiliar ascultatorilor sau oricarui
cititor iudeu. Acelasi profet avusese o viziune a Fiului Omului venind cu norii cerului si luand Tmparatia, si sfintii stapanind-o impreuna cu El.

Acum imparatia s-a apropiat, pentru ca ,Isus Hristos, Fiul lui David“, Se afla printre oameni.

Botezul lui loan spre pocainta (vers. 3-10)

Cand este o lucrare reala si puternica a lui Dumnezeu, oamenilor nu le place sa fie separati de ea, indeosebi daca ei sunt conducatori
religiosi; de aceea afldm c3 si farisei si saduchei veneau la botezul lui loan. El 1i intAmpina totusi cu o pricepere profetica. i dddea pe fatd ca
aveau caracteristicile sarpelui si-i instiinta ca mania era inaintea lor. El stia ca ei se vor lauda ca sunt urmasi ai lui Avraam, de aceea le
rasturna sprijinul de sub ei, aratandu-le ca nu avea valoare inaintea lui Dumnezeu. Nimic altceva nu era necesar decat pocadinta si aceasta o
avea in vedere botezul lui; dar ea trebuia sa fie reala si sa se arate in roade care erau potrivite. lacov, in epistola lui, insista ca credinta, daca
este reala si vitala, trebuie sa se exprime in fapte potrivite ei. Aici loan arata intocmai acest lucru in privinta pocaintei.Versetele acestea din
mijlocul capitolului 3 ne dau o idee cu privire la ceea ce este gresit. Adevaratul Fiu al lui David si al lui Avraam a venit, imparatia era aproape,
si nicio legatura cu Avraam ca urmas nu avea sa fie de folos. Moise le daduse legea; llie le-a reamintit-o; loan le da o chemare fara delicatete
la pocainta, care insemna ca si cum le-ar fi spus: ,,Pe baza legii sunteti pierduti, si nu va ramane decat sa recunoasteti faptul acesta cu
intristare si smerire a inimii.“ Marea multime dintre ei nu erau pregatiti pentru aceasta recunoastere, spre nenorocirea lor.

Cel care boteaza cu Duh Sfant si cu foc (vers. 11-12)

loan, de asemenea, anunta venirea Celui care este mai puternic, al Carui Thainte-mergator era el. Nu putea fi comparatie intre ei, si el
marturisea ca isi dadea seama de lucrul acesta, spunand ca el nu era vrednic sa-I duca sandalele. De asemenea, arata contrastul dintre
botezul lui cu apa si botezul cu Duh Sfant si cu foc. Cel care va veni va face o diferentiere perfecta intre grau si pleava. Pe acestia 1i va boteza
cu Duh Sfant, si pe aceia cu focul judecatii; si rezultatul va fi etern, pentru ca focul nu se va stinge.Aceste cuvinte ale lui loan erau foarte
patrunzatoare si ele se vor implini cand perioada mileniului va fi gata sa se introduca. Atunci Duhul va fi revarsat peste orice faptura, si nu
numai peste iudei - adica peste toti cei care au fost rascumparati. Pe de alta parte, cei rai vor fi condamnati pentru focul etern, asa cum ne
va ardta sfarsitul capitolului 25 al acestei evanghelii. intre timp a fost o implinire mai dinainte a botezului cu Duhul, la stabilirea Bisericii, asa
cum arata Fapte 2. Aici, contextul arata in mod hotarat ca ,focul” este o aluzie la judecata, si nu la limbile ca de foc din ziua Cincizecimii sau
la vreo alta lucrare similara de binecuvantare.

Isus, fara pacat, identificat prin botez cu cei evlaviosi (vers. 13-19)

Cand Domnul Isus a iesit sa slujeasca, cel dintai act al Sau a fost sa vina la botezul lui loan, si aceasta in ciuda obiectiei pe care si-o exprima
loan. Obiectia a servit ca sa arate principiul dupa care lucra Domnul. El implinea dreptatea. Nu avea pacate de marturisit, totusi luand locul
unui om era drept s& Se identifice pe Sine Insusi cu cei evlaviosi, care isi luau n felul acesta adevéaratul lor loc inaintea lui Dumnezeu. Oameni
ai lui Dumnezeu Tn timpurile de altadata facusera in principiu acelasi lucru - Ezra si Daniel, de exemplu - marturisind ca pacate ale lor insile
acele lucruri in care ei nu avusesera parte, desi pacatosi si ei insisi.Aici era Cel fara pacat si a facut acest lucru intr-un mod perfect. Si ca nu
cumva sa para o greseala, chiar in clipa cand El a facut acest act, cerurile s-au deschis deasupra Lui, cea dintai manifestare mareata a Sfintei
Treimi, si glasul din cer spunandu-I ca El este Fiul Cel Preaiubit, in care Tat3l Si-a gasit toata placerea. in forma unui porumbel, Duhul a
coborat peste Acela care avea sa boteze pe altii cu acelasi Duh.

Ispitirea lui Isus Tn pustiu, comparata cu cea a lui Israel (vers. 1-2)

Domnul Isus a luat nu numai locul omului, El a luat in mod deosebit si locul lui Israel. Israel a fost scos din Egipt, apoi au fost botezati pentru
Moise in nor si in mare si dupa aceea au intrat in pustiu. Tocmai am vazut ca Isus fusese chemat din Egipt ca Fiu al lui Dumnezeu, si dupa un
timp a fost botezat; apoi cAnd deschidem capitolul 4 afldm c& Duhul, care venise peste El, il duce drept in pustiu ca s& fie ispitit de diavolul.
Aici aflam un contrast, pentru c& in pustiu Israel a ispitit pe Dumnezeu si a gresit in toate privintele. Isus insusi a fost ispitit si a triumfat in
toate privintele.Totusi ispitirile cu care L-a asaltat diavolul erau asemanatoare cu punerile la proba a lui Israel in pustiu, pentru ca nu este
nimic nou in tactica dusmanului. Israel a fost pus la proba prin foamete, si prin razvratirea in legatura cu lucrurile lui Dumnezeu - aratata in
mod deosebit in legatura cu Core, Datan si Abiram, si prin atractiile care i-a dus la inchinarea si slujirea altuia in afara de Domnul, si au cazut,
fnchinandu-se la vitelul de aur. Domnul Isus a intampinat fiecare ispita cu Cuvantul lui Dumnezeu. De fiecare data El a citat din unele texte
scurte ale cartii Deuteronom, in care lui Israel i se reaminteau responsabilitatile pe care le avea. Ei n-au reusit sa respecte aceste
responsabilitati, insa Isus le-a implinit in mod perfect in orice detaliu.

Diavolul, cel care seamana indoialad cu privire la Cuvantul lui Dumnezeu

Diavolul intotdeauna seamana indoieli cu privire la Cuvantul lui Dumnezeu. Puneti alaturi 3.17 cu 4.3 si 6 si notati cat de izbitor se arata
aceastd atitudine. indatd ce Dumnezeu spusese: , Acesta este Fiul Meu Preaiubit”, diavolul spune de dou3 ori: ,,Daca Tu esti Fiu al lui
Dumnezeu*. Cuvantul mic ,daca” este foarte mult preferat de diavolul! Isus il Intdmpina in mod potrivit cu Cuvantul lui Dumnezeu. Cuvantul
este absolut necesar pentru viata spirituala a omului, Intocmai cum painea este pentru viata naturald. Si omul are nevoie de orice cuvant pe
care |-a spus Dumnezeu, si nu numai unele pasaje speciale.Ne gasim toti viata spirituala in ,fiecare cuvant care iese din gura lui Dumnezeu“?

Nici pofte, nici mandrie in Isus (vers. 10-11)

Ispitirea Domnului Isus de catre diavolul arata clar, dincolo de orice discutie, ca exista un diavol, individual. Din zilele Genezei 3, el s-a invatat
sa ispiteascd pe oameni, atrdgandu-i prin poftele si mandria lor. in Isus el a intalnit pe Acel unul care nu avea nici poftd, nici mandrie si care a
facut fata atacurilor lui prin Cuvantul lui Dumnezeu; prin urmare, fiind invins, L-a Isat. Invingatorul era un Om care postise patruzeci de zile
si patruzeci de nopti, si pe care ingerii Il slujeau. Mai inainte ei nu slujiserd niciodatd Dumnezeului lor in acest fel minunat.

Parasind Nazaretul si locuind in Capernaum (vers. 12-17)



Punerea lui loan in inchisoare, asa cum ne arata versetul 12, a fost evenimentul care L-a facut pe Domnul sa intre pe deplin in lucrarea Sa
publica. Parasind Nazaretul, El a locuit in Capernaum, si profetia lui Isaia isi gaseste implinirea privitoare la unele evenimente privitoare la
cea dintai venire a Sa. Daca citim Isaia 9.1-7 vom nota ca amandoua evenimentele sunt avute in vedere, asa cum deseori este cazul. Venirea
Lui stralucea ca o stea Tnaintea profetilor, dar ei inca nu stiau ca era de doua ori aceasta stea. Galileea va vedea totusi lumina cea mare a
gloriei Lui, tot asa cum a vazut lumina cea mare a harului Lui. inainte-mergatorul fiind adus la ticere prin inchiderea lui, Isus Se ridica si isi
introduce mesajul Sau de pocainta in vederea faptului ca imparatia s-a apropiat. Evanghelia dupa loan ne arata ca Domnul era activ in
lucrarea Sa si inainte de acest timp. El avea ucenici si vizitase ludeea cand ,loan nu fusese aruncat in inchisoare” (loan 3.24).

Cel care face pescari de oameni (vers. 18-22)

Asa fiind lucrurile, chemarea lui Petru, Andrei, lacov si loan aratata in aceste versete nu este inceputul cunoasterii dintre ei si Domnul Isus.
Aceasta a avut loc mai Tnainte si este istorisita in loan 1. Desigur, au fost si cazuri cand ei sau alti ucenici mergeau impreuna cu El, mai
fnainte ca ei sa fie chemati sa-si paraseascd munca lor obisnuit3 si sa-1 dea Lui tot timpul. Pentru c& ei 1l urmau, El avea s&-i facd pe acesti
pescari niste pescari de oameni. Prin straduinta si studiu, oamenii pot deveni ei insisi buni prdicatori, insa pescari de oameni sunt facuti
numai de El. El Insusi era perfect in aceastd privinta si umbland insotiti de El, ei aveau sa invete de la El si sa ia din spiritul Lui.

Evanghelia imparatiei deosebita de evanghelia harului (vers. 23-25)

in cele 3 versete cu care se termina capitolul 4, Matei face un rezumat al zilelor de la inceput ale lucrarii Sale. Mesajul S&u era ,,evanghelia
imparatiei”. Ea trebuie sa fie distinsa de ,,evanghelia harului lui Dumnezeu” care se predica astazi. Aceasta are ca tema importanta moartea
si invierea lui Hristos si vesteste iertarea ca rod al ispasirii pe care El a facut-o. Aceea avea ca veste buna ca imparatia prezisa de profeti le
era adusa in El. Daca ei aveau sa se supuna autoritatii divine care era investita in El, puterea imparatiei avea sa devina activa in folosul lor.
Ca dovada a acesteia, El arata puterea imparatiei in vindecarea trupurilor oamenilor. Tot felul de boli erau vindecate, dand garantia ca El va
putea vindeca orice rau spiritual. Aceasta aratare a puterii imparatiei unita cu predicarea imparatiei, se dovedea foarte atragatoare, si mari
multimi 1l urmau.

Principiile imparatiei; ce fel de oameni vor avea parte de ea (vers. 1-10)

Atunci Domnul a inceput sa vorbeasca ucenicilor Sai, desi in prezenta multumii, invatandu-i principiile imparatiei. Mai intai de toate le-a
aratat ce fel de oameni vor avea parte de imparatie si se vor bucura de beneficiile ei. in imparatiile oamenilor de ast&zi, un om are nevoie din
plin de incredere in sine si nerusinare daca vrea sa aiba succes, dar tocmai starea opusa se potriveste imparatiei cerurilor. Aceasta se spunea
si in Vechiul Testament: de exemplu in Psalmul 37.11. Totusi Domnul da aici o vedere mai larga a acestui fapt. El ne da in linii generale o
imagine morala a ramasitei credincioase care in final va intra in imparatie.

Fericirile (vers. 3-10)

El mentioneaza opt lucruri, incepand cu saracia in duh si sfarsind cu persecutia, si este o succesiune in ordinea lor. Pocdinta produce saracie
in duh, si de aici trebuie sa porneasca toate. Apoi vine plansul si blandetea determinate de o adevarata parere despre tine insuti, urmate de o
sete pentru dreptate care se gaseste numai in Dumnezeu. Apoi, plin de acestea, cel sfant incepe sa arate insasi caracterul lui Dumnezeu -
indurare, curatie, pace. Dar lumea nu-L vrea pe Dumnezeu, nici caracterul Sau, de aceea persecutia inchide lista.

Ferice de voi (vers. 11, 12)

Fericirea vazuta in versetele 3-10 va fi in intregime realizata in impéaréatia cerurilor, cand este stabilitd pe pamant. in fiecare fericire, in afara
celei din urma, cel fericit este descris intr-un fel impersonal; in versetele 11 si 12 Domnul vorbeste personal ucenicilor Sai. ,Ferice de cei” din
versetul 10 se schimba in ,fericiti sunteti voi“ in versetul 11; si acum, vorbind ucenicilor Sai, rasplata este promisa in cer. El stia ca acesti
ucenici ai Sai aveau sa treaca intr-o lumina mai clara, El incepea sa arate unele din lucrurile noi care aveau sa vina in curand.Schimbarea din
aceste doua versete este izbitoare si de folos sa arate caracterul ,Predici de pe Munte”, in care Domnul face rezumatul invataturii Sale si o
pune in legatura cu lucrurile de altddaté date prin Moise. in loan 13-16, portiune pe care o putem numi ,Predica din camera de sus”, 1l vedem
cum Isi dezvolta invatatura si o pune in legiturd cu lumina deplin pe care o va da cand va veni Duhul Sfant.In persecutia din cauza Lui,
ucenicii aveau s3 fie binecuvantati si ei aveau sa recunoasca acest lucru si sa se bucure. in mod natural noi ddm Tnapoi in fata persecutiei,
insa istoria dovedeste adevarul acestor cuvinte. Cei care sunt identificati cu Hristos pe deplin si cu indrazneala au sa sufere, dar sunt sustinuti
si rasplatiti; in timp ce aceia care incearca sa se fereasca de persecutie prin compromis, sunt lipsiti de orice recompensa si sunt nenorociti.

Sarea pamantului si lumina lumii (vers. 13-16)

Siin plus, cand ucenicul este persecutat de lume, atunci in mod clar se arata ca el este ,sarea pamantului“ si ,,lumina lumi“. Sarea pastreaza
(conserva lucrurile), iar lumina lumineaza. Nu putem fi sare pe pamant, daca suntem din ale pamantului. Nu putem fi lumina in lume daca
suntem din lume. Nimic altceva nu ne ajuta mai mult sa ne tina deosebii si separati de pamant si de lume, ca persecutia din partea lumii,
orice formad ar lua ea. Persecutat pentru Hristos, ucenicul este in adevar o sare care nu-si pierde gustul si el da lumina din plin. Nu ne
descopera aceste cuvinte ale Domnului secretul multor slabiciuni ale noastre?De notat, de asemenea, ca lumina se presupune ca straluceste
in lucrurile practice, nu numai in cele teologice. Este nu numai ceea ce oamenii recunosc in invatatura noastra ca fiind clara si potrivita cu ce
este original, exprimata Tn cuvinte, cat mai ales in viata noastra, in fapte. Desigur, ei trebuie sa auda cuvintele noastre bune, dar trebuie sa
vada si faptele noastre bune, daca este sa le fim lumind. Cuvantul referitor la fapte ,bune” (vers. 16) aici nu inseamna milostenie, ci fapte
drepte sau cinstite. Aceste fapte isi au sursa in Tatal din ceruri; ele dau lumina Lui si il glorifica pe El.

Nu sa desfiintez, ci sa implinesc (vers. 17-20)

De la versetul 17 pana la sfarsitul capitolului 5 vedem ca Domnul face legdtura intre ceea ce daduse El ca invatatura si ceea ce fusese dat
prin Moise. El nu venise ca sa anuleze sau sa desfiinteze ceea ce fusese dat mai fhainte, ci sa dea plinatatea ei - pentru ca acesta este
intelesul cuvantului ,sa implinesc”. El a confirmat si a intarit tot ceea ce se spusese, cum arata versetele 18 si 19, si niciun cuvant pe care I-a



spus Dumnezeu nu va trece.Si mai mult, asa cum arata versetul 20, El preciza ca dreptatea pe care o cerea legea avea in ea o plinatate care
depasea mult orice era cunoscut sau recunoscut de carturarii si fariseii superficiali din timpul Lui. Ei aveau o ascultare specializata in
ceremonii si ignorau adevaratul spirit al legii si scopul pe care-l avea Dumnezeu in vedere. Dreptatea lor nu-i ducea in imparatie.

Aprofundarea cerintelor legii (vers. 21-22)

Prin urmare, Domnul Tncepuse sa arate ca era o plinatate de intelesuri in cerintele legii pe care oamenii nu le banuiau, referindu-Se la nu mai
putin de sase puncte ca ilustrare a subiectului Sau. A vorbit despre poruncile a sasea si a saptea; apoi despre legea divortului din
Deuteronom 24.1; apoi despre juraminte din Levitic 19.22; si apoi despre permiterea urii fatd de dusmani, asa cum citim in Deuteronom
23.6.In ce priveste cele doua porunci pe care El le-a citat, invatatura Sa este in mod evident c& Dumnezeu tine seama nu numai de actul care
se poate vedea, ci si de dispozitia launtrica a inimii. Ce este interzis (ca pacat) este nu numai actul uciderii sau al adulterului, ci si ura si pofta
care se pot exprima in astfel de fapte. Judecénd dupa acest standard, cine ar putea sta in fata cerintelor sfinte de la Sinai? ,Dreptatea“
carturarilor si a fariseilor se naruie cu totul. Totusi in amandoua aceste cazuri, dupa ce a expus faptul acesta, El a adaugat si alte invataturi.

Nedreptatea fata de oameni (vers. 23-30)

in versetul 23-26 El a aratat doud lucruri importante: intai, niciun dar nu este primit fnaintea lui Dumnezeu daca este prezentat in timp ce esti
nedrept fata de oameni. Nu putem trece cu vederea greseli facute omului de cei care spun ca sunt intr-o stare buna fata de Dumnezeu.
Numai dupa ce s-a facut impacarea ne putem apropia de Dumnezeu.Apoi, in al doilea rand, daca situatia care a adus indepartarea
sufleteasca este adusa inaintea legii, legea trebuie sa-si urmeze cursul fara mila. Cuvintele Domnului au aici fara indoiala o semnificatie
profetica. Poporul evreu avea sa initieze un proces de judecata impotriva Lui, dar aceasta se va sfarsi in condamnarea lor. Ei inca n-au platit
»cel din urma banut“.Asa este si cu cazul urmator. Aici El ne arata ca orice jertfire este de folos numai daca ea te conduce la o eliberare de
gheena care este la capatul drumului.

Cele randuite de Moise care nu erau exprimarea deplind a gandului lui Dumnezeu in unele cazuri (vers. 31-44)

in cel de al treilea si al patrulea dintre cazuri (31-37) Domnul aratd din nou cum ceea ce a fost randuit prin Moise nu exprima gandul deplin al
lui Dumnezeu. Atat divortul cat si juramantul erau permise, si in felul acesta standardul pe care omul avea sa-l atinga nu era prea sever.
Amandoua aceste fapte sunt puse aici intr-o lumina deplina, si vedem ca numai un singur lucru este permis pentru a desface legatura
casatoriei: si apoi, cuvantul omului trebuia sa fie atat de clar si hotarat, Tncat nu este nevoie de juraminte tari, pe aceasta sau pe aceea. Omul
care fsi sprijineste aproape fiecare afirmatie cu un juraméant este un om in al carui simplu cuvant nu te poti increde.Din nou, legea prevedea
rasplatirea fiecarei rani aduse altuia. Ea cerea ceea ce noi numim ,dinte pentru dinte” (vers. 38); de asemenea, in timp ce spunea sa iubesti
pe aproapele tau, era permis sa urasti pe un dusman. Domnul rastoarna acest lucru. El inspira rabdare si har care da, si nu staruinta asupra
drepturilor tale; de asemenea, dragostea care va binecuvanta si va face bine dusmanului. Si toate acestea, pentru ca ucenicii Sai sa fie cu
totul deosebiti de cei pacatosi ai lumii si s& arate caracterul lui Dumnezeu insusi.

O lumina noua: Tatal vostru este in ceruri (vers. 45-48)

Dumnezeu le este prezentat nu ca lahve, Legiuitorul, ci ,, Tatal vostru care este in ceruri“. Aceasta inseamna ca El este prezentat acum intr-o
noud lumina. Si daca 1l cunoastem in acest fel nou, descoperim c& El este plin de bundvointa fata de cel nedrept si rau, si noi trebuie sa fim in
ma&sura noastrd ceea ce este El. in slujirea lui Isus se revarsa o noud revelatie a lui Dumnezeu care atrage dupa sine un nou standard al
perfectiunii. Noi avem sa ne aratam practic ca fii ai Tatalui nostru din cer, pentru ca perfectiunea unui fiu este sa fie ca Tatal.

,Dar Eu va spun“

De opt ori spune El in acest capitol: ,,Eu va spun” si de sase ori din aceste ocazii, cuvintele au la inceputul lor ,Dar”, punand afirmatiile Sale in
contrast cu ceea ce spusese legea mai inainte. Putem intreba: Cine este Acesta care citeaza legea sfanta a lui Dumnezeu si apoi spune calm:
Dar Eu va spun” - asa si asa? De fapt, El schimba si largeste legea; un lucru pe care niciun profet n-a indraznit sa-l faca! Nu se ridica aceasta
la o ingadmfare teribild, vecina cu blasfemia? Asa ar fi, in adevar, si numai o explicatie va ridica aceasta invinuire de la el. Dar aceasta
explicatie este adevéarata: aici [l avem pe Legiuitorul original, care altiddata a vorbit pe Muntele Sinai. Acum El a venit in omenire ca Emanuel.
Emanuel S-a dus pe un alt munte si acum vorbeste nu unei natiuni, ci ucenicilor Sai. El are tot dreptul sa largeasca sau sa schimbe propria Sa
lege.

,Tatal vostru” - expresie intalnita de 12 ori

Dupa ce i-a introdus pe ucenicii Sai Thaintea lui Dumnezeu in aceasta luminad noua la sfarsitul capitolului 5, observam ca toata invatatura din
capitolul 6 este in legatura cu aceasta lumina. Expresia , Tatal vostru“, in termeni putin schimbati uneori, se intalneste nu mai putin decat de
dou&sprezece ori. invatatura de aici poate fi vazutd in patru parti: milostenia (vers. 1-4), rugdciunea (5-15), postul (16-18), averile pAmantesti
si lucrurile necesare vietii (19-34). Toate aceste patru subiecte ating viata practica a iudeului in multe puncte, si tendinta si obiceiul lor era sa
ia cele dintai trei intr-un fel tehnic, formal, si sa pund accentul si sa dea toata atentia celei de a patra parti. Domnul Isus le pune pe toate in
lumina pe care o daduserd mai fnainte cuvintele Sale. in capitolul 5 El le ardtase un Dumnezeu care tine seama de miscarile lduntrice ale
inimii, tot atat de mult cat si de faptele exterioare, si de asemenea ca Dumnezeu trebuie sa fie cunoscut ca Tata ceresc. Si observam cum El
repeta: ,,Eu va spun®. El ii fnvata nu cum 1i invatau carturarii, care isi intemeiau afirmatiile pe traditiile celor din vechime, iar noi avem sa
luam ce spune El, numai pentru ca El este Cel ce le spune.

Milostenia si rugaciunea - in intimitate cu Dumnezeu (vers. 1-8)

Daca ne stapaneste traditia, usor putem ajunge in pozitia in care erau iudeii cu privire la milosteniile lor, la rugaciunile lor si la posturile lor.
Pentru ei totul devenise ceremonie exterioara, pentru ochii si urechile oamenilor. Daca noi, pe de alta parte, ne indreptam gandurile spre
Tatal din cer, care are o grija personala pentru noi, totul trebuie sa devina real si vital, si facut pentru auzul si vazul Lui. De trei ori spune
Domnul despre cei formalisti: ,ei isi au rasplata”. Rasplata lor este aprobarea si lauda celor din jurul lor. Pe aceasta o au; totul este in prezent



si nu este nimic pentru viitor. Acela care daruie sau se roaga sau posteste fara sa fie cunoscut oamenilor, dar este cunoscut de Dumnezeu, va
fi rasplatit pe deplin in ziua care va veni.in ce priveste rugéciunea, El d& invatitura ca ea s fie in ascuns, dar si scurtd, iesind din realitatea
inimii. Un om care cere in mod real si cu toata seriozitatea merge chiar la punctul necesar in cateva cuvinte. Nu poate avea o vorbarie care
sa cutreiere printr-un labirint de ganduri.

Rugaciunea model (vers. 9-13)

Versetele 9-13 ne dau rugaciunea model, cu totul potrivita ucenicilor in imprejurarile lor de atunci. Sunt sase cereri. Primele trei au de a face
cu Dumnezeu: Numele Sau, imparatia Sa, voia Sa. Urmatoarele trei au de a face cu noi: painea noastra, datoriile noastre, scaparea noastra.
Tatal ceresc si cerintele Lui trebuie sa fie intai, iar nevoile noastre in al doilea rand. Binecuvantarea oamenilor pe pamant depinde de voia Sa
care se face pe pamant, iar aceasta se va realiza cand imparatia Sa va fi stabilita.

Spiritul neiertator si disciplina lui Dumnezeu (vers. 14-18)

lertarea despre care se vorbeste in versetele 14 si 15 este in leg&tura cu versetul 12. In cArmuirea sfant3 a Tatalui ceresc, copiii Sai care au
un spirit neiertator vin sub disciplina Sa. Daca cineva greseste impotriva noastra si noi nu vrem sa-I iertam, vom fi lipsiti de iertarea in
carmuire a lui Dumnezeu. Nu este vorba aici de iertarea pentru eternitate, pentru ca aceia carora le vorbea Domnul erau ucenici, cu care
aceasta problema majora fusese incheiata.

Comori in cer (vers. 19-24)

Se spun apoi cuvinte foarte categorice cu privire la averile pamantesti. Nicio tendinta nu stapaneste mai mult pe toti oamenii ca urmarirea,
strangerea si formarea de bogatii pe pamant, desi ele se risipesc sub actiunea fortelor naturale, de asemenea a actiunii oamenilor violenti.
Dacé in adevar il cunoastem pe Tatal din ceruri, ne vom g&si comoara in cer, si acolo va fi si inima noastra; si trebuie numai s& avem un ochi
sanatos ca sa vedem acest lucru, si sa vedem clar orice altceva. Atunci, de asemenea, trupurile noastre vor fi pline de lumina: adica totul va
deveni luminos. Vom fi stapaniti ori de Dumnezeu, ori de mamona, pentru ca nu putem sluji la doi stapani. Dumnezeu si mamona sunt cu
totul opusi.

Sub ingrijirea Tatalui, fara ingrijorare (vers. 25-31)

Slujind lui Dumnezeu, care este intr-adevar Tatal ceresc, venim sub grija Sa plind de atentie si bunatate. El ne stie toate nevoile si El insusi
ingrijeste de ele. Noi suntem lipsiti de putere; nu suntem in stare sa adaugam un cot la indltimea pe care o avem sau sa ne imbracam ca
iarba de pe camp. Tatal nostru are intelepciune si putere infinite, si ingrijeste de cele mai modeste creaturi ale mainilor Sale; putem avea
deci Incredere absoluta in grija Sa iubitoare pentru noi. De aceea trebuie sa fim fara ingrijorare. Oamenii lumii strang comori ale lumii
acesteia care se risipesc foarte repede, si sunt plini de grija cum sa le pastreze si sa le foloseasca. Noi avem sa ne incredem in grija si
dragostea Tatalui, si de aceea sa fim fara ingrijorare.

Cautati mai intai Tmparatia lui Dumnezeu (vers. 32-34)

Dar aceasta este indeosebi partea negativa. Avem sa fim eliberati de ingrijorarea care umple atat de multe inimi; aceasta insa este pentru ca
sa fim liberi s& cdutdm impératia lui Dumnezeu, si pe ea s-0 cautdm intai. in loc sa privim cu teama la ce va fi maine, s ne ocupam astazi cu
lucrurile imparatiei, si aceasta imparatie ne conduce pe caile dreptatii.Aceasta era placerea lui Dumnezeu pentru ucenicii care urmau pe
Domnul nostru in zilele Sale pe pdmant; este nu mai putin placerea Sa pentru noi care il urmam acum, cand lucrarea Sa este implinita si El
s-a inaltat in ceruri. Duhul pe care I-a inspirat El in felul acesta a fost cu totul strain religiei fariseilor din timpul Sau, cum este strain si religiei
exterioare si lumesti din ziua de astazi.

Invataturile Domnului prezentate n capitolul 6 aveau ca scop s& conduca pe ucenicii Sai intr-o astfel de relatie cu Tatal lor in ceruri, incat El
sa le umple gandurile cand era vorba de milosteniile lor, de rugaciunile lor, de posturile lor sau de atitudinea lor fata de avutii si de nevoile
vietii acesteia. Capitolul 7 se deschide cu invataturi care indrumau felul lor de purtare cu fratii lor si cu cei necredinciosi.

Judecarea altor persoane - si consecintele judecarii (vers. 1-5)

Judecarea fratelui este o tendinta foarte Tnradacinata in inima noastra. Judecarea lucrurilor sau a invataturii nu este oprita, ci este Tncurajata -
dupa cum vedem de exemplu in 1 Corinteni 2.15; 10.15 - dar judecarea persoanelor este interzisa. Adunarea este chemata sa judece pe cei
care fac parte din ea, in unele cazuri, cum ne arata 1 Corinteni 5 si 6, dar in afara de aceasta, judecarea persoanelor este o atributie a
Domnului. Dacd noi ne-o permitem, cu toate cd Domnul ne-a interzis-o, sa fim siguri cd doud pedepse vor urma, asa cum arat3 El aici. intai,
noi insine vom veni sub judecats, si ni se va masura intocmai cum noi am masurat altora. in al doilea rand, noi vom aluneca in fatarnicie. De
indata ce Tncepem sa judecam pe altii, devenim orbi fata de propriile noastre defecte. Defectul mic al fratelui nostru ajunge sa fie mare
pentru noi, cu totul inconstienti ca avem un defect mai mare care ne impiedica vederea spirituala. Cea mai folositoare forma de judecata
pentru fiecare din noi este judecata de sine.

A da altora lucrurile sfinte si pretioase (vers. 6)

Versetul 6 are in vedere pe cei necredinciosi, insensibili la ce este bine si ce este necurat in preferintele lor. Lucruri care sunt sfinte si
pretioase nu sunt pentru ei; si daca fara pricepere le prezentam lor, ele sunt dispretuite si noi putem suferi violenta lor. Este bine sa dam
altora lucrurile sfinte ale lui Dumnezeu; dar nu acestora.

Pentru a putea da, intai sa primim (vers. 7-12)

Daca este sa dam altora, trebuie mai intai sa primim, si despre aceasta vorbesc versetele 7-11. Pentru a primi, trebuie sa ne apropiem de
Dumnezeu - s cerem, s cautdm, s batem. Va fi in mod sigur un raspuns de la Tat3l nostru. Dacé {i cerem lucruri necesare, le vom primi,
pentru ca El nu ne va da in schimb ceva fara valoare ca o piatra sau ceva daunator ca un sarpe. Putem fi siguri ca el ne va da , lucruri bune”



pentru ca Tatal este in ceruri. Standardul Sau nu va ajunge deci sub cel al unui tata pamantesc. Putem aplica aici Isaia 55.9 si sa spunem ca
dupa cum cerurile sunt mai inalte decat p&mantul, tot asa gandurile Sale ca Tatd sunt mai mari decat gandurile noastre. in mod sigur noi nu
ne putem ridica la standardul Sau. De aceea in versetul 12 Domnul nu cere ucenicilor Sai un standard mai thalt decat cel pus de lege si de
profeti.

Cele doua cai: cea stramta si cea larga (vers. 13-14)

in versetele 13 si 14 Domnul privea desigur dincolo de ucenicii S8i, la multime. inaintea lor erau, deosebite, calea larga si calea stramt3, a
distrugerii si a vietii. Nu putem spune ca harul lui Dumnezeu ar fi stramt, pentru ca el se indreapta catre toti; calea judecarii de sine si a
pocaintei este stramta. Putini gasesc aceasta cale, dar si mai putini o vestesc. Majoritatea predicatorilor prefera sa vorbeasca despre lucruri
usoare.

Cunoscuti dupa roade (vers. 15-23)

Urmeaza avertizarea impotriva profetilor mincinosi. Ei se cunosc nu dupa cuvintele lor placute, ci dupa faptele lor. Rodul este rezultatul si
exprimarea incununata a vietii, si arata caracterul vietii. Profetul mincionos are o viata prefacuta care trebuie sa se arate in roade rele.Dar
sunt nu numai profeti mincinosi, ci si ucenici falsi - cei care marturisesc ca sunt credinciosi Domnului, dar legatura de viata a credintei le
lipseste. Credinta vie, asa cum spune lacov, trebuie sa se arate in fapte. Oricine care prin credinta vine sub stapanirea lui Hristos trebuie in
mod necesar sa fie gata sa faca voia Tatalui din cer, pe care El o prezinta. luda Iscarioteanul ne da un exemplu teribil al versetelor 22 si 23.
Desigur, el a facut lucrari de putere Tmpreuna cu ceilalti ucenici, dar s-a dovedit la sfarsit ca niciodata n-a existat in El o legatura produsa de
o credinta reala, si el a fost numai un lucrator al faradelegii.

Casa zidita pe stanca; mantuirea prin credinta care conduce la fapte (vers. 24-29)

De aceea, Domnul isi incheie cele spuse cu parabola celor doua case. Cei doi care cladesc, cel chibzuit si cel nechibzuit, ascultasera cuvintele
Domnului Isus, dar numai unul a fost un implinitor al lor - si acesta a fost omul chibzuit. Parabola aceasta nu da invatatura mantuirii prin
fapte, ci méntuirea prin aceasta credinta vie care conduce la fapte.Daca ne intoarcem la Predica de pe Munte vom intelege indata ca nimic
altceva decat adevarata credinta in El il va determina pe cineva sa faca lucrurile pe care El le-a invatat. Vom intelege, de asemenea, cat de
deplin dovedesc invataturile Lui ceea ce Tnseamna propriile Sale cuvinte din capitolul 5.17. El ne-a dat plinatatea legii si a profetilor,
adaugand in acelasi timp lumini noi cu privire la Tatal din cer; in felul acesta a pregatit calea pentru lumina mai deplina a harului cu care El
anunta aceste lucruri a atins inima oamenilor. Carturarii se sprijineau pe fnvataturile rabinice de altadata, in timp ce El spunea lucrurile pe
care le stia fiind cu Dumnezeu.

Aratari ale puterii imparatiei in capitolele 8 si 9

Dupa aceste trei capitole pline cu invataturile Domnului, Matei ne da doua capitole in care se ocupa cu lucrarile Lui de putere. N-a fost de
ajuns ca El sa comunice principiile imparatiei, El a desfasurat si puterea imparatiei intr-o varietate de cai izbitoare. Sunt cinci ilustrari ale
acestei puteri in capitolul 8, apoi altele in capitolul 9. in fiecare caz putem spune c& minunea pe care Domnul a facut-o in legatura cu
trupurile oamenilor sau cu lucruri vizibile era o dovada a felului cum El putea sa Se ocupe cu lucrurile si mai profunde ale sufletului.

Vindecarea leprosului; lepra, imagine a pacatului care necurateste (vers. 1-4)

Cel dintai caz este cel al leprosului; este o imagine a pacatului in puterea lui de intinare, stricaciune. Sarmanul om era convins de puterea lui
Isus, dar nu era sigur de harul Lui. Totusi, Domnul I-a vindecat indata, prin atingerea Lui si prin cuvantul puterii Lui. Numai cateva cuvinte:
LVreau, fii curatit” si lucrul s-a implinit; o marturie pentru preoti - daca omul acesta a facut asa cum i s-a spus - ca puterea lui Dumnezeu era
prezenta printre ei.

Vindecarea slujitorului unui centurion; neputinta introdusa prin pacat (vers. 5-13)

Al doilea caz a fost al unui centurion dintre natiuni si al slujitorului lui; acest caz ilustreaza neputinta adusa de pacat. Aici din nou este
subliniata puterea cuvantului Sau. Centurionul insusi a subliniat-o, pentru ca el cunostea puterea si cuvantul autoritar in sistemul militar
roman. Pozitia centurionului nu era prea mare, totusi subalternii sai ascultau indata de instructiunile date de el, iar credinta lui descoperise in
Isus pe Acela al carui cuvant putea face minuni. Domnul i-a recunoscut credinta ca fiind mare si mai presus de tot ce gasise in Israel: El a
rostit cuvantul necesar si slujitorul a fost vindecat. De asemenea, el a profetit ca multi dintre natiuni, din departare, vor intra in imparatie cu
parintii lui Israle, In timp ce aceia care au considerat-o ca a lor de drept, vor fi aruncati in intunericul de afara.

Vindecarea soacrei lui Petru (vers. 14-17)

Al treilea caz este cel al soacrei lui Petru. Aici, atingerea Lui a vindecat-o imediat; nu este scris daca El a spus vreun cuvant. S-ar fi putut sa fi
fost atingerea Lui si cuvantul Lui, ca in cazul leprosului; sau numai cuvantul Lui, ca pentru slujitorul centurionului; sau numai atingerea Lui:
rezultatul, in fiecare din aceste cazuri este acelasi - vindecarea imediata. N-a fost covalescenta din cauza rezultatelor febrei; ea s-a ridicat
fndata si i-a servit pe altii. Pacatul aduce o stare de agitatie a mintii si a sufletului, dar atingerea Lui o alunga.in versetele 16 si 17 avem intai
un sumar al multelor Sale lucrari de putere si de indurare, cand s-a facut sear3; si in al doilea rand, citatul din Isaia 53 care ne dezvaluie felul
si spiritul in care El a facut aceste lucruri. Cuvintele citate au fost folosite Tn mod gresit de unii, ca si cum ar insemna ca pe cruce El ar fi
purtat bolile noastre, si in felul acesta cel credincios n-ar trebui sa fie niciodata bolnav. Aplicatia corecta se afla aici. El nu-i ajuta pe oameni
fara sa le simta durerile si bolile. El a purtat in duhul Sau greutatea fiecarui rau pe care Il-a inlaturat cu puterea Sa.

Chemati sa-L urmam (vers. 18-22)

intdmplarile redate in versetele 18-22 ne aratd ca nu numai eliberarea noastra, dar si ucenicia noastra trebuie sa urmeze cuvantulu Sau plin
de autoritate. Un carturar vroia sa-L urmeze fara sa fi primit chemarea Sa. Domnul indata i-a aratat ce aducea cu sine mergerea dupa Unul ca
Sine, pentru ca El era Fiul Omului care nu avea ,unde sa-Si plece capul”. Totusi chemarea Sa este suficienta. Un altul, care era ucenic, dorea



sa puna o obligatie paméanteasca pe primul loc. ins& chemarea si cerinta Domnului trebuie s fie lucrul suprem. El avea ucenici care i
recunosteau cerintele si | urmau, cum arata versetul 23, si ei I-au dat un loc unde sa-Si plece capul in corabia lor. Totusi, urmandu-L, aveau si
unele necazuri de intampinat.

Stapan asupra puterilor naturii: potolirea furtunii pe mare (vers. 23-27)

Aceasta ne aduce la cel de al patrulea din aceste cazuri izbitoare - furtuna pe mare; se vede, tipic, cum puterea diavolului se dezlantuie in
furie asupra marii nelinistite a omenirii. Si El dormea linistit. Dar la strigatul ucenicilor Sai, El S-a ridicat si Si-a rostit porunca asupra acestor
forte puternice ale naturii. Asa cum un om porunceste cainelui de vanatoare, si cainele ascultator vine la picioarele lui, tot asa vantul si
marea se potolesc la cuvantul Stapanului.

Puterea lui Isus asupra celui rau (vers. 28-34)

Dupa ce au ajuns de partea cealaltd, El a fost confruntat de doi oameni stapaniti de slujitorii demonici ai diavolului. Unui din ei era foarte
nestapanit, avand o legiune intreaga de demoni, asa cum ne arata Marcu si Luca; totusi erau doi, si astfel o marturie suficienta fusese data
puterii Sale asupra celui rdu. Demonii il cunosteau, de asemenea stiau ca nu aveau putere ca sa reziste la cuvantul S&u; de aceea ei au cerut
permisiunea sa intre in turma de porci necurati, care niciodata n-ar fi fost pe acolo daca Israel ar fi umblat potrivit legii. Din cate avem in
aceasta istorisire, Domnul Isus le-a spus doar un cuvant, ,Duceti-va!“ Ca rezultat, oamenii au fost eliberati si porcii distrusi.

LAtata credintad” (vers. 10) si ,putin credinciosilor” (vers. 26)

Pana aici am vazut puterea Domnului; Thainte de a parasi acest capitol, sa observam raspunsul dat de oameni. Este un contrast izbitor intre
,atata credinta” din partea centurionului si ,,putin credinciosilor”, cuvinte spuse ucenicilor cu ocazia furtunii. Credinta mare era conturata de
doua lucruri care se vad in versetul 8. El spunea: ,nu sunt vrednic”, condamnandu-se pe sine insusi. De asemenea, spunea: ,Rosteste numai
un cuvant”, adresandu-se Domnului. El nu avea apreciere pentru sine fnsusi, dar avea o mare apreciere pentru Domnul - atat de mare incat
era gata sa se increada in cuvantul Lui, fara vreun suport din afara. Unii doresc ca vreun cuvant al Domnului sa fie sustinut de simtiri, sau de
ratiune, sau de experienta; dar ,atata credinta” este produsa de descoperirea in Isus a unei Persoane atat de mareata incat un simplu cuvant
al Lui este de ajuns.Cu ucenicii situatia era cu totul altfel. Se gandeau numai la ei insisi: ,,Salveaza-ne, pierim!“ Cand Isus a potolit furtuna, ei
erau uimiti, spunand: ,Ce fel de om este Acesta?“ intr-adevar, ce fel? Dacd L-ar fi cunoscut cum trebuia, ar fi fost surprinsi daca El nu Si-ar fi
aratat puterea. Fapt este ca ei aveau ganduri mari despre ei insisi si nu tot asa despre El. Si aceasta este credinta micd. De aceea ei s-au
minunat de felul cum El lucrase; in timp ce in cazul centurionului, Isus S-a minunat de credinta lui. Totusi, cu toatd credinta lor mica, ei il
iubeau pe Domnul si fi urmau.La inceputul capitolului vedem o credintd incompletd din partea leprosului. Gandea ca Isus are putere, dar nu
stia daca el are si vointa de a-l ajuta. La sfarsitul capitolului vedem oameni care nu aveau deloc credinta. Acestia nu pretuiau faptul ca
demonii sa fie inlaturati cu forta, pentru ca o eliberarea spirituald nuisemna nimic pentru ei. Ce avea importanta pentru ei era pierderea
porcilor. Ei nu se interesau de Isus, dar se interesau de porci! Potrivita imagine a oamenilor din lume care dau atentie oricarui castig material,
dar nu au inima pentru Hristos. Desigur, ei n-au invatat nimic, dar ceilalti au invatat. Sa nu uitam faptul uimitor ca o credinta incompleta si o
credinta mica au primit binecuvantarea intocmai ca acea credinta reala si tot atat de deplina ca acea credinta mare. Binecuvantarea nu este
dupa calitatea sau cantitatea credintei, ci dupa inima Sa si harul Sau.

Din nou alte cinci aratari ale puterii imparatiei

Cei din tinutul gherghesenilor nedorindu-1 prezenta, El trece din nou marea si este intdmpinat de alte cazuri ale suferintei omenesti. in
capitolul 9 ni se arata cum a vindecat El pe omul paralizat, pe femeia bolnava, cum a inviat pe fiica lui lair, cum a vindecat pe cei doi orbi si
pe cel surd posedat de un demon - din nou cinci aratari a puterii imparatiei care se apropiase in prezenta Sa.

Puterea Lui de a ierta si de a vindeca (vers. 1-8)

in cel dintai din aceste cazuri Domnul arat4 clar legatura care era intre minunea pe care a ficut-o pentru trup si binecuvantarea spirituala
corespunzatoare; una usor de vazut, cealalta nevazuta. Ca raspuns la credinta acelor oameni care l-au adus pe paralitic, Domnul a mers
direct la radacina raului si a rostit iertarea pacatelor. Cand era cazul, El dovedea puterea Sa de a ierta, prin puterea Sa de a schimba starea
trupeasca a omului. Cei care il criticau nu aveau nici puterea Sa de a schimba starea trupeascd a omului. Cei care il criticau nu aveau nici
puterea de a ierta pacatele, nici de a vindeca pe cel paralizat. El le putea face pe amandoua. Multimea a vazut minunea si a glorificat pe
Dumnezeu.

Cuvantul care a schimbat viata lui Matei: ,,Urmeaza-Ma!" (vers. 9-13)

in versetele 9-17 avem istorisirea cu privire la Matei thsusi. Schimbarea pe care o vedem in versetul 9 aproape c& ar putea fi numits o
minune de oricine isi da seama de puterea care inrobeste mintea omeneasca prin bani. Matei statea in oficiul sau pentru taxe, angajat in
slujba placuta de a primi bani, cand a auzit de pe buzele lui Isus cuvintele: ,Urmeaza-Ma!“ Acest ,sa Ma urmezi pe Mine" a devenit atat de
fnsemnat in ochii lui incat banii parca s-au impréstiat si farmecul lor a disparut - minunat lucru, in adevar! El s-a ridicat si L-a urmat pe Isus.in
casa lui, Isus S-a asezat la masa cu vamesii si pacatosii si cu ucenicii Sai; acum el dadea bani, in loc sa-i primeasca. Alti evanghelisti ne spun
aceasta, desi Matei, cu modestia pe care a capatat-o, n-o mentioneaza. intreaga sceni a infuriat pe farisei, dar aceasta a dat ocazia
Domnului sa spuna clar care era misiunea Sa. Fariseii trecusera cu vederea cuvantul Domnului dat prin Osea, ca El dorea mila, nu jertfe
aduse Tn ceremonii - cuvant pe care multi farisei din ziua de astazi nu-I tin Th seama - si ei erau nestiutori cu privire la misiunea Sa catre cei
bolnavi spiritual, chemand pe pacatosi la Sine. Daca El ar fi venit sa cheme pe ,cei drepti“, fariseii fara indoiala ar fi venit cei dintai din
multime; dar ar fi fost respinsi, pentru ca nu exista oameni ,drepti“ potrivit standardului divin.

Vin nou in burdufuri noi (vers. 14-17)

intrebarea ridicatd de ucenicii lui loan a dus la o precizare care o suplimenteazé pe aceasta. Chemand pe pacatosi, El ii ficea s fie alaturi de
El insusi ca ,fii ai camerei de nunta*, si ii ducea intr-o pozitie de libertate, in contrast cu ceremoniile legii. in zilele viitoare ale absentei Sale



va fi un alt fel de post. Dar nu se poate sa fie un amestec intre ceea ce s-a adus ca nou si vechiul sistem legal. Vinul cel nou al imparatiei
trebuie tinut in burdufuri noi. Daca s-ar face incercarea de a restrange in formele legii harul care se extinde al imparatiei, rezultatul ar fi
dezastruos. Harul ar fi pierdut si formele ar fi stricate.

llustrare a cuvintelor Sale: vindecarea femeii cu scurgere de sange si invierea fiicei lui lair (vers. 18-26)

Chiar pe cand le spunea aceste lucruri, alte evenimente au survenit si care in oarecare mésura sunt ca o ilustrare a cuvintelor Sale. in drumul
Sau pentru a Tnvia pe fiica lui lair, a intervenit credinta agresiva a unei femei bolnave. Ea era dintre cei bolnavi care aveau nevoie de Doctor.
Fapta credintei ei a intarziat desfasurarea planului; dar ce putea fi aceasta pentru Acela care isi gaseste placerea in mila, si nu in jertfe?
Credinta ei a fost recunoscuta si a fost vindecata indata. Apoi cand planul a fost reluat si au ajuns la casa lui lair, obiceiurile si conduita
prescrise au fost date de o parte de Isus. Burdufurile obiceiului iudeu s-au spart repede datorita puterii harului Sau. El a spus: ,Dati-va la o
parte” si orice lucru trebuia Tn adevar sa dea loc puterii de viata pe care o avea El; si fetita s-a ridicat.

Vindecarea a doi orbi; ,fie-va dupa credinta voastra“ (vers. 27-31)

Strigatul celor doi orbi (vers. 27) avea in el o notd a credintei. Ei il recunosteau ca Fiul lui David care a fost promis. El le-a recunoscut credinta
si a pus-o la incercare. Ei au respins si au afirmat credinta pe care o aveau in puterea Lui. De aceea in acest caz le-a implinit cererea, potrivit
credintei lor. Stia ca ei aveau o credinta reald; si noi stim ca asa era, pentru indata li s-au deschis ochii. Sa ne intrebam pe noi insine: daca
cererii mele i se va raspunde potrivit cu credinta mea, ce as primi?

Vindecarea unui mut demonizat (vers. 32-34)

Pacatul |-a facut pe om lipsit de ajutor; I-a facut din punct de vedere spiritual, bolnav si mort si orb; dar I-a facut si mut fata de Dumnezeu.
Stapanit de diavolul, el nu poate vorbi. Cand omul, in versetul 32, a fost adus la Isus, El a avut a face cu puterea demonica, aceasta fiind la
radacina problemei. Cauza fiind atinsa, efectul a disparut de indata. Omul a vorbit si multimile s-au minunat. Ele niciodata nu vazusera sau
auzisera de o astfel de eliberare lucrata de puterea imparatiei in har. Numai fariseii erau insensibili in fata acestui fapt; si nu numai
insensibili, dar in Tntregime rdi, pentru ca, neputand tadgadui puterea, de bunavoie i-au evitat rezultatul, atribuindu-l cdpeteniei demonilor.

Respingerea harului; aratarea milei pentru multime (vers. 35-38)

Capitolul acesta se termina cu faptul minunat ca respingerea lor pacatoasa n-a inchis indurarea inimii. El Se ducea sa predice evanghelia
Tmpératiei, si ardtandu-i puterea prin minuni de vindecare, in toate cetétile si satele, si chiar numai vederea multimilor in nevoie 1l ficea s&
aiba o mila adanca - mila inimii lui Dumnezeu. Multimea nu avea pastor si era un mare seceris gata de a fi cules. El pregatea pe lucratori sa
iasa la secerisul Sau.

Chemarea celor doisprezece la lucru, ca raspuns rugaciunii (vers. 1-5)

La sfarsitul capitolului dinainte Domnul a spus ucenicilor Sai sa se roage pentru trimiterea lucratorilor. Capitolul acesta incepe cu chemarea
Sa catre cei doisprezece si insarcinarea lor cu aceasta lucrare. Ei insisi aveau sa fie raspunsul la rugaciunea lor! Nu rareori se intampla in felul
acesta. Cand ne rugam pentru aceasta sau aceea sa fie facute in lucrarea Domnului, deseori raspunsul Lui pentru noi va fi in adevar: , Atunci
tu esti cel care sa faca acest lucru.” lar pentru ca o insarcinare sa aiba rezultat, trebuie sa fie oameni alesi, puterea daruita si procedura
indicatd.Capitolul acesta se ocupa chiar cu aceste trei lucruri. In versetele 2-4 ni se dau numele celor doisprezece apostoli alesi; si in versetul
1 citim cum Isus le-a daruit autoritatea necesara. Aceasta autoritate avea rezultate in doua domenii, cel spiritual si cel fizic. Duhurile necurate
aveau sa asculte de ei, si tot felul de rele trupesti dispareau la cuvantul lor. De la versetul 5 pana la sfarsitul capitolului avem indrumarile pe
care El le-adat, pentru ca ei sa mearga corect in misiunea care le-a fost incredintata.

Sfera lucrarii lor: oile pierdute ale casei lui Israel (vers. 5, 6)

Cel dintai lucru din indrumari se referea la sfera lucrarii lor - nu la natiuni sau la samariteni, ci numai la oile pierdute ale lui Israel. Aceasta de
fndatd ne descopera in mod hotarat ca evanghelia astdzi nu se vesteste sub aceastd insércinare. in favoarea unei teorii false, versetul 6 a
fost deformat in sensul c& ei aveau sa se duca la israelitii impé&stiati printre natiuni. Cuvantul ,pierdut” totusi inseamna pierdut spiritual. in
leremia 50, in versetele 6 si 17 se vede ca Israel este si ,pierdut” si ,imprastiat”. Ei sunt pierduti pentru ca au fost rataciti de pastorii lor -
pierduti spiritual. Ei sunt imprastiati de imparatii Asiriei si Babiloniei - imprastiati geografic. Deosebirea aceasta in folosirea acestor doua
cuvinte pare sa fie tinua Tn seama in toata Scriptura. Ucenicii niciodata nu s-au dus in afara tarii, cat timp Hristos era pe pamant, ci au
predicat iudeilor pierduti spiritual care erau in jurul lor.

Un mesaj simplu: imparatia cerurilor s-a apropiat (vers. 7-8)

in versetul 7 mesajul lor este prezentat numai in cateva cuvinte. El este aseméanator cu ceea ce predica loan Botezatorul (3.2) si Domnul
insusi (4.17), in afaré de faptul ca aici cuvantul ,pocéiti-va“ este omis. Era un mesaj foarte simplu, care nu permite multd dezvoltare. Ei nu
puteau predica lucruri care nu se impliniserd inca; dar imp&ratul era prezent chiar in tara Lui, si de aceea imparatia era aproape de ei. Ce
anuntau ei era vestea buna a imparatiei; si aveau sa sustina ceea ce spuneau, aratand puterea imparatiei, aducand vindecare si eliberare de

rele, fara plata.
Indrumari cu privire la nevoile lor si la raspunderea celor care nu primesc mérturia lor (vers. 9-15)

Mai mult, ei aveau sa lase deoparte lucrurile necesare obisnuite ale unui calator prudent si sa depinda de Domnul pentru toate nevoile lor; si
intrand in orice loc, aveau sa cerceteze cine era ,vrednic”, adica cei care se temeau de Domnul si care aratau c il primesc pe Domnul,
primindu-i pe slujitorii Lui. Ei aveau sa dea marturie impotriva celor care nu-L primeau si care prin urmare fi refuzau si pe ei si cuvintele lor; si
responsabilitatea unora ca acestia va fi mai mare decat a Sodomei si Gomorei.

Atitudinea infata persecutiei (vers. 16-22)



Apoi El i-a Tnstiintat deschis ca aveau sa intalneasca impotrivire, respingere si persecutie, si au fost indrumati cu privire la atitudinea lor in
prezenta acestor situatii. Acestea sunt redate in versetele 16-39. Mergand fnainte printre oameni, ei vor fi ca niste oi in mijlocul lupilor; adica
vor fi ca Domnul lor in pozitie, si ei aveau sa fie si in caracter - intelepti si fara vina. Cand vor fi acuzati Thaintea stapanitorilor, ei sa se
increada in Dumnezeu ca Tata al lor, si sa nu se Tngrijoreze cum sa se pregateasca pentru a da un rdaspuns, pentru ca in ceasul in care vor
avea nevoie, Duhul Tat&lui lor va vorbi in ei si prin ei. in unele cazuri, martiriul va fi inaintea lor, si in toate cazurile ei vor intdmpina urd, care
va trece dincolo de orice sentiment uman. Pentru cei care vor suferi martirajul, rabdarea pana la sfarsit va insemna salvare.

Marturia apropierii imparatiei suspendata pana la timpul sfarsitului (vers. 23)

Ce inseamnd ,sfarsitul” este aratat in versetul 23 - venirea Fiului Omului. in capitolul 24.3, 6, 13, 14 Domnul vorbeste din nou despre
Jsfarsit” cu o semnificatie asemanatoare, fiind ,sfarsitul veacului“. Deci misiunea pe care Domnul o inaugura se extinde pana la a doua
venire a Sa, si abia de se va completa si atunci. Cum a indicat versetul 6, cetatile lui Israel formau campul care avea sa fie parcurs cand
aveau sa fie persecutati, si rabdarea lor avea sa fie incununata cu salvarea pe care o va aduce venirea Sa. Cand privim inapoi, se pare ca ar fi
fost unele lipsuri in aceste preziceri. Cum putem explica acest lucru?Desigur, explicarea este ca aceasta marturie a apropierii imparatiei a
fost suspendata, si va incepe din nou in timpul sfarsitului. Ucenicii sunt vazuti ca oameni reprezentativi si ce li s-a dat lor in acel timp se va da
si altora care vor fi intr-o pozitie asem&natoare la sfarsitul veacului. imparatia, asa cum era prezentats in acel timp in Hristos in persoan3, a
fost respinsa, si prin urmare marturia a fost retrasa, dupa cum vedem in capitolul 16.20. Ea va fi inceputa din nou cand se va completa
numarul celor care fac parte din biserica; si se va sfarsi abia cAnd va veni Fiul Omului ca s3-Si primeasca si sa-Si stabileascd Impéarétia, asa
cum a fost profetit in Daniel 7.

Trei surse de incurajare in persecutia lor (vers. 24-33)

Pana atunci ucenicul trebuie sa astepte sa fie tratat ca si Stapanul lui, si totusi sa nu se teama. El va fi denuntat, vorbit de rau si chiar omorat
de oameni; dar in versetele 26-33 Domnul mentioneaza trei surse de incurajare. intai, lumina va stréluci asupra oricarui lucru, si rautatea
oamenilor va fi spulberat. Ce are de facut ucenicul este sa lase lumina s& straluceascd acum in marturia sa. in al doilea rand, este grija
intim& a lui Dumnezeu, coborand in toate detaliile. in al treilea rand, este o rasplatd de a fi marturisit public de Domnul inaintea Tat&lui in
ceruri. Nimic altceva decat credinta ne va face sa fim in stare sa apreciem si sa spunem bun-venit luminii, sa ne sprijinim pe grija Lui si sa
jubim mai mult lauda de la Dumnezeu decat lauda oamenilor.

Sufletul-mesupus mortii (vers. 28)

Versetul 28 merita sa aiba o nota speciald, pentru ca el invata foarte clar ca sufletul nu este supus mortii, cum este trupul. Dumnezeu poate
sa piarda si sufletul si trupul in gheena; insa cuvantul pentru ,a pierde” este diferit de cuvantul pentru ,,a ucide” si are sensul de a fi pierdut
(ca fiul pierdut), a fi ruinat, si nu are in el nicidecum gandul anihilarii. Cuvintele ,nemurirea sufletului” nu se intalnesc in Scriptura, dar aici
sunt cuvintele Domnului care afirma acest fapt solemn.

Acum razboi, in final pace (vers. 34)

Cuvintele din versetul 34 s-ar parea la prima vedere ca nu se potrivesc cu afirmatiile pe care le avem in Luca 1.79; 2.14 sau Fapte 10.36. Dar
nu este nicio contradictie. Dumnezeu S-a apropiat de oameni in Hristos cu un mesaj al pacii, dar El a fost respins. in aceasts etapa a
evangheliei dupa Matei este avuta in vedere respingerea Lui, si de aceea El arata faptul solemn ca rezultatul imediat al venirii Lui va fi
dezbinare si lupta. Pacea pe pamant va fi stabilita de El la cea de a doua venire a Sa, si aceasta au vazut mai dinainte si au sarbatorit ingerii
la prima Sa venire. Pacea este in adevar ultimul lucru, insa crucea a fost faptul imediat; si pentru ca El era gata sa mearga la cruce, ucenicii
Sai aveau sa se pregateasca de sabie si de pierderea vietilor lor pentru El. Pierderea aceasta totusi avea sa insemne in final castig.

Primiti ca Stapanul lor (vers. 40-42)

Cuvintele de incheiere aratd ca primirea lipsita de popularitate a ucenicilor va fi de fapt neprimirea Stapanului lor si a lui Dumnezeu insusi. De
aceea orice serviciu facut, chiar atat de nefnsemnat ca acela de a da un pahar cu apa rece, nu va fi lipsit de rasplata in ziua care va veni.

incercarea credintei lui loan Botezatorul (vers. 1-6)

Trimiterea celor doisprezece nu insemna cd Domnul isi intrerupea lucrarea Sa personald, asa cum ne arata cel dintai verset; si toatad aceasta
activitate a ajuns cunoscuta lui loan in inchisoare. Ne putem da seama ca el astepta ca acest Personaj pe care el il vestise sa faca ceva in
folosul lui; totusi El era acolo, vindecand de bolile lor tot felul de oameni fara niciun merit si aparent neglijand pe cel care li era
inainte-mergator. Pus la incercare in felul acesta, credinta lui loan parea a se clatina putin. Raspunsul Domnului catre loan a luat forma unei
alte marturii despre activitatea Sa plina de har, aratand ca El implinea in adevar profetia din Isaia 61.1; si ferice de cel care nu se impiedica
de starea Sa smerita si de absenta gloriei exterioare care va caracteriza cea de a doua venire a Sa.

Marturia data de Domnul Isus pentru loan Botezatorul (vers. 7-15)

Atunci Domnul marturiseste despre loan. loan nu era o trestie clatinata de vant, nici un om al luxului; era mai mult decat un profet, era chiar
cel trimis sa pregateasca insasi calea Domnului, cum a prezis Maleahi. Mai mult, loan era ,llie” din cea dintai venire a Domnului, si el marca
sfarsitul unei epoci. Dispensatia legii si a profetilor se termina la el, si incepand din zilele lui, Impar&tia cerurilor era deschis&, daca ,,navala“
sau vigoarea credintei avea sa-si faca intrarea. Cand imparatia va veni in mod vizibil, nu va fi aceeasi nevoie de o astfel de vigoare a
credintei. Toate acestea aratau ce mare om era loan, totusi cel mai mic in imparatie va avea o pozitie mai mare decat acest om impunator
care a pregatit calea, dar n-a trait ca sa intre el in ea. Maretia morald a lui loan era neintrecuta, desi multi cu mai putina greutate morala ar fi
mai importanti in ce priveste pozitia exterioara.

Indiferenta poporului si fata de severitatea lui loan si fata de harul Domului (vers. 16-19)



Dupa ce a vorbit despre loan, despre maretia lui si de pozitia care i s-a dat in ce priveste slujirea, Domnul a trecut la indiferenta poporului. Ei
auzisera predica plind de putere a lui loan, iar acum il ascultaserd pe Domnul si vizuserd lucrarile Sale de putere; totusi nici unul, nici celalalt
nu i-a atins cu adevarat.Ei erau ca niste copii nemultumiti care nu vroiau sa fie convinsi sa se supuna regulilor jocului. Fusese o nota de
severitate in lucrarea lui loan, dar ei n-au aratat vreun semn de planset al pocdintei; Isus venise plin de har si de bucuria mantuirii, totusi ei
n-au ardtat niciun semn real de bucurie. in schimb ei cdutau motive de neincredere in amandoi.Cuvintele pe care le aruncau asupra lui loan
erau o minciuna nerusinata, in timp ce strigatul impotriva Domnului avea ceva adevar in el, pentru ca El era in sensul cel mai inalt ,un
prieten al vamesilor si al pacatosilor”. Ei intentionau totusi sa prezinte acest cuvant in sensul cel mai jos posibil; cand un dusman arunca o
acuzatie ca sa discrediteze, gaseste jumatate de adevar mai de folos decat o minciuna intreaga. Atat timp cat umblam in ascultare, cu o
constiinta buna, nu avem sa ne temem de noroiul cu care 1i place dusmanului s ne improaste. loan, care era printre cei mai mari profeti, si
Fiul Omnului insusi aveau sa indure acest lucru. Cei care erau copii ai intelepciunii nu aveau sa fie inselati de aceste defaimari. Ei
indreptateau intelpciunea si in felul acesta ii condamnau pe adversari. Acelasi fapt a fost precizat in alte cuvinte, cand Domnul Isus spunea:
,Voi nu credeti, pentru ca nu sunteti dintre oile Mele... Oile Mele aud glasul Meu” (loan 10.26, 27).

Privilegii - responsabilitati mai mari (vers. 20-24)

in acest moment il vedem pe Domnul acceptand faptul ca cetatile Galileii, in care se facuserd cele mai multe din lucrérile Sale de putere, il
lepadasera. Astfel de marturii n-au avut loc in Tir si Sidon, si in tinutul Sodomei. Dar cu cat este mai mare privilegiul, cu atat mai mare este
responsabilitatea si mai severa judecata, cand privilegiul este dispretuit si responsabilitatea nu este tinuta in seama. O soarta nenorocita se
pregateste pentru Horazim, Betsaida si Capernaum. Locuitorii lor din acel timp vor fi prezenti in ziua judecatii, si chiar insasi cetatile lor au
fost atat de distruse incat locul lor a ajuns discutabil pana in ziua de astazi. Ei L-au lepadat pe ,Isus Hristos, Fiul lui David, Fiul lui Avraam*
(1.1) si prin urmare si imparatia care era in Persoana Lui.

Scopul pe care-l are Tatal si perfectiunea cailor Lui (vers. 25, 26)

Dar in acel moment al crizei, Domnul Isus Isi g&dsea odihna in scopul pe care-l are Tatal si in perfectiunea cailor Lui - c3i prin care se ajunge la
scopul Lui. Oamenii a caror indiferenta se dovedea regretabila erau tocmai ,cei intelepti si priceputi“ potrivit standardelor lumii; dar erau si
Lpruncii“, si acestora - nu acelora - tatal le descoperise lucrurile care aveau toata insemnatatea in acel moment. Aceasta a fost calea placuta
Lui si pe care a luat-o, iar Domnul Isus a acceptat-o cu multumire. Aceasta a fost intotdeauna calea lui Dumnezeu, si este si astazi calea lui
Dumnezeu, asa cum vedem in 1 Corinteni 1.21-31. Scopul pe care-l are Dumnezeu va fi atins. imparatia asa cum a fost prezentata in Hristos
avea sa fie respinsa; Dumnezeu va stabili imparatia in alt fel, chiar daca asteptam ca ea sa se arate in glorie si in putere. Se vor gasi cei care
vor veni sub jugul Fiului, si in felul acesta ei se vor bucura de odihna imparatiei in sufletele lor.

Descoperirea Tatalui, prin Fiul (vers. 27)

Scopul lui Dumnezeu este ca toate lucrurile sa-si aiba rostul in mainile Fiului. De aceea toate lucrurile au si fost date Lui. In ziua care va veni il
vom vedea pe El hotarand toate intr-o judecata puternica si care face deosebirea intre lucruri; astazi El da cui vrea cunostinta Tatalui. Fiul
este pe deplin Dumnezeu, incat in El sunt adancimi nepatrunse, cunoscute numai de Tatal. Tatal este dincolo de cunoasterea omeneasca, dar
Fiul 1l cunoaste si a venit ca Persoana care ni-L descopera. Si Cel care il descopera pe Tatal ne spune: ,Veniti la Mine... si eu va voi da
odihn&“. El isi afla odihna in cunoasterea Tatalui, a iubirii Lui, a planului Sau, a cailor Sale; si in aceastd odihnd conduce El pe toti cei care vin
la EIl

Odihna pentru cei care vin la El (vers. 28-30)

Invitatia Lui era adresata in mod special catre ,toti cei truditi si impovarati“, care erau sinceri si evlaviosi cand incercau sa tina legea, care
era, asa cum spunea Petru, ,,un jug pe care nici parintii nostri, nici noi n-am fost in stare sa-l purtam" (Fapte 15.10); cu cat erau mai sinceri,
cu atat mai impovarati erau sub acest jug. De aceea cuvintele Domnului se adresau ,copiilor intelepciunii“, celor care erau ,prunci“; cu alte
cuvinte, ramasitei credincioase din mijlocul multimii poporului. Ei puteau schimba acum jugul care ii impovara al legii cu jugul bun si usor al
lui Hristos. Ei aveau sa invete de la El lucruri pe care legea niciodata nu i-a putut invata.Si mai mult, El avea sa-i invete intr-un fel nou. El a
dat si un exemplu al lucrurilor pe care i invata. Blandetea si smerenia inimii sunt necesare daca locul supunerii este luat si mentinut; si
aceste lucruri erau vazute Tn mod perfect in El. El era Fiul, totusi ,a Tnvatat ascultarea” si pentru ca aceasta ascultare L-a dus la moarte, el ,a
devenit, pentru toti cei care ascultd de El, Autor al mantuirii eterne” (Evrei 5.8, 9). In evanghelia aceasta il vedem pe Cel ascultator
chemandu-ne la ascultarea de El Insusi, o ascultare care nu este impovéritoare si care conduce la odihn&. ,Odihna pentru sufletele voastre”
era oferita ca rezultat al umblarii cu credinciosie pe ,cararile cele vechi” ale legii (vezi ler. 6.16), dar aceasta odihna n-a fost niciodata
obtinuta de oameni. Singura cale de a ajune la ea este cea facuta cunoscut de Fiul, care a venit sa-L descopere pe Tatal. Tatal trebuie sa fie
cunoscut daca scopul Sau are sa fie ajuns.

Fiul Omului ca Domn al sabatului (vers. 1-8)

De la Tnaltimile in care am ajuns in capitolul anterior, cobordm fn adancimile nebuniei si orbirii omenesti asa cum se arata in farisei. in
capitolul acesta il vedem respins intr-un mod hotarat de catre conducatorii iudeilor, si nu numai de catre cetatile Galileii. in cele dintai doua
cazuri, furia a izbucnit Tn legatura cu sabatul. Domnul a aparat fapta ucenicilor Sai, avand in vedere cel putin patru temeiuri (vers. 3-8).Cand
David, imparatul uns al lui Dumnezeu, era respins, nevoile lui personale au avut o importanta mai mare decat randuiala de la cort, iar cei
care il urmau i-au fost asociati in acest lucru. Fiul mai mare al lui David era acum respins, si nu se puteau implini nevoile ucenicilor Sai, chiar
daca aceasta incalca regulile lor referitoare la Sabat? Dar, in al doilea rand, templul avea intaietate mai mare decat sabatul, pentru ca preotii
totdeauna lucrau in sabat; si Domnul Isus spunea ca era mai mare decat templul. Dumnezeu era in adevar in Hristos intr-o masura infinit mai
depling decat fusese vreodata in templu. In al treilea rand, era acel cuvant despre indurare in Osea 6, la care se referise mai inainte; acesta
se aplica in acest caz. Si, in al patrulea rand, Isus spunea ca, fiind Fiu al Omului, El era Domn al sabatului; cu alte cuvinte, sabatul nu avea
nicio putere asupra Lui, ca sa-L oblige la ceva. El era Stapanul sabatului si El putea sa dispuna de el dupa cum stia ca era cazul.

Aratarea indurarii intr-o zi de sabat (vers. 9-14)



In cel de al doilea caz Domnul a raspuns ezitérii lor prin referirea la propria lor practica. Ei nu aveau nicio retinere de a lucra in sabat pentru
a-si arata indurarea fata de o oaie. Cine erau atunci ei sa-l obiecteze ca a aratat indurare unui om in sabat? Domnul indata Si-a aratat aceasta
indurare. Totusi atat de Impietrite le erau inimile, incat indurarea Lui doar le-a starnit gandurile de ucidere. S-au sfatuit indata cum sa-L
piarda.

Respins de popor; natiunile care vor spera in El (vers. 15-21)

in prezenta acestor fapte, Domnul Isus a inceput s& retragd marturia pe care ei se pregateau s-o stingd prin moarte; si poruncea cu tarie
celor cérora incé isi dovedea indurarea, s& nu-L facd sa fie cunoscut. Matei citeaza profetia frumoasa din Isaia 42, aratand cum ea s-a implinit
in Persoana Lui. Parte din profetie are sa se implineasca la a doua venire a Sa, pentru ca El inca n-a adus biruinta judecatii. Dar El a intalnit
ura amara si respingerea careia i-a facut fata la cea dintai venire a Sa, fara sa Se certe sau sa strige sau sa-i zdrobeasca pe dusmani. Nimic
altceva nu este mai fara valoare ca o trestie franta si nimic mai neplacut mirosului ca un fitil care fumega. Fariseii erau ca acestea doua, insa
El nu-i va frange si nu-i va stinge pana ce va veni timpul judecatii. intre timp, natiunile vor invata sa spere in Numele Sau.In Isaia 32 cele
doua veniri nu se prezinta a fi deosebite, asa cum este cazul in Scriptura Vechiului Testament, dar acum noi putem vedea clar cum
amandoud sunt implicate. n acest timp Isus a venit ca vas al indurrii, si nu ca sa faca judecata. Respins de conducatorii poporului S&u, El Se
va intoarce spre natiuni si va face ca indurarea sa se arate lor. Aici, faptul acesta este aratat clar.Nu este lucrul acesta de o mare
insemnatate pentru noi, care fiind dintre natiuni, ne-am increzut in Numele Lui?

Scoaterea demonilor de catre Domnul Isus, pusa de farisei pe seama lui Satan (vers. 22-29)

Din partea fariseilor am vazut ura crescand, gata sa-L omoare; si am vazut din partea lui Isus atata blandete si smerenie a inimii incat El
amana orice judecata si accepta relele lor fara cearta sau protest. Matei istoriseste acum cazul unui om care ajunsese orb si mut din cauza
unui demon. Domnul Isus i-a dat vedere si vorbire, alungand demonul, iar multimile, foarte uimite, incepeau sa gandeasca despre El ca fiind
adevaratul Fiu al lui David. Vazand acestea, fariseii au ajuns la masuri disperate si au repetat cu mai mare indrazneala afirmatia
defaimatoare ca puterea pe care o avea El era de la Satan. Cea dintai defdimare a lor (cap. 9.34) trecuse fara sa li se dea un raspuns, dar de
data aceasta Domnul le-a primit provocarea.Mai intai, El 1i intampina pe terenul natiunii. Acuzatia lor implica o absurditate, pentru ca daca
Satan 1l scoate afara pe Satan, si-ar dezbina propria imparatie. De asemenea, ea ar inchide o remarca rautacioasa chiar a propriilor lor fii care
marturiseau ca scot demonii. Dar in al doilea rand, El le-a dat adevarata explicatie: El era aici in firea omeneasca, lucrand prin puterea
Duhului lui Dumnezeu, si in felul acesta I-a legat pe Satan, ,cel tare”, iar acum ii lua de sub puterea lui pe cei care ajunsesera ,bunurile” lui.
Aceasta era o altd dovada clara ca imparatia era chiar in mijlocul lor.

Pacatul care nu se poate ierta (vers. 30-37)

De asemenea, lucrurile sunt aduse la un punct foarte clar, ca daca nu esti in mod hotarat cu Hristos si nu aduni cu El, inseamna ca esti
fmpotriva Lui si risipesti. Aceasta Il conduce pe Domnul s& dea pe fatd natura reald a pacatului lor, care era dincolo de limita iertarii, desi de
fapt tot felul de pacate pot fi iertate. In Fiul Omului, Dumnezeu le era prezentat in mod obiectiv: ei ar fi putut vorbi impotriva Lui si totusi sa
fie adusi prin lucrarea Duhului la pocdinta, si astfel sa fie iertati. Dar a defaima pe Duhul Sfant, singurul prin care este lucrata pocainta si
credinta in suflet, inseamna a te situa pe tine insuti intr-o pozitie fara speranta. inseamné a te impotrivi si pocaintei si credintei, a inchide si a
zavori singura usa care duce spre mantuire.Era trist faptul ca fariseii erau pomi cu totul stricati, o generatie de vipere, iar faptele lor rele erau
chiar exprimarea raului inimilor lor. in versetele 33-37, Domnul d& pe fat& inimile lor in felul acesta si spune c& vor fi judecati dupa cuvintele
lor. Dacd oamenii trebuie s& dea socoteald de orice cuvant nefolositor in ziua judecétii, ce vor merita cuvintele rele ca acestea? in ziua aceea
ei vor fi in intregime condamnati de cuvintele lor.

Semnul profetului lona, ca raspuns la cererea lor (vers. 38-40)

Prin cererea lor, aratata in versetul 38, fariseii dovedeau ca erau orbi si insensibili din punct de vedere moral, la fel si stricati si plini de
rautate. Ignorand, fie din nestiinta sau de bunavoie, toate semnele care fusesera date, ei cer un semn. Am observat cinci semne in capitolul 8
si cinci in capitolul 9, pe langa cele date in acest capitol. Fiind rai si adulteri, ei nu puteau sa vada semnul cel mai clar, de aceea niciun alt
semn nu li se va da, decat semnul cel mai mare dintre toate - moartea si invierea Sa, care au fost exemplificate in istoria minunata a lui lona.
Generatia care-L lepada pe Domnul fusese in prezenta semnelor, mai mult decat toate celelalte dinaintea lor. loan si predica lui fusese un
semn pentru niniveni, si intr-un timp mai indepartat Solomon si intelepciunea lui fusesera un semn pentru imparateasa de la sud, si s-au
realizat rezultate izbitoare. Ins& Isus a fost lepadat.

Mai mult decat lona, mai mult decat Solomon (vers. 41-42)

Si totusi Isus este 1n mod infinit mai presus decat toti acestia. in acest capitol El vorbeste despre Sine insusi ca fiind ,mai mare decat
templul“ (vers. 6), ,mai mult decat lona“, ,mai mult decat Solomon*“. De asemenea, este de observat ca El sublinia ca si lona si Solomon
fusesera semne pentru natiuni. Desi slujitori ai lui Dumnezeu in Israel, faima lor s-a dus spre nord de Ninive si spre sud la Seba. Aceia dintre
natiuni aveau urechi ca sa auda si inimi care sa aprecieze lucrurile, totusi evreii farisei care il inconjurau pe Dumnezeu erau orbi si foarte
impotrivitori, pana acolo incat sa comita pacatul care nu se poate ierta.

Respingerea Domnului; intoarcerea duhului necurat cu alte sapte duhuri si mai rele (vers. 43-45)

Care va fi sfarsitul acestei generatii necredincioase? Domnul ne da raspunsul, in versetele 43-45. Duhul necurat al idolatriei, care i-a stapanit
in istoria lor de la inceput, se departase in adevar de la ei. Hristos, care L-a revelat pe adevaratul Dumnezeu, ar fi trebuit sa ocupe casa; dar
ei L-au respins. Sfarsitul acestui fapt va fi reintoarcerea duhului necurat cu alte sapte duhuri mai rele decat el. Sub Anticrist, in zilele din
urma, aceste cuvinte ale Domnului nostru se vor implini, ludeii necredinciosi se vor inchina chipului fiarei si vor fi inrobiti de puteri satanice
cu o putere ingrozitoare. Cand va veni aceasta judecatad, iudeii apostati peste care va veni ea, vor fi mai rai decat toti care au fost inaintea
lor. Credem ca acelasi lucru va fi adevarat si cu cei dintre natiuni.

Relatia spirituala: cei care fac voia Tatalui (vers. 46, 47)



Capitolul acesta se termina cu intamplarea insemnata referitoare la mama si la fratii domnului Isus. De fapt, ei venisera cu ganduri gresite,
cum se vede in Marcu 3.21 si 31. Aici totusi nu acesta este lucrul prezentat. La interventia lor, Domnul a prins ocazia de a nu recunoaste
numai simpla relatie naturald si de a arata cd de acum Tnainte avea sa fie recunoscuta relatia de natura spirituala. in acest fel figurativ El lasa
la o parte pentru acel timp vechea legatura formata prin venirea Sa ca Fiu al lui Avraam, Fiul al lui David, si arata ca legatura care era de
recunoscut acum era formata de ascultarea de voia Tatalui. ludeii ca popor il respinsesera, si acum El nu-i recunoaste. El ii recunoaste pe
ucenicii Sai ca fiind intr-o relatie adevarata cu El, caci asa slabi cum erau, ei incepusera sa faca voia Tatalui Sau din ceruri.

Parabola: o noua metoda de a invata multimile (vers. 1, 2)

Capitolul acesta incepe cu faptul ca El continua sa-Si aiba lucrarile potrivite cu cuvintele Sale. A parasit limitele stramte ale casei si S-a dus in
aer liber si la mare - marea fiind un simbol al natiunilor. Acolo El a inceput sa invete multimea, stand in corabie si folosind metoda parabolei.
Acest capitol contine sapte parabole. Vom incepe, notand expresia pe care El a folosit-o in versetul 52, ,lucruri noi si vechi, pentru ca
aceasta ne va ajuta sa intelegem sensul pe care-l au parabolele. Sunt mentionate lucruri vechi, de exemplu imparatia cerurilor, care a fost
prezisa in Daniel, insa lucrurile noi predomin&. Vom sublinia patru lucruri noi inainte de a privi la parabole in unele amanunte. intai, El a
folosit 0 noud metoda de invatatura - in parabole. Metoda aceasta noua i-a facut pe ucenici s& se mire, asa cum arata versetul 10. in al doilea
rand, El a facut cunoscut in cea dintai parabold o nou& metoda a lucrarii divine. in loc s& caute roade ca rezultat al administrarii lui Dumnezeu
prin lege si profeti, El avea s& semene Cuvantul ca s& produca roade. in al treilea rand, El face cunoscut unele schimbari care dau un nou
inteles termenului ,,imparatia cerurilor”. in al patrulea rand, El rosteste revelatii noi, deschizandu-Si gura ca s& rosteasca ,,lucruri ascunse de
la intemeierea lumii“, asa cum spune versetul 35.

Semanarea Cuvantului; ce se produce prin puterea lui Dumnezeu, nu prin ce s-ar putea gasi in om (vers. 3-9)

Cea dintai parabola este unica si, daca n-o intelegem, nu le vom intelege nici pe celelalte. Lucrarea de seama acum era de a semana
»Cuvantul imparatiei“ in inimile oamenilor. Aceasta nu da niciun loc special iudeului. in versetul 19, Domnul spunea: ,Cand aude cineva“,
incat aceasta deschide usa oricarui ascultator al cuvantului, oricine ar fi. Ce era necesar era sa-l1 auzi si sa-l intelegi. Ce anume lupta
impotriva cuvantului sunt: activitatile diavolului, dorintele firii pacatoase si grijile si bogatiile veacului acestuia. Dar cuvantul este primit de
unii si rodul produs este in masuri diferite. Metoda aceasta a lucrarii divine este actuala, ea caracterizeaza ziua in care traim. Crestinismul

este bazat nu pe ce se poate gasi in om, ci pe ceea ce se produce prin puterea lui Dumnezeu.
Tainele imparatiei, ascunse celor necredinciosi (vers. 10-17)

Ucenicii erau pusi tn ncurcaturd de schimbarea aceasta a vorbirii in parabole. intrebarea lor a reusit sa obtind de la Domnul faptul c3 El a luat
acest fel de a-i invata pentru ca tainele sau secretele imparatiei cerurilor sa fie ascunse de multimea celor necredinciosi si sa fie descoperite
numai celor care credeau. Cei care respinsesera pe Domnul in necredinta lor isi inchisesera ochii fata de adevar. Acum El le vorbea in
parabole, pentru ca ei s fie lasati in necredinta lor. in felul acesta profetia lui Isaia avea s& se implineasca in ei. Aceeasi profetie este citata
de loan in evanghelia lui (cap. 12.40). Este citata si de apostolul Pavel a treia oara si ultima, in capitolul de incheiere a Faptelor. Era chiar
lucrarea carmuirii lui Dumnezeu. Pentru cei credinciosi parabolele sunt foarte instructive si, asa cum spune versetul 17, ele au ajutat sa fie
facute cunoscute ucenicilor lucruri dorite dar niciodata vazute de profeti si de oameni drepti din zilele de mai inainte.

Cele doua impartiri ale parabolelor: 4 manifestari exterioare ale imparatiei si 3 care arata realitatea launtrica si mai ascunsa

Totusi chiar ucenicii aveau nevoie de explicarea pe care o dddea Domnul, pentru a intelege parabola semanatorului; si, dupa ce le-a dat-o, El
a continuat sa rosteasca alte trei parabole in auzul multimii. Numai cand a dat drumul multimilor, S-a retras in casa cu ucenicii Sai si le-a dat
explicarea celei de a doua parabole. Este evident deci ca primele patru au fost rostite in public si se refereau la manifestarile exterioare ale
imparatiei - in timp ce ultimele trei au fost rostite numai catre ucenici si ele se refera la realitatea launtrica si mai ascunsa.

Parabola semanatorului; imparatia prezentata intr-un caracter nou, inainte de a veni gloria (vers. 18-23)

Cea dintai parabola, asa cum am aratat, ne da cheia si pentru celelalte; pentru ca ne arata ca imparatia urmeaza sa fie stabilita ca urmare a
semanarii ,cuvantului Tmparatiei”, si nu ca rezultat al ascultarii de legea lui Moise care exista. Faptul acesta fiind stabilit, toate celelalte
parabole ne spun ca imparatia cerurilor , este asemenea cu” - si fiecare din aceste sase asemanari prezinta trasaturi care n-au fost vazute
mai dinainte Tn lumina scripturii Vechiului Testament. Acolo a fost prezisa imparatia in gloria ei, dar aici vedem ca ea isi ia un caracter nou, in
care va exista Thainte de a veni gloria.

Parabola neghinei; imparatia ca termen mai larg decat ,biserica” (vers. 24-30)

Cea de a doua parabola, a graului si a neghinei, arata ca in timp ce imparatia exista prin semanarea semintei bune de catre Fiul Omului,
diavolul de asemenea va fi un semanator si copiii lui se vor afla printre copiii imparatiei. Se arata faptul ca pana ce va veni ceasul judecatii,
cand Fiul Omului va inlatura tot ce este rau in imparatia Sa, va fi, intr-un cuvant, amestec. Sa ne amintim ca in aceasta parabola ,ogorul este
lumea“ (vers. 38); de aceea nici gand nu este aici c& biserica ar fi un loc in care copiii celui riu ar trebui tolerati. ,imparatia“ indica o sfera
mai larga decat ,biserica”, si nu exista posibilitatea de a solutiona lucrurile incurcate din lume pana ce va veni Domnul. Atunci prin slujba
fngerilor, la sfarsitul veacului, raul va fi aruncat in cuptorul de foc.Graul se strange n granar. in explicatia Sa, Domnul merge mai departe si
spune ca toti cei drepti vor straluci ca soarele in imparatia Tatalui lor. Folosind aceasta imagine, Domnul ii pune pe sfinti intr-o pozitie noua,
cereasca, ncat nu suntem surprinsi cand mai tarziu vedem cum chemarea cereasca este pe deplin revelatd. Este interesant sa notam ca
Domnul, vorbind in aceasta parabola despre ,imparatia cerurilor”, mentioneaza ,imparatia Fiului Omului“ si ,imparatia Tatalui vostru“; prin
aceasta arata ca imparatia este una, oricum ar fi ea numita. Totusi ea are diferite parti - daca se poate vorbi in felul acesta - si de aceea pot
fi vazute in feluri diferite.

Parabola grauntelui de mustar; dezvoltarea imparatiei pe pamant (vers. 31, 32)



Aceasta a treia parabold, a grauntelui de mustar, arata ca imparatia are sa fie caracterizata de dezvoltare. Ea va creste si va deveni
impunatoare Tnaintea ochilor oamenilor, dar va ajunge un adapost pentru cei care aduc ce este rau - pentru ca la cea dintai parabola, cand
Domnul explica ce inseamna ,,pasarile”, spune: ,cel rau vine"; si stim ca Satan lucreaza prin oamenii de care se foloseste.

Parabola aluatului: coruptia in doctrina (vers. 33-35)

A patra parabold, cuprinsa chiar numai intr-un singur verset (33) arata ca, asa cum am astepta in urma celor ce am vazut mai inainte,
Tmparatia va fi dominata de coruptie. in Scripturd aluatul este folosit mereu ca imagine a ceea ce corupe. Acesta este singurul loc in care unii
ar vrea sa-l faca sa insemne ceea ce este bun. Dar aceasta, pentru ca ei au un sistem de interpretare care ar cere un astfel de inteles.
Evanghelia, gandesc ei, va patrunde lumea cu ceea ce este bine. Aceasta violare dintr-o data a intelesului aluatului ar fi trebuit sa-i instiinteze
ca gandirea lor care cere acest lucru este gresita.Deci aici Domnul ne invata ca imparatia asa cum este vazuta de om va fi intr-o astfel de
forma incat va fi marcata de amestec, prin dezvoltarea intr-o institutie impunatoare pe pamant, in care trimisii celui rau isi vor gasi o
locuinta, si prin urmare va fi un proces de patrundere a raului. El a vorbit in adevar ca un profet, pentru ca intocmai ceea ce a prezis a avut
loc in aceasta sfera pe pamant, unde se marturiseste ca stapanirea cerului este recunoscuta.

Parabola comorii ascunse; imparatia din punct de vedere divin (vers. 44)

Dar in familiaritatea casei, Domnul a addaugat pentru ucenicii Sai alte trei parabole. Aici avem imparatia din punct de vedere divin, si daca
ochii nostri sunt unsi, vom vedea si noi in ea ceea ce vede Dumnezeu. intai, vom vedea c& este ceva de o valoare ascunsa. ,Ogorul” aici este
inca lumea, si Domnul a cumparat-o pentru comoara ascunsa in ea. Aceasta cumparare trebuie sa fie deosebita de rascumparare, pentru ca
unii oameni rai vor merge atat de departe incat vor tagadui pe Domnul care i-a cumparat” (2 Petru 2.1). Acestia au fost cumparati, dar nu
rascumparati, caci altfel n-ar ajunge la ,0 grabnic& pieire”. impéaratia este stabilitd pentru ca aceastd comoara ascunsd in lume s3 fie
asigurata.

Parabola margaritarului de mare pret (vers. 45, 46)

Apoi este parabola margaritarului de mare pret. In imparatia care exista astazi, aici trebuie sa fie gasit si cumparat acest obiect, marcat in
ochii divini de perfectia unica. Aici fara indoiald avem in imagine ceea ce Domnul va spune in capitolul 16 despre ,, Adunarea Mea“. in adevar,
El a cumpérat ogorul, de asemenea a cumparat margaritarul, si in amandoud cazurile El Se prezinta pe Sine insusi ca Acela care vinde tot ce
are pentru a face acest lucru. El a cedat orice pentru a obtine acest obiect, Tn spiritul celor scrise in 2 Corinteni 8.9. Noi nu-L putem cumpara
pe Hristos prin vanzarea a tot ce ne apartine - care este fara valoare. Aici este ceea ce El a facut pentru noi. Este ceea ce El va castiga prin
imparatia cerurilor in forma ei prezenta misterioasa.

Parabola navodului (vers. 47-50)

Ultima este parabola navodului care aduna pesti din marea natiunilor. Sunt adunati de tot felul si se face o selectie care ii separa. Este o
asemanare intre parabola aceasta si cea a graului si a neghinei, intrucat in amandoua cazurile este o selectare implinita de ingeri la sfarsitul
veacului. Ce este rau este despartit de ce este bun si este aruncat in cuptorul de foc. Dar este si o deosebire, pentru ca in parabola de mai
inainte cei rai sunt in lume ca rezultat al semanarii lui Satan - in timp ce aici cuvantul imparatiei se duce printre natiuni ca un navod si
oameni de tot felul marturisesc ca il primesc. La sfarsitul veacului se va face deosebire: cei alesi in adevar de Dumnezeu vor fi primiti, iar cei
rai vor fi aruncati.

Lucruri noi si vechi in timpul absentei Sale (vers. 51, 52)

Cat de important este ca totdeauna sa ne ramana in gandire cu ce se aseamana fmparatia din punct de vedere divin. Ea a luat un caracter
special ca rezultat al respingerii adevaratului Fiu al lui David si prin urmare a absentei Lui, care S-a dus in cer. Cu tot amestecul si
stricaciunea care o vor caracteriza exterior, va fi aceasta lucrare launtrica a lui Dumnezeu care va rezulta in obtinerea de catre El a comorii
ascunse, a margaritarului de mare pret si a pestilor buni prinsi de ndvod. Am inteles noi toate aceste lucruri? Ucenicii pareau ca au inteles;
totusi mai tarziu, cand au primit Duhul, aveau sa descopere cat de putin intelesesera la inceput. Noi de asemenea ne dam seama cat de putin
am inteles, pentru ca imparatia in forma ei de acum nu este recunoscuta tot atat de usor cum va fi cand se va descoperi in manifestarea ei
publica. Predomina lucruri care sunt cu totul noi din punctul de vedere al Vechiului Testament; de aceea citim ,lucruri noi si vechi”, nu , vechi
si noi“. Sublinierea este a celor ,noi“.

Necredinta care nu-L cunostea decat ca fiul tamplarului (vers. 53-58)

Capitolul acesta se termina cu venirea lui Isus Thapoi in patria Sa, intr-un timp cand ei erau cu totul necredinciosi. Ei n-au vazut in El pe
Emanuel, nici chiar pe Fiul lui Avraam, Fiul lui David; pentru ei El era numai fiul tdmplarului, cu a caror rude erau foarte obisnuiti. Aceasta
obisnuinta a necredintei i-a facut sa se poticneasca de El. Puterea Lui nu se schimbase, dar necredinta lor ii impunea o restrangere in
exercitarea ei, intocmai cum necredinta lui loas, imparatul lui Israel, impunea o limitd a faptelor lui victorioase (2 Impérati 13.14-19).

Omorarea lui loan Botezatorul; mangaierea data de Isus (vers. 1-12)

In timpul acela, spune cel dintai verset, Irod ,a auzit de faima lui Isus”. Chiar cand El nu avea faiméa in Nazaret, faima lui a ajuns la urechile
acelui om nelegiuit si pe cat se pare, i-a atins constiinta impietrita. Este de observat ca ar fi inteles ca loan inviase dintrei cei morti, dupa cum
unui alt Irod de mai tarziu il vedem pe Pavel spunandu-i: ,De ce vi se pare de necrezut ca Dumnezeu invie mortii?*“ (Fapte 26.8). Ceea ce ei
n-au crezut cand au avut loc unele fapte, li s-au reamintit de o constiinta vinovata.Aceasta il conduce pe Matei sa ne spuna istoria martiriului
lui loan, care avusese loc nu cu mult inainte. Marturia plind de credinciosie a lui loan a starnit mania lui Irod si razbunarea Irodiadei, si
inainte-mergatorul Domnului a murit ca urmare a unui juramant nelegiuit. Irod a Tncalcat legea lui Dumnezeu ca sa-si pastreze in cinste
cuvantul dat. Asa era omul care stapanea peste multi iudei - desigur, o pedeapsa pentru inmultirea pacatelor lor.loan indreptase intotdeauna
privirile oamenilor spre Isus, si multi recunosteau ca desi el nu facuse nicio minune, ,toate cate le-a spus loan despre Acesta erau adevarate”
(loan 10.41). Ca rod al credinciosiei fata de Isus, ucenicii lui stiau ce au de facut, cand el a fost deodata inlaturat. Li s-a daruit trupul lui si,



dupa ce l-au ingropat, ,,au venit si au dat de stire lui Isus”. loan fusese lampa care ardea si stralucea, in timp ce Isus era lumina care, venind
in lume, lumineaza pentru orice om. Lampa s-a stins, de aceea ei s-au indreptat spre Lumina cea mare si acolo au gasit mangaiere.

Mila neschimbata a inimii lui Hristos (vers. 13-21)

Cand a auzit acestea, Isus a plecat spre un loc pustiu. Marcu ne spune ca tocmai in acel timp ucenicii s-au intors la El din misiunea lor. O
perioada de singuratate si liniste se potrivea in aceasta situatie pentru Domnul, pentru ucenicii Sai si pentru cei care 1l urmasera pe Isus,
acum intristati; se pare ca ei L-au Tnsotit.Totusi si multimea s-a dus dupa El, si El le-a implinit nevoile. Ca intotdeauna, Lui | s-a facut mila de
ei. Indiferenta din Nazaret si rautatea lui Irod n-au produs vreo schimbare in El. Sa ne gandim indelung si adanc la mila neschimbata a inimii
lui Hristos. Binecuvantat fie Numele S&u!Nu Domnul, ci ucenicii au dat ideea ca multimile s se duca si-si procure de mancare. indurarea Lui
i-a retinut si a poruncit ucenicilor sa le dea de mancare. Aceasta i punea la proba pe ucenici si a adus la lumina cat de putin cunoscusera ei
puterea Stapanului lor. Aveau sa descopere cum calea aleasa de El era sa foloseasca resursele mici pe care le aveau la indemana, si sa le
fnmulteasca pana ce aveau sa fie mai mult decat suficiente. Profetul spusese cd Domnul isi va gasi odihna in Sion si c& atunci cuvantul S&u
va fi: ,Voi binecuvanta din belsug hrana sa, voi satura cu paine pe saracii Sai“ (Ps. 132.15). Domnul (lahve) era acum printre cei din poporul
Sau Tn Persoana lui Isus si, desi nu era odihna pentru El in Sion in acel timp, totusi El dovedea ca El va implini nevoia celor cinci mii de
barbati, in afara de femei si copii. El le facea parte altora de bunatatea cerului, pentru a privit spre cer cand binecuvanta painile si pestii.

Mai mult decat suficient in prezenta nevoii omului; mai mult decat suprem fata de puterile celui rédu

Sa ne amintim situatia prezentata in aceasta evanghelie. El fusese respins de natiune, conducatorii mergand atat de departe incat au comis
pacatul care nu poate fi iertat, atribuind lucrarile Lui puterii diavolului. Prin urmare, El terminase legaturile cu ei. Aceasta am vazut in
capitolele 11 si 12. Apoi in capitolul 13 El a rostit parabolele care descopera dezvoltari noi in ce priveste imparatia cerurilor; si la sfarsitul
acelui capitol aflam ca poporul din patria Sa nu vedeau in El nimic dincolo de fiul tamplarului. Intram in capitolul 14 ca sa aflam cum Irod
omoara pe cel care era Thainte-mergatorul Domnului, ncat respingerea din toate partile nu putea fi mai completa. Cu toate acestea inainte
de a termina acest capitol vedem cum se arata doua fapte marete: intai, El este mai mult decat suficient in prezenta nevoii omenesti, a
lipsurilor multimii sau a sl&biciunii ucenicilor. in al doilea rand, El este mai mult decat suprem cand este confruntat de puterile stipanite de
cel rau. El nu numai ca umbla pe apele infuriate, dar il face in stare si pe ucenicul Sau slab sa faca la fel.

Suprematia Sa absoluta: umblarea pe valurile marii (vers. 23-27)

in timpul noptii El a fost in rugaciune pe munte, si ucenicii se trudeau cu conditii care le erau impotriva. Spre dimineata El Se apropia de ei,
umbland pe valuri. in cea dintai scen3 de pe mare (cap. 8) El aritase c& era capabil sa potoleasca furtuna, pentru c& puterea Sa era mai
presus de puterea diavolului. Acum El Se prezinta pe Sine insusi in suprematia absolut. Furtuna nu era nimic pentru El. Ea fi necéjea pe
ucenici, dar aici era Acela despre care se spusese: ,Ti-ai croit un drum prin mare, o carare prin apele cele mari, si nu Ti s-au mai cunoscut
urmele” (Ps. 77.19). Prezenta Lui i-a incurajat chiar si cand furtuna inca urla; si cand a intrat El in corabie, vantul a incetat.

A iesi din corabie pe calea credintei (vers. 28-33)

Dar Domnul a adus cu Sine si mai mult decat bucurie, si Petru este cel care a descoperit acest lucru: El i poate face si pe alesii sa fie ca El
insusi. Aceasta a insemnat pentru Petru s ,iasa din corabie”, si aceasta s-a putut face numai cand a avut cuvantul plin de autoritate, ,Vino!"
care le-a asigurat faptul cd Domnul insusi era Cel care Se apropia de ei. Fiind asigurat c era El Insusi, pe baza puterii cuvantului S&u, Petru a
iesit si umbla pe mare. Putem vedea aici o alegorie despre ceea ce avea sa se petreaca in curand. Sistemul iudaic, care consta atat de mult
in ,legea poruncilor cuprinsa in randuieli“ (Efes. 2.15), era ca o corabie destul de potrivita oamenilor care sunt ,potriviti carnii“. Ca rezultat al
venirii Sale, ucenicii aveau sa iasa din aceasta ,corabie” pe calea credintei pure. De aceea apostolul Pavel, cand si-a luat ramas de la batranii
din Efes, nu i-a incredintat unui cod de legi, nici unei institutii sau organizatii, ci ,lui Dumnezeu si Cuvantului harului Sau“. De aceea, de
asemenea, avem si chemarea de a iesi ,afara din tabara” in Evrei 13. Petru iesise ,din corabie” avand pe Hristos ca obiect al sau si Cuvantul
Lui ca autoritate. Pozitia crestina este afara din tabara cu Dumnezeu si cuvantul harului Sau.Totusi credinta lui Petru era mica, si gandirea lui
intorcandu-se de la Domnul spre vantul puternic, s-a temut si a inceput sa se afunde. Totusi el avea credinta, pentru ca in pericol de indata
L-a strigat pe Domnul si in felul acesta a fost sustinut, si amandoi impreuna au ajuns la corabie si de ndata a incetat si au ajuns la tarm, asa
cum ne arata evanghelia dupa loan. Petru a fost cu totul fara logica in temerile lui, pentru ca nu este mai mult posibil pentru noi sa mergem
pe apa linistita decat pe cea furioasa; dar toti suntem ca el cand inima are o credinta mica. Credinta care este pe deplin indreptata spre
Hristos este puternica, iar cea ocupata cu imprejurarile este slaba.Uneori auzim prea mult despre lipsa pe care a aratat-o Petru, si nu
indeajuns despre ceea ce |-a facut in stare puterea lui Hristos sa realizeze, desi credinta lui era mica. Dupa toate acestea, el nu s-a inecat. El
doar a inceput sa se afunde si atunci, sustinut de o putere care nu era a lui, a ajuns la Domnul lui si s-a intors cu El la corabie. Niciun alt om
n-a facut un lucru ca acesta, iar lipsa lui de moment a facut doar sa arate ca puterea care I-a sustinut a fost a Domnului sau, incat toti ceilalti
s-au inchinat Domnului Isus, ca Fiu al lui Dumnezeu.

Harul si puterea Lui in tinutul Ghenezaretului (vers. 34-36)Ei au avut o privire mareata a gloriei Sale, si cand au ajuns in tinutul Ghenezaret,
oamenii I-au recunoscut harul si puterea. Multimea de bolnavi erau adusi la El, si credinta lor n-a fost dezamagita, pentru ca toti cati s-au
atins de El au fost vindecati deplin. Adevarata vindecare divina inseamna suta la suta vindecare in suta la suta din cazuri! O stare de lucruri
minunata, perfecta!

Gandirea fariseica (vers. 1-2)

in scena aceasta placuta se introduc nechemati niste carturari si farisei de la lerusalim cu nemultumirea si intrebarea lor cu privire la
netinerea in seama de catre ucenici a traditiei batranilor referitoare la spalarea mainilor. Sa ne imaginam scena. Fiul lui Dumnezeu facand
vindecari celor din jur in plinatatea harului divin, iar acesti oameni cu totul orbi fata de ce se intampla, vin cu randuielile lor. Orbiti de tehnica
legii lor, ei nu puteau observa harul divin care lucra cu putere. O astfel de mentalitate ar parea de necrezut, daca n-am vedea aceeasi
trasatura aratandu-se astazi din partea gandirii fariseice, care inca se ocupa cu amanunte de felul acesta, bazate pe traditie si pe obiceiuri
comune, si nu pe simplul Cuvant al lui Dumnezeu.



Deosebirea dintre porunca lui Dumnezeu si traditie (vers. 3-6)

Raspunsul dat de Domnul acestor oameni subliniaza diferenta dintre ,,porunca lui Dumnezeu” si ,traditia voastra“ (vers. 3). Aceste traditii ale
batranilor erau explicari, amplificari si deductii scoase din lege de catre invatatori respectati de altadata. Ele stapaneau mintile fariseilor si
intunecau cu totul legea lui Dumnezeu; in felul acesta ei calcau legea ca sa tina traditia lor. Domnul le-a spus acest lucru si le-a dat si o
ilustrare, cu privire la porunca a cincea. Traditia lor cu privire la daruri, care se spunea ca au fost consacrate lui Dumnezeu, anula cu totul
aceasta porunca. ludeii ,evlaviosi” si ,,ortodocsi” de astazi isi au mintea plinad de Talmud, care este format din astfel de traditii si este ca o
perdea care le invaluie mintea, sa nu vada adevaratul cuvant al lui Dumnezeu.Sa fim atenti sa nu cadem intr-o cursa asemanatoare. Putem fi
multumitori pentru folosul invataturile slujitorilor lui Dumnezeu, insa folosindu-le, suntem condusi inapoi de izvor, la Scriptura Tnsasi. N-ar fi
greu sa schimbam tnvataturile celor mai buni slujitori ai lui Dumnezeu intr-un fel de Talmud. Atunci am avea un fel de perdea de ceata care
ne-ar ascunde Cuvantul curat al lui Dumnezeu, intocmai cum Talmudul orbeste mintea iudeilor fata de sensul real al Vechiului Testament.

Oameni cu inima departe de Dumnezeu (vers. 7-9)

Acest fel de gandire dusa la limitele ei extreme de catre farisei, a facut ca Domnul sa dea o prezentare mai tare a raului ei. Ei erau fatarnici,
si El le-a spus direct acest lucru. Ei ajunsesera sub invinuirea severa a lui Isaia pentru ca acest fel de rautate religioasa se gaseste
intotdeauna la oamenii ale c&ror inimi sunt departe de Dumnezeu si totusi ei Il cinstesc cu buzele lor, in timp ce pun randuielile lor si
poruncile lor in locul Cuvantului Sau. Toata aceasta inchinare simbolica este goala si zadarnica, totusi nu este greu si pentru un credincios
adevarat din zilele noastre sa se incurce in astfel de lucruri.

Inima omului ca izvor al raului (vers. 10-20)

Dupa ce a aratat fariseilor starea lor, Domnul S-a intors spre popor ca sa-i instiinteze cu privire la greseala care era la radacina acestei
fatarnicii - presupunerea ca intinarea unui om ar veni din afara, si nu dinauntru; ca ar fi ceva fizic, nu spiritual. Lucrul care intineaza este ce
iese din gura omului, aratand ce este in inima lui. Inima omului este izvorul intindrii. Solemn fapt! Fariseii desigur s-au poticnit de aceasta
invatatura care reteza radacina obiceiurilor lor ceremoniale, insa aceasta doar arata ca ei nu erau plante pe care sa le fi plantat Dumnezeu.
Sfarsitul lor va fi ca vor fi dezradacinati. Ei insisi erau orbi si rataceau pe altii care, de asemenea, erau orbi. Dumnezeu va avea de a face cu ei
in carmuirea Sa, iar ucenicii aveau sa-i lase, sa nu se razbune.Dar ceea ce spusese Domnul parea de neinteles chiar si ucenicilor; de aceea
Petru a cerut o explicatie, gandind ca a fost o parabola. Aceasta a atras dupa sine o mustrare - desi amabila - din partea Domnului. Fapt este
ca niciunul, nici chiar cel mai bun din ei, nu vedea mai mult, dincolo de litera legii cu darurile ei si randuielile ei ceremoniale, si de aceea nu
aveau decat putina pricepere. Ei aveau grija de ceea ce le intra in gura, pentru ca sa fie curati ceremonial. Legea, daca este inteleasa
spiritual, are grija de starea inimii, asa cum Domnul a aratat in predica Sa de pe munte. Lucrurile rele din versetul 19 ies din inima, si este
important de observat c& gandurile rele sunt in capul listei, pentru ca de aici incep toate. in felul acesta Domnul a dat pe fat3 riul care este in
inima omului.

Cererea femeii canaanite; staruinta credintei (vers. 21-26)

Domnul a continuat, in cazul femeii canaanite, sa descopere bunatatea care este in inima lui Dumnezeu. Harul divin era gata sa se reverse
liber fara sa tina seama de felul cum sunt oamenii, incat si neamurile sa-l primeasca, nu numai iudeii, un lucru insa era necesar din partea
celui care primea - sinceritatea inimii. Femeia aceasta se adresa Domnului Isus ca Fiu al lui David cand isi prezenta cererea pentru indurare.
Venea ca si cum ar fi fost una din poporul Israel, gandind poate ca in felul acesta ar fi avut o sansa mai buna de a fi ascultata. Era o anumita
masura de nesinceritate, si de aceea ,El nu i-a raspuns niciun cuvant“.Dar desi era ceva nesinceritate, era si o staruinta serioasa a credintei,
incat ucenicii au intervenit din cauza strigatelor ei, si aceasta a dus la cuvintele Domnului din versetul 24, care i-a dat ceva lumina asupra
greselii ei. Acum ea 1si prezinta cererea pe baza nevoii ei, spunand: ,Doamne, ajuta-ma!“ Si aceasta a dus la cuvinte si mai patrunzatoare din
partea Domnului. Misiunea Lui era pentru casa lui Israel, care era pierduta din punct de vedere spiritual, totusi ei se situau pe locul copiilor, in
timp ce natiunile erau pe locul cainilor, necurati si in afara lucrurilor lui Dumnezeu. Aici era un test, in adevar! Avea ea sa arunce ultima
farama de pretentie si sa ia in smerenie adevaratul ei loc?

Ganduri modeste despre sine si o credinta mare (vers. 27, 28)

Ea asa a facut, intr-un fel izbitor. Raspunsul ei, in versetul 17, spunea de fapt: ,Eu nu sunt decat dintre natiuni, totusi printre oameni este
suficient surplus pentru caini sa se hrdneasca, si sunt sigura ca inima lui Dumnezeu nu este mai stramta decat inima omului.“ in raspunsul ei
Domnul Isus indat3 a descoperit mare credinta si, recunoscand-o, i-a dat tot ce dorea.in felul acesta pentru a doua oara El a descoperit mare
credinta si a subliniat-o. iTn amandoui cazurile - centurionul din capitolul 8 si aici - era cineva dintre natiuni care a aratat aceasta credints; si
in amandoua cazurile era in legatura cu condamnarea eului. ,Nu sunt vrednic“, spunea centurionul; ,,nu sunt decat un caine” parea sa spuna
femeia aici. Asa este intotdeauna: gandurile inalte despre sine merg impreuna cu credinta mica, si gandurile modeste despre sine, cu
credinta mare. Sa cercetam si sa vedem daca explicarea credintei noastre mici se afla chiar aici.Inima lui Dumnezeu era in adevar mai larga
decat isi inchipuia femeia. Ea, desi un caine, a obtinut o mare firimitura de la masa; dar in curand intreaga masa avea sa fie servita cainilor,
pentru ca acesta este intelesul anuntului facut de Pavel in Fapte 28.28. Si totodata, multe aveau sa fie Tnainte de a se face acest anunt, si in
evanghelia dupa Matei vedem inceputurile tranzitiei acesteia minunate. in partea care a ramas din acest capitol vedem alte manifestari
izbitoare a inimii lui Dumnezeu. indurarea care a binecuvantat o femeie dintre natiuni era, de asemenea, la dispozitia multimilor necjite din
Israel. Multimea nu avea decat sa aduca pe cei nevoiasi ai lor si ,,sa-i arunce la picioarele Iui Isus” ca ei sa fie vindecati, in asa fel incat
gandurile lor erau indreptate spre Dumnezeul lui Israel si il glorificau pe El.

Mila aratata de inima lui Dumnezeu (vers. 29-39)

Aceasta desfasurare a puterii, facuta in indurarea divina, era atat de atragatoare incat multimile au ramas mai mult timp n jurul Lui si isi
terminasera mancarea pe care o aveau; si in nevoia lor, Domnul Isus din nou a aratat mila inimii lui Dumnezeu. A fost o revenire la situatia
istorisitd in capitolul anterior si totusi se pare ca ucenicii nu se asteptau ca Domnul s& actioneze tot ca mai fnainte. in ei putem vedea
exemplificata lipsa noastra de credinta. Este destul de usor sa ne amintim cum a lucrat Domnul in zilele care au trecut; este un alt lucru sa ne
bazam pe felul Sau de a lucra astazi, fiind siguri ca El este intotdeauna acelasi. Si totusi, lipsa de credinta din partea noastra nu este o bariera



de netrecut pentru lucrarea continua din partea Sa. El din nou a luat resursele lor marunte si le-a inmultit mai mult decat indeajuns. Din nou a
fost de mancare pentru toti, si s-au strans unele ramasite. Asa este mila aratata de inima lui Dumnezeu.

Fata cerului cunoscuta - si semnele timpurilor necunoscute (vers. 1-4)

Fariseii si-au refnnoit acum atacul, impreuna cu vechii lor dusmani, saducheii, cu acelasi scop. Un ,,semn din cer” era numai o aratare a
vicleniei lor, facand parte chiar din felul de lucruri pe care saducheii, cu ideile lor materialiste, niciodata nu l-ar fi acceptat. Ca raspuns,
Domnul a subliniat faptul ca ei erau buni judecatori ai lucrurilor materiale care se vad pe fata cerului, dar cu totul orbi in ce priveste ,,semnele
timpurilor” care aveau nevoie de un discernamant spiritual pentru a fi intelese. Fiind ,rai si adulteri”, nu aveau pricepere spirituala si de
aceea astfel de semne pe care le da Dumnezeu nu le-ar fi fost de folos.Asa cum El spusese mai fnainte (12.39), ramanea ,semnul profetului
lona“, adica moartea si invierea Sa. Cu acest cuvant, El i-a parasit. Cand marele semn a avut loc, ei ti-au folosit toata viclenia, si banii, ca sa-I
dezmintd, cum vedem in ultimul capitol al acestei evanghelii.

Crestinatatea plina de aluatul ritualismului si al rationalismului (vers. 5-12)

De la acesti oameni, Domnul S-a intors spre ucenicii Sai cu cuvinte de instiintare. Ei aveau sa se fereasca de ,aluatul” lor. Ucenicii au luat
aceasta instiintare intr-un sens material mai intai, lipsa lor de intelegere fiind ajutata de faptul ca uitasera sa ia paini. Totusi ei n-ar fi trebuit
sa aiba nicio grija in aceasta privinta, Tn lumina hranirii celor cinci mii si a celor patru mii de oameni. Pana la urma au inteles ca prin ,aluat”
Domnul intelegea ,invatatura“. Este evident deci ca desi adevaratul credincios nu poate fi niciodata fariseu sau saducheu, el poate fi
influentat de invataturile lor, de una din ele sau de améandoua.Aluatul fariseilor era acel tip de fatarnicie religioasa care pune tot accentul pe
lucrurile din afara si ceremonial. Aluatul saducheilor era mandria intelectului care inalta ratiunea umana la locul de singurul judecator si nu-i
pasa de revelatia lui Dumnezeu si de credinta. Cat de mult este crestinatatea plina de aluat in amandoua aceste feluri este din nenorocire
clar aratat astazi. Ritualismul este raspandit intr-o anumita colectivitate, si rationalismul sau ,modernismul” in alta si nu rareori amandoua
sunt amestecate si rezultatul este ritualist rationalist.instiintarea Domnului este reluatd de apostolul Pavel in Coloseni 2. in versetul 8 al
acelui capitol gasim instiintarea lui impotriva rationalismului, iar in versetele 16, 18, 20-22, impotriva ritualismului in forme diferite, si ni se
arata cum aceste lucruri ne abat de la Hristos si ne impiedica sa ne tinem stransi de Cel care este Capul.

Revelatia data de Tatal lui Petru: Hristos, Fiul Dumnezeului Celui viu (vers. 13-17)

Este insemnat faptul ca in acest capitol instiintarea Domnului impotriva acestor doua tendinte vine chiar Thaintea istorisirii vizitei Sale in
Cezarea lui Filip si a intrebarii pe care a pus-o acolo ucenicilor S&i. in locul acesta El era la limita extrem& spre nord a t&rii, si pe cat se putea
mai departe de locurile vizitate de oameni. Cine era EI? Aceasta era intrebarea suprema. Raspunsurile date de popor erau variate si confuze,
si ei nu erau suficient de interesati sa puna intrebari serioase. Dar adresandu-Se mai direct ucenicilor Sai, Petru a fost in stare, invatat de
Dumnezeu, sa dea un raspuns clar, care a adus la lumina Sténca pe care avea sa fie zidita Adunarea. Coloseni 2 ne arata cat de distructiv
este aluatul, atat al fariseilor cat si al saducheilor, impotriva pozitiei si a credintei Adunérii. in Matei 16 vedem cum Domnul i-a instiintat pe
ucenicii Sai impotriva la amandoua, Tnainte de a face cel dintai anunt al Adunarii care avea sa fie zidita.Simon Petru a fost un om
binecuvantat. De la Dumnezeu insusi din ceruri, despre care Isus vorbea ca fiind ,Tatdl Meu“, a ajuns la el o revelatie care niciodata n-ar fi
putut veni de la om. Ochii lui au fost deschisi ce sa vada in Isus pe Hristos. Aceasta era pozitia Sa oficiala, ca Uns al lui Dumnezeu. Dar cine
era Unsul acesta? Petru a inteles ca El era “Fiul Dumnezeului Celui viu“. Aceasta era in adevar o marturisire izbitoare. Dumnezeu este
Dumnezeul Cel viu, infinit mai presus de puterea mortii. Acest lucru in mod evident venise la Petru ca un fulger prin revelatia divina. inca nu
era stabilit Tn deplina lui intelegere, dupa cum vedem peste cateva versete. Totusi el a vazut ceva, si a marturisit ce intelesese.Marturisim si
noi acest adevar? Sifi intelegem in adevar insemnatatea? Atunci am gasit in adevar Stanca atotbiruitoare, si ca Petru suntem binecuvantati.

Zidirea Adunarii pe Stanca Hristos (vers. 18)

In cuvantul Sau catre Petru, redat in versetul 18, Domnul ii confirma numele pe care i-l daduse la cea dintai intalnire a lor, asa cum este
istorisitd in loan 1.42, si de asemenea i dezvéluia ceva mai mult din semnificatia lui. intelesul cuvantului ,Petru” este ,piatrd“, dar care fi
este semnificatia? Aceasta il pune in legdturd cu Adunarea pe care Hristos, Fiul Dumnezeului Celui viu, avea s-o zideasca. in Hristos insusi
este ,Stanca” pe care se intemeiaza Adunarea. Petru nu era stanca. Se pare ca el era cel mai impulsiv si usor de mutat dintre ucenici:
Galateni 2.11-13. El era numai o piatra, si nu este scuza pentru greseala de a-l confunda cu Stanca, pentru ca Domnul, in felul cum foloseste
El cuvintele, preciza deosebirea aceasta, spunand: , Tu esti Petros, si pe aceasta petra voi zidi Adunarea Mea."“Zidirea Adunarii era inca in
viitor, pentru ca Stanca nu era deplin aratata inainte ca Fiul Dumnezeului Celui viu sa fie dovedit invingator prin moarte si inviere si inaltarea
Sa la cer. Atunci si-a avut inceputul ecclesia sau ,,cea chemata afara“ a lui Hristos; si aici se gasea una din pietrele care aveau atunci sa fie
zidite pe Stanca. In cea dintai epistola a sa, Petru ne arata ca faptul acesta nu era ceva limitat la sine insusi, pentru ca toti care vin la Piatra
vie sunt pietre vii care de asemenea se zidesc pe acea temelie.

Cheile Tmparatiei cerurilor - nu cheile bisericii (vers. 19)

in aceste cuvinte minunate Domnul vorbea de Adunarea Sa ca fiind lucrarea propriilor Sale maini, impotriva careia toatd intelepciunea si
puterea potrivnica nu vor putea fnvinge. Ce este facut in puterea vietii divine nu poate fi atins de nimic. Alte scripturi vorbesc despre Adunare
ca de o colectivitate care marturiseste credinta fata de Hristos, adusa in existenta prin lucrarea celor care isi au locul de slujitori ai lui
Dumnezeu. Asupra unei astfel de comunitati a fost pusa de la inceput pecetea imperfectiunii, si ea se continua in imparatia cerurilor, despre
care am invatat multe in capitolul 13 si pe care Domnul o mentioneaza in versetul 19 din acest capitol. Cheile acestei imparatii au fost date
lui Petru - nu cheile bisericii.Toti cei care marturisesc credintd imparatului sunt in imparatia cerurilor, si lui Petru i s-a dat un loc administrativ
special in leg&tura cu aceasta. il vedem in actul ,dezlegarii“ cu privire la iudei in Fapte 2.37-40 si cu privire la natiuni in Fapte 10.44-48; si in
actul ,legarii“ in Fapte 8.20-23. Si in aceste cazuri in mod clar faptele lui au fost ratificate in ceruri. Dar Simon vrajitorul, desi fusese botezat
ca unul care marturisea supunere Imparatiei, niciodata nu fusese zidit de Hristos in Adunarea Sa.

Moartea si invierea Lui - punctul culminant al istoriei Lui pamantesti (vers. 20, 21)



Imparatia cerurilor fusese descoperita in scriptura Vechiului Testament, desi nu si forma ei misterioasa din prezent. Pe de alt& parte, nimic nu
se spusese despre Adunare, iar aceste cuvinte ale Domnului Isus erau inceputul descoperirii ei. Dupa ce a facut acest anunt, El indata a pus
deoparte marturia pe care o daduse ucenicilor, ca El era Hristosul care a venit pe pamant ca sa confirme promisiunile facute parintilor (Rom.
15.8). Respingerea Lui era sigura si moartea Lui inevitabila. Numai in felul acesta aveau sa fie puse bazele pentru implinirea promisiunilor
fata de Israel sau a binecuvantarii natiunilor, incat sa poata glorifica pe Dumnezeu pentru indurarea Sa in aducerea lor in Adunare. De aceea
din acest moment Domnul Isus a indreptat gandurile ucenicilor Sai spre moartea si invierea Sa - punctul culminant al istoriei Sale pamantesti.
Hristos Tn gloria nvierii, si nu Hristos in gloria pamanteasca, era tinta dinaintea lor.

Toate schimbate ca urmare a mortii Sale (vers. 22-26)

Aici Petru fsi arata slabiciunea si caracterul sau care nu se asemana unei stanci, si ajunge sa fie mustrat. Este izbitor cum in aceste putine
versete il vedem iluminat divin, apoi privilegiat din punct de vedere administrativ si apoi vorbind intr-un fel care I-a amintit Domnului nostru
de Satan si de caderea oamenilor. Asa era Petru, si noi nu suntem mai buni decat el. Gandirea lui si gandirea celorlalti ucenici erau fixate la
binecuvantari care sa se realizeze pe pamant. Domnul stia acest lucru si incepuse sa le spuna cum toate aveau sa fie schimbate pentru ei ca
urmare a mortii Sale; si ei de asemenea aveau sa-si poarte crucea si sa-si piarda viata in aceasta lume.Cuvintele Domnului nostru (vers. 25)
se intalnesc de sase ori in cele patru evanghelii: de doua ori Tn aceasta evanghelie, de doua ori in Luca si o data in Marcu si in loan. Aceste
sase cazuri acopera, gandim, patru ocazii diferite. Ele erau evident cuvinte deseori intalnite pe buzele Domnului Isus; si aceasta da marturie
despre importanta lor. Ele trec dincolo de gandirea obisnuita a fiecaruia dintre noi si totuti in cateva cuvinte staruie un mare principiu al vietii
spirituale pentru toata perioada respingerii si absentei Sale din lume. Numai cand El va veni din nou, cei sfinti se vor bucura de viata de pe
pamant intr-un mod deplin. A cauta sa castigi lumea acum inseamna a-ti pierde sufletul.

Venirea Fiului Omului in gloria Tatalui (vers. 27, 28)

Dupé ce a aratat ucenicilor S3i ce anume era inaintea Lui Insusi si inaintea lor in viitorul aporpiat, El le vorbeste despre venirea Sa in glorie.
Atunci El va lua imparatia de la Tatal Sau si va veni si timpul rasplatirii, si unii dintre ei urmau sa aiba privilegiul de a vedea imparatia in
miniatura ca un exemplu pentru ceea ce va veni. Aceasta era o exprimare a harului Sau plin de atentie fata de ei, ca nu cumva ei sa fie cu
totul descurajati de ceea ce El tocmai le spusese.

Transfigurarea Domnului Isus pe munte, o viziune a imparatiei; Isus singur (vers. 1-8)

Transfigurarea, cu care incepe acest capitol, ne d o viziune a impératiei, intrucat Isus insusi, stralucind ca soarele, era figura centrala, si cu
El in conditii ceresti erau Moise si llie, in timp ce trei ucenici in conditii pamantesti aveau parte cu ei. ,Norul luminos” care ii umbrea era
evident reaparitia a ceea ce altadata ramanea deasupra cortului intalnirii, si din el se auzea glasul Tatalui, spunand ca Isus este Obiectul
preaiubit si placut inimii Sale. Petru vorbise in felul sdu nestapanit, aratand ca el inca nu avea priceperea suficienta a gloriei exclusive si
supreme a Stapanului sau. Nu pe Petru, ci pe Hristos trebuie sa-L ascultam. Urechile trebuie sa ne fie pline de glasul Lui, si ochii nostri cu
prezenta Lui, pentru ca, asemenea ucenicilor cand viziunea se termina, sa vedem pe nimeni altul ,,decat pe Isus singur“.Desi Petru in acele
momente avusese numai putina intelegere a ceea ce a insemnat transfigurarea, a inteles-o mai tarziu, cand Duhul a fost dat, cum vedem in a
doua epistola a lui. A realizat dupa aceea ca transfigurarea a fost confirmarea cuvantului profetic cu privire la ,,puterea si venirea Domnului
nostru Isus Hristos”, pentru ca ei fusesera ,,martori cu ochii lor ai maretiei Lui” (1.16-19). Semnificatia deplina a transfigurarii n-a fost
inteleasa dupa ce Fiul Omului a fost inviat dintre morti si ca urmare a acestui fapt, Duhul Sfant a fost dat. De aici si porunca Domnului catre
cei trei ucenici despre care se spune in versetul 9.Viziunea a trezit totusi intrebari in mintile ucenicilor cu privire la profetia venirii lui llie; si
raspunsul Domnului a aratat ca in ce priveste cea dintai venire a Sa, profetia aceea si-a gasit implinirea in loan Botezatorul care fusese
omorat. Si El a prins din nou ocazia de a prezice propria Sa moarte.

La coborarea de pe munte: puterea diavolului si slabiciunea celor sfinti (vers. 14-21)

Pe muntele acela fnalt ucenicii fusesera intr-un loc de pace si comuniune cereasca. Au coborat impreuna cu Isus si acolo, jos, totul arata
necaz si nereusita; necaz din partea baiatului bolnav si a tatalui lui - nereusita in a face fata situatiei, din partea ucenicilor. Venirea lui Isus a
schimbat totul intr-o clipa, intocmai cum venirea Sa in glorie va indrepta in intregime situatia care va exista atunci, facand fata nu numai
puterii diavolului, dar si slabiciunii sfintilor Sai.Situatia fiind indreptata, ucenicii L-au rugat pe Domnul sa le explice nereusita lor, si in felul
acesta ei stateau, ca Thaintea scaunului Sau de judecatd, asa cum va fi si cu noi in ziua venirii Sale. Explicatia data de El pentru nereusita lor
a fost, intr-un fel general: ,,Din cauza necredintei voastre”, dar El a adaugat ca demonul din acest caz era de un anumit fel, incat era nevoie si
de ,rugaciune si post“.

Ucenicii impresionati mai mult de moartea Sa decat de invierea Sa (vers. 22, 23)

A treia oara, in timp ce era in Galileea, Domnul Isus a instiintat mai dinainte pe ucenicii Sai cu privire la moartea Sa, adaugand faptul invierii
Sale. Comentariul lui Matei este: ,,Si ei s-au intristat foarte mult”, care arata ca ei erau mai impresionati mai mult de moartea Sa decat de
invierea Sa. Acestea este ceva de dincolo de experienta omului natural si ei n-au reusit s-o inteleaga.

»Pentru Mine si pentru tine” (vers. 24-27)

intdmplarea cu care se inchide acest capitol aratd c& singurul gand al lui Petru despre St&panul lui era ca, un bun iudeu, s& plateasc tot ce
se datora, si era tare doritor ca si altii sa-L vada Tn lumina aceasta. Cand vroia sa-l vorbeasca despre acest lucru, Isus i-a luat-o nainte cu o
ntrebare care ardta c& acei ca Petru erau copii ai impératiei si deci ar fi scutiti de acest tribut pentru serviciul templului. inc nu venise chiar
timpul pentru aceasta, si nu trebuia data nicio ocazie de poticnire; de aceea printr-o minune deosebita Domnul a ingrijit sa aiba suma exacta
necesara pentru doua plati, si intr-un har minunat l-a asociat pe Petru cu Sine insusi. Banii trebuiau dati ,pentru Mine si pentru tine“. Aceasta
era desigur un simbol al felului in care sfintii, ca fii ai iImparatiei, aveau sa fie in prezent asociati cu El insusi.

Mai mare in imparatie: cel smerit; exemplul copilasului (vers. 1-9)



Intrebarea ucenicilor: ,Cine este mai mare in imparatia cerurilor?” aratd ca imparatia le umplea gandurile chiar in acele clipe. Raspunsul este
foarte clar, ca singura cale de intrare in imparatie era sa devii mic, nu mare. Ca urmare a intoarcerii la Dumnezeu, o persoana se umileste si
devine ca un copilas. Fara aceasta, omul nu este nicidecum in Tmparatie. Ucenicii aveau nevoie ca gandurile lor in aceasta privinta sa fie cu
totul schimbate, si tot asa noi, deseori. Este evident ca aici Domnul vorbeste de Tmparatie nu ca sfera de marturisire din care raul va fi
inlaturat, ca in capitolul 13, ci de sfera marcata de vitalitate reala.Pentru a raspunde intrebarii, Domnul a chemat un copilas si I-a pus in
mijlocul lor ca un obiect de invatat. El a continuat sa arate ca un copilas ca acesta, prezentat in Numele Sau, devine o persoana de mare
important3. A-l primi pe el este totuna cu a-L primi pe Domnul insusi. In versetele 2-5 se vorbeste despre ,,copilas”; in versetul 6, despre
»unul din acesti micuti care cred in Mine“. A face s& se poticneasca unul din acesia meritd judecata cea mai severa, si aceasta il conduce pe
Domnul sa puna pe ucenicii Sai in lumina lucrurilor eterne. Existd un ,foc etern” si orice sacrificiu I-ai face aici, este mai bun decat sa-ti atragi
aceasta pedeapsa.

A nu dispretui pe copilasi (vers. 10-14)

Pana la versetul 14 suntem ocupati tot cu copilasii. Ei nu trebuie dispretuiti pentru trei motive. intai, ei sunt mereu obiectul slujirii ingerilor, si
sunt reprezentati ihaintea fetei Tatalui in ceruri. in al doilea rand, ei sunt obiecte ale harului salvator al Mantuitorului. in al treilea rand, voia
Tatalui fata de ei este spre binecuvantare; El nu doreste ca vreunul sa piard. Cuvinte placute de mangaiere pentru cei care si-au pierdut pe
copilasi la inceputul vietii lor, si ele dau siguranta deplina pentru binecuvantarea lor. Este instructiv sa comparam versetul 11 cu Luca 19.10.
Acolo era vorba de un om matur, care avusese destul timp ca sa mearga pe cai gresite, de aceea intalnim cuvantul ,,a cauta“. Aici, unde este
vorba de copilasi, acest cuvant este omis. Tendinta de a ne rataci este in fiecare, cum arata versetele 12 si 13, dar ratacirea nu este tinuta in
seama in acelasi fel, pana ce ajungi la anii responsabilitatii.

Mustrarea fratelui care pacatuieste (vers. 15-17)

Deci versetele 1-14 ne spun despre ,copilasi” si imparatie; versetele 15-20 despre ,fratele“ si despre adunare. in capitolul 16.18, 19 am avut
adunarea si imparatia, si amandoua reapar aici. Daca este vorba de copila, tendinta noastra este sa-l ignoram si sa-l nesocotim. Daca este
vorba de fratele nostru, este o tendinta trista de a apare neintelegeri si prilejuri de pacatuire, si acestea sunt acum tratate in invatatura
Domnului. Avem instructiuni clare cu privire la procedura care trebuie urmatd. Daca un frate a pacatuit Tmpotriva mea, cel dintai pas este sa
vorbesc numai cu el si sa-i arat raul facut. Daca fac acest lucru intr-un spirit corect, voi fi foarte bucuros ca I-am castigat si lucrurile s-au
indreptat. Altfel, desigur voi afla ca gandurile mele au avut nevoie de indreptare, pentru ca lucrurile nu erau asa cum pareau.Dar s-ar putea
ca el sa nu ma asculte, si atunci eu trebuie sa ma apropii din nou de el, cu unul sau doi frati ca martori, incat greseala lui sa fie clarificata
intr-un mod hotarat si impartial. Numai daca el raméane neinduplecat, sa fie informata adunarea, pentru ca el sa auda glasul tuturor. Daca el
merge atat de departe incat sa nu tina seama de ce spune adunarea, atunci trebuie sa-I tratez ca pe unul cu care comuniunea este
imposibila.

A lega si a dezlega - lucrare a adunarii (vers. 18-19)

Este de notat ca Domnul nu merge mai departe, sa spuna ce sa faca adunarea; fara indoiala, pentru ca greselile sunt de multe feluri si in
masuri de gravitate foarte diferite, Tncat nicio indicatie nu s-ar aplica la toate cazurile. Versetul 18 totusi da ideea ca vor fi cazuri in care
adunarea va trebui sa ,lege” pe cel care a lucrat rau, si altele in care actiunea va fi de natura sa , dezlege”. Aici aflam ca ceea ce se spusese
mai Thainte numai lui Petru, acum se spune adunarii. Pentru a implini corect aceasta situatie trebuie dependenta de Dumnezeu si rugaciune
catre Dumnezeu.Mai mult, chiar in zilele de la inceput si in cele mai favorabile imprejurari era greu, dacd nu imposibil, sa se stranga toata
adunarea intr-un singur loc. De aceea in versetele 19 si 20 Domnul aduce lucrurile pana la cea mai mica pluralitate posibila, aratéand ca
puterea rugaciunii si a actiunii adunérii nu depind de numar, ci de Numele S3u. In cazul copilasului si al impéaratiei punctul important era ,in
Numele Meu* (vers. 5). In cazul fratelui si al adunarii, lucrul hotarator este ,,pentru Numele Meu“. intreaga greutate a autoritatii este pusa
aici.

Adunati impreuna pentru Numele Sau (vers. 20)

Versetul 20 este citat uneori ca si cum ar descrie o anumitd baza a comuniunii, adevarata in toate timpurile pentru cei care sunt in
comuniune. Dar Domnul nu a vorbit de a fi, simplu, adunati, ci de ,a fi adunati impreuna“; adica El a vorbit despre o adunare reala. Numele
Sau are o astfel de valoare incat, daca numai doi sau trei sunt adunati impreuna pentru el, El este in mijlocul lor, si aceasta da putere
cererilor lor si autoritate actelor lor. El este prezent spiritual, nu vizibil: o prevedere minunata si plind de har pentru zilele cand adunarea nu
se poate intruni ca o unitate, pentru ca este intr-o stare sfaramata si divizata. Putem fi foarte multumitori pentru ea, dar sa fim atenti cum o
folosim.A fost o astfel de tendinta de a face din aceastd adunare impreuna pentru Numele Sau chiar un subiect al unei pozitii a adunarii,
eliminand cu totul din ea starea morala. Apoi putem fi ispititi sa sustinem ca aceasta sau aceea trebuie sa fie ratificat in cer, pentru ca noi am
actionat sau am cerut pentru Numele Lui. Ar trebui sa fim mai intelepti si sa pasim mai cu prudenta, si cand nu vedem semne din cer care sa
ratifice sau sa daruiasca, sa ne smerim si sa ne cercetam inimile si caile pentru a descoperi in ce am gresit referitor la strangerea laolalta
pentru Numele Sau; daca mereu ne-am avut pe noi insine inaintea noastra, si starea noatra morald a fost gresita.

Parabola robului nemilostiv; spiritul de iertare nelimitata (vers. 21-35)

in versetul 21 il vedem pe Petru ridicAnd cealaltd parte a subiectului. Ce s& zicem despre cel impotriva ciruia s-a pacétuit, nu de cel care a
pacatuit? Raspunsul Domnului Isus a aratat ca spiritul de iertare fata de fratele meu este practic nelimitat.Pentru aceasta, El a spus parabola
imparatului si a robilor lui, cu care se termina acest capitol. Parabola aceasta pare foarte simpla. Singurul punct pe care il notam este ca ea
se refera la purtarea in carmuire a lui Dumnezeu cu cei care fisi iau locul ca fiind robi ai Sai, asa cum se arata clar cand ajungem la versetul
35, care ne da chiar aplicatia pe care Domnul insusi o face referitor la aceasta parabola. Pentru iertarea eterna este cu totul altd baza, insa
iertarea in carmuire depinde deseori de aratarea de catre cel credincios a spiritului de iertare. Daca 1i tratam rau pe fratii nostri, mai curand
sau mai tarziu ne vom afla in mainile ,,chinuitorilor” si vom avea parte de un timp dureros. Si daca vreunul dintre noi este martor la felul rau
de purtare a unui frate de catre altul, vom fi intelepti daca, Tn loc de a lua legea Tn propriile noastre maini ca sa atacam pe cel care face raul,
am imita pe robii din parabola si am spune Domnului nostru tot ce s-a facut, lasandu-L pe El sa Se poarte in carmuirea Sa sfanta cu cel care
greseste.



Casatoria - cum a fost la inceput (vers. 1-9)

Domnul Isus Se apropia din nou de ludeea si fariseii se intorceau la atacul lor. Ei au pus o intrebare cu privire la casatorie si divort, sperand
sa-L prinda in cursa. N-au reusit nicidecum sa faca lucrul acesta, pentru ca luptau impotriva intelepciunii divine. Un raspuns complet le este
dat: ce a randuit Dumnezeu de la inceput. Omul nu avea sa desfaca ceea ce facuse Dumnezeu. Aceasta a trezit in mintile lor o intrebare, de
ce divortul fusese permis in legea data prin Moise. Raspunsul a fost ca fusese permis din cauza impietririi inimii omului. Dumnezeu stia bine
acest lucru, si de aceea El nu pusese standardul prea fnalt. Legea aducea inainte cerinta minima a lui Dumnezeu pentru viata in aceasta
lume. De aceea nereusita numai o data, in orice timp, avea sa-si atraga sentinta mortii. Numai un lucru poate rupe aceasta legatura, potrivit
gandului lui Dumnezeu, si aceasta este ruperea practica a legaturii de catre una sau alta dintre parti.Numai cand venim la Hristos intelegem
deplin gandurile lui Dumnezeu - ce este maximum din partea lui Dumnezeu in orice privinta.

Casatoria, starea normala; necasatoria, exceptie (vers. 10-12)

invatatura Domnului despre divort era noud si surprinzétoare chiar si pentru ucenicii Sai, si le-a sugerat remarca din versetul 10. Aceasta L-a
condus sa declare casatoria ca lucru normal pentru om, si necasatoria o stare de exceptie, asa cum vedem si din cuvintele apostolului Pavel
in 1 Corinteni 7.7 Daca i este dat” omului, atunci este bine sa nu se casatoreasca; dar in mod normal ,,casatoria este de tinut in cinste, in
toate” (Evrei 13.4).

Imparatia cerurilor - pentru cei care sunt ca niste copilasi (vers. 13-15)

Dupa aceea Domnul da copiilor adevaratul lor loc. Ucenicii au aratat spiritul lumii cadnd i-au tratat ca fara importanta, atat de mult incat
aducerea lor la Domnul Isus le era un deranj. in felul acesta ei aratau ca inca nu invatasers lectia datd de El in versetele de la inceputul
capitolului 18. Domnul, dimpotriva, Si-a pus mainile peste ei ca binecuvantare si a rostit cuvintele memorabile; ,Lasati copilasii si nu-i opriti
sa vina la Mine, pentru ca imparatia cerurilor este a unora ca ei.”

Tanarul bogat. Ce-mi mai lipseste? (vers. 16-22)

Vine apoi cazul tanarului bogat care pretindea ca a tinut legea, adica poruncile in legatura cu datoria omului fata de aproapele lui. Domnul nu
i-a tagaduit pretentia, incat parea ca el fusese fara vina in ce priveste observarea ei exterioara. Totusi el era foarte gresit, gandind ca, facand
unele lucruri bune, ar putea avea viata etenra. Venind pe acest teren, Domnul Isus indata il pune la proba, si la acest test el cade in
intregime. ,,Ce Tmi mai lipseste? A fost intrebarea lui, si raspunsul a fost ales ca sa-i arate ca era lipsit de credinta care deosebeste gloria lui
Isus, si care prin urmare I-ar fi facut sa paraseasca toate pentru a-L urma.El se apropiase de Isus cu cuvintele redate in Marcu 10.17 astfel:
»Bunule invatator.“ Si Domnul nu vroia s& accepte epitetul ,bunule” daca nu li era adresat ca rod al recunoasterii Dumnezeirii Sale. ,Nimeni
nu este bun, decat Unul singur, Dumnezeu” (Marcu 19.18), deci daca Isus nu era Dumnezeu, nu era bun. Daca acest tanar ar fi recunoscut
Dumnezeirea Celui care ii spusese: ,Urmeaza-Ma*“ toate ,proprietatile” lui care erau multe ar fi fost ca nimic pentru el, si L-ar fi urmat
bucuros pe Isus. Am recunoscut, fiecare dintre noi, gloria lui Isus, Tncat sa fim curatiti de iubirea lucrurilor pamantesti?

Mantuirea - impozibilda omului, nu insa la Dumnezeu (vers. 23-26)

Acum Domnul atrage atentia ucenicilor Sai, cat de mult este lipita de inima omului puterea bogatiilor pamantesti. Bogatul intra in imparatia
lui Dumnezeu cu mare greutate. Printre iudei bogatia era privita ca un semn al favorii lui Dumnezeu; de aceea cele spuse rasturnau de
asemenea gandurile ucenicilor si 1i uimeau foarte mult. Simteau ca nimeni n-ar putea fi mantuit, daca bogatia ar fi o astfel de piedica.
Aceasta a condus la o afirmatie si mai tare. Mantuirea este un lucru nu numai dificil sau nesigur pentru om, dar chiar imposibil. Numai daca
puterea lui Dumnezeu intervine, atunci este posibil.Putem rezuma versetele 10-26 spunand ca Domnul Si-a dat lumina Sa cu privire la
casatorie, copii si avere: trei lucruri care ocupa atat de mult vietile noastre in aceasta lume. Si in fiecare din aceste cazuri, lumina pe care a
dat-o El rastoarna gandurile pe care le intretineau mai inainte ucenicii (vezi vers. 10, 13, 25).

Rasplata celor ce-L urmeaza, la renasterea tuturor lucrurilor (vers. 27-29)

Petru profita de cuvintele Domnului, dorind un raspuns clar cu privire la rasplata ce va fi data acelora care ca si el insusi L-au urmat.
Raspunsul a aratat clar cd aceasta va avea loc la ,refnnoire”, adica atunci cand va fi o noua ordine de lucruri, cand Fiul Omului nu va mai fi
respins, ci va sta pe tronul gloriei Sale, si ca atunci ucenicii vor sta de asemenea pe tronuri si vor fi investiti cu puteri de administrare peste
cele doudsprezece semintii ale lui Israel. In acel timp sfintii vor judeca lumea, si aici este indicat locul special de intaietate pentru apostoli.
Este, de asemenea, precizat ca toti care au parasit relatii si bucurii pamantesti pentru Numele Sau vor primi insutit, impreuna cu viata eterna.
Aceasta viata pe care tanarul bogat o dorea si n-a avut-o pentru ca nu L-a urmat pe Hristos, va fi a lor.

intai in aceasta lume - ultimul atunci (vers. 30)

Ultimul verset al acestui capitol adauga un cuvant de instiintare. Multi care sunt cei dintai in aceasta lume vor fi cei din urma atunci; caci
gandurile lui Dumnezeu nu sunt ca ale noastre.

Parabola lucratorilor in vie; rasplata (vers. 1-16)

Capitolul acesta incepe cu parabola stapanului casei si a lucratorilor lui, care in versetul 16 ne aduce fhapoi la versetul 30 din capitolul
anterior, cu noi cunostinte. Parabola are si o referire la intrebarea lui Petru, care dorea sa stie mai multe despre rasplata, deoarece era pusa
in contrast diferenta de tratament data de stapanul viei intre cei care i-au servit ca urmare a unei invoieli, si cei care au lucrat fara vreo
invoiala, numai cu simpla incredere ca el le va da ,,ce este drept“.Noi toti putem intelege ce au simtit acei dintai lucratori, si plangerea ca li
s-a facut nedreptate, pentru ca ei au purtat greul si arsita zilei. Care lucrator n-ar fi inclinat sa gandeasca la fel ca ei? Dar stapanul casei a
pretuit foarte mult acea incredere in ,ce va fi drept” in gandul lui si credinta in cuvantul lui, care au caracterizat pe cei veniti mai tarziu. El
avea dreptul sa faca ce vroia cu banii sai, si atat de placuta i-a fost credinta lor, incat a dat celui din urma ca si celui dintai. Si dandu-le banii,
a tnceput cu cei din urma. in felul acesta cel din urmé a fost dintai si cel dintai, cel din urma.Aici este o lectie care ne ia tuturor mult timp s-o



invatadm. Domnul nu va subaprecia lucrarea, dar El va aprecia chiar mai mult simpla credinta in El insusi - dreptatea Lui, intelepciunea Lui,
cuvantul Lui - care va merge sa-L slujeasca, chiar daca ar fi spre sfarsitul zilei, fara multa gandire la rasplata sau vreo incercare de tocmeala.
Credinta si dragostea care 1l va face pe cineva sa-L slujeasca in felul acesta. li este mai placuta Lui decat lucrarea real3 pe care ej ar fi in
stare s-o Tmplineasca. Ne va fi de folos daca citim, observam, invatam si gandim la aceasta parabola.

Pe calea spre lerusalim, vorbind despre moartea si invierea Sa (vers. 17-19)

Isus era acum pe calea Sa spre lerusalim pentru ultima data, si El din nou le spune ucenicilor Sai despre moartea Sa care se apropie si de
invierea Sa. Din cele istorisite Tn aceasta evanghelie vedem ca aceasta era a patra oara cand El a facut acest lucru, incepand de la prezicerea
Sa importanta cu privire la zidirea Adunarii Sale, in capitolul 16. Aici sunt o multime de detalii in putine cuvinte. El precize tradarea Sa de
catre luda, condamnarea Sa de sinedriu, trimiterea Sa la Pilat si la soldatii lui, batjocura, biciuirea, rastignirea si in final invierea Sa - toate
acestea in limita a doua versete.

Cererea mamei fiilor lui Zebedei; cinstea in imparatie in proportie cu identificarea in suferintele Lui (vers. 20-25)

Totusi gandurile ucenicilor erau inca pline de anticiparea stabilirii grabnice a imparatiei; si aceasta atat de mult incat lacov si loan au fost
adusi de mama lor cu o cerere pentru locurile dintai in ea. Isus a raspuns printr-o intrebare care preciza ca cinstea in imparatia viitoare va fi
n proportie cu mésura in care cineva va fi identificat cu Sine in suferinta si respingerea Sa.in acelasi timp El a precizat ca rasplatirile in
Tmpératie aveau sa fie date potrivit hotararii Tatalui. insusi Fiul Omului va merge sa primeasca imparatia din mainile Tatalui, asa cum fusese
indicat in Psalmul 8 si in Daniel 7, incat sfintii de asemenea vor primi locul lor in imparatie din mana Tatalui. Amintindu-ne de acestea, vom fi
ajutati sa intelegem cuvintele Domnului cu privire la rasplata: ,nu este al Meu sa dau“.Acesta este singurul caz, din cate ne amintim, cand un
parinte vine la Domnul cu o cerere pentru fiul sau si este intampinat cu un refuz. Dar aici mama cerea locul de intaietate ca o rasplata; in
toate celelalte cazuri cererea era pentru binecuvantarea din mainile Sale. Aceasta n-a fost niciodata respins. Era in mod evident un spirit de
competitie printre ucenici, pentru ca cei zece au simtit ca cei doi vroiau sa le-o ia inainte, si s-au maniat.

Principiile lumii, diferite de ale imparatiei cerurilor (vers. 26-27)

Aceasta ne conduce la o lectie mai frumoasa cu privire la smerenia care se potriveste imparatiei. Chiar astazi noi suntem inceti cand este
cazul s& recunoastem ca princiile predominante in imparétia divina sunt opuse celor care domin& in imparatia oamenilor. in lume maretia
este exprimata in stapanire si autoritate: cel mare este intr-o pozitie de mai-mare peste cei din jur. Printre sfinti maretia se exprima in slujire.
Cuvantul pentru ,slujitor” in versetul 26 este ,diacon” si cel pentru slujitorul din versetul 27 este ,,rob“. Si cuvantul ,robi“ este folosit de
Pavel pentru sine si pentru Timotei in cel dintai verset al epistolei catre Filipeni (si in alte epistole). Pavel a fost un rob proeminent al lui Isus
Hristos, si el nu va fi gasit neinsemnat cand este masurat cu standardul caracteristic imparatiei cerurilor.Pe de alta parte, in timpul Ilui Pavel
erau oameni care urmareau stapanirea si autoritatea, aducand pe credinciosi in robie, luandu-le ce aveau, inaltandu-se pe ei insisi si lovind-i
in fata pe altii. Dar acestia erau apostoli mincinosi si lucratori inselatori (vezi 2 Corinteni 11.13-20). Sunt in jur oameni in ziua noastra care fsi
afirma stapanirea in acelasi fel si este bine sa ne ferim de ei.

Fiul Omului, slujitor; rascumparare pentru multi (vers. 28)

Domnul Se prezint3 pe Sine insusi ca Fiu al Omului care a venit nu ca s fie slujit, ci El sa slujeasca, desi dreptul Lui era s& fie slujit. Daniel
7.9-14 arata aceasta intr-un fel dublu, pentru ca Isus poate fi identificat cu ,,Cel Batran de zile" si tot asa ca Fiu al Omului. Ca Batran de zile,
»mii de mii li slujeau si zece mii de ori zece mii stiteau Tnaintea Lui“ Tnainte de a coborf printre noi. Ca Fiu al Omului, ,toate popoarele,
natiunile si limbile“ Ti vor sluji. Dar intre acestea a avut loc timpul smeririi Sale, cand El S-a daruit pe Sine Insusi pentru slujire; si aceasta a
mers pana la punctul extrem de a-Si da viata ca rascumpérare pentru multi. in felul aesta pentru a cincea oara, incepand de la capitolul 16,
Domnul prezinta moartea SA inaintea apostolilor Sai; si de data aceasta El vorbeste despre virtutea ei rascumparatoare. Multumim lui
Dumnezeu ca suntem printre cei ,,multi“.

Doi orbi vindecati, martori ai puterii si harului lui Isus (vers. 29-34)

Scenele de incheiere ale evangheliei incep cu intamplarea referitoare la doi orbi, pe cand iesea din lerihon. Si Marcu si Luca il mentioneaza
numai pe unul din ei, al carui nume era Bartimeu, dar erau de fapt doi. Aceeasi situatie este vazuta in istorisirile despre scoaterea afara a
legiunii de demoni, pentru c& la sfarsitul capitolului 8 Matei ne spune de doi oameni, iar Marcu si Luca mentioneaza numai unul. In amandoua
cazurile erau doi martori ai puterii si ai harului lui Isus, iar Matei Ti mentioneaza cu prevederea legii lor cu privire la valabilitatea marturiei de
la doi oameni, in timp ce numai unul ar fi putut fi neluat in seama.Fiul lui David Se apropie acum pentru ultima oara de cetate. Acesti oameni
avusesera suficienta credinta ca sa-L recunoasca si primisera de la El vederea fizica pe care o doreau. Cu ochii deschisi, ei L-au urmat.
Aceasta era, desigur simbolic, nevoia spirituala a multimilor lui Israel. Numai daca ochii lor le-ar fi fost deschisi, L-ar fi vazut pe Mesia al lor in
Isus Tn ziua cercetarii lor. Situatia de astazi este asemanatoare. Deseori oamenii se plang de lipsa de lumina. Ce au ei nevoie in adevar este
vederea spirituala - adica: credinta - care ii va face in stare sa vada lumina, care s-a aratat atat de stralucitor in El.

Capitolul acesta se incepe cu prezentarea Domnului Insusi in lerusalim, potrivit profetiei lui Zaharia. Domnul spusese prin acest profet, si
acum dupa vreo cinci sute de ani magarita si magarusul erau gata la timpul potrivit, sub ingrijirea cuiva care imediat avea sa raspunda
cerintei Domnului. inc& o datd Domnul era clar dovedit Tnaintea lor ca Mesia si imparatul lor. El fusese n&scut din fecioars in Betleem, scos
din Egipt, si Se aratase ca marea Lumina in Galileea, asa cum spusese profetul. Acum, cand cele saizeci si noua de saptamani din Daniel 9 se
implineau, El a intrat ca imparat in cetatea Sa.Dar poporul a scapat din vedere faptul ca El avea sa fie bland, si mantuirea pe care avea s-0
aduca trebuie sa fie potrivita acestei trasaturi, si sa nu se bazeze pe puterea victorioasa. De aceea ei s-au poticnit de aceasta piatra de
poticnire.Totusi pentru un scurt moment se parea ca ei L-ar primi. Exemplul ucenicilor era molipsitor, si multimea il preamérea, salutandu-L
ca pe Fiul lui David si ca Acela care venea in Numele Domnului. Dar realitatea credintei lor a fost in curand pusa la proba, pentru ca pe cand
intrau n cetate se ridica intrebarea: ,,Cine este Acesta?” Raspunsul multimii nu arata nicidecum credinta. Spuneau: ,Acesta este Isus,



Profetul, Cel din Nazaretul Galileii.” Cu totul adevarat, desigur, pentru ca de acolo venea; dar ei nu mergeau mai departe decat ce era evident
chiar si celor care nu aveau credinta. Multi alti profeti intrasera mai inainte in cetate, si lerusalimul fi omorase.

Curatirea templului, care devenise o pestera de talhari (vers. 10-13)

Isus Se prezentase lor ca imparat, de aceea, ajungand in cetate, S-a dus direct la templu, centrul religiei lor, si Si-a afirmat puterea
imparateasca, prin curatirea lui. El facuse acest lucru chiar la inceputul slujirii Lui, cum ni se spune in loan 2; a facut din nou acest lucru, la
sfarsit. Cei care vindeau si schimbatorii de bani in templu aparusera din aranjamentele bune ale legii aratate in Deuteronom 14.24-26.
Oameni neevlaviosi se foloseau de aceasta indicatie pentru a schimba locurile din jurul templului intr-o pestera de talhari. Dumnezeu
intentionase ca templul S3u sa fie casa in care oamenii se apropiau de El cu cererile lor. ingrijitorii lui I-au schimbat intr-un loc unde oamenii
erau fnselati, si in felul acesta numele lui Dumnezeu era vorbit de rau. A intina sau a corupe templul lui Dumnezeu este un pacat de o
gravitate enorma. 1 Corinteni 3.17 arata acest lucru, n aplicatia lui la templul lui Dumnezeu din timpul de acum.

indurare pentru cei care nu aveau dreptul s3 intre in templu; lauda din gura pruncilor (vers. 14-16)

Dupa ce i-a scos afara pe acei oameni, Domnul Isus Si-a aratat indurarea chiar fata de cei care ar fi trebuit sa stea in afara templului. Celui
orb sau schiop fi era interzis sa se apropie: Livitic 21.18. lar 2 Samuel 5.6-8 ne spune despre hotararea lui David asupra lor; el spunea: ,sa nu
intre Tn casa.” Marele Fiu al lui David ajunsese acum in Sion si schimba hotararea lui David. Felul acela de oameni ,urati sufletului lui David*”
erau iubiti si binecuvantati in acea zi. Schimbatorii de bani erau oameni josnici, deformasera intelesul casei lui Dumnezeu si faceau pe
oameni sa-l vorbeasca de rau Numele. Vindecand pe cei in nevoie, Domnul Isus reprezenta in adevar chiar inima lui Dumnezeu, iar rezultatul
a fost laud&. Pana si copiii au ajuns sa strige: ,Osana Fiului lui David!“ Ei luasera strigatul de la oamenii mai mari.ins&si conducatorii religiosi
au fost martori ai lucrarilor de putere si de har, si spre marea lor nemultumire fi auzeau pe copii strigand. Domnul i-a aparat si,
recunoscandu-le simplitatea, a citat versetul din Psalmul 8 ca implinire in ei. Psalmul spune ,Ti-ai intemeiat lauda*“, in timp ce El a dat o
aplicare, spunand ,Ti-ai pregatit lauda“; dar in amandoua gandul este ca Dumnezeu implineste ceea ce doreste, si primeste lauda pe care o
cauta, prin lucruri mici si slabe. in felul acesta se aratd c& lauda este de la Dumnezeu si pentru El insusi. Asa a fost in acest caz. Cand
conducatorii erau nu numai tacuti, dar si impotrivitori, Dumnezeu a avut grija sa aiba lauda potrivita de pe buzele pruncilor.

Blestemarea smochinului si mutarea muntelui (vers. 17-23)

Pentru acel timp totusi cetatea si templul erau in ingrijirea acestor oameni necredinciosi; de aceea El i-a |asat si a iesit spre Betania pentru
noapte - locul in care se afla cel putin o casa care se incredea in El si il iubea. intorcandu-se a doua zi dimineata, El Si-a rostit sentinta
impotriva smochinului care nu avea decat frunze. Toate in afara pareau bine, dar nicio roada; si din acel smochin nu avea sa mai dea vreun
rod niciodata. Era cu totul condamnat. indata s-a uscat! intamplarea era atat de evident miraculoas& incat i-a ficut pe ucenici s& fie atenti si
sa puna intrebari.Raspunsul Domnului le-a indreptat gandurile de la smochin spre ,munte”. Smochinul era un simbol al lui Israel, indeosebi a
acelei parti a natiunii care se intorsese din captivitate si era acum in tara. Judecati ca natiune, nu era nimic in ei pentru Dumnezeu si erau
condamnati; si deoarece ei erau exemple alese din omenire, pomul fara rod face cunoscut faptul ca samanta lui Adam, ca oameni in firea lor
naturald, este condamnata si niciodata nu se va gasi in ei vreo roada pentru Dumnezeu. lerusalimul si templul lui incununau ,,muntele”, care
simboliza, cum gandim, intregul sistem iudaic. Daca ar fi avut credinta, ar fi inteles, mai dinainte ce avea sa faca Dumnezeu, mutand muntele
ca sa fie scufundat in marea natiunilor. Epistola catre Evrei arata cum sistemul iudaic, adica ,muntele” a fost aruncat in final in mare, cand
lerusalimul a fost faramat in anul 70 dupa Hristos.Necesara este credinta. Epistola catre Evrei o subliniaza, pentru ca in ea se afla marele
capitol al credintei. De fapt sistemul iudaic a fost doar o umbra a lucrurilor care vor veni, si nu adevarata imagine a lucrurilor. Era necesara
credinta pentru a intelege lucrurile, si multi care crezusera in Hristos nu aveau claritate cu privire la aceste umbre, asa cum este scris in
epistola catre Evrei. Omul credintei este cel care patrunde in realitatile pe care Hristos le-a introdus, si el se poate ruga cu incredere ca va
primi ce va cere.

Autoritatea Domnului Isus; condamnarea de catre ei insisi a conducatorilor religiosi (vers. 23-27)

Conducatorii religiosi au simtit ca sosirea lui Isus in lerusalim si lucrarile Lui minunate erau o provocare a autoritatii lor, de aceea s-au hotarat
sa se poarte cu agresivitate si sa-L puna in Tncurcatura. Au inceput o controversa, a carei istorisire continua pana la sfarsitul capitolului 22.
Aceasta ne-a adus trei parabole izbitoare de pe buzele Domnului, urmate de trei intrebari viclene din partea fariseilor si irodienilor, a
saducheilor si al unui invatator al legii; si toate acestea, incununtae apoi de intrebarea cea mare pusa de Domnul, care a facut ca toti
adversarii Sai sa amuteasca.Cerandu-I sa le spuna ce autoritate avea, preotii de seama socoteau ca aveau competenta sa-i aprecieze
valoarea. Raspunsul Domnului avea in el ceva practic, daca ei si-ar fi putut dovedi competenta, pronuntadu-se cu privire la o intrebare mai
neinsemnata, a autoritatii lui loan. Atunci ar supune si autoritatea Sa cercetarii lor. Aceasta indata i-a pus in incurcaturd. Daca ar fi
recunoscut botezul lui loan ca venind din cer, ei s-ar fi condamnat pe ei insisi, pentru ca n-au crezut in el. Daca l-ar fi respins ca fiind de la
oameni, si-ar fi pierdut popularitatea printre cei care il socoteau ca un profet. Aceasta popularitate le era foarte placuta, pentru ca ,au iubit
mai mult gloria oamenilor” (loan 12.43). Ei nu vroiau sa spuna ca botezul lui loan era de la Dumnezeu, si nici nu indrazneau sa spuna ca nu
era, asa cd s-au situat pe terenul ignorantei, spunand: ,,Nu stim.“ in felul acesta si-au distrus propria competents de a judeca si au pierdut
orice teren posibil sau impotrivire cand Isus a refuzat sa-Si descopere autoritatea. Puterea lui Dumnezeu pe care El o avea si I-au atribuit-o
lucrarii diavolului, asa cum am vazut mai fnainte in aceasta evanghelie.Domnul ia acum initiativa, cu parabolele Sale. Oprindu-ne la ele vom
vedea cum cea dintai se refera la raspunsul lor ca fiind sub lege; a doua, la raspunsul lor cand au fost puse la incercare prin prezenta
Domnului pe pamant; a treia este profetica si considera raspunsul care va fi dat evangheliei. Este urmarita ordinea divina: legea, Mesia,
evanghelia.

Parabola celor doi fii; raspunderea lor sub lege (vers. 28-32)

Domnul Isus o deschide pe cea dintai cu cuvintele: ,,Ce ganditi?" pentru ca a supus judecatii lor aceasta parabola si le-a permis sa se
condamne ei insisi. Parabola celor doi fii din Luca 15 este mai lunga, in timp ce aici avem o parabola a doi fii, foarte scurta, totusi in
amandoua sunt descrise aceleasi doua clase: conducatorii religiosi pe de o parte, vamesii si pacatosii de cealalta. Aici totusi gasim
responsabilitatea lor sub lege, in timp ce in Luca 15 afldm primirea lor potrivit harului evangheliei.in multe pasaje din Vechiul Testament
imaginea viei 1l arata pe Israel sub lege; de aceea cuvintele ,Du-te astdzi de lucreaza in via mea"” exprima porunca Domnului. Aceste cuvinte



sunt deseori citate ca si cum ele i-ar indemna pe crestini sa slujeasca Domnului in evanghelie, dar nu acesta le este intelesul, daca le citim in
contextul lor. Imaginea care ni s-ar aplica noua este cea a lucratorului in ,seceris” si nu in ,vie“, asa cum vedem in capitolul 9.38; loan
4.35-38 si in alte locuri. Cuvantul cel mare de sub lege era: ,sa FACI“; pentru ca il punea pe om sa lucreze; dar din faptele legii nimeni n-a
fost indreptatit.Acest lucru se poate vedea in aceastd parabola, pentru ca niciunul din acesti doi fii n-a fost caracterizat de ascultare deplina.
Unul facea o marturisire frumoasa in cuvinte, dar era cu totul neascultator. Celalalt mai intai a refuzat foarte clar indemnul dat dupa aceea
insa a fost adus la pocainta, si ascultarea a urmat. Tot asa preotii de seama si batranii se inselau pe ei insisi prin marturia lor religioasa, in
timp ce vamesii si desfranatele se pocdiau si intrau in impéaréatia lui Dumnezeu. In versetul 32 Domnul pune clar acest lucru in legaturd cu
slujba lui loan. El a venit la sfarsitul perioadei legii, chemand la poc&inta pe cei care o calcasera. in felul acesta Domnul insusi pune aceasta
parabola in legatura cu legea, si nu cu evanghelia.

Parabola viticultorilor: niciun rod pentru Dumnezeu; purtarea rea fata de profeti si omorarea Fiului (vers. 33-42)

Parabola viticultorilor urmeaza. Notam, via inca exista; si ,via Domnului Ostirilor este casa lui Israel” (Isaia 5.7). Acum avem nu numai
incapacitatea lor sub lege, ci si purtarea lor rea fata de toti profetii prin care Dumnezeu Se adresa constiintei lor, si apoi in final misiunea
Fiului, care a venit ca ultima punere la proba. ,Viticultorii“ din parabola reprezinta in mod evident pe conducatorii responsabili ai lui Israel,
care acum nu numai ca au repetat insuccesul lor de a aduce vreun rod pentru ,stapan”, dar si-au incununtat rautatea prin omorarea Fiului.
Doreau ca toatd mostenirea s fie pentru ei. in felul acesta Domnul face rezumatul acuzatiei impotriva lui Israel in aceste trei puncte: nicio
roada pentru Dumnezeu; purtarea rea fata de slujitorii Sai, profetii; respingerea si omorarea Fiului.Dupa ce a prezentat parabola, El a spus:
,Deci, cand va veni stapanul viei, ce va face el viticultorilor acelora?” - supunand judecatii lor soarta pe care o meritau aceia. Cei care | se
impotriveau, desi priceputi in lucrurile care priveau propriile lor interese erau cu totul marginiti si foarte orbiti fata de orice lucru spiritual. De
aceea n-au reusit sa inteleaga sensul parabolei, si au dat un raspuns care prezicea soartea nenorocita care era asupra capetelor lor. Se aflau
in situatia prezentata de doua cuvinte: nimiciti si deposedati.Domnul a socotit ca fiind corecta sentinta pe care ei insisi si-au dat-o, citand
Psalmul 118.22, 23, in felul acesta intarind-o. El era piatra pe care ei, ziditorii, au lepadat-o. Ea nu se potriveste nicidecum cladirii pe care ei
insisi si-au facut-o, si L-au respins. Va veni o zi cand El va fi aratat ca temelie si se va realiza cladirea pe care Dumnezeu o are in vedere; si
acest eveniment minunat va aduce cu sine nimicirea celor rai si a cladirii lor.

Rezultatul actual al respingerii Lui; imparatia luata de la ei; o natiune nascuta ,deodata” la inceputul mileniului (vers. 43, 44)

in versetul 43 si la inceputul versetului 44 avem rezultatele de acum ale respingerii Lui. El devine o piatra de poticnire pentru conducatorii lui
Israel si pentru multimea poporului, si prin urmare ei sunt sfaramati ca natiune. Aceasta s-a implinit in final cand lerusalimul a fost distrus.
Imparatia lui Dumnezeu fusese stabilitd in mijlocul lor prin Moise, si acum era luata de la ei si avea sa fie dat& intr-o altd forma unei ,natiuni“
care va produce roade potrivite. Profetii din vechime dadeau pe fata pacatul poporului, asa cum vedem in scripturi ca Deuteronom 32.21;
Isaia 55.5; 65.1; 66.8. Aceasta natiune ,,se va naste deodata“ la inceputul perioadei milenare; adica ei vor fi nascuti din nou si astfel vor avea
o fire care isi gaseste placerea in voia lui Dumnezeu, care fi face sa aduca roade. Noi, crestinii, anticipam faptul acesta, dupa cum vedem in 1
Petru 2.9. Rascumparati si nascuti din nou, am fost scosi din intuneric si adusi la lumina minunata a lui Dumnezeu, si in felul acesta suntem
facuti in stare, ca ,natiune sfanta“, sa aratam virtutiile Celui care ne-a chemat. Aceasta desigur, aducand rod care este spre gloria Lui.Ultima
parte a versetului 44 se refera la ce se va intampla celor necredinciosi la inceputul mileniului. Cuvintele Domnului se arata ca o referire la
Daniel 2.34, 35, si explica rezultatul care sfarama al celei de a doua veniri, asupra oamenilor, iudei sau dintre natiuni. Deci invatatura acestor
doua versete cuprinde sfaramarea nationala a lui Israel ca o consecinta a respingerii lui Hristos, inlocuirea lor cu o noua ,natiune”, si
nimicirea finala a tuturor adversarilor cand Domnul Isus Se va arata intr-o flacara de foc.

Preotii de seama si carturarii care cautau sa-L prinda (vers. 45, 46)

Auzind aceste lucruri, preotii de seama, cu gandirea lor intunecata, au inceput sa-si dea seama ca El vorbise despre ei, si ca ei fara voie se
condamnasera pe ei insisi. Ce zguduire trebuie s le fi dat acest lucru! In infrangerea lor se gandeau sa-L ucida, si erau retinuti numai pentru
moment de teama opiniei poporului. In versetul 26 am vazut cum teama de popor a pus o retinere asupra vorbirii lor. in versetul 46 ea pune
o retinere asupra faptelor lor.

Parabola nuntii fiului de imparat; chemarea evangheliei (vers. 1-4)

Dar Domnul Si-a continuat linistit ce avea sa le spuna, incat la inceputul acestui capitol avem parabola nuntii fiului de imparat, care prezice
ziua evangheliei ai carei zori aveau sa se arate. Nu este pusa intrebarea: ,Ce ganditi?" despre aceasta parabola, pentru ca ea trece cu totul
de gandirea oamenilor. Ea este de asemenea deosebitd de celelalte doud parabole, pentru c& incepe cu aceste cuvinte: ,imparatia cerurilor
s-a asemanat cu.” Oamenii vin sub autoritatea cerului prin primirea invitatiei lui Dumnezeu, cand prabusirea este intreaga, cum este
exemplificatd in alte parabole. Acum avem s& auzim din nou ceva nou, intocmai cum am facut in capitolul 13.in parabola aceasta impératul
nu cere nimic de la nimeni. El da in loc sa ceara. El are de asemenea un “Fiu“ in cinstea caruia face o sarbatoare de nunta, trimitandu-si robii
sa-i invite pe oameni. Cat de potrivit exprima invitatia aceasta mesajul evangheliei: ,Am pregatit... toate sunt gata; veniti la nunta!“ Pregatite
prin jertfirea lui Hristos. Sunt gata, deoarece lucrarea Lui s-a implinit. De aceea acum nu se mai aude: ,Mergeti, faceti“, ci ,Veniti!"

Invitatia neprimita de iudei; indreptata spre toti (vers. 6-10)

Mai intai chemarea s-a indreptat spre ,cei invitati“, un numar de oameni privilegiati inhtr-un mod special. Vedem implinirea acestui fapt in
cele dintéi capitole ale Faptelor Apostolilor. Pentru scurt timp evanghelia s-a vestit numai iudeilor, dar cei mai multi dintre ei n-au primit-o,
ocupati cu avantaje pamantesti, in timp ce unii s-au impotrivit, persecutand si omorand pe unii dintre cei care le vesteau evanghelia, cum se
vede in cazul lui Stefan. Cel dintai stagiu s-a sfarsit cu distrugerea lerusalimului, despre care s-a spus mai dinainte in versetul 7.Apoi invitatia
s-a Indreptat spre mai multi, cum vedem in versetele 9 si 10. in parabola din Luca 14 vedem un singur rob, care reprezinta fara indoiala pe
Duhul Sfant; aici se spune de multi robi, care reprezinta instrumentele omenesti pe care le poate folosi Duhul. Ei ies la drumuri, invitand pe
toti pe care i intalneau, rai sau buni. Duhul poate ,sili“ pe oameni sa vina, ca in Luca 14; robii sunt Tnvatati sa invite pe oricine din cei pe care
fi Intalneau. Nu toti aveau sa raspunda, dar in felul acesta nunta avea sa fie plina de oaspeti. Cel care predica evanghelia n-are de ce sa se
impiedice de intrebari cu privire la harul alegerii lui Dumnezeu. Simplu, el are sa mearga mai departe cu cuvantul catre toti cei pe care fi
intalneste, aducand inauntru pe toti cei care vor raspunde, pentru ca Dumnezeu va atinge inimile oamenilor.



Prezenta lui Dumnezeu si cel fara haina de nunta (vers. 11-14)

A doua parte a parabolei, versetele 11-14, arata ca, asa cum este intotdeauna cand te referi la lucrarea omeneasca, ce este nereal poate
intra Tnauntru si poate ramane pentru un timp. Dar neacceptand haina de nunta, omul acela a refuzat sa dea cinste fiului imparatului. Cand a
intrat imparatul, el a fost descoperit si a fost aruncat in adevaratul lui loc, in intunericul de afara. Prezenta divina va da pe fata tot ce este
nereal si va descurca toate. Am vazut acest lucru n capitolul 13 si fl vom mai vedea in capitolul 25.

Un principiu divin: ce este al Cezarului si ce este al lui Dumnezeu (vers. 15-22)

Fariseii erau acum dezamaégiti, cum se vede si din faptul ca au ajuns la o alianta cu irodianii, pe care i dispretuiau. intrebarea lor cu privire la
tribut era gandita cu viclenie, ca sa-L faca sa-Si piarda bunul nume fata de Cezar sau fata de popor. Au inceput cu ceea ce intentionau sa fie o
magulire, care insa era o simpla afirmatie a adevarului. El era adevarat. El fi invata pe oameni calea lui Dumnezeu in adevar. El era in totul
mai presus de toti ceilalti. Cerandu-le moneda pentru tribut, El le-a aratat ca in mod evident ea era pentru Cezarul, pentru ca chipul lui era pe
ea. Daca este a Cezarului, sa-i fie data lui; dar apoi El ii pune in prezenta lui Dumnezeu. Au dat ei lui Dumnezeu lucrurile care erau ale Lui?
Acest raspuns minunat nu numai ca i-a uimit, dar i-a si atins in constiinta lor, incat au plecat. Domnul Isus a precizat un principiu mare,
aplicabil tuturor dintre noi, atat timp cat suntem sub autoritatea oricarui fel de Cezar. Trebuie s& dam Cezarului toate drepturile lui, dar
lucrurile care sunt ale lui Dumnezeu sunt mult mai inhalte si mai mari decat tot ce este al lui.

invierea care ne conduce intr-o altd lume; necunoasterea Scripturii si a puterii lui Dumnezeu (vers. 22-33)

Intrebarea expusa de saduchei era bine gandita cu un obiect dublu, s&-L incurce pe Isus si s&-si bata joc de credinta in inviere, care pentru
mintea lor insemna numai o restabilire pentru viata in conditiile obisnuite in lumea aceasta. Fara indoiald, ei se simteau siguri ca in final Isus
Se va rusina si ei insisi vor fi intariti in necredinta lor. Dar raspunsul Domnului a aratat ca invierea ne introduce intr-o alta lume, unde
predomina conditii diferite; si El a citat Exod 3.6, aratand ca in zilele lui Moise, patriarhii existau intr-o alta lume, desi inca nu erau inviati din
morti. Faptul c& duhurile lor erau acolo, garanta ca in cele din urmé ei vor fi acolo in trupuri inviate.in acele zile preotii erau in majoritatea lor
din secta saducheilor, si Domnul nu i-a crutat in mustrarea lor directa. ,Va rataciti“ au fost cuvintele Sale neatragatoare, si le-a indicat sursa
greselii lor: ei nu cunosteau nici Scripturile, pe care ziceau c& le explica, nici puterea lui Dumnezeu, C&ruia marturiseau ca i slujesc. Aceasta
dubld greseald este la baza intregii necredinte religioase moderne. intai, Scripturile sunt deseori citate gresit si intotdeauna intelese gresit. in
al doilea rand, in gandirea lor Dumnezeu este atat de dezgolit de puterea si de gloria Sa, incat se creaza dificultati fara numar. Sa fie
recunoscuta puterea Sa, si dificultatile vor inceta sa existe.

Dragostea - porunca cea mai mare (vers. 34-40)

Raspunsul Domnului a uimit pe toti care I-au auzit. Desigur, era cu totul nou pentru ei, chiar si pentru farisei, care niciodata nu fusesera in
stare sa-i faca pe saduchei sa amuteasca in felul acesta. Auzind, fariseii au venit impreuna, si unul din ei a pus Domnului intrebarea lui
despre lege, aducand fnainte un lucru pe care deseori il discutasera intre ei. El se gandea la cele zece porunci din Exod 20, insa Domnul I-a
indreptat spre Deuteronom 6.5 si a addugat Leviticul 19.18. Cerinta legii este rezumata intr-un cuvant: dragostea. intai, dragostea fats de
Dumnezeu; in al doilea rand, dragostea pentru aproapele. Cand apostolul Pavel ne spune ca ,dragostea este implinirea legii“ (Rom. 13.10), el
doar spune cu alte cuvinte ceea ce a spus Isus aici (vers. 40).Cele trei parabole i-au adus fata in fata cu harul evangheliei; celor trei intrebari
li s-a raspuns in asa fel incat sa imprime asupra lor dragostea, ca cerinta suprema a legii. Fata de aceasta dragoste ei erau straini.

Fiu al lui David - si totusi Dumhnezeu (vers. 41-46)

Pe cand ei erau inca impreuna, Domnul Isus le-a pus marea Lui intrebare: ,Ce ganditi voi despre Hristos? Al cui Fiu este?” Ei stiau ca trebuia
sa fie Fiul lui David; dar de ce David a trebuit sa-L cheme Domnul lui, in Psalmul 110, ei nu stiau. Singura solutie a acestei probleme fusese
data in Matei 1. ,Isus Hristos, Fiul lui David” este ,Emanuel, care tradus este: Dumnezeu cu noi“. Odata ce credinta prinde acest adevar,
intreaga pozitie este clara ca lumina soarelui. Daca aceasta este refuzata, cum faceau acesti sarmani farisei, totul este intunecat. Ei erau in
intuneric. Nu puteau raspunde niciun cuvant, si incurcatura lor era atat de completa incat n-au mai indraznit sa-I puna vreo intrebare.Totusi,
desi ei terminasera cu El, Domnul nu terminase cu ei. Venise acum timpul sa dea pe fata pe acesti fatarnici in prezenta multimilor, care erau
sub influenta lor.

Cuvinte aspre despre caracterul conducatorilor lor (vers. 1-4)

Capitolul acesta inscrie cuvinte arzatoare. in cateva zile multimea, influentat de acesti oameni, va striga sa fie omorat. Raspunderea si vina
lor au crescut mult prin aceasta instiintare pe care Domnul le-a dat-o cu privire la adevaratul caracter al conducatorilor lor.El a inceput
dandu-le locul pe care il pretindeau, ca reprezentanti ai legii lui Moise. De aceea poporul avea sa tina legea asa cum o auzeau de pe buzele
lor. Totusi ei aveau grija sa se fereasca sa nu-i ia pe ei ca exemple. Vietile lor contraziceau legea pe care o prezentau. Dadeau legi pentru
altii, fara niciun pic de constiinta de a le tine si ei insisi. Aceasta o arata Domnul in versetul 4, si este greseala comuna a oamenilor religiosi
de profesie, carora le place sa dea directii altora, dar pentru ei toate sa fie usoare.

Dornici de intaietate (vers. 5-13)

Apoi, in versetele 5-12, El expune placerea lor de a fi luati in seama si de a fi socotiti superiori. Totul era de ochii oamenilor. La sarbatori - in
societate - in sinagogi - in cercul religios - in piete - ei doreau locul cel dintai, ca rabini sau domni. Ucenicul lui Hristos are sa fie intr-o pozitie
exact opusa acesteia; s& punem adanc in inimé& lucrul acesta. injosirea unor astfel de oameni este numai un lucru al timpului. Se presupune
ca ei ar fi semne care sa indrepte spre imparatie, dar de fapt ei erau piedici. Nu intrau nici ei, si impiedicau si pe altii.

Mai mare sentinta; fii ai gheenei (vers. 14, 15)

Mai mult, ei foloseau pozitia lor ca sa jefuiasca pe saraci si pe vaduvele fara aparare, acoperindu-si faradelegile cu parada rugaciunilor lungi.
De aceea vor primi o sentintd mai mare. Rugaciunile lungi pot impresiona multimea, dar nu-L impresionau pe Domnul! S& ne amintim de



acest lucru si noi insine, s&-1 evitam. Indr&znim s& spunem ca niciunul care are o dorintd adanca si este constient de prezenta lui Dumnezeu,
nu poate cutreiera printr-un labirint de cuvinte. Asa cum ne da indicatia Eclesiastul 5.2, cuvintele Iui trebuie sa fie putine.Zelul mare de a face
prozeliti este caracteristic gandirii fariseice, si cuvintele Domnului in versetul 15 expun o trasatura importanta a unui prozelitism. El arata si
subliniaza caracterul celor care fac prozelism in cei care devin prozeliti. Fariseii erau fii ai gheenei, iar convertitii lor erau la fel, intr-un fel
dublu. De aceea este intotdeauna tendinta pentru astfel de oameni sa devina tot mai rai, pana ce totul ajunge copt pentru judecata.

Calauze oarbe (vers. 16-24)

in versetele 16-22 Domnul condamna inv&taturile lor ciudate. Deosebirile pe care le ficeau ei intre templu si aurul templului, intre altar si
darul de pe el, puteau face intr-un mod nechibzuit sa fie priviti cu admiratie ca si cum ar avea ganduri foarte superioare; in realitate
deosebirile lor erau simple inchipuiri si numai o dovada a orbirii si nebuniei lor. Tot asa si cu alte lucruri: minutiosi cu privire la lucruri
neinsemnate, multa neglijenta cu privire la lucrurile insemnate - fie in mod pozitiv, cu privire la lucrurile pe care le practicau, ca in versetul
23, sau negativ, referitor la cele ce refuzau, ca in versetul 24. intr-adevar, erau orbi, si acest tip de orbire este de asemenea foarte comun
astazi.

Curatirea exterioara, de ochii oamenilor (vers. 25-28)

Versetele 25-28 expun o alta caracteristica periculoasa: ei se interesau numai de curatirile exterioare, ca sa apara bine in ochii oamenilor. Ei
nu se preocupau de partea dinduntru care este pentru ochii lui Dumnezeu. Ei erau cu mai multa grija de ntinarea posibila prin contactul cu
lucrurile din afara, si cu lipsa de grija in ce priveste intinarea care venea dinauntrul lor. Ca rezultat, ei insisi deveneau centre de intinare pe
care n-o dobandeau de la altii, ci ei o dadeau si altora. Acesta este un rau foarte subtil, si sa ne rugam sa fim feriti de orice urma a lui.

Ucigasi ai profetilor lui Dumnezeu (vers. 29-33)

in final, in versetele 29-33 Domnul {i invinuieste ca erau ucigasi ai profetilor lui Dumnezeu. Ei zideau morminte pentru profetii de altadat3,
pentru ca nu simteau insemnatatea cuvintelor lor, ci erau Tn adevar copii ai celor care 1i omorasera. Si, potrivit principiului din versetul 15, ei
se dovedeau a fi de doua ori mai rai; ca fii ai acelor ucigasi; ei umpleau masura pacatelor parintilor lor si sfarseau fara nicio indoiala in
condamnarea gheenei.Acest pasaj ne reda cea mai teribila invinuire de pe buzele Domnului Isus, din cele ce au fost scrise. El niciodata n-a
spus astfel de lucruri vreunui sarman vames sau pacatos. Aceste cuvinte aspre au fost pastrate pentru fatarnicii religiosi. Har si adevar se
aratau celor care marturiseau ca sunt pacatosi. Prezentarea adevarului fara mentionarea harului era rezervata celor fatarnici.

lerusalimul - casa pustie, fara Isus (vers. 37-39)

Sangele unui lung sir de martiri a ajuns sa fie la usa acelei generatii; si acum pentru ultima data lerusalimul avea ocazia sa-si gaseasca
refugiul sub aripile lui lahve, care era printre ei in Persoana lui Isus. Deseori El ar fi dorit sa-i adaposteasca, asa cum marturisesc Psalmii, si
deseori Isus a dorit sa-i adune in timpul cand a trait printre ei; dar ei n-au vrut. Ca urmare, casa frumoasa din lerusalim, altadata recunoscuta
de lahve, acum nu mai era recunoscuta. Ea era numai casa lor si era pustie. Si El, care ar fi umplut-o, acum pleca din ea, ca sa nu mai fie
vazut pana ce ei vor zice: ,Binecuvantat este Cel care vine in Numele Domnului.” Ei nu vor spune aceste cuvinte, asa cum arata Psalmul 118,
pana ce va sosi ziua ,pe care Domnul a facut-o“, cand ,piatra pe care au lepadat-o ziditorii devine cap de unghi.”

Semnele sfarsitului veacului; inceputul durerilor (vers. 1-13)

Tot ce am citit, Tncepand cu capitolul 21.23, a avut loc in curtea templului. Acum, in capitolul 24.1, Domnul Isus pleca de acolo si ucenicii
doreau sa-l atraga atentia la unele cladiri marete - si aceasta a adus din partea Lui prezicerea ca toate vor fi daramate pana la temeilie.
Aceasta i-a facut sa intrebe de timpul cand se vor implini cele spuse de El, pe care ei le-au pus in legatura cu sfarsitul veacului. Cele dintai
cuvinte din raspunsul Lui arata ca precizerile Lui sunt ca sa ne instiinteze si sa ne pregateasca, si nu numai sa ne satisfaca oarecum
curiozitatea sau chiar si dorinta noastra dupa o cunoastere adevarata. Avem nevoie sa luam seama la noi insine.Sunt prezisi Christosi
mincinosi, impreuna cu razboaie si vesti de razboaie, dar acestea nu vor indica sfarsitul. Vor fi foamete, cutremure de pamant, la fel si
razboaie, dar acestea vor fi numai inceputul durerilor. Impreuna cu acestea vor fi persecutii si unii ucenici vor fi martiri; va fi apostazie a
unora care au marturisit c& erau ucenici, se vor ridica profeti mincinosi, farddelegea se va inmulti si multi vor da fnapoi in inima lor. intr-un
timp ca acesta, cei adevérati se vor arata rabdatori pana la sfarsit, cand salvarea va veni la ei. Mai mult, tot timpul Dumnezeu isi va mentine
martorii Sai prin toate natiunile, si cand toate acestea se vor implini, va veni sfarsitul.De trei ori in aceste versete Domnul vorbeste despre
Lsfarsit” si in fiecare caz El Se refera la sfarsitul veacului, asa cum il intrebasera ucenicii. Pentru adevaratii Sai ucenici, caracterizasi de
rabdare, sfarsitul le va aduce salvare. El subliniaza intai acest fapt, inainte de a spune ca aceasta va aduce judecata pentru dusmanii Sai.

Evanghelia aceasta a imparatiei (vers. 14)

Sa notam ca este vorba de ,evanghelia aceasta a imparatiei”, care trebuie sa fie predicata in toata lumea inainte de a veni sfarsitul; ea este
evanghelia pe care Domnul insusi o predicase - cap. 4.23; 9.35 - care anunta imparatia ca fiind la usile lor. Evanghelia pe care o predicam
astazi - vezi 1 Corinteni 15.1-14 - nu putea fi vestita in caracteristica pe care o are ea inainte de moartea si invierea lui Cristos.

Uraciunea pustiirii (vers. 15-20)

La timpul sfarsitului uraciunea pustiirii, despre care se vorbeste in Daniel 12.11, va fi in locul sfant; si este vorba de lerusalim, cum arata
versetul 16. Evident, va fi din nou un templu cu locul lui sfant in timpul sfarsitului, ca s fie pangérit de idolatria celei mai mari uraciuni. in
acel timp se va implini profetia din capitolul 12.43-45: duhul necurat al idolatriei va intra in popor cu o putere de sapte ori mai mare. Si cei
mai multi dintre ei vor accepta uraciunea care va sta in locul sfant - foarte probabil ,,chipul fiarei“ despre care se vorbeste in Apocalipsa
13.14, 15. Din cauza acestei pustiirii a faradelegii ajunsa la culme va cadea peste ei carmuirea lui Dumnezeu.Aceasta venire a uraciunii va fi
un semnal pentru cei credinciosi ca necazul cel mare a inceput, si ca scaparea lor este in fuga din lerusalim si din ludeea, unde cuptorul
necazului va fi cel mai fierbinte. Domnul vorbea ucenicilor S3i, care in acel moment erau niste israeliti credinciosi care il inconjurau pe Mesia
al lor pe pamant, desi pentru timpul de acum ei aveau sa fie ziditi in temelia Adunarii care avea sa fie. De aceea in acel moment ei nu



reprezentau Adunarea, ci ramasita credincioasa a lui Israel, care inca observa cu grija legea sabatului (versetul 20), si unii dintre ei locuiau in
ludeea. A fugi indata va fi partea lor. Aceasta este ih armonie cu ce se prezinta simbolic in Apocalipsa 12.6.

Necazul cel mare (vers. 21.22)

Necazul cel mare este cu totul fara precedent si niciodata nu va putea fi ceva egal cu el, va intrece orice. Aceasta o precizeaza Domnul in
versetul 21; si motivul pentru care este asa, pe care cartea Apocalipsa ni-l arata, va fi un timp de trimitere a maniei din ceruri - varsarea
potirelor de judecata. Va fi nu numai cazul unor oameni chinuind alti oameni, sau al unei natiuni lovind alta natiune, asa cum vedem atat de
izbitor astazi, ci va fi pedeapsa lui Dumnezeu lovind natiunile, in timp ce face o socoteald cu ele. Mania lui Dumnezeu este ,, descoperita din
cer” (Rom. 1.18), desi inca nu executata, si, in ce priveste natiunile, ea va cadea in acest timp. Natiuni ca acestea se gasesc numai in lumea
aceasta; ele nu exista dincolo de mormant, desi tot oamenii le compun.Vor fi suflete alese pe pamant in timpul necazului celui mare si pentru
ele se vor scurta zilele, asa cum ne spune versetul 22; asa cum se spune in Romani 9.28, Domnul ,va scurta lucrarea... pe pamant”, si
aceasta, pentru ca o ramasita sa fie salvata. Astazi Dumnezeu arata indurare prin evanghelie, si El a facut o foarte indelungata lucrare timp
de dou&zeci de veacuri; cand El isi va ardta mania, aceasta se va face repede, scurtdnd-o in dreptatea Sa. Un timp scurt de trei ani si
jumatate va fi totul, asa cum aratd alte scripturi. In felul acesta bunatatea lui Dumnezeu se va arata si in indurare si in manie.

Semne si minuni de la diavolul (vers. 23-25)

in timpul acela diavolul va stii foarte bine c& venirea lui Hristos va avea loc foarte curand; de aceea el va produce confuzii, ridicand oameni
inselatori pe care ii va darui cu puteri supranaturale, sperand sa insele pe cei alesi care asteapta toate de la Domnul. Versetul 24 spune clar
c& nu toate semnele miraculoase sunt de la Dumnezeu. Ele sunt de dou3 feluri: divine si diabolice. in cele divine este 0 manifestare a
caracterului divin in har si Tn putere; cele de la diavolul pot fi deseori potrivite firii pacatoase sau inspaimantatoare sau atractive pentru
oamenii neintorsi la Dumnezeu. Cei de astazi care au dorinte aprinse pentru ce este miraculos sa aiba mare grija ca nu cumva sa fie inselati.

Fiul Omului venind pe norii cerului ( vers. 26-30)

Venirea adevaratului Hristos al lui Dumnezeu va fi marcata de cea mai mare publicitate posibila, ca fulgerul. Nimeni nu va avea nevoie sa se
duca intr-un desert indepértat sau intr-o camera secretd pentru a-L vedea. intocmai cum vulturii se afla oriunde este cadavrul, asa va fi El in
judecata oriunde se afla oameni stricandu-se in putrefactia si epidemia pacatului.Necazul cel mare va fi urmat de Tncetarea si rasturnarea
puterilor existente, atat in cer cat si pe pamant, si atunci Fiul Omului Se va arata in gloria Sa. De doua ori spusese Domnul mai Thainte despre
~semnul profetului lona” (12.39, 40; 16.4), ca Fiul Omului va fi trei zile in mormant. Aici avem semnul Fiului Omului in cer - semnul ca in
sfarsit Dumnezeu este gata sa-Si declare drepturile pe acest pamant rebel si sa le aplice prin Omul planului si alegerii Sale. Acestea sunt
doua semne mari. Cine va putea spune care din ele este mai mare? Amandoi sunt tot atat de mari la timpul lor, si ele ne recomanda
inchinare, adorare.

Strangerea celor alesi de pe pamant pentru binecuvantarea mileniului (vers. 31)

Dupa ce Se va arata in gloria Sa, El ii va aduna impreuna pe alesii Sai, pe acei pentru care zilele necazului celui mare vor fi fost scurtate.
Aceasta strangere va fi indeplinita prin slujirea ingerilor si semnalizata cu un mare sunet de trambita; va fi implinirea sarbatorii trambitelor
(Levitic 23.24, 25), intocmai cum Pastele fusese implinit prin moartea lui Hristos, iar Cincizecimea prin darul Duhului si formarea Adunarii.
Aceasta strangere a celor alesi este in vederea binecuvantarii mileniale; nu este nicio mentiune de vreo rapire in cer, sau chiar de inviere,
pentru ca aici este vorba de strangerea impreun& a unor oameni vii de pe pdmant. in capitolul 16 Domnul descoperise c& El va zidi Adunarea
Sa, insa chemarea si destinul ei ceresc nu fusesera descoperite; de aceea nu trebuie sa punem Adunarea in versetul 31.

Parabola smochinului; invierea nationald; generatia necredincioasa (vers. 32-35)

Cu versetul 32 se incepe o serie de parabole si de cuvinte cu caracter de parabola. Smochinul este o parabola a iudeului; si cand vedem o
inviere a vietii nationale cu acest popor, stim ca vara este aproape, dar pana ce toate lucrurile se implinesc si vine acest timp, ,,generatia
aceast” nu va trece. Domnul a vorbit de multe ori despre aceasta generatie - vezi 11.16; 12.39, 45; 16.4. Este o generatie foarte veche si
care se mentine, pentru ca Moise a vorbit despre ea in Deuteronom 32.5 si 20: ,sunt o generatie stricata, fii in care nu este credinta“.
Generatia necredincioasa isi va afla soarta cand va veni Domnul Isus, nu mai fnainte. Ei vor trece, dar cuvintele lui Hristos vor ramane.

Ziua si ceasul necunoscute (vers. 36-41)

Timpul exact al venirii Sale este un secret cunoscut numai de Tatal, care a asezat timpurile sau vremurile sub propria Sa autoritate (Fapte
1.7); si pentru ca asa stau lucrurile, timpul acela va veni ca o supriza totala pentru o lume nepasatoare. Va fi intocmai ca in zilele lui Noe:
oamenii ocupati in totul cu placerile lor, pana ce judecata a cazut peste ei. Atunci va avea loc o despartire intre oameni. Se vor implini cele
spuse in Tefania 3.11-13, cei nelegiuiti vor fi luati de judecata; cei necajiti si saracii poporului care se vor increde in Numele Domnului vor fi
lasati pentru binecuvantarile mileniului - si acestia sunt ,ramasita lui Israel”.

indemn la veghere si slujire cu credinciotie (vers. 42-51)

Ajunsi la versetul 42, din nou vedem cum Domnul a folosit aceste realitati profetice ca sa Se refere la purtarea ucenicilor Sai. Pentru ca ei nu
stiau ceasul, trebuiau sa fie veghetori si credinciosi in slujirea lor. Robul caruia i s-a incredintat o sarcina trebuie sa-si indeplineasca
raspunderea. Facand asa, va fi binecuvantat si rasplatit. Pe de alta parte, este posibil pentru oameni sa ia locul de robi si totusi sa fie rai.
Acestia nu vor tine seama de raspunderea pe care o are un rob si vor incepe sa bata pe cei care sunt impreuna - robi, spunand in inimile lor:
,Stapanul meu intarzie sa vina!“ Acesta este intotdeauna gandul lumii. Ei asculta cele despre profetie si apoi spun: ,Viziunea pe care o vede
el este pentru multe zile de acum Tnainte si profeteste pentru timpuri indepartate” (Ezechiel 12.27). Adevaratul rob cauta sa fie pregatit
pentru venirea apropiata a Domnului si ingrijeste de interesele Lui in timp ce asteapta.Versetele 50-51 arata ca ,robul rau” nu este un om
care sa fi cazut grav si totusi in adancul sufletului lui sa fie un rob adevarat, ci un om in intregime fals. Stapanul lui 1l va judeca si ii va randui
partea cu cei fatarnici, pentru ca este un fatarnic. Are parte de judecata celor care sunt asemenea lui. Cand cel fatarnic este dat pe fata si



judecat, este plangere si scrasnire de dinti.
Parabola celor zece fecioare; imparatia cerurilor, notiune mai larga decat Adunarea

Parabola celor zece fecioare deschide acest capitol. Lumea prezinta o scena foarte incurcata in orice directie. Venirea Domnului va aduce o
clarificare in toate. Am vazut aceasta in parabola graului si neghinei si in cea a navodului aruncat in mare, in capitolul 13, si din nou in
versetele de la sfarsitul capitolului 24. Acelasi mare fapt il intalnim din nou in aceasta asemanare a imparatiei cerurilor. Domnul mentionase
Adunarea mai thainte, Tnsa aici El nu spune: ,Atunci Adunarea se va asemana...”, ci ,imparatia cerurilor”, care este o notiune mai larga, desi
o include si pe ea. De aceea cele ,zece fecioare” nu reprezinta Adunarea intr-un mod distinctiv, desi ea este inclusa in scopul parabolei.De
aceea este desigur corect sa aplicam aceasta parabola si sfintilor din timpul de acum - noua insine. Fecioarele ,,au iesit” sa intampine mirele,
si noi am fost chemati afara din lume ca sa asteptam pe Domnul. A intervenit o perioada de uitare si de adormire in istoria Adunarii. Un
strigat plin de entuziasm cu privire la venirea Domnului a rasunat, un strigat care spunea: ,lesiti-l in intampinare!“ adica reveniti la pozitia
voastra de la inceput, ca popor chemat afara. Atat timp cat era adormire, era putina sau nu era deloc deosebire intre cel adevarat si cel fals;
dar indata ce s-au trezit si s-au intors la locul lor original, deosebirea s-a aratat si cele care nu aveau untdelemn au fost date pe fata.
Untdelemnul il reprezintd pe Duhul Sfant si ,daca cineva nu are Duhul lui Hristos, nu este al Lui“ (Romani 8.9).Parabola aceasta a fost fortata
de unii ca s& suporte ideea c& numai credinciosii devotati, foarte treji, il vor intAmpina pe Domnul cand va veni, iar acei credinciosi cu mai
putin ,merit” vor fi penalizati. Aceasta este o greseald. Ceea ce vrea sa spuna aceasta parabola este: in ce fel venirea Domnului va face o
separare complet intre cei care sunt cu adevérat credinciosi si cei care nu sunt. in aceastd parabold vedem despértirea ficuts intre ceea ce
este real si ce este fals in sfera marturiei; iar pecetea Duhului 0 are numai aceia care sunt in adevar ai lui Hristos. inchiderea usii a pecetluit
respingerea celor falsi. “Fecioarele nebune” nu reprezinta credinciosi care au dat ihapoi, care altadata au cunoscut pe Domnul si au fost
cunoscuti de El. Cuvantul nu este: ,Altadara va cunosteam, dar acum nu va mai cunosc”, ci ,Niciodata nu v-am cunsocut”. Acum Domnul
cunoaste pe cei care sunt ai Sai, dar acestia li erau straini.

Unele rezultate ale asteptarii venirii Lui (vers. 13)

in versetul 13 Domnul aplica parabola aceasta ucenicilor Sai, si noud. Nu stim timpul venirii Fiului Omului, si trebuie sa veghem. in felul
acesta, El face ca invatatura Sa profetica sa lucreze asupra caracterului si purtarii noastre. El nu ne da lumina cu privire la ceea ce va fi,
numai ca sa ne informeze mintile si sa ne satisfaca dorintele. De aceea, dandu-ne indemnul de a veghea, El continua in restul capitolului
acesta sa arate cum venirea Sa ne va influenta ca robi ai Sai, si in mod deosbit in ce fel va atinge lumea. Clarificarea pe care ea o va aduce
va fi completa.

Parabola talantilor (vers. 14-30)

Parabola robilor si a talantilor este introdusa ca sa intareasca indemnul la veghere dat in versetul 13; si ea ne aratd cum venirea Fiului
Omului va pune la proba pe toti care iau acest loc de a fi robi ai Sai, si va duce la aruncarea afara a tot ce nu este real. Este un gand intocmit
ca sa ne trezeasca pe toti, ca in timpul absentei Sale Domnul a incredintat ,bunurile” Sale celor ai Sai. Interesele Lui au fost puse ih mainile
noastre si nu putem evita punctul principal al parabolei, spunand: ,,Eu nu am un dar special si de aceea ea nu mi se aplica si mie.”

Deosebire intre daruri si puterea fiecaruia

Stapanul a dat bunurile sale robilor sai, ,fiecaruia” dintre ei, si a facut deosebirea necesara de a aprecia capacitatea fiecaruia; si in felul
acesta el a randuit ,fiecaruia dupa puterea lui“. Putem face deci deosebire intre darurile care ni se incredinteaza si capacitatea sau
indemanarea pe care o avem, amintindu-ne intotdeauna ca Domnul aranjeaza relatia dintre aceste doua lucruri. Abilitatile noastre ne vor
adaposti puterile naturale si spirituale, iar daca ele nu sunt destul de mari pentru cinci talanti sau pentru doi, ar putea fi o povara pentru noi.
Daca va fi asa, Domnul ne cunoaste situatia si ne da numai unul. Putem face legatura cu darurile despre care este vorba in Romani 12.6-15,
care au un astfel de caracter incat sa se potriveasca pentru toti cei credinciosi. Oricum ar fi darul primit, mare sau mic, lucrul important este
sa-| folosin cu toata puterea noastra.

Contrast intre adevaratii robi si cei care nu-L cunosc pe Domnul

Aceeasi harnicie s-a aratat de robii care primisera cei cinci talenti si cei doi talanti. Fiecare a reusit sa dubleze ceea ce i se incredintase, si
cand Stapanul lor S-a intors S-a intors, amandoi au avut parte egala in aprobarea si rasplata Lui. Este de notat din nou ca in aceasta parabola
contrastul este nu intre mai multa sau mai putina credinciosie si harnicie, care ar caracteriza pe robii adevarati, ci intre cei care erau robi
reali, desi masura abilitatii lor era deosebita, si acela care nu era deloc un adevarat rob. Cel care primise un talent |-a ascuns in pamant, in
loc sa-I foloseasca pentru interesul stapanului; si a facut acest lucru pentru ca nu avea o cunoastere reala a stapanului sau. Pretindea ca il
cunostea, ca era un om aspru, care secera de unde n-a semanat, de care sa te temi. Stapanul lui l-a primit pe baza cunoasterii pe care el
pretindea ca o are, si i-a aratat ca dezvinovatirea lui doar i-a agravat vina, pentru ca daca el ar fi fost un om aspru, acesta i-ar fi fost un motiv
n plus pentru folosirea cu toatd seriozitatea a talentului care i s-a incredintat.in realitate stipanul nu era nicidecum un om aspru, asa cum
marturisea tratamentul lui fata de robii care fusesera buni si credinciosi. De fapt, robul acesta nu avea o cunoastere adevarata a stapanului
sau, nicio legatura adevarata cu el. Ca rezultat, el a pierdut tot ce i se incredintase si a fost aruncat Tn intunericul de afara, unde este plansul
si scrasnirea dintilor, asa cum se arata si despre robul necredincios de la sfarsitul capitolului dinainte (12.51).in parabola asem&né&toare din
Luca 19 (vers. 12-26), deosebirea este facuta intre niste robi cu nivelul lor de zel si credinciosie, si ei sunt rasplatiti. Robul care avea o
singura mina suferd o pierdere, dar nu este aruncat in intunericul de afara. Este bine sa notam ca in amandoua cazurile greseala se vede la
acela caruia i se incredintase cel mai putin. Daca ne cercetam inimile, vom recunoaste ca daca suntem capabili numai de lucruri mici,
tendinta noastra este sa nu facem nimic. Desigur, Domnul va rasplati pe robul care, desi are o mica indemanare, face lucrurile mici cu zel si
credinciosie.

Judecata pe pamant - potrivit faptelor (vers. 31-45)

Paragraful cu care se termina acest capitol (vers. 31-46) nu este introdus ca o parabola. Parabolele au inceput cu versetul 32 din capitolul 24,
si acum ele fiind terminate, versetul 31 reia firul istorisirii profetice din 24.31. Cand va veni, Fiul Omului nu numai ca va aduna impreuna pe



cei alesi ai Sai, dar El va chema pentru judecata natiunile Tnaintea Sa, ca sa fie o clarificare chiar pe pamant cu privire la ce este bine si rau.
Toate natiunile vor fi adunate fnaintea Lui, si scena aceasta are loc pe pdmant. in sesiunea judecatii de la urma, cand pdmantul si cerul vor
fugi dinaintea Lui, cum este profetit in Apocalipsa 20.11, nu va mai apare nicio natiune; vor fi numai ,,cei morti, mari si mici“, pentru ca in
moarte dispare orice deosebire nationala.Alte scripturi ne vorbesc despre judecati care vor fi facute de Hristos in persoana, cand la
Armaghedon vor fi distruse armatele puternice ale imparatilor pamantului. Aceste judecati totusi inca vor lasa multimi de necombatanti, si
toti acestia trebuie sa treaca pe dinaintea cercetarii Fiului Omului, pentru ca numai El poate face deosebire si poate clarifica toate cu o
intelepciune fara greseala. El va face aceasta ca un pastor care desparte oile de capre; si rezultatele date de judecata Lui vor fi eterne, tot
asa cum va fi la judecata dinaintea marelui tron alb. Si aici, ca si acolo, oamenii vor fi judecati dupa faptele lor.Adevarata stare a fiecarei
inimi este cunoscuta lui Dumnezeu, cu totul separata de fapte; totusi, cand se face judecata publica, ea este intotdeauna potrivit faptelor,
deoarece ele indica simplu si fara greseala care este starea omului, si in felul acesta dreptatea judecatii divine este aratata tuturor celor care
o privesc.

,Fratii Mei“: ucenici Sai din ultimele zile

Acesti trimisi pe care imparatul i recunoaste ca ,frati ai Mei“ venisera ca reprezentanti ai Sai, si tratamentul pe care I-au primit era diferit,
potrivit cu felul de a-L vedea pe Fiul Omului. Cei care au crezut in El se identificau cu trimisii Lui si i-au ajutat Tn timpul cand erau respinsi si
tratati rau; cei care n-au crezut in El, nu le-au dat nicio atentie. Cei care avusesera credinta au aratat-o prin faptele lor. Cei care nu avusesera
credintd, de asemenea s-au aratat cine erau prin faptele lor.Notati faptul c& imparatul nu-i invinuieste pe cei condamnati de persecutie sau
de punerea in inchisoare a slujitorilor Sai, ci numai de faptul ca i-au ignorat - tratandu-i cu indiferenta. Aceasta se potriveste cu marea
intrebare din Evrei 2: ,Cum vom scépa hoi, daci vom fi nepasatori fatd de o mantuire asa de mare?*“ in ziua aceea se va vedea cum, daca
oamenii trateaza pe Hristos cu nepasare, netinand seama de slujitorii Sai, vor ajunge sub condamnarea eterna.Cine sunt ,,acesti frati ai Mei?"
Daca tinem seama de intreaga cuvantare profetica, in care aceasta este partea de incheiere, raspunsul nu este dificil. La inceputul discursului
Sau, Domnul S-a adresat ucenicilor Sai si le-a spus cum vor fi urati, necdjiti si tradati, dar sfarsitul va veni numai cand ,evanghelia imparatiei”
va fi fost predicata ca marturie pentru toate natiunile, si acei care vor rabda pana la sfarsit vor fi mantuiti. El vorbea ca si cum ucenicii
dinaintea Lui ar fi prezenti la timpul sfarsitului, pentru ca El vedea in ei pe cei pe care ii reprezentau. ,Fratii“ de la sfarsitul cuvantarii sunt
ucenicii din ultimele zile, care erau reprezentati de ucenicii din cele dintai zile, carora le vorbea Domnul. Desi acestia au fost peste putin timp
botezati de Duhul intr-un singur trup, care este Adunarea, asa cum se istoriseste in Fapte 2, ei erau in acel moment, simplu, o ramasita a lui
Israel carora li S-a descoperit Mesia in Isus, si ei s-au atasat de El. El reprezentau o ramasita asemanatoare a lui Israel care in zilele din urma
vor avea ochii deschisi si vor relua firul intrerupt al ,,evangheliei imparatiei” - intrerupt cand Hristos a fost respins pe pamant si inaltat la cer,
si reinnoit Thainte de a veni El din nou pe pamant ca sa imparateasca.

Pedeapsa eterna si viata eterna (vers. 46)

in paragraful care inchide capitolul 25, sfarsitul a venit. Fiul Omului este imparat, ucenicii care au rabdat pana la sfarsit vor fi mantuiti,
natiunile sunt judecate, clarificarea binelui si raului este completd, rezultatul este pedeapsa eterna. De doua ori se afla cuvantul , etern”.
Pedeapsa celor rai si focul in care se duc sunt eterne; viata in care trec cei drepti este eterna. Antiteza vietii nu este incetarea existentei, asa
cum ar fi daca viata ar fi insemnat numai existenta ca rezultat al scanteii vitale care este in noi; ea este pedeapsa, pentru ca viata eterna
inseamna intregul domeniu al adevarurilor fericite si eterne in care cel drept se va misca in veci. Punctul principal aici nu este ca viata este in
ei, ci faptul ca ei au trecut in ea. Cu aceasta nota fericita se sfarseste cuvantarea profetica a Domnului.

Ultimele zile ale Domnului pe pamant; ungerea Lui cu mir de catre Maria din Betania (vers. 1-13)

Capitolul acesta ne duce Tnapoi la istorisirea ultimelor cateva zile ale vietii Domnului pe pamant. Versetele de inceput ne dau o privire sumara
din curtea marelui preot si aflam c& era plind cu oamenii vicleni care ficeau planuri cum s&-L omoare. in versetele 6-13 ne intoarcem de la
relele cele mai ingrozitoare din societatea sus-pusa ca sa privim un act al iubirii si al devotamentului intr-o casa modesta, in care locuiam unii
din ramasita credincioasa. Din loan 12 intelegem ca femeia acesta era Maria din Betania. Ea I-a uns desigur si capul, si picioarele; dar Matei,
subliniind caracterul Sau imparatesc, mentionez ca l-a uns capul, cum se potriveste unui imparat. loan, subliinind Dumnezeirea Sa, ne spune
ca l-au fost unse picioarele, desi un mare slujitor ca loan Botezatorul nu era vrednic sa-l dezlege sandalele.Ucenicii au fost cu totul
neintelegatori ai acestei fapte de devotament, privind-o ca o risipa. Nemultumirea lor a fost instigata de luda Iscarioteanul, asa cum ne arata
evanghelia dupa loan, totusi i dadea pe fata cum se gandeau mai intai la bani si apoi la cei saraci, in timp ce erau nestiutori si inconjurati de
mister cu privire la moartea Sa apropiata. Femeia aceea insa nu se gandea nici la banii, nici la sdraci. Hristos i umplea viziunea, iar El stia
cum s&-i interpreteze fapta. Foarte posibil, ea a actionat mai mult din instinct decat din intelingents; dar ea era constientd ca moartea
ameninta acum pe Acela care era obiectul iubirii si Tnchinarii ei, iar Domnul a primit ceea ce a facut ea, ca fiind pentru inmormantarea Sa. Si
nu numai ca El a aprobat-o, dar a si randuit ca fapta ei de devotament sa fie amintita oriunde se vesteste evanghelia. Si asa a fost.

Violenta conducatorilor si coruptia lui luda (vers. 14-16)

Devotamentul femeii este in contrastul cel mai puternic posibil cu ura conducatorilor religiosi, despre care s-a spus mai inainte, si cu tradarea
lui luda, istorisita in paragraful care urmeaza. Violenta isi ajunsese culmea in conducatori - ar fi vrut sa-L omoare indata, fara retinere.
Coruptia Tsi ajunsese culmea in luda, care dupa ce insotise pe Isus trei ani, era dornic sa faca un castig mizerabil de treizeci de arginti prin
tradarea Lui. Un sclav in larael era pretuit cu treizeci de sicli de argint, cum ne arata Exod 21.32.

Identificarea tradatorului (vers. 17-25)

Apoi din nou, daca cel de al doilea paragraf al capitolului (vers. 6-13) ne arata devotamentul unui ucenic al Domnului, cel de al patrulea
paragraf (incepand cu versetul 17) ne arata grija Domnului pentru ucenicii Sai, si cum El dorea ca ei sa-Si aminteasca de El in timpul absentei
Sale.Pastele s-a mancat in locul ales de Domnul, si in timpul acesta El |-a identificat pe tradator si I-a instiintat de soarta care 1l astepta.
Mergerea Fiului Omului la moarte prin tradare fusese prezisa in Sfintele Scripturi, dar aceasta nu usureaza nivelul gravitatii faptei
tradatorului. Faptul ca Dumnezeu este atotstiutor si poate spune mai dinainte faptele oamenilor nu-i elibereaza de responsabilitate pentru
ceea ce fac. Prin fapta lui, luda arata adevératul lui eu. Domnul Isus avea s& Se descopere pe Sine insusi din plin prin moartea Sa.



Instituirea cinei Domnului (vers. 26-29)

Pe cand masa de Pasti se apropia de sfarsit, Domnul Isus a instituit cina Sa, ca amintire a trupului Sau dat si a sangelui Sau varsat pentru noi,
pentru iertarea pacatelor. in cuvintele din versetele 26-29 nu este niciunul care sa precizeze ca aceasta instituire trebuie s fie sarbatorita
pana ce va veni El din nou; pentru aceasta avem sa ne indreptam spre 1 Corinteni 11. Faptul acesta se poate desprinde din versetul 29,
pentru ca paharul ne vorbeste de binecuvantare si bucurie, si din acesta Domnul va bea intr-un fel nou cand va veni imparatia; intre timp,
paharul este pentru noi, si nu pentru El. Astazi El este caracterizat de rabdare; in ziua imparatiei El va intra in binecuvantare si bucurie intr-un
fel cu totul nou. Pana atunci noi avem amintirea mortii Sale, pentru ca in ea, trupul si sangele Lui nu sunt imrepuna, ca atunci cand El era un
Om viu pe pamant, ci sunt separate; painea aceasta, trupul Sau, si paharul acesta, sangele Sau, au fost date; in felul acesta ele simbolizeaza
moartea Sa.

Instiintari, pe drum spre Muntele Maslinilor (vers. 30-35)

Pe calea lor spre Muntele Maslinilor, Domnul le-a spus mai dinainte cum moartea Lui va insemna risipirea lor, asa cum spusese Scriptura, dar
i-a indreptat spre inviere si a randuit un loc de intalnire in Galileea, unde i va reuni. Petru, totusi, plin de incredere in sine, se impotrivea
instiintarii cu privire la sine, si de asemenea nu intelegea faptul si importanta invierii. Toti ucenicii gandeau la fel, desi nu in aceeasi masura
cael.

Ghetsimani; Intristare de moarte, dar in comuniune cu Tatal. Perfectiunea umanitatii Sale (vers. 36-46)

Ei aveau 1n curand sa fie pusi la proba in Ghetsimani. Acolo Isus a intrat intr-o intristare a mortii care era fnaintea Lui, dar in intregime Tn
comuniune cu Tatal Sau. Perfectiunea Persoanei Lui il facea s& stea pe loc in fata suferintei si a mortii ca judecats a lui Dumnezeu, totusi El a
acceptat acel pahar din mana Tatalui. in plus, era de admirat perfectiunea umanitatii Sale, ca dorea intelegere de la ucenicii Sai alesi, insa
cuvantul profetic se implinea: ,asteptam compatimire, dar degeaba; si mangaietori, dar n-am gasit niciunul” (Psalmul 69.20). Petru si ceilalti,
care erau atat de siguri ca niciodata nu-L vor tagadui, n-au putut veghea impreuna cu El un ceas. Firea lor era prea slaba, dar pana acum ei
n-o stiau. Nu stiau ca tradarea lui luda chiar atunci se implinea si cernerea lor avea sa urmeze.Totusi asa a fost; si mai departe in acest
capitol vedem contrastul uimitor dintre Hristosul lui Dumnezeu si a tuturor celorlalti care intr-un fel sau altul veneau in legatura cu El. Toti isi
dovedeau propriile metehne; El singur este figura senina din centrul acestui tablou.

Fatarnicia unui ucenic fals si zelul firesc al unuia adevarat (vers. 47-56)

intai vine luda, trad&torul, ascunzandu-si inselatoria cu o astfel de fatarnicie incat dupa doudzeci de secole ,sarutul tradatorului” inca rémane
o0 expresie proverbiald a dezgustului. In limbajul Psalmului 41.9, aici era ,prietenul meu apropiat, in care ma incredeam, care manca painea
mea, a ridicat calcaiul impotriva mea.” De aceea Isus i S-a adresat ,Prietene” (tovarase), dar i-a pus intrebarea care avea sa-l cerceteze:
LPentru ce ai venit?“ Venise sa-si tradeze Stapanul, ca sa castige cei treizeci de arginti mizerabili.Fatarnicia dezgustatoare a ucenicului fals
este urmata de zelul firesc al unui adevarat, pe care il stim ca era Petru, cum se spune in evanghelia dupa loan. Omul increzator in sine
doarme cand trebuia s& vegheze, si loveste cu sabia cAnd trebuia sa stea linistit; iar dacd actiunea lui il discredita pe Stapanul lui, ar fi trebuit
sa n-o faca. Va veni un timp cand ,sfintii“ se vor ,bucura in glorie“, cand ,laudele preainalte ale lui Dumnezeu” vor fi ,in gura lor, si o sabie
cu doua taisuri in mana lor, ca sa faca razbunare” (Psalmul 149.5-7); dar aceasta va fi in timpul celei de a doua veniri a Lui, nu la cea dintai.
Fapta lui Petru era cu totul nepotrivita si ar fi putut aduce o loviturd de sabie lui insusi. De asemenea, ea era in intregime in afara oricarei
potriviri cu atitudinea Stapanului siu, care avea la dispozitie puteri irezistibile, si totusi a suferit El insusi s& fie dus ca un miel la méacelarie,
asa cum indicase Scriptura.Cand Dumnezeu a vrut sa stearga de sub ceruri cetatile campiei, a trimis numai doi ingeri ca sa faca acest lucru.
Daca douasprezece legiuni ar fi fost trimise asupra lumii razvratite, ce s-ar fi intamplat? Rugaciunea care i-ar fi trimis n-a fost rostita, iar
lovitura lui Petru, care era mai mult pentru sine decat pentru Domnul, era absurda. Cand suntem multumiti sa suferim pentru ca suntem
crestini, suntem victoriosi spiritual; cand luam sabia, pierdem lupta spirituala si in final pierim de sabie. Unul din motivele pentru care
Reforma de acum cinci sute de ani s-a oprit pe loc si si-a schimbat directia a fost ca initiatorii ei principali au alergat la sabie pentru apararea
ei si prin aceasta au transformat-o intr-o miscare nationala si politica, in loc de a fi spirituala.Dupa aceea vedem pe Domnul tratand in liniste
multimea care, condusa de luda, venise sa-L aresteze. Le-a spus ca era cu totul nepotrivit si fara ratiune ce faceau. lar in prezenta acestei
multimi, taria tuturor ucenicilor s-a prabusit, L-au parasit pe Domnul si au fugit. Asa sunt chiar si cei mai buni oameni.

Judecatori care cauta marturii mincinoase (vers. 57-68)

Cei care-L prinsesera L-au dus la mai-marii lui Israel, iar acesti oameni care pretindeau ca reprezinta pe Dumnezeu au dat la o parte orice
pretentie ca ar fi cautat dreptatea. Nu ni se spune ca au fost Tnselati sa accepte marturii mincinoase, nici ca ar fi fost ispititi sa le primeasca
pentru ca era o presiune facuta asupra lor. Nu; se spune ca ei ,cautau marturie mincinioasa impotriva lui Isus, ca sa-L omoare”. Ei o cautau. A
fost vreodata, ne intrebam, vreo alta judecata pe acest pamant in care judecatorii au inceput sa caute mincinosi, ca sa condamne pe cel
acuzat? Asa a fost aici; si in prezenta ei Isus statea linistit. Judecata fiind cu totul despartita de dreptate, El le-a facut fata cu o demnitate
divina, si a vorbit numai ca sa afirme ca El este Hristosul, Fiul lui Dumnezeu si de asemenea ca El va veni in glorie ca Fiu al Omului.Pentru
aceasta L-au condamnat, iar marele preot a célcat legea, sfasiindu-si hainele in timp ce il condamna, prin aceasta numai condamnandu-se pe
sine Tnsusi. Acesta a facut semnul pentru a se incepe iadul de insulte, in mijlocul carora statea figura linistita a Mantuitorului si Domnului
nostru. Stralucirea calma a prezentei Lui ne ajuta sa vedem degradarea intunecata in care cazusera acesti oameni.

Petru printre dusmanii Domnului (vers. 69-75)

Mai la urma, in acest capitol, Petru secerd ce semanase prin increderea in sine insusi. Citim in versetul 58 cum il urma de departe, acum il
gasim printre dusmanii Domnului si nefiind in stare sa ramana acelasi. El insusi dovedeste ca este slab chiar acolo unde crezuse ca va fi tare,
deoarece impulsivitatea nu este acelasi lucru cu curajul. Energia fireasca il impinsese intr-o pozitie in care el niciodata n-ar fi trebuit sa fie, si
a cazut. Noi nu putem arunca pietre in el. Mai degraba sa ne rugam ca, daca ne vom gasi intr-o situatie asemanatoare, sa ni se daruiasca si o
pocainta asemanatoare cu cea istorisita in ultimul verset - o pocainta care a inceput indata ce se terminase caderea.

Vina conducatorilor lui Israel si a lui Pilat (vers. 1-2)



Scenele de la sfarsitul vietii Domnului sunt istorisite de Matei intr-un fel care subliniaza vina din cale-afara a conducatorilor lui Israel. Aceasta
trasatura a fost observata peste tot si o vedem indeosebi in capitolul 23. Versetele de la inceputul capitolului 27 ne arata ca desi
condamnarea Sa oficiala avea s& vina de la Pilat, totusi impulsul care 1l ducea spre moartea Sa era de la ei.

Purtarea lui Ana si a lui Caiafa, mai rea decat a lui luda (vers. 3-5)

Continuarea istoriei este intrerupta de un paragraf ca paranteza, care ne da sfarsitul mizerabil al lui luda. Se pare ca si cum el ar fi asteptat
ca Domnul sa scape de adversarii Sai si sa plece din mijlocul lor, asa cum facuse altadata; dar acum, vazandu-L condamnat, si El
supunandu-Se mainilor lor, lui luda v-a parut sau si s-a ingrozit de ce facuse. El n-a avut o reald ,pocainta spre mantuirea, de care nu-ti pare
rau”, pentru ca aceasta merge mana in mana cu credinta. Si credinta era ceea ce i lipsea, pentru ca daca ar fi avut-o, s-ar fi intors la Domnul
sau, cum a facut Petru care cazuse destul de umilitor. Ochii ii erau deschisi la pacatul lui si I-a marturisit, totodata marturisind si nevinovatia
lui Isus, totusi si-a luat singur viata si a ajuns in mormantul sinucigasului. ins&si omul care L-a dat pe Domnul in mana dusmanilor Sai, a
trebuit sa marturiseasca nevinovatia Lui. Asa a randuit Dumnezeu; si faptul acesta este foarte izbitor.Chiar numele, luda, a devenit un
proverb al nelegiuirii, insa Ana si Caiafa au fost mai rai ca el. Versetul 4 arata acest lucru. luda a vandut sange nevinovat si ei L-au
condamnat. El cel putin avea ceva simtaminte de parere de rdu pentru ce facuse - indeajuns sa-I duca la sinucidere. Ei nu aveau nicidecum
vreun simtamant. Ce insemna pentru ei sangele nevinovat? Ei nu aveau nicio remuscare pentru ca I-au varsat, nici nu aveau vreo teama de
Dumnezeu, care rasplateste raul. Ei erau gata ,sa omoare pe cel nevinovat”, spunand in inimile lor: ,, Tu nu vei cerceta” (Psalmul 10.8, 13).
Daca ar fi avut cea mai mica teama de Dumnezeu, niciodata n-ar fi zis: ,Sangele Lui asupra noastra si asupra copiilor nostri“, cum se spune
in versetul 25.

Suprema fatarnicie si implinirea profetiei: ogorul olarului (vers. 6-10)

luda niciodata n-a profitat de cei treizeci de arginti. Pervertit si apoi stapanit de diavolul, a irosit toate pentru nimic. Acesta este intotdeauna
sfarsitul istoriei cand oamenii marunti incearca sa aiba un castig cu spiritul enorm de mare al raului. Argintii erau acum din nou in mainile
preotilor si au ajuns pentru ei coroana altor pacate, cu o suprema fatarnicie. Cu mare grija pentru legi, ei nu puteau pune banii in visterie,
pentru ca erau pret de sange. Dar cine fi facuse sa fie asa? Chiar ei insisi! De aceea au implinit Scriptura, cumparand ogorul olarului. Fapta lor
a devenit publica si astfel ogorul a primit acest nume. Ironia judecatii divine de carmuire poate fi vazuta in acest nume, pentru ca tara
aceasta a fost un ogor al sangelui si un loc de inmormantare pentru straini incepand din acea zi; si inca va fi in mare masura, pana in ziua
cand in sfarsit Rascumparatorul va veni in Sion.

Condamnarea lui Isus de catre Pilat, impotriva dreptatii si a visului sotiei (vers. 11-26)

Autoritatile religioase dadusera pe Isus guvernatorului civil, si versetele 11-25 ne spun ce se intampla fnaintea lui. Cand era cercetat de Pilat
inaintea multimii, Domnul Isus a rost doar doua cuvinte: ,Tu spui“, care in limba noastra insemneaza ,,Da“. El marturisea deci ca era in
adevar imparatul ludeilor, care era vina ce i se aducea in prezenta puterii romane. Cele trei evanghelii sinoptice sunt la fel in aceasta
privinta. loan scrie si despre alte intrebari puse de Pilat si la care Domnul a raspuns, in judecata din pretoriu, comparativ mai personala, si
spune ca Pilat a iesit de acolo de trei la multime. Cat priveste cercetarea publica, la aceasta Isus n-a raspuns nimic, pentru ca in adevar nu
era nimic de raspuns - asa cum Pilat foarte repede a inteles, desi era uimit. El era foarte cunoscator al obiceiurilor viclene ale iudeilor si
mintea lui agera de om al legii repede a inteles ca invidia era la baza acuzatiei. Pe de alta parte, el se temea de popor si vroia sa fie in bune
relatii cu el.De aceea Pilat avea o gandire tulburata in mod neobisnuit. A-L condamna pe Isus insemna sa-si calce simtul juridic, de asemenea
si visul sotiei si a intuitiei ei. Era in mod evident agitat pentru ca incercarile lui de a scapa din incurcatura nu reuseau. Multimea care acuza
era agitatd de viclenia preotilor si a batranilor. Singura figura senina in aceastd scena teribila este cea a Persoanei invinuite. il vedem pe Pilat
renuntand practic la functia de judecator in acest caz si aruncand responsabilitatea asupra poporului. Desigur, aceasta nu-l scutea de
raspundere, dar incerca sa-i puna pe ei sub responsabilitatea totald pentru sdngele lui Mesia al lor. In versetul 25 gasim explicarea nenorocirii
care a venit peste popor si care urmareste pasii copiilor lor pana in ziua de astazi. Ei mai au de facut fata necazului cel mare nainte de a fi
restabilite lucrurile potrivit carmuirii lui Dumnezeu.

in mana soldatilor; rastignirea (vers. 27-38)

Baraba a fost eliberat si Isus condamnat s& fie réstignit, si in versetele urmé&toare (27-37) il vedem pe Isus in mainile ostasilor romani. Aici
vedem batjocura grosolanad, brutalitate si in final actul rastignirii. Pentru a completa umilirea Sa, L-au numarat printre raufacatori, punand un
talhar la stanga si altul la dreapta. Nu era dreptate, nici mila, nici intelegere obisnuita, fie ca Se afla in mainile autoritatii religioase sau civile
sau militare. ludeii si natiunile impreuna se condamnau pe ei insisi, condamnandu-L pe El.

Batjocorirea din partea tuturor claselor de oameni (vers. 39-44)

Versetele 39-44 ne arata cum toate clasele de oameni erau unite in batjocorirea Lui cand murea pe cruce. Criminalii cei mai mari aveau sa
asculte cuvinte aspre cand erau condamnati la moarte, dar n-am auzit sa fi fost batjocoriti cu cuvintele cele mai mizerabile si rautacioase in
agonia mortii lor. Totusi asa s-a intamplat cand Acela care era intruparea perfectiunii, atat divine cat si umane, era pe cruce. Nu era
deosebire decat in felul cuvintelor folosite. , Trecatorii“ erau oameni obisnuiti care isi aveau treburile lor. ,Preotii de seama... cu carturarii si
cu batranii“ formau clasa sus-pusa. ,,Si talharii... i aruncau aceleasi insulte.” Ei reprezentau clasa cea mai de jos, a criminalilor; dar si ei se
purtau la fel, in felul lor crud si vulgar. El era Fiul lui Dumnezeu si imparatul lui Israel: El Si-ar fi putut arata atunci puterea, tot atat de usor
cum o va arata in judecata in curand. Atunci El Isi dovedea dragostea divind, rdimanand acolo unde il puseserd oamenii cu maini intinate, si
purta judecata pacatului.

Cele trei ceasuri de intuneric: parasit de Dumnezeu (vers. 45-50)

Matei nu dezvolta faptul acesta intr-un fel doctrinar, insa trece la istorisirea celor trei ceasuri de intuneric, la sfarsitul carora Cel care suferea
a rostit cu glas tare strigatul care fusese scris de Duhul in profetia de la inceputul cuvintelor Psalmului 22, cu o mie de ani mai inainte.
Raspunsul la acest strigat este dat in versetul 3 al psalmului: , Tu esti Cel Sfant, Tu, care locuiesti in mijlocul laudelor lui Israel.” Un Dumnezeu
sfant poate locui in laudele unor oameni pacatosi, numai daca ispasirea s-a implinit prin puterea judecatii pacatului. Parasirea era rezultatul



inevitabil al Aceluia care n-a cunoscut pacat si a fost facut pacat pentru noi. Cei care priveau n-au inteles nimic din toate acestea: in adevar,
pareau ca nu erau in stare sa faca deosebire intre Dumnezeu si llie.Dupa aceasta a fost, cum ne spune versetul 50, un strigat tare, si El Si-a
dat duhul. Cuvintele din acest strigat tare ne sunt date in parte in loan si in parte in Luca. Era tare, aratand ca puterea Sa nu era slabita, si in
felul acesta daruirea duhului Sau era actul Sau de bunavoie. Moartea Lui a fost supranaturata si de indata a fost urmata de semne
supranaturale, indicand semnificatia si puterea ei.

Perdeaua rupta, cutremurul, invierea unor trupuri (vers. 51-54)

Cel dintai din aceste acte ale lui Dumnezeu a atins perdeaua templului, care era o imagine a trupului Sau, asa cum ne spune versetul 10. Sub
lege ,calea catre cele sfinte nu era inca aratata” (Evrei 9.8); dar acum ea este aratata, pentru ca moartea lui Hristos este baza apropierii
noastre de Dumnezeu. Al doilea act a atins creatia materiald, pentru ca pamantul s-a cutremurat, stancile s-au despicat si mormintele s-au
deschis. Al treilea a atins trupurile adormite ale sfintilor, si dupa invierea Lui ei au inviat si au aparut multora in lerusalim. O marturie intreita
a fost data astfel in felul cel mai izbitor. Cea dintai se referea la prezenta lui Dumnezeu, dar a avut loc in tipul perdelei, care a fost vazuta
numai de ochii preotilor. A doua, in domeniul naturii, trebuia sa fie vazuta de oricine. A treia, fara indoiala, era numai pentru ochii sfintilor. Pe
langa aceste semne, mai inainte se intunecase soarele.Era o marturie vasta prin minunea acelui ceas, totusi nu citim despre cineva ca ar fi
fost impresionat, in afard de centurinul care era de paza si de cei care erau cu el. in inima lui s-a lucrat convingerea c& acolo era Fiul lui
Dumnezeu - chiar lucrul pe care poporul Sau il tagaduia, si inca il tagaduieste.

Un om bogat, cu un mormant nou (vers. 55-61)

Asa cum se intampla deseori, cand barbatii ajung lipsiti de curaj si devotament, femeile le implinesc lipsa. Ucenicii au disparut, insa multe
femei ramaneau in jurul scenei, desi privind de departe. Totusi, un barbat a fnaintat si a avut curajul sa se identifice pe sine cu Hristos cel
mort, cerand lui Pilat trupul Lui, si el era unul neasteptat. El era ucenic al lui Isus, dar pana atunci pe ascuns, asa cum ni se spune in
evanghelia dupa loan. Aici era cel bogat cu un mormant nou, si el a lucrat in asa fel incat s-a implinit Isaia 53.9. Nu stim nimic altceva despre
losif din Arimateea, decat numai acest lucru. Dumnezeu nu este lipsit niciodata de a avea un slujitor al voii Sale, care sa aduca la indeplinire
Cuvantul Sau. losif s-a nascut in lume ca sa implineasca aceste scurte cuvinte profetice, si in felul acesta, desi oamenii I-au randuit
mormantul cu cel rau, El a fost cu cel bogat in moartea Lui.

Mormantul pazit de ostasi (vers. 62-66)

Femeile care fusesera martore a mortii si a inmormantarii Sale se distingeau prin devotamentul lor, nu prin priceperea lor. lar cei mai aprigi
dusmani ai Lui si-au amintit ca El spusese ca va invia dintre ceo morti. Ura lor le-a trezit memoria si mintea si s-au dus la Pilat cu o cerere ca
sa se ia o precautie speciala. Ei tagaduiau realizarile Lui in viata, privindu-Le ca inselaciunea ,,cea dintai“. Se temeau ca nu cumva daca se va
spune ca El a inviat, aceasta ar avea rezultate mai importante. in gandul lor, inselaciunea cea din urmé va fi mai rea decat cea dintai. Ar
fnsemna in mod inevitabil indreptatirea Lui si condamnarea lor, asa cum isi dddeau seama foarte bine.Ca si cu losif, asa si cu acesti oameni
Pilat a fost de acord. Li s-a implinit cererea: a pus paza soldatilor, dar se pare ca era o oarecare ironie in cuvintele lui: ,asigurati-o asa cum
stiti“. Ei au facut tot ce au putut, si ca rezultat n-au implinit nimic decat punand faptul invierii Lui dincolo de orice indoiala responsabila cand
El a inviat si aranjamanetele lor bine alcatuite au fost cu totul date la o parte. Dumnezeu a intors intelepciunea lor in nebunie si a facut ca
planul lor sa serveasca propriului Sau scop si sa-I rastoarne pe al lor.

Vizita la mormant a celor doua femei (vers. 1)

Versetul 1 din acest capitol ne spune ca acele doua femei cu numele Maria, care privisera inmormantarea Lui, erau inapoi la mormant indata
ce ziua sabatului se terminase. Ele au venit ,in sabat, pe cand se inserase spre ziua intai a saptamanii.” Ziua, potrivit socotelilor iudeilor, se
termina la apusul soarelui; si devotamentul lor era atat de mare incat indata ce sabatul se termina, s-au dus sa viziteze mormantul.Nu este
usor sa pui impreuna detaliile care ni s-au dat de cei patru evanghelisti, pentru a forma o singura istorie, dar se pare ca aceste doua femei au
facut aici o vizita speciald, si apoi s-au reintors in revarsatul zorilor cu Salome si poate si altele, aducand miresme pentru imbalsamare. Marcu
si Luca ne spun despre acest lucru, si putem socoti ca versetul 5 din acest capitol se refera la cea de a doua ocazie, incat ceea ce este scris in
versetele 2-4 a avut loc intre cele doua vizite. Oricum, este clar ca Hristos a inviat pe cand rasarea soarele, in cea dintai zi a saptamanii.

Invierea lui Isus - aratarea puterii lui Dumnezeu (vers. 2-7)

Un cutremur a dat semnalul mortii Lui, si un mare cutremur, desi poate local, pentru ca este pus in legatura cu coborarea ingerului Domnului,
a vestit invierea Sa. Autoritatile pamantului pecetluisera mormantul, dar o autoritate incomparabil mai mare a rupt pecetea si a dat la o parte
piatra. La prezenta lui, paznicii au tremurat si au fost loviti de o stare de inconstienta asemanatoare mortii. Mormantul pecetluit era
provocarea obrazniciei omului. Dumnezeu le-a acceptat provocarea, le-a zdrobit puterea si a facut ca reprezentantii omului sa-si dea seama
de nimicnicia lor. Domnul Isus a Tnviat prin puterea lui Dumnezeu, iar mormantul a fost deschis ca oamenii sa poata vedea ca fara nicio
tndoiald El nu mai era acolo. ingerul nu numai ca a rasturnat piatra, dar s-a asezat deasupra ei, ca 0 pecete pe ea in noua ei pozitie, ca
nimeni sa n-o poata pune Thapoi, pana ce un numar suficient de martori aveau sa vada mormantul gol.Matei ne spune de un inger sezand
deasupra pietrei. Marcu ne spune de unul sezand in partea dreapta dar inauntrul mormantului. Luca si loan vorbesc amandoi de doi ingeri.
Totusi ei toti ne aratd cd desi femeile se temeau in prezenta ingerilor, ele n-au fost lovite cum au fost paznicii. Ele il ciutau pe Isus cel
rastignit, de aceea ,nu va temeti“ a fost cuvantul pentru ele. Le-a spus ca El a inviat si au fost invitate sa vada locul unde fusese pus trupul
Lui si unde, asa cum intelegem din instorisirea lui loan, fasiile de panza pe jos, infasurate intr-un loc, dar din care trupul sfant plecase. Oricine
avea doar sa vada locul unde fusese pus, ca sa fie convins ca trupul nu fusese sustras sau furat. Un act supranatural avusese loc; si ele aveau
sa se duca la ucenici si sa le spuna sa-L intalneasca in Galileea.

Aratarea Domnului inviat; la picioarele Lui, in inchinare (vers. 8-10)

Desi pline de emotii opuse, de teama si de bucurie, femeile au primit cu credinta cuvantul ingerului si, ascultatoare, au plecat. Ascultarea
credintei a fost repede rasplatita de ardtarea Domnului insusi inviat, si aceasta le-a adus la picioarele Lui, in inchinare. Si ele au fost trimise
de Domnul sa dea de veste ,fratilor Mei“, nu numai de inger. Cu ocazia celei din urma cine, Domnul randuise Galileea ca locul de intalnire, si



El le confirma si lor lucrul acesta.
intunericul necredintei; bani pentru ostasii care fusesera martori ai invierii (vers. 11-15)

Paragraful versetelor 11-15 ne da un contrast izbitor. Trecem din scena stralucitoare a invierii cu bucurie, credinta, inchinare si marturie, la
intunericul adanc al necredintei cu ura, complot, mita si coruptie, care duc la o minciuna atat de evidenta incat intentia ei pacatoasa se putea
observa foarte usor. Daca ei dormeau, cum ar fi putut sti ce se intampla? Banii si iubirea lor stateau la radacina acestui rau. Ostasii au fost
mituiti, si am putea presupune ca indeplecarea guvernatorului va fi fost obtinuta in acelasi fel. Nu putea fi ceva care sa opreasca adevarul ca
invierea avusese loc! Ei realizau cum se naruia cauza lor, in timp ce a Lui se stabilea, iar diavolul care i pusese in miscare realiza acest fapt si
mai repede decat ei. I-au dat numai treizeci de arginti lui luda pentru moartea Lui, dar au dat mult mai muulti bani ostasilor, straduindu-se sa
ascunda faptul invierii Lui.

intalnirea Domnului inviat cu ucenicii in Galileea (vers. 16-17)

Evanghelia aceasta se termina cu intalnirea dintre ucenici si Domnul lor Tnviat, in Galileea, si cu insarcinarea pe care El le-a dat-o. Nu se face
nicio mentiune despre aratarile Sale felurite in lerusalim sau despre inaltarea Sa la cer din Betania. in timp ce arata inainte spre infiintarea
Adunarii, evanghelia aceasta ne schita in general tranzitia de la prezentarea imparatiei in legatura cu Mesia pe pamant, asa cum a fost prezis
de profeti, la impé&ratia cerurilor in forma ei de acum: adica intr-o forma tainic&, in timp ce Imparatul nu este aici, ci in ceruri. lerusalimul era
locul unde ei aveau sa primeasca Duhul si sa fie botezati intr-un singur trup, Adunarea, nu dupa multe zile; Galileea era tinutul unde se gasea
marea majoritate a ramasitei creduncioase a lui Israel, care, pentru ca L-au primit, au intrat in imparatie, in timp ce masa poporului au
pierdut-o.

ins&rcinarea data ramasitei credincioase a lui Israel dupa ce Adunarea va pleca (vers. 18-19)

in felul acesta Domnul Isus ia din nou leg&turile, in inviere, cu ramésita, cei unsprezece ucenici fiind cei mai proeminenti din ea: si desi nu ni
se spune despre plecarea Sa in cer, totusi El i Tnsarcineaza ca si cum ar vorbi din cer, pentru ca toata autoritatea era a Lui, atat in cer cat si
pe pamant. Nu venise inca timpul sa fie descoperit pe deplin planul de a a duna dintre natiuni un popor pentru Numele Sau; termenii de aici
sunt dati in mod general. Ei aveau sa mearga si sa faca ucenici si sa-i boteze, si aceasta este insarcinarea care va fi luata de ramasita

credincioasa a lui Israel dupa ce Adunarea va pleca. Dupa cum Israel fusese botezat pentru Moise, conducatorul lor, tot asa un ucenic

urmeaza sa fie botezat pentru Hristos cel inviat, ca unul care vine sub autoritatea Lui, iar botezul trebuie sa fie in Numele lui Dumnezeu asa
cum a fost pe deplin revelat. Nu este plural, ci singular - numele, unul singur - pentru ca, desi revelat in trei Persoane, Dumnezeu este Unul.

Toata autoritatea - toate natiunile - toate cele poruncite - toate zilele (vers. 18-20)

Cuvantul de incheiere este: ,Eu sunt cu voi in toate zilele, pana la sfarsitul veacului“, incat in acest cuvant de la sfarsit avem ,toate” nu mai
putin decat de patru ori. Domnul nostru inaltat este stapan pe toata autoritatea in amandoua sferele, incat nu este nimic care sa nu poata fi
atins de El. Daca slujitorilor Sai li se impotriveste ceva, aceasta trebuie sa fie cu permisiunea Lui. Toate natiunile trebuie sa fie scopul
serviciului lor, si nu numai in mijlocul lui Israel, de atunci inainte. Cei botezati dintre natiuni trebuie sa fie invatati sa pazeasca toate poruncile
si indrumarile Domnului, pentru ca slujitorii trebuie sa se remarce prin ascultare, si sa-i aduca la ascultare si pe cei la care vor ajunge. Apoi in
toate zilele pana la sfarsit ei trebuie sa fie siguri de sustinerea si prezenta spirituala a Stapanului lor.Aceasta este insarcinarea cu care se
sfarseste aceasta evanghelie. Cand intram in Faptele Apostolilor si trecem prin epistole, aflam ca vin la lumina schimbari care ne dau
insarcinarea deplind a evangheliei pentru ziua de astazi; totusi nu pierdem lumina si beneficiul din ceea ce spune Domnul aici. Noi, de
asemenea, mergem la toate natiunile, botezand in Numele Sau. Noi inca trebuie sa invatam pe altii cuvantul Domnului. Toata autoritatea este
inca a Lui. Prezenta Sa va fi cu noi in toate zilele pana la sfarsitul veacului, orice s-ar intampla.

clickbible.org


https://www.clickbible.org/post/matei-523-30-f-b-hole/

	Matei - comentarii F. B. Hole

