clickbible.org

Romani - Comentarii W. McDonald

Pavel se prezinta ca unul care a fost cumparat (idee desprinsa din denumirea pe care si-o atribuie de rob al lui Isus Cristos), chemat (pe
drumul catre Damasc el a fost chemat sa fie apostol sau ,emisar special al Mantuitorului") si pus deoparte ca sa duca Evanghelia la Neamuri
(vezi Fapte 9:15;13:2). Si noi am fost cumparati cu sangele scump al lui Cristos, am fost chemati sa fim martori ai puterii Sale mantuitoare si
pusi deoparte ca sa le aducem oamenilor, oriunde vom merge, vestea cea buna.

Pentru ca nu cumva cititorii evrei ai scrisorii lui Pavel sa inteleaga ca Evanghelia ar fi cu totul si cu totul noua sau lipsita de vreo legatura cu
mostenirea lor spirituala apostolul precizeaza ca profetii din Vechiul Testament au promis-o, atat in cadrul unor afirmatii clare (Deuteronom
18:15;Isaia 7:14;Habacuc 2:4), cat si in tipuri si simboluri (de exemplu, arca lui Noe, sarpele de arama si sistemul de jertfe).

Evanghelia este vestea buna privitoare la Fiul lui Dumnezeu, Isus Cristos Domnul nostru, care este descendent al lui David dupa trup (adica in
ce priveste umanitatea Sa). Sintagma dupa trup presupune ca Domnul nostru este mai mult decat un om. Cuvintele inseamna: ,,cat priveste
umanitatea Lui." Daca Cristos nu ar fi decat un om, ar fi util sa se scoata in evidenta aceasta trasatura a fiintei Sale, intrucat nu ar mai fi altul.
Dar El este mai mult decat un om, asa cum reiese din versetul urmator.

Domnul Isus se remarca in primul rand prin faptul ca este Fiul lui Dumnezeu cu putere. Duhul Sfant, numit aici Duhul sfinteniei, (unii
comentatori considera ca sintagma ,,Duhul sfinteniei" se refera la propria fiinta sfanta a lui Cristos, adica la duhul Sdu uman) L-a demarcat pe
Isus la botezul Sau si de-a lungul intregii Sale misiuni de savarsire a miracolelor. Miracolele marete savarsite de Mantuitorul in puterea
Duhului Sfant, au adus marturie faptului ca El este Fiul lui Dumnezeu. Cand citim ca El a fost declarat a fi Fiul lui Dumnezeu cu putere... prin
fnvierea din morti, e normal sa ne gandim la propria Sa inviere. Dar textual versetul spune aici: ,prin invierea mortilor", ceea ce inseamna ca
apostolul s-a gandit probabil si la invierea de catre Cristos a fiicei lui lair, a fiului vaduvei din Nain si a lui Lazar. Cu toate acestea, nu exista
nici o indoiald ca sensul principal pe care il are in vedere versetul este acela al propriei invieri a Domnului.

Cand spunem ca Isus este Fiul lui Dumnezeu ne referim la faptul ca El este un Fiu ca nimeni altul. Dumnezeu are multi fii. Toti credinciosii
sunt fiii Sai (Galateni 4:5-7). Chiar si ingerii sunt numiti fii (lov 1:6:2:1). Dar Isus este Fiul lui Dumnezeu in sens unic. Cind Dumnezeu L-a
numit pe Dumnezeu Tatal Sau, iudeii au priceput indata sensul corect al afirmatiei, anume ca Domnul Isus afirma egalitatea Sa cu Dumnezeu
(loan 5:18).

Prin Isus Cristos Domnul nostru a primit Pavel har (favoarea nemeritata care |-a mantuit) si apostolatul. Cand afirma Pavel: (noi) am primit har
si apostolat, este aproape cert ca recurge la un procedeu stilistic, folosind persoana intai plural in maniera editoriald, de fapt el referindu-se
doar la el insusi. Legatura pe care o stabileste el intre apostolat si Neamuri se refera la el, si nu la ceilalti apostoli. Lui Pavel i s-a incredintat
imputernicirea de a chema oameni din toate natiunile la ascultarea de credinta - adica sa asculte mesajul Evangheliei, pocaindu-se si crezand
in Domnul Isus Cristos (Fapte 20:21). Telul acestei propovaduiti pe toate meridianele a mesajului Evangheliei este in onoarea Numelui Sau,
pentru a-l fi pe plac si a-1 aduce slava.

Printre cei care au raspuns la mesajul Evangheliei au fost cei innobilati de Pavel cu titlul de cei chemati ai lui Isus Cristos, subliniind faptul ca
lui Dumnezeu fi apartine initiativa mantuirii lor.

Scrisoarea este adresata tuturor credinciosilor de la Roma, si nu (cum este cazul altor epistole) unei singure biserici. Capitolul final al scrisorii
indica faptul ca existau mai multe grupuri de credinciosi care se strangeau laolalta in oras si ca acest salut ii cuprinde pe toti.

Preaiubiti de Dumnezeu, chemati sa fie sfinti. Aceste doua denumiri minunate sunt valabile in cazul tuturor celor care au fost rascumparati
prin séangele scump al lui Cristos. Acestia, peste care se odihneste bunavointa lui Dumnezeu, sunt obiectele iubirii divine in mod deosebit, ei
fiind chemati sa fie pusi deoparte pentru Dumnezeu, si despartiti de lume - caci acesta este sensul termenului sfinti.

Salutul caracteristic al lui Pavel combina harul si pacea. Harul (charis) constituie o subliniere in limba greaca iar pacea (salom) este salutul
traditional ebraic. Unirea celor doud elemente este deosebit de adecvata, deoarece mesajul lui Pavel consta in faptul ca atat Neamurile
credincioase, cat si iudeii care cred sunt una in Cristos, un singur om.

Harul mentionat aici nu este harul care mantuieste (cititorii scrisorii lui Pavel erau deja mantuiti), ci harul care 7i doteaza si fi umple de putere
pentru a putea trai viata crestina si a putea sluji.

Pacea nu este atat de mult pacea cu Dumnezeu (caci sfintii au deja acea pace, intrucat au fost indreptatiti prin credinta), ci pacea lui
Dumnezeu, care domnea in inimile lor, pe cand ei traiau Tn mijlocul unei societati tulburate.

Harul si pacea au venit de la Dumnezeu Tatal nostru si Domnul Isus Cristos, apostolul subliniind prin aceasta egalitatea Fiului cu Tatal. Daca
nu ar fi decat un om, ar fi cat se poate de absurd sa fie pus alaturi de Tatal, ca unul care daruieste har si pace. Ar fi ca si cum am spune: ,Har
si pace de la Dumnezeu Tatal si de la Abraham Lincoln."

Ori de cate ori a fost posibil, apostolul si-a inceput scrisorile exprimandu-si aprecierea pentru orice aspect laudabil la cititorii sai. (Un exemplu
bun, demn de a fi urmat si de noi!) Aici el i multumeste lui Dumnezeu prin Isus Cristos, mediatorul, pentru faptul ca credinta crestinilor
romani se vestea in toata lumea. Marturia lor de crestini era subiect de conversatie pe tot cuprinsul imperiului roman, care constituia pe
vremea aceea intreaga lume, din perspectiva celor ce traiau in zona Marii Mediterane.

Intrucat crestinii romani au Iasat ca lumina lor sa straluceasca fnaintea oamenilor, Pavel a fost constrans sa se roage pentru ei fara incetare.
El il ia pe Dumnezeu ca martor al faptului cd se roaga neincetat, intrucat nimeni altul nu putea sti acest lucru. Dar Dumnezeu stie -
Dumnezeul pe care il slujea apostolul, cu duhul lui in evanghelia Fiului Sau. Slujirea lui Pavel se facea cu duhul lui. Nu era vorba de un


https://www.clickbible.org/post/romani-1617-w-mcdonald/

exercitiu religios, monoton, de o simpla recitare a unor rugaciuni sau rostire pe de rost a unor liturghi, ci o slujire scaldata in rugaciuni
fierbinti, pline de credinta. Era o slujire de bunavoie, devotata si neobosita, aprinsa de un duh care il iubea pe Domnul la modul suprem. Era o
pasiune inflacarata de a vesti vestea buna despre Fiul lui Dumnezeu.

Multumirile lui Pavel catre Dumnezeu pentru sfintii romani au fost insotite de rugaciunea sa, ca sa-i poata vizita in viitorul nu prea indepartat.
Si, ca in toate celelalte lucruri din viata sa, Pavel dorea ca aceasta calatorie sa fie dupa voia lui Dumnezeu.

Dorinta fierbinte a apostolului era de a putea sa-i ajute pe sfinti pe plan spiritual, pentru ca ei sa fie statorniciti in continuare in credinta. Nu
se pune aici nici o problema in sensul ca Pavel sa le confere o ,,a doua binecuvantare", dupa cum el nu a intentionat sa le impartaseasca
vreun dar spiritual, prin punerea mainilor (desi a facut lucrul acesta in cazul lui Timotei, la 2Timotei 1:6). Mai degraba, era vorba sa-i ajute sa
creasca duhovniceste prin lucrarea cuvantului.

El explica apoi in continuare ca asta ar constitui o binecuvantare reciproca. Apostolul ar fi incurajat de credinta lor iar ei ar fi imbarbatati de
credinta lui. in orice societate edificatoare, existd o innobilare spirituald. ,Dupd cum fierul ascute fierul, tot asa un om ascute infétisarea
prietenului sau" (Proverbe 27:17). Observati smerenia lui Pavel si delicatetea sa - prin faptul ca nu se considera prea mare pentru a se lasa
ajutat de alti sfinti.

El planuise adesea sa viziteze Roma, dar fusese impiedicat, poate de unele nevoi presante in alte domenii, sau poate datorita restrictiilor
impuse asupra sa direct de Duhul Sfant, sau poate de opozitia Satanei. El a dorit sa aiba roade printre neamurile de la Roma, asa cum
avusese printre celelalte neamuri. Aici el se referd la roada Evangheliei, dupa cum reiese din urmatoarele dou versete. in versetele 11 si 12
scopul sau a fost sa-i vada pe crestinii de la Roma intariti in credinta lor. Aici el a dorit sa vada sufletele lor castigate la Cristos in capitala
imperiului roman.

Oricine 1l are pe Cristos are raspunsul la nevoia cea mai profunda a lumii. El poseda vindecarea de boala pacatului, calea de scapare de toate
ororile iadului si garantia fericirii vesnice cu Dumnezeu. Asta i confera insa obligatia solemna de a impartasi vestea buna cu oameni din toate
culturile - barbari - si cu oameni din toate categoriile de pregatire intelectuala - intelepti si neintelepti. Pavel a resimtit profund aceasta
obligatie. El a spus: ,,Eu sunt dator".

Pentru a se achita de aceasta datorie, el a fost gata de a predica evanghelia celor din Roma, cu toata puterea pe care i-a dat-o Dumnezeu.
Negresit predicarea nu s-a facut credinciosilor din Roma, cum s-ar putea deduce din acest verset, caci acestia deja raspunsesera la vestea
buna. Mai degraba, el era gata sa predice Neamurilor neconvertite din marea metropola.

Lui Pavel nu i-a fost rusine sa duca vestea buna a lui Dumnezeu la sofisticata Roma, chiar daca mesajul se dovedise a fi o piatra de poticnire
pentru iudei si 0 nebunie pentru greci, caci el stia ca ea este puterea lui Dumnezeu pentru mantuire - adica, faptul ca evanghelia ne spune
cum Dumnezeu, prin puterea Sa, ii mantuieste pe toti cei ce cred in Fiul Lui. Puterea aceasta este extinsa in mod egal iudeilor, si grecilor.

Ordinea: pentru iudeu mai intai si de asemenea si pentru grec s-a implinit aidoma in istorie, in perioada Faptelor Apostolilor. Desi, intr-o
privinta, suntem profund indatorati fata de stravechiul popor al lui Dumnezeu, evreii, nu ni se cere sa-i evanghelizam pe ei mai intai, inainte
de a le vesti evanghelia Neamurilor. Astazi Dumnezeu se ocupa de evrei si de Neamuri de pe aceeasi baza iar mesajul si timpul sunt egale si
pentru unii, si pentru altii.

Intrucat cuvantul neprihnire apare pentru prima oara in aceast& scrisoare, ne vom opri asupra lui, cdutand sa-i patrundem sensul. Termenul
este folosit Tn diverse moduri in Noul Testament, dar noi fi vom lua in considerare trei sensuri principale

Mai intai, termenul descrie acel atribut al lui Dumnezeu prin care El face intotdeauna ceea ce este drept si bine, just si consecvent cu toate
celelalte atribute ale Sale. Cand spunem ca Dumnezeu este neprihanit (drept), prin asta intelegem ca nu este nici un lucru gresit, necinstit
sau nedrept in El.

in al doilea rand, neprihanirea lui Dumnezeu se refera la metoda prin care El fi indreptateste pe pacatosii despartiti de Dumnezeu. El poate
face acest lucru, ramanand mai departe neprihanit, intrucat Isus, ca nlocuitorul fara pacat, a satisfacut toate pretentiile justitiei divine.

Si, in fine, neprihanirea lui Dumnezeu se refera la pozitia desavarsita pe care o ofera Dumnezeu celor care cred in Fiul Lui (2Corinteni 5:21).
Cei care nu sunt in ei insisi neprihaniti sunt tratati ca si cand ar fi neprihaniti, intrucat Dumnezeu fi vede in toata perfectiunea lui Cristos.
Neprihanirea este trecuta in contul acestora.

Care este sensul versetului 177 Desi ar putea fi oricare din cele trei expuse mai sus, neprihanirea lui Dumnezeu pare sa se refere in special la
modul prin care El ii indreptateste pe credinciosi prin credinta.

Neprihanirea lui Dumnezeu este descoperita in evanghelie. Mai intai, evanghelia ne spune ca neprihanirea lui Dumnezeu reclama pedepsirea
pacatelor, or pedeapsa pentru acestea este moartea vesnica. Dar apoi aflam ca dragostea lui Dumnezeu a furnizat exact ceea ce era necesar
pentru a implini conditiile neprihanirii lui Dumnezeu. El Si-a trimis Fiul sa moara in locul pacatosilor, platind intreaga plata ce se cuvenea.
Acum, intrucat au fost satisfacute deplin pretentiile neprihanirii Lui, Dumnezeu poate, in mod neprihanit, sa-i salveze pe toti cei care se
folosesc de lucrarea lui Cristos.

Neprihdnirea lui Dumnezeu este revelata din credinta in credinta. Expresia din credinta in credinta poate insemna:
(1) din plinatatea lui Dumnezeu spre credinta noastra;
(2) de la un grad de credinta la altul; sau

(3) prin credinta, de la inceput pana la sfarsit.



Probabil raspunsul corect il gédsim in a treia varianta. Neprihanirea lui Dumnezeu nu se acorda pe baza faptelor, dupa cum ea nu este pusa la
dispozitia celor care cauta s-o obtina prin munca sau sa se faca vrednici de ea. Asta e in perfect acord cu decretul divin de la Habacuc 2:4,
unde se spune: ,Cel drept va trai prin credinta," care ar putea fi interpretat si in felul urmator: ,Cei indreptatiti prin credinta vor trai."

in primele saptesprezece versete din Romani, Pavel si-a introdus subiectul si si-a conturat cateva puncte principale. Acum el se ocupa de a
treia intrebare majora: ,De ce au oamenii nevoie de evanghelie?" Raspunsul, redat pe scurt, este ca au nevoie de evanghelie intrucat fara ea
sunt pierduti.

Dar acest raspuns da nastere la alte patru intrebari:

(1) Paganii, care nu au auzit niciodata evanghelia, sunt pierduti? (Romani 1:18-32);

(2) Dar oamenii cu o conduita morala proprie - evrei sau ne-evrei - sunt oare pierduti? (Romani 2:1-16);

(3) Dar evreii - stravechiul popor al lui Dumnezeu pe acest pamant - sunt ei oare pierduti? (Romani 2:17-3:8);
(4) Sunt toti oamenii pierduti? (Romani 3:9-20).

Aici gasim raspunsul la intrebarea ,,De ce au oamenii nevoie de evanghelie?" Raspunsul este ca fara ea sunt pierduti si ca mania lui
Dumnezeu se descopera din cer impotriva rautatii oamenilor care suprima adevarul in mod nelegiuit si prin viata lor nelegiuita. Dar cum se
descopera mania lui Dumnezeu? Un raspuns il gasim chiar in contextul versetului. Dumnezeu ii lasa pe oameni prada necuratiei (Romani
1:24), afectiunilor josnice (Romani 1:26) si unei minti stricate (Romani 1:28), sau ,reprobata, lepadata, care nu a trecut testul"; sau, potrivit
altei versiuni: ,lipsita de discernamant”. Dar tot atat de adevarat este ca uneori Dumnezeu intervine in istoria omenirii, pentru a-Si arata
extrema Sa nemultumire fata de pacatul omului - cum s-a intdmplat cu ocazia potopului (Geneza 7); distrugerea Sodomei si Gomorei (Geneza
19); pedepsirea lui Core, Datan si Abiram (Numeri 16:32).

,Sunt oare paganii, care nu au auzit niciodata evanghelia, pierduti?" Pavel arata ca sunt - nu pentru cunostinta pe care nu o poseda, ci din
cauza luminii pe care o au, dar pe care o resping! Acele lucruri care se pot cunoaste despre Dumnezeu din cadrul creatiei le-au fost
descoperite. Dumnezeu nu i-a lasat fara o revelatie cu privire la El.

Chiar de la creatia lumii, doua atribute nevazute ale lui Dumnezeu au fost etalate pentru ca toti sa le vada: puterea Sa eterna si divinitatea
sau Dumnezeirea Sa. Termenul intrebuintat de Pavel aici inseamna divinitate sau Dumnezeire si sugereaza caracterul lui Dumnezeu, mai
degraba decat fiinta Sa esentiala; glorioasele Sale atribute, mai degraba decat Dumnezeirea Sa inerenta. Dumnezeirea Sa este perceputa de
la sine.

Argumentul lui Pavel este cat se poate de limpede: Creatia implica in mod obligatoriu un Creator! Existenta proiectului reclama neaparat
existenta Proiectantului! Privind soarele, luna si stelele, oricine poate sti ca exista Dumnezeu.

Raspunsul la intrebarea: ,Dar care este situatia paganilor?" este urmatorul: ei sunt fara scuza. Dumnezeu li S-a revelat in cadrul creatiei, dar
ei nu au raspuns la revelatia aceasta. Astfel, oamenii nu sunt condamnati pentru ca au respins un Mantuitor de care n-au auzit niciodata, ci
pentru ca au fost necredinciosi fata de ce puteau sti despre Dumnezeu.

Desi L-au cunoscut pe Dumnezeu prin faptele Sale, ei nu L-au glorificat ca Dumnezeu si nu i-au multumit pentru ceea ce a facut. Mai degraba,
s-au dedat la filosofii si speculatii desarte cu privire la alti zei si, prin urmare, si-au pierdut capacitatea de a gandi limpede. ,,Cine respinge
lumina nu mai primeste lumina" - suna un binecunoscut adagiu. Cei care nu vor sa vada pierd in cele din urma capacitatea de a vedea.

Pe masura ce oamenii au ajuns sa fie tot mai ingamfati, din pricina cunostintelor croite pe placul lor, ei s-au cufundat tot mai adanc in
ignoranta si nonsens - acestea fiind intotdeauna cele doua aspecte care i caracterizeaza pe cei ce resping cunostinta despre Dumnezeu: ei
devin insuportabil de ingamfati si, in acelasi timp, abisal de ignoranti!

Departe de a fi evoluat de la forme inferioare de viata, ,,omul timpuriu" a fost dominat de o inalta factura morald. Dar refuzand sa-L
recunoasca pe Dumnezeul nepieritor, nemarginit si adevarat, omul a evoluat la starea de stupiditate si depravare ce insoteste inchinarea la
idoli. intreg pasajul acesta arata far& echivoc cat de sfruntatd este minciuna teoriei evolutiei!

Omul e in mod instinctiv o fiinta religioasa. El trebuie sa aiba un obiect spre care sa se indrepte inchinarea lui. Cand omul a refuzat sa se
inchine Dumnezeului Celui viu, atunci si-a confectionat proprii sai zei de lemn si de piatra - reprezentari de om, pasari, animale si taratoare
sau reptile. Observati regresul, coborarea vertiginoasa pe scara valorilor: om, pasari, animale, taratoare. Si nu uitati cad omul devine obiectul
inchinarii sale. Pe masura ce degenereaza conceptul sau despre divinitate, degenereaza si morala lui. Daca zeul lui este o reptila, atunci el se
considera liber sa traiasca exact asa cum fi place. Nu uitati nici faptul ca un inchinator se considera, de obicei, inferior obiectului

inchinarii sale. Creat in chipul si dupa asemanarea lui Dumnezeu, omul ocupa aici un loc chiar inferior serpilor! Cand omul se inchina idolilor,
de fapt el se inchina demonilor. Pavel afirma clar ca lucrurile pe care le aduc neamurile jertfa idolilor le jertfesc, in fapt, demonilor, si nu lui
Dumnezeu (1Corinteni 10:20).

De trei ori se afirma ca Dumnezeu l-a lasat pe om prada necuratiei (Romani 1:24), patimilor josnice (Romani 1:26) si unei minti reprobate
(Romani 1:28). Cu alte cuvinte, mania lui Dumnezeu a fost indreptata impotriva intregii personalitati a omului.

Ca raspuns la poftele rele din inimile lor, Dumnezeu i-a lasat in voia necuratiilor comise de heterosexuali - adulter, preacurvie, lascivitate,
prostitutie, curvie, etc. Viata a devenit pentru ei un sir neintrerupt de orgii sexuale, in care ei isi necinstesc trupurile intre ei.

Aceasta lepadare a lor de catre Dumnezeu s-a datorat faptului ca ei insisi au lepadat mai intai adevarul despre El, imbratisand, in schimb,
minciuna idolatriei. Un idol este o minciund, o reprezentare falsa a lui Dumnezeu. Un idolatru se inchina chipului creaturii, insultand astfel si
necinstindu-L pe Creator, care este in veci vrednic de onoare si glorie, nu de insulta.



Din acelasi motiv, Dumnezeu i-a lasat pe oameni prada activitatilor erotice savarsite cu membrii de acelasi sex. Femeile au devenit lesbiene,
practicand relatii sexuale nefiresti, fara sa le fie rusine de acest lucru.

Barbatii au devenit sodomiti, pervertindu-si in intregime functiile lor naturale. Parasind relatia de casnicie randuita de Dumnezeu, ei ardeau,
dominati de pofte pentru alti barbati si practicand homosexualitatea. Dar pacatul lor si-a lasat din plin amprenta in trupurile si-n sufletele lor.
Boala, sentimentul de vinovatie si tot felul de deformari ale personalitatii i-au lovit cum loveste o scorpie. Prin acest verset se infirma teoria
potrivit careia cineva poate pacatui, fara sa-i pese de consecinte si fara sa aiba parte de acestea.

Unii din vremea noastra propaga ideea potrivit careia homosexualitatea ar fi o maladie, in timp ce altii sustin ca ar fi doar un alt stil de viata,
deosebit de al celorlalti. Crestinii trebuie sa fie atenti sa nu accepte valorile morale ale lumii, ci sa se lase calduziti numai de Cuvantul lui
Dumnezeu, in Vechiul Testament acest pdcat era pedepsit cu moartea (Levitic 18:29;20:13) iar aici in Noul Testament se spune despre cei
care practica acest pacat ca sunt vrednici de moarte (Romani 1:32). Biblia numeste homosexualitatea un pacat foarte grav, asa cum se poate
vedea si din faptul ca Dumnezeu a sters de pe fata pamantului Sodoma si Gomora, unde homosexualii ,militanti" ai vremii faceau mare voga
(Geneza 19:4-25).

Evanghelia ofera iertare si absolvire homosexualilor, in acelasi mod in care le ofera iertare tuturor pacatosilor care se pocaiesc si cred in
Domnul Isus Cristos. Crestinii care au cazut in acest pacat abominabil pot gasi iertare si restauratie marturisindu-l si lasandu-se de el. Exista
posibilitatea deplin& a izb&virii complete de homosexualitate pentru toti cei ce sunt dispusi sa asculte de cuvantul lui Dumnezeu. In cele mai
multe cazuri, se cere asistenta necontenita a unui consilier in aceasta problema.

Este adevarat ca unii oameni par sa aiba inclinatia naturala spre homosexualitate. Dar asta n-ar trebui sa ne surprinda, avand in vedere
faptul ca natura cazuta a omului este capabila de orice fel de faradelege si perversiune. Esenta acestui pacat grosolan nu consta in inclinatia
cuiva spre el, ci in actul de cedare in fata acestui pacat si de practicare a sa. Duhul Sfant daruieste puterea ca cineva sa se poata impotrivi
ispitei si de a avea biruinta trainica (1Corinteni 10:13). Unii din crestinii de la Corint erau o dovada vie a faptului ca homosexualii pot fi smulsi
din acest ,stil de viata" si ca nu sunt condamnati sa-i fie robi toata viata (1Corinteni 6:9-11).

Datorita refuzului omului de a-L retine pe Dumnezeu in cunostinta sa, fie in calitate de Creator, Sustinator sau Izbavitor, Dumnezeu i-a lasat
in voia mintii lor depravate, ca sa comita o sumedenie de alte forme de rautate. Versetul acesta ne ofera posibilitatea extraordinara de a
sonda motivul pentru care teoria evolutiei a facut priza atat de buna la oamenii firesti. Motivul pentru care au imbratisat evolutia nu trebuie
cautat in intelectul, ci in vointa lor, caci ei nu vor sa-L retina pe Dumnezeu in cunostinta lor. Nu se pune aici problema ca dovezile in sprijinul
evolutiei ar fi atat de coplesitoare incat ei sunt obligati s-o accepte, ci, mai degraba, ei au cautat o explicatie a originii omului si lumii din care
Dumnezeu sa lipseasca cu desavarsire. Asta pentru ca ei stiu cd daca exista Dumnezeu, atunci sunt responsabili din punct de vedere moral in
fata Lui.

latd, asadar, sordida lista de pacate suplimentare care-l caracterizeaza pe om in instrainarea sa fata de Dumnezeu! Observati ca omul este
plin de ele, nu doar ocazional tributar acestor pacate. El este exersat in pacate care nu se cuvin fiintei umane: nedreptatea (injustitia);
imoralitatea sexuala (preacurvia, adulterul si toate celelalte forme neingaduite de activitati sexuale - e lesne de inteles de ce unele
manuscrise au omis, din greseala, imoralitatea sexuala, intrucat in greaca termenul porneia seamana foarte mult cu poneria (adica ,rau");
rautatea (forme active de manifestare a raului); lacomia (pofta nestapanita de a avea tot mai mult); malitiozitatea (dorinta de a face rau
altora; ura plina de venin); plini de invidie (gelozie manifestata fata de altii); plini de ucidere (omorarea cu premeditare si ilegala a altei fiintei
umane, fie din manie, fie in timpul savarsirii altei infractiuni); plini de cearta (sfada, neintelegeri, discordii, dezbinari); plini de Tnselaciune
(trisare, perfidie, intrigi); plini de porniri rautacioase (intentii dusmanoase, vrajba, ciuda, ostilitate, amaraciune); soptitori (barfitori in ascuns;
palavragii);

Barfitori (calomniatori pe fata, cei care ii vorbesc pe altii de rau); uratori de Dumnezeu (sau plini de ura fata de Dumnezeu); violenti (sfidatori,
insultatori); mandri (aroganti, ingamfati); laudarosi (plini de ei insisi, care-si dau aere); nascocitori de lucruri rele (cei care pun la cale intrigi si
concep noi forme de rautate); neascultatori de parinti (razvratiti fata de autoritatea parintilor);

Fara pricepere (lipsiti de discernamant moral si spiritual, neavand constiinta); nedemni de incredere (care isi calca promisiunile facute,
tratatele, acordurile si contractele incheiate, ori de cate ori asta este in interesul lor); fara dragoste (purtandu-se cu o lipsa totala de respect,
nesocotind relatiile naturale si obligatiile care insotesc aceste raporturi); neiertatori (ireconciliabili sau neinduplecati- NU omite neiertator
(aspondous), care seamana foarte mult cu ne-iubitor (astorgous); fara mila (plini de cruzime, razbunatori, necrutatori).

Versetul 31 contine cinci cuvinte negative, care incep cu un ,alfa-privativ" (de exemplu: ,a-teu", adica ,,nici un Dumnezeu"), similare
cuvintelor compuse ce Tncep cu prefixul negativ: ,ne...."

Cei care abuzeaza de sex (Romani 1:24), care pervertesc sexul (Romani 1:26, 27) si practica celelalte pacate enumerate (Romani 1:29-31) au
fnauntrul lor constiinta Thnascuta nu numai a faptului ca lucrurile acestea sunt gresite, ci si a faptului ca ei insisi sunt vrednici de moarte. Ei
stiu ca acesta este verdictul rostit de Dumnezeu - indiferent cat de mult ar incerca ei pe din afara sa rationalizeze sau sa legitimeze aceste
pacate! Dar asta nu-i descurajeaza de a se opri din practicarea acestor forme de necinstire a lui Dumnezeu. Dimpotriva, ei se unesc cu altii,
in promovarea acestor pacate, resimtind un spirit de camaraderie cu cei ce le-au dat mana in savarsirea acestor pacate.

A doua categorie este alcatuita din cei care privesc paganii de sus, considerandu-se pe ei insisi mai civilizati, mai educati si mai rafinati. Ei fi
condamna pe pagani, pentru comportarea lor grosolana, dar si ei sunt la fel de vinovati - chiar daca sunt mai sofisticati decat paganii. Omul
cazut intotdeauna va vedea greselile altora mai usor decat pe ale lui. Lucruri ascunse si respingatoare din viata altora par cu totul
respectabile la ei insisi. Dar faptul ca el poate judeca pacatele la altii arata ca stie sa faca deosebire intre bine si rau. Daca stie ca e gresit ca
cineva sa fure nevasta altuia, atunci stie si faptul ca tot atat de gresit este si pentru el sa fure nevasta altuia. Prin urmare, cand cineva
savarseste chiar pacatele pe care le condamna la altii, el insusi nu mai are nici o scuza.

Pacatele oamenilor cultivati sunt, in esenta, identice cu cele ale paganilor. Desi un moralist va argumenta ca el nu a savarsit toate pacatele
de pe lista, el nu trebuie sa uite urmatoarele fapte:



1. Este capabil sa le savarseasca pe toate.
2. Calcand doar o singura porunca, el s-a facut vinovat de calcarea tuturor (lacov 2:10).

3. El a savarsit pacate ce tin de gandire, pe care poate ca niciodata nu le-a savarsit in fapt, dar si acestea sunt interzise de cuvantul lui
Dumnezeu. De pilda, Isus ne spune ca privirea plina de pofte este echivalenta cu adulterul (Matei 5:28).

Trufasul moralist are nevoie sa i se dea o lectie cu privire la judecata lui Dumnezeu. Apostolul da aceasta lectie in versetele 2-16. Primul
punct este ca judecata lui Dumnezeu se face potrivit cu adevarul. Nu se bazeaza pe probe incomplete, inexacte sau indirecte, ,de
circumstanta". Mai degraba, ea se intemeiaza pe adevar, pe intregul adevar si numai pe adevar.

in al doilea rand, de judecata lui Dumnezeu nu pot scapa cei ce ii condamné pe altii pentru ins3si p&catele pe care le practica chiar ei.
Capacitatea lor de a-i judeca pe altii nu-i absolva de vinovatie, ci, dimpotriva, sporeste condamnarea lor.

Judecata lui Dumnezeu este inevitabila, daca nu ne pocaim si nu suntem iertati.

Apoi aflam ca, judecata lui Dumnezeu este uneori amanata. Aceasta amanare este o dovada a bunatatii Sale, a ingaduintei si indelungii Sale
rabdari. Bunatatea Lui inseamna c& El este binevoitor fatd de pacatosi, desi nu si fati de pacatele lor. ingaduinta Lui se refer la faptul ca isi
opreste pedeapsa pe care o merita rautatea si rézvratirea omului. indelunga Sa rabdare este extraordinara Sa retinere, in pofida provocarilor
permanente din partea omului.

Bunatatea lui Dumnezeu, asa cum se vede in providenta Sa, in faptul ca ne ocroteste si ne tine in viata, are drept scop sa-i conduca pe
oameni la pocainta. El doreste ca nimeni sa nu piara, ci toti sa vina la pocainta" (2Petru 3:9).

Pocdinta Tnseamna o intoarcere de o suta optzeci de grade de pe drumul pe care mergeai si pornirea in directia opusa. ,,Este o schimbare a
mintii, care produce o schimbare a atitudinii si rezulta intr-o schimbare a actiunii. Ea semnifica faptul ca omul a trecut de partea lui
Dumnezeu, impotriva lui insusi si a pacatelor sale. Este mai mult decat o afirmare cu intelectul a faptului ca este pacatos. Presupune
participarea constiintei omului, dupa cum s-a exprimat John Newton: , Constiinta mea a simtit si a recunoscut vinovatia mea."

Al patrulea lucru pe care-l aflam despre judecata lui Dumnezeu este faptul ca este gradata, in functie de acumularea vinovatiei. Pavel fi
infatiseaza pe pacatosii impietriti si nepocaiti ca adunandu-si judecata pentru ei insisi, ca si cand ar strange aur si argint. Dar ce comoara va
fi asta In acea zi cAnd mania lui Dumnezeu se va descoperi, in fine, la judecata Marelui Tron Alb (Apocalipsa 20:11-15)! in ziua aceea,
judecata lui Dumnezeu va fi vazuta ca fiind absolut dreapta, fara prejudecata sau nedreptate de vreun fel.

in urmatoarele cinci versete Pavel ne aminteste ca judecata lui Dumnezeu va fi potrivit cu faptele cuiva. Un om se poate |duda cu bunatatea
lui personald. El se poate bizui mult pe originea lui rasiald sau nationald. El poate aduce in sprijinul argumentului sau faptul ca stramosii lui au
fost oameni mari ai lui Dumnezeu. Dar el va fi judecat dupa propria lui conduita, si nu dupa toate celelalte lucruri. Faptele lui vor constitui
factorul determinant.

Daca am lua versetele 6-11 izolat de restul textului, ar fi usor sa conchidem ca ele propaga ideea mantuirii prin fapte. Caci intr-adevar ele par
sa spuna ca cei ce fac fapte bune vor castiga viata vesnica.

Dar trebuie precizat ca pasajul de fata nu poate sa insemne lucrul acesta, pentru ca atunci ar contrazice flagrant marturia restului Scripturii,
care spune ca mantuirea este prin credinta, fara fapte. Chafer scoate in evidenta ca circa 150 de pasaje din Noul Testament conditioneaza
mantuirea doar de credinta cuiva. Nici un pasaj, atunci cand este inteles cum se cuvine, nu poate contrazice o marturie atat de coplesitoare.

Atunci cum vom intelege pasajul respectiv? Mai intai, trebuie sa intelegem ca faptele bune nu incep decat dupa ce o persoana a fost nascuta
din nou. Cand oamenii L-au intrebat pe Isus: , Ce sa facem ca sa putem savarsi faptele lui Dumnezeu?", El le-a raspuns: , Aceasta este
lucrarea lui Dumnezeu, ca voi sa credeti in El si Tn Cel pe care L-a trimis EI" (loan 6:28,29). Deci prima fapta buna pe care o poate face cineva
este sa creada in Domnul Isus Cristos, si nu trebuie sa uitam niciodata ca credinta nu este o fapta meritorie prin care cineva poate castiga
mantuirea. Deci daca cei nemantuiti sunt judecati dupa faptele lor, se va vedea ca nu au nici un lucru de valoare pe care sa-l aduca ca proba.
Se va vedea ca toata neprihanirea lor presupusa nu este decat o gramada de carpe murdare (Isaia 64:6). Pacatul care-i va condamna este
faptul ca nu au crezut in Isus ca Domn {loan 3:18). Dincolo de asta, faptele lor vor stabili gradul de pedeapsa ce li se va aplica (Luca
12:47,48).

Daca credinciosii sunt judecati dupa faptele lor, care va fi rezultatul? Evident, ei nu vor putea sa se prezinte cu fapte bune, prin care sa
merite sau sa-si castige mantuirea. Toate faptele facute de ei inainte de mantuire-au fost pacatoase. Dar sangele lui Cristos a sters trecutul.
Acum Dumnezeu insusi nu poate gasi nici o acuza impotriva lor, pentru care sa-i condamne la pedeapsa iadului. Odata ce au fost mantuiti, ei
incep sa practice faptele bune - fapte care nu vor fi, intotdeauna, considerate bune in ochii lumii, dar vor fi privite ca fapte bune de
Dumnezeu. Faptele lor bune constituie rezultatul mantuirii, nu cauza pentru care au fost mantuiti. La Scaunul de Judecata al lui Cristos,
faptele lor vor fi trecute in revista si ei vor fi rasplatiti pentru toata slujirea lor credincioasa.

Trebuie insa sa avem mereu in minte faptul ca pasajul acesta nu se ocupa de credinciosi, ci de necredinciosi.

Explicand ca judecata se va face dupa fapte, Pavel spune ca Dumnezeu va da viata vesnica celor care prin staruinta in bine cauta slava,
cinste si nemurire. Dupa cum am aratat, asta nu inseamna ca oamenii acestia sunt mantuiti prin staruinta lor in bine. Caci asta ar insemna ca
exista o alta evanghelie. Nimeni nu ar putea trai prin firea veche o astfel de viata, nimeni nu ar putea sa traiasca astfel fara puterea divina.
Orice persoana care se incadreaza la aceasta descriere a fost mantuit deja prin har, prin credinta. Faptul ca acea persoana cauta slava, cinste
si nemurire demonstreaza ca deja a fost ndscuta din nou. intreaga orientare a vietii sale aratd c& persoana respectiva a fost deja convertita.

Omul acela cauta slava cerului; cinstea care provine doar de la Dumnezeu (loan 5:44); nemurirea care caracterizeaza trupul invierii
(1Corinteni 15:53,54); mostenirea cereasca, nepieritoare, neintinata si care nu se vestejeste (1Petru 1:4).



Dumnezeu va darui viata vesnica tuturor celor care exemplifica in viata lor aceste dovezi ale experientei convertirii. Viata vesnica este
descrisa in mai multe feluri in Noul Testament. Este o posesiune actuald, pe care o primim in clipa in care suntem convertiti (loan 5:24). Este
0 posesiune viitoare, de care vom avea parte cand vom primi trupurile noastre glorificate (aici si la Romani 6:22). Desi este un dar care se
primeste prin credinta, uneori este pus alaturi de rasplatile primite pentru o viata de credinciosie (Marcu 10:30). Toti credinciosii au viata
vesnica, dar unii vor avea o capacitate mai mare de a se bucura de ea decat altii. Aceasta viata vesnica inseamna mai mult decat existenta
rara de sfarsit; este o calitate a vietii, acea viata mai abundenta pe care a promis-o Mantuitorul la loan 10:10. Este insasi viata lui Cristos
insusi (Coloseni 1:27).

Celor care fac dezbinari si nu asculta de adevar, ci de faradelege, li se vor da indignare si manie. Caci ei nu asculta de adevar si niciodata nu
au raspuns la chemarea evangheliei. Mai degraba, ei au ales sa asculte de faradelege, tacand din nedreptate stapanul lor. Viata lor este
caracterizata de certuri, lupte si neascultare

- dovada certa ca nu au fost niciodata mantuiti.

Acum apostolul repeta verdictul lui Dumnezeu cu privire la cele doua feluri de lucratori si faptele facute de acestia, numai ca de data aceasta
o face in ordine inversa.

Verdictul va fi: necaz si stramtorare pentru toti cei care fac raul. Din nou trebuie sa subliniem aici ca aceste fapte rele tradeaza inima rea a
necredintei. Faptele sunt expresia exterioara a atitudinii unei persoane fata de Domnul.

Expresia intai peste iudeu, apoi peste grec arata ca judecata lui Dumnezeu se va face in functie de privilegiul sau lumina pe care a primit-o
cineva. ludeii au fost primii in privinta privilegiilor acordate, de popor ales al lui Dumnezeu pe pamant. Prin urmare, ei vor fi primii in ce
priveste responsabilitatea. Acest aspect al judecatii lui Dumnezeu va fi dezvoltat in continuare in versetele 12-16.

Verdictul va fi insa slava, cinste si pace pentru oricine - iudeu sau ne-iudeu - care face ce este bine. Si s nu uitdam ca nimeni nu poate face
binele, din punctul de vedere al lui Dumnezeu, decat daca si-a pus mai intai increderea si credinta in Domnul Isus Cristos.

Expresia mai intai iudeului si apoi si grecului nu poate fi considerata un indiciu al favoritismului, intrucat versetul urmator arata ca judecata
lui Dumnezeu este impartiala. Prin urmare, expresia indica ordinea istorica in care s-a raspandit evanghelia, ca in Romani 1:16. Ea a fost mai
intai vestita iudeilor, dupa cum primii credinciosii au fost de asemenea iudei.

Un alt adevar privitor la judecata lui Dumnezeu este faptul ci ea se face fara sa se tind seama de fata omului. in instantele judec&toresti ale
oamenilor, se acorda preferinta celor placuti la infatisare, celor bogati si influenti. Dar Dumnezeu este total impartial. Nu se tine seama de
rasa, de locul de unde provine cineva sau de fata lui. Nici unul din aceste elemente nu-L va influenta pe Dumnezeu.

Dupa cum s-a aratat mai sus, versetele 12-16 sunt o extensie a faptului ca judecata lui Dumnezeu se va face in functie de lumina primita. Se
are in vedere existenta a doua categorii: cei care nu au legea (Neamurile) si cei care se afla sub lege (iudeii). Aceste doua categorii ii cuprind
pe toti oamenii, in afara celor care apartin bisericii lui Dumnezeu (vezi 1Corinteni 10:32, unde omenirea este impartita in aceste trei
categorii).

Cei care au pacatuit fara lege vor pieri fara lege. Nu se spune ca ,vor fi judecati fara lege", ci ca vor pieri fara lege. Ei vor fi judecati in functie
de revelatia pe care le-a daruit-o Domnul si, intrucat nu au trait pe masura acelei revelatii, ei vor pieri.

Cei care au pacatuit sub lege vor fi judecati dupa lege si, daca nu au ascultat de ea, vor pieri si ei. Legea reclama ascultare totala.

Simpla posedare a legii nu este suficienta. Legea reclama o ascultare desavarsita si continua. Nimeni nu este socotit neprihanit doar pentru
faptul ca stie ce spune legea. Singurul mod in care se poate obtine justificarea (indreptatirea) sub lege ar fi daca cineva ar putea s-o respecte
in toate privintele. Dar intrucat toti oamenii sunt pacatosi, le este cu neputintad sa faca acest lucru. Asadar, versetul acesta prezinta mai
degraba o conditie ideala, decat un lucru realizabil prin fortele proprii ale omului.

Noul Testament ne spune in mod raspicat ca omului Ti este cu neputinta sa fie indreptatit prin tinerea legii (vezi Fapte 13:39;Romani
3:20;Galateni 2:16,21;3:11). Dumnezeu niciodata nu a intentionat ca cineva sa fie mantuit prin lege. Chiar daca ar putea cineva sa respecte
legea, de acum Tnainte, tot nu ar fi indreptatit, intrucat Dumnezeu il va trage la socoteala si pentru faptele trecute. Prin urmare, cand se
spune in versetul 13 ca implinitorii legii vor fi indreptatiti, trebuie sa intelegem prin aceasta ca legea reclama ascultare si ca daca ar putea
cineva sa dea dovada de ascultare desavarsita din ziua in care s-a nascut, ar fi indreptatit. Dar realitatea sumbra si dura este ca nimeni nu
poate da dovada de asemenea ascultare.

Versetele 14 si 15 constituie o paranteza, privind in urma la versetul 12a, unde am aflat ca neamurile care pacatuiesc fara lege vor pieri fara
lege. Acum Pavel explica faptul ca desi legea nu a fost data Neamurilor, ele poseda totusi o cunoastere inndscuta a binelui si a raului. Ele stiu
din instinct ca este gresit sa minti, sa furi, sa comiti adulter si sa ucizi. Singura porunca pe care nu o cunosc ele din intuitie este cea privitoare
la Sabat - care, oricum, este mai mult o chestiune de ritual, decat una morala.

Prin urmare, rezumatul acestui pasaj il constituie faptul ca Neamurile, care nu au legea... constituie o lege pentru ele insele. Ei isi formuleaza
propriile coduri de diferentiere a comportamentului corect fata de cel gresit prin instinctele lor morale.

Ele arata ca lucrarea legii este scrisa in inimile lor. Nu legea insasi este scrisa in inimile lor, ci lucrarea legii. Lucrarea pe care a avut legea
menirea s-o infaptuiasca in vietile israelitilor se poate vedea, intrucatva, in vietile Neamurilor. De pilda, faptul ca ele stiu ca este drept sa-ti
respecti parintii demonstreaza ca lucrarea legii este scrisa in inimile lor. Ele mai stiu ca anumite fapte sunt din capul locului gresite.
Constiinta lor, indeplinind rolul de moderator, confirma aceasta cunoastere instinctiva. lar gandurile lor se pronunta in permanenta asupra
corectitudinii sau incorectitudinii actiunilor lor, acuzand sau scuzand, interzicand sau permitand un lucru.



Versetul acesta este continuarea gandului din versetul 12, in care ni se spune cand vor fi judecati cei fara lege si cei aflati sub lege. Si,
procedand astfel, acest verset ne invata un adevar final cu privire la judecata lui Dumnezeu, anume faptul ca ea va lua in considerare si
secretele oamenilor, nu numai pacatele lor publice. Pacatul considerat secret la ora actuala va deveni un scandal public la Judecata Marelui
Tron Alb. Judecatorul care va prezida aceasta judecata solemna va fi Isus Cristos, intrucat Tatal I-a Incredintat Lui toata judecata (loan 5:22).
Cand Pavel adauga cuvintele: dupa Evanghelia mea, el vrea sa spuna prin aceasta: ,asa ne invata evanghelia mea." Evanghelia mea
inseamna evanghelia pe care a predicat-o Pavel, adica aceeasi pe care au predicat-o si ceilalti apostoli.

Apostolul mai are o categorie de care trebuie sa se ocupe; prin urmare, el pune acum urmatoarea intrebare: Sunt iudeii, carora le-a fost data
legea, de asemenea pierduti? Si raspunsul la intrebare este: "Bineinteles, si ei sunt pierduti!"

Nu este nici o indoiala ca multi iudei s-au considerat imuni de judecata lui Dumnezeu. ,,Cum ar putea trimite Dumnezeu un iudeu vreodata in
jad?!" - spuneau ei. Pe de alta parte, in conceptia lor Neamurile erau numai bune pentru flacarile iadului! Dar Pavel trebuie sa distruga
aceasta pretentie ne-realista, aratand ca, in anumite imprejurari, Neamurile ar putea fi mai aproape de Dumnezeu decat iudeii.

Mai intai, el trece in revista acele lucruri pe care iudeul le considera ca avantajele sale principale, ce-i asigura o pozitie privilegiata in fata lui
Dumnezeu. El poartda numele de iudeu, deci de membru al poporului ales de Dumnezeu sa-i fie al Lui pe acest pamant. Apoi iudeul se
odihneste in lege, care nu a fost insa niciodata conceputa sa-i ofere omului odihna, ci, dimpotriva, sa-i trezeasca constiinta la realitatea
pacatoseniei sale. ludeul se bucura in Dumnezeu, in singurul Dumnezeu adevarat, care a intrat intr-o relatie unica de legamant cu natiunea
Israel.

El stie care este voia lui Dumnezeu, intrucat Scriptura fi prezinta acea voie in linii mari. El aproba lucrurile care sunt excelente, intrucat legea
il invata cum sa discerna valorile morale.

El se lauda ca este o calduza pentru cei orbi din punct de vedere moral si spiritual, o lumina pentru cei care zac in intunericul ignorantei.

El se considera calificat sa-i corecteze pe cei fara minte sau ne-invatati si sa-i invete pe cei care sunt copii, intrucat legea fii ofera lui, iudeului,
o privire de ansamblu a cunoasterii si adevarului.

Dar aceste lucruri cu care se mandreste iudeul nu i-au schimbat lui niciodata viata. Ele nu constituie decat o chestiune de orgoliu, bazata pe

apartenenta la o anumita rasa, religie si cunoastere, fara ca aceasta constiinta sa se transpuna in planul vietii practice printr-o traire morala.

ludeul ii invata pe altii, dar nu se alipeste el insusi de aceste invataturi in inima lui. El predica impotriva furtului, dar nu practica el insusi ceea
ce a predicat.

Cand el interzice adulterul, el adera la principiul: ,,Fa cum iti spun, nu cum fac eu." Cand s-a intamplat sa deteste idolii, el nu s-a dat totusi in
laturi de a jefui temple, pradand poate altarele pagane.

El s-a falit cu faptul ca poseda legea, dar L-a dezonorat pe Dumnezeul care a dat aceasta lege, calcand-ui preceptele sacre.

Aceasta combinatie nefasta de cuvinte foarte indltatoare, in paralel cu o purtare foarte josnica le-a facut pe Neamuri sa huleasca numele lui
Dumnezeu. Ele L-au judecat pe Domnul, cum fac oamenii intotdeauna, prin prisma celor care au pretins ca sunt urmasii Lui. Asa a fost pe
vremea lui Isaia (Isaia 52:5) si asa este si astazi. Fiecare dintre noi trebuie sa-si puna intrebarea:

Daca oamenii nu ar putea cunoaste despre Cristos decat ceea ce vad despre persoana si caracterul Lui in purtarea ta (insereaza aici numele
tau), oare ce ar vedea ei?

Pe langa lege, iudeul se mai lauda cu ritualul circumciziei - acea operatie chirurgicala minora de taiere imprejur a preputului oricarui iudeu de
parte barbateasca. Ritualul a fost instituit de Dumnezeu ca semn al legamantului incheiat de El cu Avraam (Geneza 17:9-14), exprimand
separarea unui popor fata de lume si alipirea de Dumnezeu. Dupa un timp, iudeul a ajuns sa se laude atat de mult cu faptul ca a fost taiat
imprejur incat i-au numit pe ceilalti oameni, pe ne-evrei, ,ne-taierea imprejur".

Aici Pavel stabileste o legatura intre circumcizie si Legea lui Moise, aratand ca aceasta era valabila doar ca semn, cand era combinata cu
trairea unei vieti de ascultare. Dumnezeu nu este un aderent strict la ritualuri lipsite de viata. El nu Se multumeste cu ceremoniile exterioare,
daca acestea nu sunt insotite de o sfintenie launtrica. Prin urmare, un evreu circumcis, care calca legea, nu se deosebeste prea mult de un
ne-taiat imprejur.

Cand apostolul se refera la pazitorii sau implinitorii legii, in acest pasaj, noi nu trebuie sa luam aceste cuvinte in sens absolut.

Astfel, daca un ne-evreu se conformeaza moralitatii prescrise de lege, chiar daca el insusi nu se afla sub lege, ne-circumcizia lui este mai
acceptabild decat circumcizia iudeului, care calcé insé legea. in acest caz, inima acelui ne-evreu este taiatd imprejur si acest lucru conteaza!

Comportamentul superior al ne-evreului il condamna pe evreu, care, desi poseda litera legii si circumcizia, nu pazeste legea si nu traieste o
viata circumcisa, adica o viata de despartire de ce este lumesc si o viata de sfintenie.

In modul lui Dumnezeu de a judeca lucrurile, un iudeu adevarat nu este doar cel in ale carui vene curge sangele lui Avraam sau care poart in
trupul sau semnul circumciziei. O persoana poate avea ambele elemente, si totusi sa fie o persoana foarte decazuta pe plan moral. Domnul
nu este impresionat de considerentele externe, de rasa sau religie. El doreste sa vada la noi sinceritatea si curatia care izvorasc din launtrul
inimii.

Un iudeu adevarat este cel care, pe langa faptul ca este un descendent al lui Avraam, in plus va da dovada de trdirea unei vieti evlavioase.
Pasajul acesta nu ne invata ca toti credinciosii sunt iudei sau ca biserica este Israelul lui Dumnezeu. Pavel se refera aici la cei care se nasc din
parinti evrei, dar subliniaza ca simpla apartenenta la acest popor, prin nastere, si purtarea semnului circumciziei nu sunt de ajuns, ci trebuie
sa existe in plus o realitate launtrica.



Adevarata circumcizie este o chestiune care tine de inima - nu doar de taierea fizica a unui organ al trupului, ci realitatea spirituala a
indepartarii chirurgicale a firii vechi, ne-nascute din nou.

Cei care combina astfel semnul exterior cu harul interior vor avea parte de lauda din partea lui Dumnezeu, chiar daca nu si din partea
oamenilor.

in acest ultim verset avem de a face cu un joc de cuvinte - chiar daca acest lucru e evident doar in textul original. Termenul ,iudeu" provine
din ,luda" si Tnseamna lauda. Un iudeu adevarat este cel al carui caracter este de asa naturd incat sa primeasca lauda din partea lui
Dumnezeu.

Pavel continua s& dezbatd tema vinovatiei iudeilor, in primele opt versete din acest capitol. in acest punct al dezbaterii, apare iudeul
contestatar, care incepe sa-l chestioneze pe apostol, dupa cum urmeaza:

CONTESTATARUL: Daca tot ce ai spus tu, Pavel, in versetele 2:17-29 este adevarat, atunci care mai este avantajul de a fi un iudeu si care
este folosul circumciziei?

PAVEL: ludeii au avut parte de multe privilegii speciale. Cel mai important este faptul ca lor li s-au incredintat oracolele (cuvintele) lui
Dumnezeu. Partea din Scriptura care contine Vechiul Testament a fost data iudeilor s-o redacteze si s-o pastreze, dar cum a raspuns Israelul
la acest extraordinar privilegiu? In cea mai mare parte, ei au dat dovad3 de o ingrozitoare lipsa de credint3.

CONTESTATARUL: Da, e drept ca nu toti iudeii au crezut, dar poate sa insemne asta oare ca Dumnezeu nu isi va respecta promisiunile? Oare
nu El I-a ales pe Israel sa-I fie poporul Sau? Oare nu a incheiat El legdminte speciale cu israelitii? Poate necredinta unora dintre ei sa-L
determine pe Dumnezeu sa-Si calce cuvantul?

PAVEL: Raspunsul este categoric nu! Ori de cate ori se ridica intrebarea daca Dumnezeu sau omul are dreptate, porneste intotdeauna de la
premisa ca Dumnezeu are dreptate si ca orice om este un mincinos. Asta a si spus, de altfel, David in Psalmul 51:4: ,Justetea deplina a
tuturor spuselor Tale trebuie aparata. Tu trebuie sa fii indreptatit, ori de cate ori omul pacatos incearca sa Te conteste” (n.tr.: parafrazare).
Pacatele noastre nu fac altceva decat sa confirme justetea si veridicitatea cuvintelor lui Dumnezeu.

CONTESTATARUL: Daca asa stau lucrurile, de ce ne mai condamna Dumnezeu? Daca nedreptatea noastra face ca dreptatea (neprihanirea) lui
Dumnezeu sa straluceasca si mai glorios, cum mai poate Dumnezeu sa-Si reverse mania peste noi? (Pavel precizeaza aici ca in citarea
acestor cuvinte el recurge la modul de argumentare al oamenilor)

PAVEL: Acest mod de argumentare nu este vrednic de a fi luat in considerare, daca ar exista posibilitatea ca Dumnezeu sa fie nedrept, atunci
cum ar mai putea fi El calificat sa judece lumea? Dar noi toti recunoastem ca El va judeca lumea.

CONTESTATARUL: Dar daca pacatul meu fi aduce slava lui Dumnezeu, daca minciunea mea confirma adevarul Lui, daca El face ca mania
omului sa-1 aduca lauda Lui, atunci cum mai poate El sa-mi bage mereu de vina, pacatosului de mine?

De ce nu ar fi logic sa spunem:

PAVEL: Da-mi voie sa te intrerup, pentru a-ti spune ca unii oameni chiar ne acuza pe noi crestinii ca am recurge la acest argument, dar eu te
asigur ca aceasta acuzatie nu este adevarata!

CONTESTATARUL: De ce nu ar fi logic sa spunem: ,,Sa facem raul, ca sa vina binele"?
PAVEL: Tot ce pot spune e ca condamnarea unor oameni care vorbesc asa este binemeritata!

(De fapt, acest ultim argument, oricat ar parea de stupid, este formulat mereu Impotriva evangheliei harului lui Dumnezeu. Oamenii spun:
»,Daca ai putea fi mantuit prin credinta in Cristos, atunci ai putea trai cum vrei, chiar in pacat, pentru ca harul lui Dumnezeu copleseste
pacatul omului. Prin urmare, cu cat pacatuiesti mai mult, cu atat mai mult va abunda harul lui Dumnezeu." Apostolul raspunde acestei obiectii
in capitolul 6.)

CONTESTATARUL: Atunci afirmi tu ca noi, iudeii, suntem mai buni decat Neamurile pacatoase? Sau, potrivit altor versiuni, intrebarea ar putea
fi formulata cam asa: ,Suntem noi, iudeii, mai rai decat Neamurile?" Raspunsul Tn ambele cazuri este ca iudeii nu sunt nici mai buni, nici mai
rai. Toti sunt pacatosi.

Asta ne conduce la urmatoarea intrebare din expunerea lui Pavel, constituind o paralelad la aceasta. Pavel a aratat ca paganii sunt pierduti.
Moralistii, care cred ca poseda neprihanirea lor proprie - fie ca acestia sunt iudei, fie Neamuri - sunt cu totii pierduti. ludeii sunt si ei pierduti.
intrebarea care se pune, atunci, este aceasta: Sunt oare toti oamenii pierduti?

Raspunsul este: ,Da, am dovedit deja ca toti oamenii se afld sub puterea pacatului." Asta inseamna ca iudeii nu se deosebesc de Neamuri in
aceasta privinta.

Daca mai este nevoie de vreo dovada, aceasta o gasim in Vechiul Testament. Mai intai, vedem ca pacatul a afectat orice fiintda omeneasca
nascuta din alte fiinte omenesti (Romani 3:10-12) si apoi vedem ca pacatul a afectat orice parte din om (Romani 3:13-18). Am putea
parafraza aceasta afirmatie cam asa: ,,Nu exista nici o singura persoana neprihanita (dreapta)" (Psalmul 14:1).

»Nu exista nici unul care sa posede o intelegere corecta despre Dumnezeu. Nu este nici unul care sa-L caute pe Dumnezeu" (Psalmul 14:2).
Dac3 ar fi I&sat de capul lui, omul cazut niciodatd nu L-ar cduta pe Dumnezeu. intreaga omenire s-a stricat. Nu este nici unul care s& tréiasca
o viata buna, nici macar unul!" (Psalmul 14:3).



,Gatlejurile oamenilor sunt ca un mormant deschis. Vorbirea lor este mereu plina de viclesug" (Psalmul 5:9). , Cuvintele rostite de ei ies de pe
buze pline de otrava" (Psalmul 140:3).

,Gurile lor sunt pline de blesteme si de ura" (Psalmul 10:7).

,Picioarele lor se grabesc sa-i poarte la misiuni de ucidere" (Isaia 59:7).
,Ei lasa in urma lor numai ruinare si mizerie" (Isaia 59:7).

,Ei niciodata nu au stiut cum sa faca pace" (Isaia 59:8).

,Ei nu au nici un respect pentru Dumnezeu" (Psalmul 36:1).

Prin urmare, asa arata radiograma pe care o face Dumnezeu omenirii. Din ea rezulta nedreptatea universala (Romani 3:10); ignoranta si
independenta fata de Dumnezeu (Romani 3:11); incapatanarea, netrebnicia si lipsa oricarei bunatati (Romani 3:12). Gatlejul omului este plin
de putreziciune, limba lui este inselatoare iar buzele sale sunt pline de venin (Romani 3:13); picioarele lui sunt indreptate numai catre ucidere
(Romani 3:15); el lasa in urma lui necaz si nimicire (Romani 3:16); el nu stie sa faca pacea (Romani 3:17); si nu are nici o consideratie pentru
Dumnezeu (Romani 3:18). Gasim aici intreaga depravare a omului, prin care intelegem ca pacatul a afectat intreaga omenire, afectand in
acelasi timp si orice parte a fiintei omului. Evident, nu toti oamenii au. comis toate pacatele care exista, dar fiecare om are natura capabila de
a le comite pe toate.

Daca Pavel ar fi dorit sa prezinte un catalog mai complet al pacatelor, ar fi inclus in aceasta lista pacatele sexuale: adulterul,
homosexualitatea, lesbianismul, perversiunile, bestialitatea, prostitutia, violul, lascivitatea, pornografia si toata murdaria sexuala. Apoi el ar fi
putut aminti pacatele asociate cu razboiul: distrugerea celor nevinovati, comiterea de atrocitati, camerele de gazare, cuptoarele in care au
fost arsi oamenii, lagarele de concentrare, toate mijloacele de tortura si sadismul. El ar fi putut aminti apoi pacatele comise in familie:
infidelitatea, divortul, baterea sotiei, atitudinea de cruzime psihica si abuzurile comise impotriva copiilor. Adaugati la acestea crimele de
omucidere, asasinare, mutilare, hotie, patrundere prin efractie la domiciliul cuiva, delapidarile de bani, vandalismul, darea si luarea de mita si
coruptia. Apoi urmeaza pacatele comise cu vorba: limbajul murdar (injuraturile), glumele cu substrat licentios, limbajul senzual, blestemele,
blasfemia, minciunile, vorbirea de rau, , pe din spate", barfa, asasinarea caracterului cuiva, bombanelile si vaicareala. Alte pacate personale
sunt: betia, dependenta de droguri, mandria (orgoliul), lacomia, ingratitudinea, persistarea in ganduri murare, ura si amaraciunea. Lista ar
putea continua la nesfarsit: poluarea, aruncarea hartiilor si a deseurilor in locuri publice, rasismul, exploatarea, inselaciunea, tradarea,
calcarea promisiunilor si asa mai departe. De ce alta dovada mai avem nevoie, pentru a ne convinge de depravarea omenirii?

Cand Dumnezeu a dat Israelului legea, El S-a folosit de Israel ca de o mostra reprezentativa a intregii omeniri. El a constatat ca Israelul este
un esec si apoi a aplicat constatarea facuta intregii omeniri. Este exact asa cum un inspector de la Sanepid ar lua intr-o eprubeta un esantion
din apa unei fantani si, dupa ce ar verifica-o si ar constata ca este poluata, ar declara ca intreaga fantana este poluata.

Tot asa si Pavel explica ca atunci cand vorbeste legea, ea le vorbeste celor care sunt sub lege - adica israelitilor - pentru ca orice gura, si a
iudeilor, si a Neamurilor, sa fie astupata si toata lumea sa fie gasita vinovata inaintea lui Dumnezeu.

Nimeni nu poate fi Indreptatit prin respectarea legii. Legea nu a fost data pentru a-i indreptati pe oameni, ci pentru a produce cunostinta
despre pacat - nu constiinta mantuirii, ci constiinta pacatului.

Niciodata n-am sti cum arata o linie franta (stramba), daca nu am poseda o linie dreapta, cu care s-o comparam. Or, legea este tocmai
aceasta linie dreapta. Cand oamenii se masoara in functie de ea, vad cat sunt de strambi.

Desigur, prin intermediul oglinzii putem vedea ca fata ne este murdara, dar rolul oglinzii nu este de a ne spala fata murdara. Un termometru
fi arata cuiva ca are temperatura ridicata, dar persoana respectiva nu se vindeca, daca va inghiti acel termometru.

Legea este buna cand este folosita pentru a produce in noi convingerea si mustrarea cu privire la pacat, dar nu are nici o putere de a-l salva
pe om de pacat. Dupa cum s-a exprimat Luther: functia ei nu este de a indreptati, ci de a ingrozi.

Am ajuns acum la focarul scrisorii lui Pavel catre Romani, in care el raspunde la intrebarea: Potrivit evangheliei, cum pot pacatosii
ne-evlaviosi sa fie indreptati de un Dumnezeu sfant?

Pavel isi incepe raspunsul, afirmand ca neprihanirea (dreptatea) lui Dumnezeu a fost revelata fara lege. Asta inseamna ca ne-a fost dezvaluit
un plan sau un program, prin intermediul caruia Dumnezeu i poate mantui pe pacatosii nedrepti, fara ca prin aceasta sa calce dreptatea Sa.
Si acest plan nu const in obligativitatea oamenilor de a p3zi legea. intrucdt Dumnezeu este sfant, El nu poate tolera pacatul, nu-I poate
ignora si nu Se poate preface ca nu-l vede, ci trebuie sa-l pedepseasca. lar pedeapsa pacatului este moartea. Dar Dumnezeu il iubeste pe
pacatos si doreste sa-I mantuiasca. Prin urmare, aici intervine dilema: neprihanirea lui Dumnezeu reclama moartea pacatosului, dar, in
dragostea Lui, Dumnezeu doreste fericirea vesnica a pacatosului. Evanghelia ne descopera cum i poate mantui Dumnezeu pe pacatosi, fara
ca prin aceasta sa-Si compromita dreptatea Sa.

Planul drept este marturisit de lege si de profeti. El a fost prezis in tipurile si simbolurile prezente in intregul sistem al jertfelor, conform
caruia, pentru ca sa poata avea loc ispasirea, este nevoie de varsare de sange. Planul acesta a fost insa vestit si prin intermediul unor profetii
directe (vezi, de pilda, Isaia 51:5,6,8;56:1;Daniel 9:24).

Versetul 21 ne-a spus ca aceasta mantuire dreapta nu se capata prin tinerea legii. Acum apostolul ne spune cum se capata ea - prin credinta
in Isus Cristos. Credinta din acest verset inseamna bizuirea n intregime pe Domnul Isus Cristos, ca singurul Mantuitor al cuiva de pacat si
singura nadejde pe care o are de a ajunge in rai. Ea se bazeaza pe revelatia Persoanei si lucrarii lui Cristos, asa cum o gasim in Biblie.



Credinta nu este un salt in gol, ci ea reclama existenta unor dovezi cat se poate de sigure, pe care le gaseste din plin in cuvantul fara gresala
al lui Dumnezeu. Credinta nu este un lucru lipsit de logica sau de ratiune, caci ce poate fi mai rational decat sa vezi cum creatura se increde
in Creatorul ei?

Credinta nu este lucrarea meritorie pe care a savarsit-o cineva, castigand prin aceasta dreptul la mantuire. Un om nu se poate lauda ca a
crezut in Domnul, ci ar fi un nechibzuit daca nu ar crede in El! Credinta nu este incercarea de a castiga mantuirea, ci simpla acceptare a
mantuirii pe care Dumnezeu o ofera gratuit, in dar.

Pavel continua discutia, aratandu-ne ca mantuirea este catre toti si peste toti care cred. Este catre toti in sensul ca este disponibila tuturor,
fiindu-le oferita tuturor si fiind suficienta pentru toti. Dar ea este doar asupra celor care cred. Adica, este efectiva doar in viata celor care
primesc pe Domnul Isus printr-un act liber consimtit al credintei lor. lertarea este pentru toti, dar ea devine operanta in viata cuiva numai
atunci cand aceasta persoana o accepta.

Cand Pavel spune ca mantuirea este disponibila tuturor, el cuprinde in aceasta disponibilitate si Neamurile, si iudeii, pentru ca nu este nici o
deosebire. ludeul nu are nici un privilegiu special iar ne-evreul nu este dezavantajat cu nimic.

Disponibilitatea evangheliei este la fel de universala ca nevoia mantuirii. lar nevoia este universala pentru ca toti au pacatuit (timpul aorist,
nu perfectul) si nu se ridica la Thaltimea slavei lui Dumnezeu. Toti au pacatuit in Adam; cand a pacatuit el, a actionat ca reprezentant al
tuturor celor care aveau sa descinda din el. Dar oamenii nu sunt pacatosi doar prin natura lor, ci sunt pacatosi in virtutea faptului ca practica
pacatul. Ei nu se ridica la inaltimea slavei lui Dumnezeu in ei insisi.

...fiind indreptatiti fara plata, prin harul Sau. Evanghelia ne spune cum fi indreptateste Dumnezeu pe pacatosi, fara plata, acordandu-le o
favoare nemeritata. Dar ce intelegem prin aceasta ,indreptatire" sau ,justificare"?

Verbul a indreptati inseamna a-l declara sau a-l socoti pe cineva drept. De pilda, Dumnezeu il pronunta pe un pacatos drept atunci cand acel
pacatos crede in Domnul Isus Cristos. Cu aceasta acceptie este intrebuintat termenul ,indreptatire" de cele mai multe ori in Noul Testament.

Dar un om il poate indreptati pe Dumnezeu (vezi Luca 7:29), atunci cand crede si implineste cuvantul lui Dumnezeu. Cu alte cuvinte, el
declara ca Dumnezeu este drept in tot ce spune si face El.

Si, desigur, un om se poate indreptati pe el insusi. Cu alte cuvinte, el poate sa-si sustina propria sa dreptate (vezi Luca 10:29). Dar asta nu e
decat o forma de auto-inselare.

A indreptati nu inseamna a-l face pe cineva cu adevarat drept. Pe Dumnezeu nu-L putem face drept, intrucat El deja este drept. Dar noi il
putem declara drept (putem afirma ca este drept). Dumnezeu nu-| face pe credincios fara pacat sau drept in el insusi. Mai degraba,
Dumnezeu trece dreptatea in contul credinciosului. Dupa cum s-a exprimat si A. T. Pierson: ,in procesul indreptatirii pacatosilor, Dumnezeu fi
numeste drepti, cand, de fapt, ei nu sunt asa - caci El nu atribuie pacatul, acolo unde acesta desigur exista, atribuind, in schimb, dreptatea,
acolo unde aceasta nu exista.”

O definitie foarte des intalnita a ,indreptatirii" este redata prin sintagma: ca si cand nu as fi pacatuit niciodata. Dar asta nu merge suficient
de adanc in esenta chestiunii. Cand Dumnezeu il indreptateste pe pacatosul credincios, El nu numai ca il absolva de orice culpabilitate, ci il si
imbraca cu propria Sa dreptate, facandu-I, astfel, intru totul calificat pentru a merge in rai.

Jindrept&tirea merge mult mai departe decat simpla absolvire de vinovétie, atingand nivelul aprobérii. Ea dep&seste faza simplei iertéri,
trecand la promovarea propriu-zisa.”

Absolvirea de culpa inseamna doar stergerea acuzatiei, achitarea persoanei. Dar indreptatirea subliniaza si cealalta latura, pozitiva, in cadrul
careia persoanei indreptatite i se atribuie dreptate (neprihanire).

Motivul pentru care Dumnezeu ii poate declara drepti (neprihaniti) pe pacatosii nelegiuiti este faptul ca Domnul Isus Cristos - prin moartea si
invierea Sa - a platit pretul deplin pe care, il reclamau pacatele lor. Cand pacatosii 1l primesc pe Cristos prin credinta, ei sunt indreptatiti.

Cand citim la lacov ca indreptatirea se face prin fapte (lacov 2:24), asta nu inseamna ca suntem mantuiti prin fapte bune sau prin formula:
Lcredinta plus fapte bune", ci, mai degraba, prin acel gen de credinta care va avea ca urmare savarsirea de fapte bune.

Este important sa ne dam seama ca indreptatirea este un proces de socotire care are loc in mintea lui Dumnezeu, nefiind un lucru pe care il
simte credinciosul. Acesta stie ca a fost indreptatit pentru ca Biblia fi spune acest lucru, dupa cum s-a exprimat Scofield:

Jindreptétirea este actul lui Dumnezeu, prin care El fi declara drepti (neprih&niti) pe toti cei ce cred in Isus. Este un lucru care se petrece in
mintea lui Dumnezeu, nu in sistemul nervos sau in structura emotiva a credinciosului."

Aici la Romani 3:24 apostolul ne spune ca suntem indreptatiti fara plata. Cu alte cuvinte, indreptatirea nu poate fi castigata sau cumparata, ci
este un lucra oferit in dar, gratuit.

Apoi aflam ca suntem indreptatiti... prin harul lui Dumnezeu. Asta nu inseamna altceva decat ca indreptatirea se efectueaza in afara oricarui
merit posibil al nostru, ca nu se bazeaza pe nimic din ceea ce posedam in noi insine, ci, in ce ne priveste pe noi, nu meritam, nu am cautat si
nu neam gandit la indreptatire.

Pentru e evita unele confuzii ce s-ar putea ivi pe parcurs, cred ca se cuvine sa ne oprim aici si sa explicam ca exista sase aspecte diferite ale
indreptatirii, In Noul Testament. Ni se spune ca suntem indreptatiti prin har, prin credinta, prin sange, prin putere, prin Dumnezeu si prin
fapte. Cu toate acestea, nu exista nici o contradictie sau neconcordanta in aceasta afirmatie.



Suntem Tndreptatiti prin har - adica nu meritam indreptatirea.
Suntem indreptatiti prin credinta (Romani 5:1) - adica trebuie sa primim indreptatirea, crezand in Domnul Isus Cristos.

Suntem indreptatiti prin sange (Romani 5:9) - prin asta intelegandu-se pretul pe care Il-a platit Mantuitorul, pentru ca noi sa putem fi
indreptatiti.

Suntem indreptatiti prin putere (Romani 4:24, 25) - prin aceeasi putere care L-a inviat pe Domnul Isus din morti.

Suntem indreptatiti prin sau de catre Dumnezeu - El este Cel care ne socoteste drepti (neprihaniti).

Suntem indreptatiti prin fapte (lacov 2:24) - neintelegandu-se prin asta ca am putea castiga indreptatirea prin fapte bune, ci, mai degraba, ca
faptele bune sunt dovada faptului cd am fost indreptatiti.

Revenind la 3:24, citim ca suntem indreptatiti prin rdscumpararea care este in Cristos Isus.

Rascumparare inseamna ,,cumpararea fnapoi" prin achitarea unui pret de rascumparare. Domnul Isus ne-a ,cumparat inapoi" - ne-a
rascumparat - de pe piata de sclavi a pacatului - Sangele Lui scump a fost pretul de rascumparare cu care s-au achitat toate cerintele de
sfintenie si dreptate ale lui Dumnezeu. Daca va intreba cineva: ,Dar cui i s-a achitat pretul de rdscumparare?" asta inseamna ca acea
persoana nu a inteles problema. Scriptura nu lasa sa se inteleaga nicaieri ca s-ar fi efectuat o plata anumita, fie lui Dumnezeu, fie Satanei.
Pretul de rascumparare nu a fost achitat catre nimeni, ci a constituit o tranzactie abstracta care a asigurat baza de pe care Dumnezeu sa-i
poata mantui pe cei nelegiuiti.

Dumnezeu L-a randuit pe Cristos Isus sa fie ispasire. Termenul ispasire inseamna mijlocul prin care se satisfac cerintele justitiei, prin care
este abatuta mania lui Dumnezeu, putandu-se arata, in schimb, indurarea, prin intermediul unei jertfe acceptabile n fata lui Dumnezeu.

De trei ori in Noul Testament se spune despre Cristos ca este ispasire. Aici la Romani 3:25 aflam ca cei care isi pun increderea in Cristos
capata indurare, in virtutea sangelui Sau varsat. La lloan 2:2, Cristos este descris ca ispasirea pentru pacatele noastre si pentru cele ale
ntregii lumi. Lucrarea Lui este suficientd pentru intreaga lume, dar devine operanta doar pentru cei care si-au pus increderea in El. in fine, la
lloan 4:10, dragostea Iui Dumnezeu s-a aratat prin faptul ca Dumnezeu L-a trimis pe Fiul Sau sa fie ispasirea pentru pacatele noastre.

Rugaciunea vamesului de la Luca 18:13, redata textual, a sunat in felul urmator: ,Dumnezeule, fii ispasitor fata de mine, pacatosul." El L-a
rugat pe Dumnezeu sa-Si arate indurarea fata de El in sensul de a nu-i cere sa plateasca plata (pedeapsa) pentru grava lui vinovatie.

Termenul ispasire apare si la Evrei 2:17: ,,Prin urmare, in toate lucrurile El a trebuit sa fie facut ca fratii Lui, pentru ca El sa fie un Mare Preot
plin de indurare si credincios in lucrurile privitoare la Dumnezeu, ca sa faca ispasire pentru pacatele poporului." Aici sintagma ,sa faca
ispasire" inseamna ,,sa indeparteze, prin achitarea costului penalizarii".

Echivalentul termenului ispasire in Vechiul Testament este capacul indurarii - cu alte cuvinte, capacul chivotului. in Ziua Ispasirii, marele
preot stropea capacul indurarii cu sangele animalului jertfit. Prin intermediul acestui act, greselile marelui preot si ale poporului erau ispasite
sau acoperite.

Cand Cristos a facut ispasire pentru pacatele noastre, El a mers mult mai departe. El nu numai ca le-a acoperit, ci le-a si indepartat cu
desavarsire.

Acum Pavel ne spune la 3:25 ca Dumnezeu L-a randuit pe Cristos sa fie ispasire prin sangele Lui, prin credinta. Nu ni se spune sa ne punem
credinta in sangele Lui, intrucat Cristos Insusi este obiectul credintei noastre. Numai un Cristos inviat si viu in veci de veci putea sa ne
mantuiasca. El este ispasirea. Credinta in El este conditia prin care noi ne prevalam de ispasire. Sangele Lui este pretul care a fost platit.

Lucrarea ispravita a lui Cristos declara neprihanirea (dreptatea) lui Dumnezeu pentru iertarea (stergerea) pacatelor savarsite in trecut. Asta
se refera la pacatele comise inainte de moartea lui Cristos. De la Adam la Cristos, Cristos i-a mantuit pe cei ce si-au pus increderea in El,
bazandu-se pe revelatia specifica ce I-a incredintat-o El. De pilda, Avraam L-a crezut pe Dumnezeu si asta i s-a socotit neprihanire (dreptate)
(Geneza 15:6). Dar cum putea Dumnezeu sa-l socoteasca drept, si sa-Si respecte, in acelasi timp, standardele dreptatii Sale? Un inlocuitor
fara pacat nu fusese Tnjunghiat inca. Sangele Jertfei desavarsite nu fusese varsat inca. Cu alte cuvinte, Cristos nu murise inca. Datoria nu
fusese achitata. Cerintele dreptatii lui Dumnezeu nu fusesera indeplinite inca. Prin urmare, cum putea Dumnezeu sa-i salveze pe pacatosii
credinciosi din perioada Vechiului Testament?

Raspunsul este ca desi Cristos nu murise inca, Dumnezeu stia ca El va muri si, prin urmare, i-a salvat pe oameni pe baza lucrarii ce avea s-o
savarseasca Cristos la o data viitoare. Chiar daca sfintii din Vechiul Testament nu stiau despre Jertfa de pe Calvar, Dumnezeu stia! Si El le-a
trecut toata valoarea lucrarii lui Cristos Tn contul lor, atunci cand L-au crezut pe Dumnezeu, intr-un sens foarte real, credinciosii din Vechiul
Testament au fost mantuiti ,,pe credit". Ei au fost mantuiti pe baza pretului ce urma sa fie platit la o data viitoare. Ei priveau inainte spre
Calvar, in timp ce noi privim in urma, la Calvar.

Asta vrea sa spuna Pavel cand afirma ca ispasirea lui Cristos declara neprihanirea (dreptatea) lui Dumnezeu, prin faptul ca El trecuse peste
pacatele faptuite mai fnainte . El nu se refera aici - cum cred unii, eronat, - la pacatele pe care le-a savarsit cineva fnainte de convertirea sa,
intrucat asta ar insemna ca lucrarea lui Cristos a operat pacatele comise inainte de nasterea din nou a cuiva, dupa acest moment persoana
respectiva urmand sa se descurce singura. Nicidecum! Ci Pavel explica aparenta blandete de care da dovada Dumnezeu, trecand, dupa cate
se pare, cu vederea peste pdcatele comise de cei care au fost mantuiti Thainte de moartea Domnului Isus pe cruce. Conform acestui
rationament, ar insemna ca Dumnezeu scuza aceste pdcate sau Se face ca nu le vede. Nimic mai neadevarat, afirma Pavel. Domnul stia ca
Cristos avea sa faca ispasire deplina si in virtutea acestei certitudini, El i-a mantuit pe credinciosii din Vechiul Testament pe temeiul acesteia.



Asadar perioada Vechiului Testament a fost o perioadd marcata de indelunga réabdare a lui Dumnezeu. Timp de cel putin patru mii de ani El
S-a retinut pe Sine de a judeca pacatul. Apoi, la implinirea vremii, El L-a trimis pe Fiul Sau sa fie Purtatorul pacatului. Cand Domnul Isus a luat
asupra Sa pacatele noastre, Dumnezeu a dezlantuit toata forta maniei Sale drepte si sfinte asupra Fiului Sau Preaiubit.

Acum moartea lui Cristos declara dreptatea (neprihanirea) lui Dumnezeu. Dumnezeu este drept intrucat El a cerut achitarea intregii penalizari
a pacatului. Si El poate sa-i indreptateasca pe oamenii nelegiuiti, fara ca prin aceasta sa le tolereze pacatul sau sa-Si compromita propriile
sale norme de dreptate, deoarece un inlocuitor desavarsit a murit si a inviat din morti. Albert Midlane a redat acest gand in randurile
prezentate mai jos, in traducere:

"Neprihanirea desivarsita, a lui Dumnezeu reiese din sangele Mantuitorului. in crucea lui Cristos vedem dreptatea Lui, dar si harul Lui
minunat. Dumnezeu nu putea trece pe langa pacatos, caci pacatul acestuia reclama moartea sa. Dar in crucea lui Cristos vedem cum
Dumnezeu poate mantui, rdmanand mai departe drept.

Pacatul a fost asezat asupra Mantuitorului si in sangele Lui a fost achitata plata pacatului. Rigorile justitiei au fost astfel satisfacute,
indurarea, putandu-se manifesta in voie. Pacatosul care crede este liber, putand afirma: ,,Mantuitorul a murit pentru mine." El se va referi la
sangele ispasitor, zicand: ,Asta a realizat pacea dintre Dumnezeu si mine."

Unde este deci lauda in acest minunat plan al mantuirii? Este exclusa - inlaturatd, interzisa. Prin ce principiu a fost exclusa lauda? Prin
principiul faptelor? Nu. Caci daca mantuirea s-ar realiza prin fapte, asta ar crea teren prielnic unei sumedenii de auto-congratulari. Dar cand
mantuirea se intemeiaza pe principiul credintei, nu mai este loc pentru ldudarosenie. Persoana indreptatita spune: ,Eu am savarsit toata
pacatuirea, dar Isus a savarsit toata, mantuirea." Credinta autentica se dezice de orice ajutoare proprii, de orice auto-perfectionare sau
auto-mantuire, privind numai si numai la Cristos, ca singurul Mantuitor al acelei persoane, cum reiese si din versurile de mai jos, traduse din
engleza:

Nu vin cu nici un dar in mana, Ci ma agat doar de crucea Ta.

Gol, la Tine vin Doamne, ca tu sa ma imbraci.

Neajutorat, la Tine privesc sa capat har.

intinat, la izvorul tiu alerg.

Caci de nu m-ai spala Tu,

Mantuitorule, as pieri.

Augustus M. Toplady

Ca motiv pentru excluderea laudei, Pavel repeta ca omul este indreptatit prin credinta, fara faptele legii.

Cum 1l prezintd Evanghelia pe Dumnezeu? Ca pe Dumnezeul exclusiv al iudeilor? Nicidecum, ci El este si Dumnezeul Neamurilor. Domnul Isus
Cristos nu a murit pentru un singur popor din cadrul omenirii, ci pentru intreaga lume de pacatosi. lar mantuirea deplina si gratuita este
oferita oricui este dispus s-o primeasca - fie evreu, fie ne-evreu.

Nu exista doi Dumnezei - unul pentru iudei si altul pentru Neamuri. Nu exista decat un singur Dumnezeu si o singura cale de mantuire pentru
intreaga omenire. El 1i indreptateste prin credinta, pe cei circumcisi, si tot prin credinta si pe cei ne-circumcisi. Chiar daca s-au folosit doua
prepozitii aici (by si through," doar in engleza, in romana folosindu-se aceeasi prepozitie, ,prin", n.tr.), nu exista nici o diferenta in cazul
instrumental al indreptatirii, care este credinta, in ambele cazuri.

Cranfield scoate in evidenta (in lucrarea Romans) ca incercarile de a gasi deosebiri subtile de sens intre aceste prepozitii nu sunt
convingatoare. Augustin a avut, probabil, dreptate, cand a pus folosirea a doua prepozitii cu acelasi sens pe seama dorintei de varietate
stilistica.

Mai ramane insa o intrebare importanta careia trebuie sa i se dea raspuns: Cand spunem ca mantuirea este prin credinta, si prin pazirea legii,
afirma&m prin aceasta c& legea ar fi lipsitd de orice valoare, ne-trebuind sa se tind seama de ea? inldturd oare evanghelia legea, ca si cand
aceasta nu ar mai avea nici un loc? Nicidecum! Dimpotriva evanghelia intareste legea, in felul urmator:

Legea reclama ascultare desavarsita. Pedeapsa pentru calcarea legii trebuie platita si acea pedeapsa este MOARTEA. Daca un calcator al legii
va plati acea pedeapsa, inseamna ca va fi pierdut pe vecie. Evanghelia ne spune cum a murit Cristos, pentru a plati pedeapsa pentru
calcarea legii. El nu a tratat-o ca un lucru ce putea fi ignorat. El a platit pana la capat intreaga datorie. Acum oricine a cdlcat legea se poate
prevala de faptul ca Cristos a platit pedeapsa, in locul lui. Astfel, evanghelia mantuirii prin credinta sustine legea, prin faptul ca insista ca
toate cerintele sale sa fie respectate si sa se indeplineasca toate conditiile puse de aceasta.

Pavel isi demonstreaza teza referindu-se la doua dintre cele mai mari personaje din istoria Israelului: Avraam si David. Dumnezeu a incheiat
legaminte extraordinare cu fiecare din acesti barbati. Primul a trdit cu secole inainte de a fi fost data legea iar al doilea a trait cu multi ani
dupa ce fusese data legea. Unul a fost justificat inainte de a fi fost circumcis, celdlalt dupa ce fusese circumcis.

Sa ne oprim mai intai asupra lui Avraam, pe care toti evreii au motive sa-l numeasca stramosul lor. Care a fost experienta lui dupa fire? Ce a
gasit el, cu privire la modul in care este indreptatit cineva?

Daca Avram a fost indreptatit prin fapte, atunci ar avea motive sa se laude. Ar putea sa se felicite, pentru ca a obtinut o pozitie dreapta
inaintea lui Dumnezeu. Dar lucrul acesta este absolut imposibil. Nimeni nu va putea sa se laude vreodata in fata lui Dumnezeu (Efeseni 2:9).



Nu gasim in Scriptura nici un cuvant din care sa reiasa ca Avraam a avut motive sa se laude cu faptul ca ar fi fost indreptatit prin faptele sale.

Dar ar putea spune cineva: ,Oare nu afirma lacov exact acest lucru, la 2:21, ca Avraam a fost indreptatit prin fapte?" Da, e adevarat ca se
afirma acest lucru, dar sensul e cu totul altul. Avraam a fost indreptatit prin credinta, la Geneza 15:6, atunci cand a crezut fagaduinta pe care
i-a facut-o Dumnezeu cu privire la faptul ca urmasii lui vor fi fara numar. Abia dupa treizeci de ani a fost el indreptatit (justificat) prin fapte,
atunci cand a purces sa-l aduca pe Isaac ca jertfa de ardere de tot lui Dumnezeu (Geneza 22). Actul acesta de ascultare a demonstrat
realitatea credintei sale, constituind o dovada vizibila a faptului ca fusese cu adevarat indreptatit prin credinta.

Ce spune Scriptura cu privire la indreptatirea lui Avraam? Spune ca Avraam ,L-a crezut pe Domnul si El i-a socotit lucrul acesta ca dreptate"
(Geneza 15:6). Dumnezeu S-a revelat pe Sine lui Avraam si i-a promis ca urmasii lui vor fi rara numar. Patriarhul L-a crezut pe Domnul si
Dumnezeu i-a trecut in cont neprihanirea. Cu alte cuvinte, Avraam a fost, pur si simplu, indreptatit prin credinta, fara ca faptele lui sa fi jucat
vreun rol in asta. In fapt, ele nici nu sunt mentionate.

Toate acestea ne conduc la una din cele mai sublime declaratii din toata Biblia, cu privire la contrastul dintre fapte si credinta, cu referire la
planul mantuirii.

Sa ilustram principiul printr-un exemplu practic: cand un om lucreaza pentru a-si castiga existenta, primind la sfarsitul saptamanii, la doua
saptamani sau la patru saptamani plata pentru munca prestata, Iui i se cuvine salariul respectiv, pe care |-a castigat prin munca. El nu trebuie
sa se aplece sau sa se dea bine pe langa patronul sau sau sa-i multumeasca acestuia pentru generozitatea de care a dat dovada, afirmand ca
nu o merita. Nu va face nici unul din aceste lucruri, ci va baga banii in buzunar si se va duce acasa, impacat cu gandul ca a fost platit pentru
timpul si munca prestata.

Dar nu asa stau lucrurile pe planul indreptatirii.

Oricat ar parea de socant, omul indreptatit este cel care, mai intai de toate, nu lucreaza. El renunta la orice posibilitate de a-si castiga
mantuirea. El se dezice de orice merit personal sau bunatate proprie. El recunoaste ca toate eforturile sale, chiar cele mai nobile, niciodata nu
ar putea implini cerintele dreptatii lui Dumnezeu.

Mai degraba, el crede in Cel care 1 indreptateste pe p&catosi. El isi pune increderea in Domnul, bizuindu-se numai pe El. El il ia pe Dumnezeu
pe cuvant. Cum am vazut, aceasta nu este o actiune meritorie. Meritul nu consta in credinta sa, ci in Obiectul credintei sale.

Observati ca el crede in Cel care 1i indreptateste pe pacatosi. El nu vine cu pledoaria ca si-a dat toate straduintele, ca a trait conform Regulii
de aur sau ca nu a fost atat de rau ca altii, ci vine in calitate de pacatos vinovat, agatandu-se de indurarea lui Dumnezeu.

Si care este urmarea? Credinta 1i este socotita ca dreptate. Pentru ca a venit crezand, mai degraba decét lucrand, Dumnezeu fii trece in cont
dreptatea. Prin meritele Mantuitorului Tnviat, Dumnezeu il imbraca cu dreptate (neprihanire), facandu-I astfel apt pentru cer. De acum incolo
Dumnezeu il vede in Cristos si il accepta de pe aceasta baza.

Rezumand, vom spune ca indreptatirea este pentru pacatosi, nu pentru oamenii buni. Este o chestiune de har, nu de datorie. Si se primeste
prin credinta, nu prin fapte.

in acest punct Pavel isi indreaptd atentia spre David, pentru a-si demonstra teza. Cuvintele tot astfel de la inceputul versetului arat ca
experienta lui David a fost exact ca aceea a lui Avraam. Neintrecutul cantaret al Israelului a afirmat ca fericit este pacatosul caruia Dumnezeu
ii socoteste dreptatea fara fapte. Desi David nu a exprimat acest lucru chiar in cuvintele acestea, apostolul deriva acest adevar din Psalmul
32, versetele 1 si 2, pe care le citeaza in urmatoarele versete:

Ferice de aceia ale caror faradelegi sunt iertate si ale caror pacate sunt acoperite,
Ferice de omul caruia Domnul nu-i tine Tn seama pacatul.

Ce a vazut Pavel in aceste versete? Mai intai, el a observat ca David nu spune nimic despre fapte; iertarea este o chestiune a harului lui
Dumnezeu, nu a eforturilor omului. in al doilea rand, el a vazut c& dacd Dumnezeu nu tine in seam& pacatul unui om, atunci persoana aceea
trebuie neaparat sa aib& o pozitie dreapta inaintea lui Dumnezeu in fine, el a vézut cd Dumnezeu fi indreptateste pe cei pacatosi; David insusi
se facuse vinovat de adulter si de omor, dar iata ca in aceste versete el gusta dulceata deplinei si gratuitei iertari.

Dar in mintea unor iudei inca mai staruia gandul ca poporul ales se bucura de un privilegiu pe care nu-l au celelalte popoare, cu privire la
indreptatirea pe care o acordda Dumnezeu - anume ca numai cei care sunt circumcisi ar putea fi indreptatiti. Apostolul revine la experienta lui
Avraam, pentru a arata ca nu asa stau lucrurile. El pune intrebarea: , Este dreptatea atribuita doar iudeilor, sau si Neamurilor credincioase?"
Faptul ca s-a recurs doar la pilda lui Avraam ar putea sugera ca dreptatea este atribuita doar iudeilor.

Aici Pavel remarca un fapt istoric, ce ar fi fost trecut cu vederea de cei mai multi dintre noi. El arata ca Avraam a fost indreptatit (Geneza
15:6) Tnainte de a fi fost circumcis (Geneza 17:24). Daca parintele poporului evreu a putut fi indreptatit pe cand era inca necircumcis, atunci
se pune intrebarea: ,De ce nu pot fi indreptatiti si alti oameni necircumcisi?" intr-un sens foarte real, Avraam a fost indreptatit pe cand era pe
terenul Neamurilor si asta a deschis usa larg ca si celelalte persoane dintre Neamuri sa poata fi indreptatite, cu totul fara circumcizie.

Circumcizia, prin urmare, nu a fost cauza instrumentala a indreptatirii lui Avraam, ci doar un semn exterior in carnea sa, al faptului ca fusese
indreptatit prin credinta. in esenta, circumcizia a fost semnul exterior al legamantului dintre Dumnezeu si poporul Israel; dar aici sesul ei este
largit, cuprinzand acum si dreptatea pe care Dumnezeu a atribuit-o lui Avraam prin credinta.

Circumcizia a fost nu numai un semn, ci si o pecete - pecetea dreptatii credintei, pe care o avea pe cand era inca necircumcis. Un semn
indica totdeauna realitatea pe care o semnifica. Un semn autentifica, confirma, certifica sau garanteaza veridicitatea realitatii pe care o
semnifica. Circumcizia i-a confirmat lui Avraam ca era privit si tratat de Dumnezeu ca neprihanit (drept) prin credinta.



Circumcizia a fost pecetea neprihanirii (dreptatii) credintei lui Avraam. Asta ar putea insemna ca credinta sa a fost dreapta sau ar putea
insemna ca el a obtinut dreptatea (neprihanirea) prin credinta. Aproape sigur sensul corect este acesta din urma. Circumcizia a fost pecetea
neprihanirii care apartinea credintei sale sau pe care a obtinut-o pe baza credintei.

intrucat Avraam a fost indreptatit fnainte de a fi circumcis, el poate fi tatil celor necircumcisi - adicd al Neamurilor credincioase. Ele pot fi
indreptatite in acelasi mod in care a fost indreptatit el: prin credinta.

Cand se spune ca Avraam este tatal tuturor Neamurilor credincioase, bineinteles, nu se pune deloc problema unei descendente fizice, ci doar
a faptului ca acesti credinciosi sunt copiii lui prin faptul ca imita credinta lui. Ei nu sunt copiii lui din nastere, ci datorita faptului ca pasesc pe
urmele sale, prin traseul si exemplul vietii lor. Tot asa, textul de fata nu afirma ca Neamurile credincioase devin Israelul lui Dumnezeu.
Israelul lui Dumnezeu este alcatuit din iudeii care 1l accepta pe Isus, ca Mesia si ca Domnul si Mantuitorul lor.

Avraam a primit semnul circumciziei si pentru alt motiv - anume ca el sa poata fi tatal acelor iudei care nu numai ca sunt circumcisi, ci si
merg pe urmele lui, inaintand pe cararea credintei de genul celei pe care o avea Avraam pe cand era inca necircumcis.

Existd o deosebire intre a fi descendentii lui Avraam si copiii lui Avraam. Isus le-a spus fariseilor: ,Stiu ca sunteti descendentii lui Avraam"
(loan 8:37), dupa care a adaugat insa urmatoarele cuvinte: ,,Daca ati fi copiii lui Avraam, ati face faptele lui Avraam" (loan 8:39). Prin urmare,
aici Pavel insista ca nu circumcizia conteaza, ci in primul rand trebuie sa existe credinta in Dumnezeul cel viu. Cei ai circumciziei, care cred in
Domnul Isus Cristos, sunt adevaratul Israel al lui Dumnezeu.

Rezumand, vom spune ca a existat in vremea lui Avraam un timp cand el a avut credinta, pe cand era inca necircumcis, si a mai existat un
timp cand a avut credinta, pe cand era deja circumcis. Ochiul de vultur al lui Pavel vede in acest fapt ca atat Neamurile credincioase, cat si
iudeii credinciosi pot sa-I revendice pe Avraam ca tata al lor, putand sa se identifice cu el, in calitate de copii ai sai.

L~Argumentul continua fara crutare, Pavel cautand sa-i scoata la iveala pe orice contestatari posibili, cu orice logica si cu orice verset din
Scriptura." Apostolul trebuie sa se ocupe acum de obiectia ridicata de unii ca binecuvantarea ar veni prin intermediul legii si ca, prin urmare,
Neamurile care nu au cunoscut legea au fost blestemate (vezi loan 7:49).

Cand Dumnezeu i-a promis lui Avraam si semintei sale ca el va fi mostenitorul lumii, El nu a conditionat aceasta promisiune de respectarea
unui anumit cod juridic. (Legea insasi nu a fost data decat cu 430 de ani mai tarziu - Galateni 3:17.) Mai degraba, a fost o fagaduinta a
harului, ce se primeste prin credinta - prin acelasi fel de credinta prin care obtinem noi astazi dreptatea (neprihanirea) lui Dumnezeu.

Sintagma mostenitorul lumii inseamna ca el avea sa fie si tatal Neamurilor credincioase, si al iudeilor (Romani 4:11,12), ca avea sa fie tatal
multor natiuni (Romani 4:17,18) si nu doar al poporului evreu. in sensul sdu cel mai deplin, fdgaduinta va fi implinita atunci cand Domnul
Isus, samanta lui Avraam, va lua in mana sceptrul imperiului universal, domnind ca Rege al regilor si Domn al domnilor.

Daca cei care cauta binecuvantarea lui Dumnezeu, si in special binecuvantarea indreptatirii, ar fi capabili s-0 mosteneasca pe baza pazirii
legii, atunci credinta ar fi anulata iar fagaduinta nu ar mai avea nici un efect. in acest caz credinta este data la o parte, intrucat credinta este
un principiu complet opus legii. Credinta este o actiunea de a crede, in timp ce legea este ceva care trebuie facut? Fagaduinta ar fi atunci
fara nici o valoare, intrucat s-ar baza pe conditii pe care nimeni nu le poate intruni.

Legea aduce mania lui Dumnezeu, si nu binecuvantarea Lui. Ea 1i condamna pe cei care nu reusesc sa pazeasca poruncile Sale in mod
desavarsit si permanent. Si intrucat nimeni nu poate face asta, toti cei care sunt sub lege sunt condamnati la moarte. Este imposibil sa fii sub
lege fara sa fii si sub blestem.

Dar unde nu este lege nu este nici calcare de lege. Calcarea legii inseamna violarea unei legi cunoscute. Pavel nu spune ca acolo unde nu
este lege nu este nici pacat, intrucat o fapta poate sa fie inerent gresita, chiar daca nu exista lege care s-o condamne. Dar ea devine cdlcare
de lege (transgresie) atunci cand, de pilda, intalnim un semn de circulatie, pe care scrie: ,Viteza maxima 35 km pe ora" iar noi circulam cu 40
sau 50.

ludeii credeau ca mosteneau binecuvantarea prin faptul ca aveau legea, dar tot ce au mostenit ei a fost calcarea legii. Dumnezeu a dat legea
pentru ca pacatul sa poata fi vazut ca o calcare a legii sau, ca sa ne exprimam in alt mod, pentru ca pacatul sa poata fi vazut in toata
pacatosenia sa. El nu a réanduit niciodatd ca legea sa constituie calea mantuirii pentru calcatorii pacatosi ai legii!

intrucat legea produce mania lui Dumnezeu, si nu indreptatirea Sa, Dumnezeu a randuit ca El s3-i mantuiasca pe oameni prin har prin
credinta, urmand ca El sa daruiasca viata vesnica sub forma de dar nemeritat, dat pacatosilor nelegiuiti, care o primesc printr-un simplu act
de credinta.

in felul acesta fagaduinta vietii este sigurd pentru toatd samanta. Trebuie s& subliniem doua cuvinte din acest text: sigura si toatd. Mai intai,
Dumnezeu vrea ca fagaduinta sa fie sigura. Daca indreptatirea ar depinde, de faptele savarsite de om dupa lege, el n-ar mai putea fi
niciodata sigur, intrucat niciodata n-ar sti daca a savarsit destule fapte bune sau daca a facut faptele considerate bune. Nici o persoana care
cauta sa castige mantuirea nu va putea sa se bucure niciodata de asigurare deplina. Dar atunci cand mantuirea este daruita in dar celui care
o primeste prin credintd, persoana respectiva poate fi sigura ca este mantuita pe baza autoritatii cuvantului lui Dumnezeu.

in al doilea rand, Dumnezeu vrea ca fagaduinta s& fie sigura intregii seminte - nu doar iudeilor, cirora le-a fost data legea, ci 5i Neamurilor,
care isi pun increderea in Domnul in acelasi mod in care a procedat si Avraam. Avraam este tatal nostru al tuturor - adica, al tuturor celor
care cred, fie iudei, fie Neamuri.

Pentru a confirma ca Avraam este tatal tuturor credinciosilor adevarati, Pavel adauga paranteza din Geneza 17:5: ,Te-am facut tatal multor
natiuni." Faptul ca Dumnezeu a ales Israelul, ca membrii acestui popor al Sau ales pe acest pamant nu inseamna ca harul si indurarea aveau
sa se limiteze la ei. Apostolul citeaza cu multa maiestrie o multime de versete din Vechiul Testament, pentru a demonstra ca Dumnezeu a
randuit din totdeauna ca va onora credinta, ori de cate ori si oriunde o va intalni.



Sintagma: In prezenta Celui in care a crezut continua gandul de la 4:16: ,....Avraam, care este tatal nostru al tuturor."

Legatura consta in aceasta: Avraam este tatal nostru al tuturor in fata Aceluia (Dumnezeu) in care el (Avraam) a crezut, chiar Dumnezeul
care da viata mortilor si rosteste lucruri care nu exista ca si cand ar exista deja. Pentru a intelege aceasta descriere a lui Dumnezeu, nu
trebuie decat sa privim la versetele care urmeaza. Dumnezeu da viata mortilor - adica lui Avraam si Sarei, caci desi nu erau inca morti fizic, ei
erau fara copii si trecuti de varsta la care ar mai fi putut avea copii (vezi Romani 4:19). Dumnezeu cheama cele ce nu sunt ca si cum ar fi -
adica urmasi fara de numar, in care aveau sa fie cuprinse multe natiuni (vezi Romani 4:18).

in versetele precedente, Pavel a subliniat c& fagaduinta i-a fost datd lui Avraam prin credinta, si nu prin lege, pentru ca sa fie prin har si s fie
sigurd pentru toatd samanta. Asta ne conduce in mod foarte natural la considerarea credintei lui Avraam in Dumnezeul invierii. Dumnezeu i-a
fagaduit lui Avraam o posteritate fara numar, ca stelele cerului si ca nisipul. Omeneste vorbind, sansele implinirii acestei promisiuni erau ca si
nule. Dar contrar nadejdii sperantelor omenesti, Avraam a crezut, in speranta ca va deveni tatal multor natiuni, dupa cum fii promisese
Dumnezeu la Geneza 15:5: ,Asa vor fi descendentii tai."

Cand i s-a facut prima oard lui Avraam promisiunea posteritétii, el avea saptezeci si cinci de ani (Geneza 12:2-4). in vremea aceea era
capabil, din punct de vedere fizic, sa devina tata, intrucat dupa aceea l-a procreat pe Ismael (Geneza 16:1-11). Dar in versetul acesta Pavel
se referd la perioada in care Avraam avea 100 de ani, cand a fost reinnoitd fagaduinta (Geneza 17:15-21). intre timp disparuse posibilitatea
procrearii - cel putin, fara interventia puterii miraculoase a lui Dumnezeu. Dar Dumnezeu ii fagaduise lui Avraam un fiu si Avraam a crezut in
fagaduinta lui Dumnezeu!

Fara sa fie slab in credinta, el nu (desi unele omit negatia ,,nu", sensul nu se schimba prea mult) s-a uitat la trupul sau, care era deja mort,
nici la starea moarta a pantecelui Sarei. Omeneste vorbind, nu mai era nici o speranta, dar Avraam a avut credinta.

Aparenta imposibilitatea a implinirii fagaduintei nu |-a facut pe Avraam sa se clatine. Dumnezeu a spus, Avraam a crezut si cu asta problema
era de-acum rezolvat&. in ce-l privea pe patriarh, nu era decat o singurd imposibilitate: ca Dumnezeu s& rosteascd vreodatd vreo minciuna!
Credinta lui Avraam a fost puternica si vibranta. El a dat slava lui Dumnezeu, onorandu-L ca pe Unul pe care el putea conta ca fsi va tine
fagaduinta, in pofida tuturor legilor probabilitatii si sfidand orice teorie a sanselor.

Avraam nu a stiut cum isi va Tmplini Dumnezeu fagaduinta, dar asta nu avea importanta. El 1l cunostea pe Dumnezeu si avea toata increderea
c& Dumnezeu era intru totul capabil sa facd ceea ce promisese. intr-o privinta, a fost vorba de o credintd minunata, dar, intr-alta a fost si
lucrul cel mai rational pe care-l putea face, intrucat cuvantul lui Dumnezeu este cel mai sigur lucru din univers. Prin urmare, Avraam nu risca
in nici un fel, daca credea in cuvantul lui Dumnezeu!

Lui Dumnezeu l-a facut si-l face placere intotdeauna sa gaseasca un om care sa-L ia pe cuvant. Si astfel i-a trecut lui Avraam in cont
dreptatea (neprihanirea). Unde mai inainte exista un sold de pacat si vinovatie, acum nu mai era decat o pozitie neprihanita (dreapta)
inaintea lui Dumnezeu. Avraam fusese izbavit de condamnare, fiind indreptatit de catre un Dumnezeu sfant, prin credinta.

Naratiunea istorica a indreptatirii sale prin credinta nu a fost scrisa numai pentru el. Desigur, intr-o privinta, a fost scrisa pentru el - ca
document permanent, consemnand achitarea sa si pozitia noua de desavarsire thaintea lui Dumnezeu.

Dar aceasta naratiune a fost scrisa si pentru noi. Credinta noastra ne este socotita si noua ca dreptate, atunci cand credem in Dumnezeu,
care L-a inviat pe Isus, Domnul nostru, din morti. Singura deosebire consta in aceasta: Avraam a crezut ca Dumnezeu va da viata mortilor
(adica, trupului sau slab si pantecelui sterp al Sarei). Noi credem ca Dumnezeu a dat viata mortilor, inviindu-L pe Domnul Isus, cum arata si C.
H. Mackin-tosh:

L~Avraam a fost chemat sa creada intr-o fagaduinta, pe cand noi avem privilegiul de a crede intr-un fapt implinit. El a fost chemat sa priveasca
inainte, spre un lucru ce urma sa fie infaptuit. Noi privim in urma, spre ceva care este deja infaptuit, adica rdscumpararea realizata deja,
atestata prin realitatea Mantuitorului inviat si glorificat, stéand la dreapta maririi in ceruri.”

Domnul Isus a fost dat pentru greselile noastre si a inviat pentru indreptatirea noastra. Desi prepozitia pentru (in greaca: dia) e folosita aici in
legatura cu pacatele noastre, dar si cu indreptatirea noastra, contextul reclama o nuanta semantica diferita in fiecare caz individual. El a fost
dat nu numai din pricina greselilor noastre, ci si pentru a le indeparta. El a fost inviat pentru indreptatirea noastra - adica, pentru a demonstra
ca Dumnezeu era pe de-antregul satisfacut de lucrarea lui Cristos, prin care suntem noi indreptatiti. in primul caz, greselile noastre au
constituit problema ce trebuia rezolvata. in al doilea caz, indreptitirea noastra este rezultatul, pe care l-a asigurat invierea lui Cristos. Nu
putea exista nici o indreptatire, daca Cristos rdmanea in mormant! Dar realitatea faptului ca El a inviat ne spune ca lucrarea s-a incheiat,
pretul a fost platit iar Dumnezeu este acum infinit de multumit de lucrarea de ispasire pentru pacat a Mantuitorului.

Primul beneficiu mare de care avem parte toti cei care am fost indreptatiti prin credinta este pacea cu Dumnezeu prin Domnul nostru Isus
Cristos. Razboiul s-a sfarsit. Ostilitatile au incetat. Prin lucrarea lui Cristos, toate pricinile de dusmanie dintre sufletul nostru si Dumnezeu au
fost inlaturate. Noi am fost transformati din vrajmasi in prieteni, prin miracolul harului.

...prin care ne bucuram de acces la o pozitie de favoare indescriptibil de mare inaintea lui Dumnezeu. Noi suntem acceptati in Preaiubitul.
Prin urmare, noi suntem atat de aproape de Dumnezeu si atat de indragiti de El cat este Preaiubitul Sau Fiu. Tatal ne intinde sceptrul Sau de
aur, primindu-ne cu bratele deschise, ca pe fii ce suntem, si nu ca pe straini. Harul acesta - sau starea aceasta de favoare - imbraca toate
aspectele pozitiei noastre inaintea lui Dumnezeu, pozitie care este tot atat de perfecta si permanenta ca a lui Cristos, intrucat noi suntem in
El.

Si, ca si cand asta nu ar fi fost de ajuns, ne bucuram de asemenea in nadejdea slavei lui Dumnezeu. Asta inseamna ca asteptam cu bucurie
vremea cand, nu numai ca vom privi tinta la splendoarea lui Dumnezeu, ci noi insine vom fi manifestati in glorie (vezi loan 17:22;Coloseni
3:4). Noi nu putem pricepe deplina semnificatie a acelei sperante cat suntem pe acest pamant, dupa cum nu vom inceta sa ne minunam de
ea, dincolo, de-a lungul intregii vesnicii.



A patra binecuvantare ce decurge din indreptatire este faptul ca ne bucuram si in necazuri - nu atat in discomfortul pe care ni-l aduc acestea
in prezent, cat in rezultatele lor finale (vezi Evrei 12:11). Este unul din paradoxurile minunate ale credintei crestine, ca bucuria sa coexiste cu
suferinta. Opusul bucuriei este pacatul, nu suferinta. Unul din produsele secundare ale necazurilor este faptul ca acestea produc
perseverenta sau statornicia. Niciodata nu am putea sa dobandim perseverenta daca vietile noastre ar fi lipsite de necazuri.

Pavel explica in continuare ca perseverenta formeaza caracterul. Cand Dumnezeu vede cum rabdam, atunci cand trecem prin incercari,
ridicandu-ne privirile spre El, pentru ca El sa-Si aduca la indeplinire planurile prin necazurile ce ni le harazeste, atunci El ne premiaza cu
Pecetea Aprobarii Sale, pentru ca am fost perseverenti si rabdatori in necaz. Am fost pusi la proba si am fost aprobati. Or, acest sentiment de
aprobare ne umple de nadejde. Stim ca El lucreaza in viata noastra, dezvoltand caracterul nostru. Asta ne da increderea ca, odata ce a
inceput o lucrare buna in noi, El o va duce negresit la indeplinire (Filipeni 1:6).

Nadejdea nu dezamageste. Daca am nadajdui intr-un lucru, constatéand mai tarziu cd nu vom obtine niciodata lucrul acela, nadejdea noastra
ar fi facuta de rusine sau dezamagita. Dar nadejdea mantuirii noastre nu va fi facuta niciodata de rusine. Noi nu vom fi niciodata dezamagiti
si nicicand nu vom constata ca ne-am pus increderea intr-o speranta desarta. Cum putem fi atat de siguri? Pentru ca dragostea lui Dumnezeu
a fost turnata in inimile noastre. Dragostea lui Dumnezeu ar putea insemna fie dragostea noastra pentru Dumnezeu, fie dragostea Sa pentru
noi. Aici este sensul al doilea, Intrucat versetele 6-20 reitereaza cateva dintre marile dovezi ale dragostei lui Dumnezeu pentru noi. Duhul
Sfant, care ne-a fost dat in clipa in care am crezut, ne inunda inima cu aceste expresii ale iubirii eterne a lui Dumnezeu si prin acestea
suntem asigurati de faptul ca El ne va duce fara gres in cer. Dupa ce ai primit Duhul, vei simti ca Dumnezeu te iubeste. Acesta nu este un
sentiment vag, mistic, ca , Cineva, acolo sus" are grija de omenire, ci o convingere launtrica de nezdruncinat ca un Dumnezeu personal te
iubeste pe tine, ca individ.

in versetele 6-20, Pavel argumenteaza de la simplu la complex. Logica la care recurge el este urmatoarea: dacd dragostea lui Dumnezeu s-a
revarsat peste noi pe cand eram dusmanii Lui pacatosi, oare nu ne va pazi El, cu atat mai mult, acum, cand suntem ai Lui? Cu asta am ajuns
la al cincilea beneficiu al indrepté&tirii noastre: noi avem siguranta vesnica in Cristos. in elaborarea acestei teme, apostolul introduce cinci
elemente, care incepe fiecare cu cuvintele: ,cu atat mai...".

,Cu atat mai mult" in ce priveste izbavirea de manie (Romani 5:9).

,Cu atat mai mult" in ce priveste pastrarea noastra, prin viata Lui inviata (Romani 5:10).
,Cu atat mai mult" in ce priveste darul harului (Romani 5:15).

,Cu atat mai mult" faptul ca credinciosii vor domni in viatd (Romani 5:17).

,Cu atat mai mult" in ce priveste harul abundent (Romani 5:20).

in versetele 6,7 si 8, Pavel subliniaza ce eram noi (pacatosi neputinciosi si nelegiuiti), cand Cristos a murit pentru noi. in versetele 9 si 10 el
subliniaza ce suntem in prezent (indreptatiti prin sangele lui Cristos, impacati prin moartea Lui) si certitudinea ce rezulta din toate acestea,
cu privire la ceea ce va face Mantuitorul pentru noi (adica, ne va izbavi de manie, ne va pastra si pazi prin viata Lui).

Mai intéi, ni se aminteste ca eram slabi, neputinciosi, fara putere, si incapabili de a ne mantui pe noi insine. Dar la timpul prestabilit Domnul
Isus Cristos a vizitat planeta noastra si a murit pentru oameni. Si El nu a murit pentru oamenii buni, cum ar putea presupune cineva, ci pentru
pacatosi Nu era in noi nici o virtute, nici o stralucire care sa ne recomande in fata lui Dumnezeu. Dimpotriva, noi eram total nevrednici, dar
Cristos a murit pentru noi, in pofida acestui lucru.

Acest act de iubire divina a fost unic si fara precedent in experienta umana. Viata celor mai multi oameni le este scumpa, si nimeni nu s-ar
gandi sa si-o piarda pentru o persoana nevrednica. De pilda, cei mai multi oameni nu ar muri pentru un ucigas, pentru un adulter sau un
gangster. De fapt, cei mai multi oameni nu ar muri nici pentru un om drept, adica pentru unul care este onest, vrednic de incredere, dar nu
neaparat un om cald la inima. Ar fi posibil, intr-un caz extrem, ca cineva sa moara pentru un om bun, adica unul cu inima buna, o persoana
prietenoasa, iubitoare si demna de a fi iubita.

Dragostea lui Dumnezeu este complet supranaturala, nefiind din lumea aceasta. El Si-a demonstrat dragostea Sa minunata fata de noi,
trimitandu-L pe Preaiubitul Sdu Fiu s& moara pentru noi, pe cand eram noi inca pacatosi. Daca intrebam de ce a facut El acest lucru, trebuie
sa cautam raspunsul in voia suverana a Lui Dumnezeu insusi. Caci nu era nimic bun in noi, care sa reclame o atare iubire.

Acum exista un nou set de conditii. Noi nu mai suntem socotiti pacatosi vinovati. Cu pretul enorm de mare al sangelui Mantuitorului, pe care
I-a varsat pentru noi la Calvar, noi am fost socotiti neprih&niti (drepti) ihaintea lui Dumnezeu. intrucat El a platit un pret atat de mare ca s& ne
indreptateasca pe cand eram noi pacatosi, oare nu ne va mantui El cu atat mai mult de manie, prin Cristos? Daca El deja a platit pretul cel
mai mare, ca sa ne aduca in starea de har inaintea Sa, mai putem concepe oare ca El ne va lasa sa pierim, pana la urma?

Mantuiti de manie ar putea insemna fie ,mantuiti prin scoaterea noastra afara din manie", fie ,izbaviti de orice contact cu mania". Aici
credem ca prepozitia apo in greaca se refera la sensul al doilea - de mantuire de orice contact cu mania lui Dumnezeu, fie in timp, fie in
eternitate.

Revenind la ceea ce eram odinioara si la ce suntem acum, ganditi-va la urmatorul lucru: Tocmai pe cand eram dusmani am fost impacati cu
Dumnezeu, prin moartea Fiului Sau. Eram ostili fatd de Domnul si impacati cu aceasta stare. Moartea substitutionara a lui Cristos a inlaturat
cauza ostilitatii noastre fata de Dumnezeu - adica, pacatele noastre. Prin credinta in Cristos am fost impacati cu Dumnezeu.

Daca Dumnezeu ne-a cumparat Tmpacarea cu un pret atat de mare, oare ne va lasa El vreodata sa pierim? Daca am fost impacati prin
moartea Fiului Sau, care este un simbol al totalei slabiciuni, oare nu vom fi noi paziti pana sfarsit, prin viata actuala a lui Cristos - o viata de
infinita putere - la dreapta lui Dumnezeu? Dacd moartea Lui a avut atata putere sa ne mantuiasca, cu cat mai mult va avea viata Lui puterea
de a ne pazi!



Si acum am ajuns la al saselea beneficiu al indreptatirii: De asemenea ne bucurdm in Dumnezeu prin Domnul nostru Isus. Nu numai ca ne
bucuram de darurile Lui, ci ne bucuram si de Dat&torul acestor daruri! inainte de a fi fost mantuiti, ne gdseam bucuria in alte lucruri. Acum
tresaltam de bucurie ori de cate ori ne amintim de El si suntem tristi ori de cate ori uitam de El. Care a fost factorul acestei extraordinare
transformari, ce ne-a facut sa ne putem bucura atat de mult in Dumnezeu? A fost lucrarea Domnului Isus Cristos. Ca Tn cazul tuturor celorlalte
binecuvantari ale noastre, bucuria aceasta ne parvine prin El.

Al saselea beneficiu de care se bucura cei indreptatiti il gasim in cuvintele: Am primit acum impacarea (termenul ,atonement" din editia KJV
era corect la data aparitiei acestei traduceri, in 1611, cAnd insemna ,at one ment" sau reconciliere). Impéacarea se refer3 la stabilirea
armoniei intre Dumnezeu si om prin lucrarea jertfitoare a Mantuitorului. Patrunderea pacatului (in fiinta umanad) a produs instrainare, alienare
si vrajmasie Intre om si Dumnezeu. Prin indepartarea pacatului, ce provocase alienarea, Domnul Isus i-a restabilit pe cei ce cred in El la
starea de armonie cu Dumnezeu. Observam, in treacat, ca nu Dumnezeu trebuia sa se impace, ci omul avea nevoie sa se impace, intrucat el
era in vrajmasie cu Dumnezeu.

Restul capitolului 5 indeplineste rolul de punte de legatura intre prima parte a scrisorii si urmatoarele trei capitole. El se leaga de prima parte
prin faptul ca reia tema condamnarii prin Adam, a indreptatirii prin Cristos si prin faptul ca ne arata cum lucrarea lui Cristos depaseste cu
mult, prin binecuvantarea adusa, toata mizeria si pierderea provocate de lucrarea lui Adam. Aceasta sectiune se leaga de capitolele 6-8 prin
tranzitia de la indreptatire la sfintire si de la pacatele individuale la pacatul din natura umana.

Adam este infatisat in aceste, versete drept capul federal sau reprezentantul tuturor celor care se afla in creatiunea veche. Cristos este
prezentat drept Capul Federal al tuturor celor care se afla in noua creatiune. O capetenie federala actioneaza in numele celor aflati sub
conducerea sa. De pilda, cand presedintele unei tari promulga prin semnatura sa un proiect de lege, conferindu-i caracter juridic, legea
intrand astfel in vigoare, el actioneaza in numele tuturor cetatenilor acelei tari.

Asta s-a intamplat si in cazul lui Adam. Ca urmare a pacatului sau, moartea umana a intrat in lume. Moartea a devenit soarta comuna a
tuturor descendentilor lui Adam, intrucat toti pacatuisera in si prin el. E drept ca toti au comis si acte individuale de pacatuire, dar nu la asta
se refera textul de fata. Ideea subliniata de Pavel este ca pacatul lui Adam a fost un act reprezentativ si ca urmasii lui sunt socotiti ca unii
care au pacatuit in el.

Cineva ar putea obiecta, spunand ca Eva a fost aceea care a comis primul pacat pe pamant, nu Adam. Lucrul acesta este adevarat, dar
intrucat Adam a fost creat primul, lui i s-a acordat pozitia de cap. Prin urmare, se considera ca el a actionat in numele tuturor descendentilor
sai.

Cand apostolul Pavel spune ca moartea a trecut asupra tuturor oamenilor, el se refera la moartea fizica, chiar daca pacatul lui Adam a adus si
moartea spirituala. (Versetele 13 si 14 arata ca aici este vorba despre moartea fizica.)

Cand ajungem la acest pasaj din Scriptura, In mod inevitabil se ridica unele intrebari. E drept oare ca urmasii lui Adam sa fie considerati
pacatosi, doar pentru ca el a pacatuit? i condamna oare Dumnezeu pe oameni pentru ca s-au nascut pacatosi, sau doar pentru acele pacate
pe care le-au savarsit ei insisi? Daca oamenii se nasc cu o natura pacatoasa, si daca, in consecinta, ei pacatuiesc pentru ca s-au nascut
pacatosi, cum mai poate Dumnezeu sa-i faca raspunzatori pentru faptele lor?

Invatatii Scripturii s-au muncit sa gaseasca raspuns la acestea si la o multime de intrebéari similare, ajungand la o surprinzatoare varietate de
concluzii. Totusi, exista anumite fapte de care putem fi siguri.

Mai intai, Biblia ne Tnvata ca, intr-adevar, toti oamenii sunt pacatosi, atat prin natura, cat si prin practica. Orice persoana nascuta din parinti
umani mosteneste pacatul lui Adam; pe de o parte, si, in plus, pacatuieste ca urmare a propriilor sale optiuni.

in al doilea rand, stim c& plata p&catului este moartea - atat moartea fizica, cat si eterna despértire de Dumnezeu.

Dar nimeni nu este obligat sa plateasca plata pacatului, decat daca el insusi decide sa faca acest lucru. Acesta este un punct foarte
important. Cu un pret enorm, Dumnezeu L-a trimis pe Fiul Sau sa moara ca inlocuitor pentru pacatosi. Mantuirea de pacat si de plata sa este
oferita acum in dar, fara platd, prin credinta in Domnul Isus Cristos.

Omul este condamnat pe baza a trei temeiuri: El poseda o naturd pacatoasa, Pacatul lui Adam ii este atribuit si, in al treilea rand, el Tnsusi
este pacatos prin practica. Dar vina lui cea mai mare o constituie faptul ca respinge mantuirea pe care i-a asigurat-o Dumnezeu (loan
3:18,19,36).

,Bine, va intreba cineva, dar cum stam cu cei care nu au auzit niciodata evanghelia?" Un raspuns partial la aceasta intrebare il gasim in
capitolul 1. Dincolo de asta, ne putem odihni, pe deplin asigurati, ca Judecatorul intregului pamant va proceda corect (Geneza 18:25). Ca El
nu va actiona niciodata in mod nedrept sau nejust. Toate hotararile Sale se bazeaza pe echitate si dreptate (neprihanire). Desi anumite
situatii prezinta probleme pentru privirea noastra incetosata, pentru El acestea nu sunt deloc probleme. Cand va fi fost audiata ultima cauza
si usile salii de judecata se vor fi inchis, nimeni nu va avea temei legitim de a ataca verdictul Sau, prin recurs.

Pavel va demonstra acum ca pacatul lui Adam a afectat intreaga omenire. Mai intai, el arata ca pacatul era in lume in perioada de la Adam la
darea legii pe Muntele Sinai. Dar in timpul acela nu exista o lege a lui Dumnezeu, precis revelata. Adam primise o porunca orala clara din
partea Domnului si, cu multe veacuri mai tarziu, Cele Zece Porunci au constituit o revelatie precisa a legii divine, redata in scris. Dar in
intervalul dintre aceste doua puncte oamenii nu au avut un cod juridic din partea lui Dumnezeu. Prin urmare, desi a existat pacat in aceasta
perioada, nu a existat calcare de lege, intrucat cdlcarea legii este considerata violarea unei legi cunoscute. Dar pacatul nu este atribuit ca si
calcarea legii cand nu este o lege, care sa-l interzica.

Totusi moartea nu a plecat in concediu in perioada in care n-a existat lege. Cu singura exceptie a lui Enoh, moartea a tinut omenirea in
ghearele sale. Nu putem afirma ca oamenii acestia au murit pentru ca au calcat vreo porunca clara a lui Dumnezeu, cum facuse Adam. Atunci



de ce au murit? Raspunsul e usor de dedus: au murit pentru ca pacatuisera in Adam. Toti cei care si-au pus credinta in Domnul au fost salvati
pe vecie. Cu toate acestea, ei au murit din punct de vedere fizic, si motivul pentru care au murit I-a constituit pacatul capeteniei federale:
Adam. In rolul sdu de capetenie federald, Adam a fost un tip al Celui care avea sa vina - adicd a Domnului Isus Cristos. In versetele
urmatoare, Pavel va dezvolta tema acestor doua capetenii federale, dar mai mult prin contrastul dintre ele, decat similaritatile dintre ele. El
va arata ca in Cristos fiii lui Adam beneficiaza de mai multe binecuvantari decat cele pierdute de tatal lor.

Primul contrast este intre greseala lui Adam si darul fara plata al lui Cristos. Prin calcarea de lege a primului om, cei multi au murit. ,Cei
multi" se refera, desigur, la descendentii lui Adam. Moartea de aici este atat fizica, cat si spirituala.

Darul fara plata a fost dat cu mult mai din belsug pentru cei multi. Darul, fara plata este manifestarea minunata a harului lui Dumnezeu,
revarsat din plin peste pacatosi. El a devenit posibil prin harul unui singur Om, Isus Cristos. A fost o dovada extraordinara de har ca El sa
moara pentru creaturile Sale razvratite. Prin moartea Sa jertfitoare de pe cruce, darul fara plata al vietii vesnice este oferit celor multi.

Termenul multi apare de doua ori in textul acesta, referindu-se, de fiecare data, la altd categorie de oameni. Prin primul multi se intelege
intreaga categorie a celor care au devenit supusi mortii, ca urmare a greselii lui Adam. Prin al doilea multi se intelege categoria tuturor celor
care devin membri ai noii creatiuni, a cirei Cpetenii Federale este Cristos. In aceasts categorie sunt inclusi doar cei peste care a abundat
harul lui Dumnezeu - adica, credinciosii adevarati. Desi indurarea lui Dumnezeu se revarsa peste toti, harul Lui este insusit doar de cei care Tsi
pun increderea in Mantuitorul.

Mai exista un contrast important intre pacatul lui Adam si darul lui Cristos. Unica greseala a lui Adam a adus judecata inevitabila iar verdictul
rostit a fost: ,condamnat". Pe de alta parte, darul fara plata al lui Cristos s-a ocupat in mod eficient de multele greseli, nu doar de una
singura, avand drept urmare verdictul: ,,achitat". Pavel subliniaza diferenta dintre pacatul lui Adam si darul lui Cristos, dintre groaznica
perturbare provocata de un pacat si extraordinarea izbavire de multe pacate, realizata de Cristos. lar in final face distinctie intre verdictul de
condamnare si cel de indreptatire.

Prin greseala unuia singur, moartea a domnit, ca un tiran crud. Dar prin darul liber al dreptatii - un dar de har coplesitor de mare - toti
credinciosii domnesc in viata prin acel Unul singur, Isus Cristos.

Ce har maret este acesta, ca noi sa fim nu doar izbaviti de sub dominatia tiranica a mortii asupra noastra, ci sa domnim ca regi,
bucurandu-ne de viatd acum si in veci de veci! intelegem noi oare acest lucru? il apreciem noi la justa lui valoare? Traim noi oare ca o spita
regalad a cerului, sau, mai degraba, ne taram in colbul acestei lumi?

Greseala lui Adam a adus condamnare pentru toti oamenii, dar fapta de dreptate a lui Cristos a adus indreptatirea vietii - adica indreptatirea
care se transpune printr-o viata - si aceasta a fost adusa tuturor oamenilor.

larasi, termenul toti din acest verset nu se refera la o singura categorie de oameni. Primul toti se refera la toti cei care sunt in Adam. Al doilea
toti se referad la toti cei care sunt in Cristos. Lucrul acesta reiese clar din cuvintele versetului precedent: ,cei care primesc plinatatea harului si
darul liber al dreptatii..." Darul trebuie primit prin credinta. Numai cei care se incred in Domnul primesc indreptatirea vietii.

Dupa cum prin neascultarea lui Adam de porunca lui Dumnezeu cei multi au fost facuti pacatosi, tot asa, prin ascultarea Iui Cristos de Tatal
multi care se incred in El sunt declarati drepti. Ascultarea lui Cristos L-a condus la cruce, unde a purtat pacatul in locul nostru.

Este zadarnic efortul universalistilor de a incerca sa dovedeasca, prin aceste versete, ca toti oamenii vor fi mantuiti, pana la urma. Textul de
fata se ocupa de doua capetenii federale, fiind clar ca dupa cum pacatul lui Adam ii afecteaza pe cei care sunt ,,in el", tot asa de fapta
dreapta a lui Cristos beneficiaza doar cei care sunt ,,in EI".

Spusele lui Pavel de pana acum il vor fi consternat pe contestatarul evreu de la inceput, pentru care totul graviteaza in jurul legii. Acum acest
contestatar afla ca pacatul si mantuirea isi au punctul de sprijin nu in lege, ci in cele doua capetenii federale. Daca asa stau lucrurile, el ar
putea fi ispitit sa intrebe: ,Atunci de ce a mai fost data legea?" La care apostolul Ti va raspunde: Legea a intervenit ca sa se inmulteasca
greseala. Nu ea a generat pacatul, ci rolul ei a fost de a pune in evidenta greseala comisa impotriva lui Dumnezeu. Legea nu i-a salvat pe
oameni de pacat, ci a dezvaluit pacatul in toata hidosenia lui.

Dar harul lui Dumnezeu se dovedeste a fi cu mult mai mare decat pacatul omului. Unde s-a inmultit pacatul, acolo harul s-a inmultit si mai
mult!

Acum, dupa ce domnia pacatului, care aduce moarte tuturor oamenilor, s-a incheiat, harul domneste prin dreptate, dand viata vesnica prin
Isus Cristos Domnul nostru. Observati ca harul domneste prin dreptate. Toate cerintele sfinteniei lui Dumnezeu au fost intrunite iar pedeapsa
legii a fost platita, Dumnezeu putand acum sa dea viata vesnica tuturor celor care se apropie de El prin meritele lui Cristos, Tnlocuitorul lor.

Poate ca n aceste versete gasim un raspuns partial la intrebarea atat de des intalnita: ,,De ce a permis Dumnezeu sa patrunda pacatul in
lume?" Raspunsul este ca Dumnezeu a primit mai multa slava si omul a primit mai multe binecuvantari prin jertfa lui Cristos, decat daca
pacatul nu ar fi patruns niciodata in lume. Noi suntem mai castigati in Cristos decat am fi putut fi vreodata in Adamul cazut. Daca Adam nu ar
fi pacatuit niciodata, el ar fi beneficiat de viata permanenta pe pamant in Gradina Eden. Dar el n-ar fi avut perspectiva de a deveni un copil
rascumparat al lui Dumnezeu, mostenitor al lui Dumnezeu sau comostenitor cu Isus Cristos. El nu avea nici o fagaduinta ca va avea parte de
un loc in cer sau ca va fi cu Cristos si ca El, in veci de veci. Binecuvantarile acestea se capata doar prin lucrarea rascumparatoare a lui Isus
Cristos Domnul nostru.

Contestatarul evreu vine in acest punct cu un argument pe care il considera zdrobitor: Daca evanghelia harului ne invata ca pacatul omului
face posibila o si mai mare manifestare a harului lui Dumnezeu, atunci nu sugereaza asta ca noi ar trebui sa continuam sa pacatuim, pentru
ca harul sa se inmulteasca si mai mult?



lata variantda moderna a acestui argument: ,Tu spui ca oamenii sunt mantuiti prin har, prin credinta, fara lege. Dar daca tot ce trebuie sa faci
pentru a fi mantuit este sa crezi, atunci poti continua sa traiesti in pacat." Conform acestui argument, harul nu constituie o motivatie suficient
de mare pentru a trai o viata de sfintenie, ci oamenii trebuie pusi sub constrangerile legii.

S-a facut sugestia utila ca in capitol gasim patru raspunsuri la intrebarea: Sa continuam sa pacatuim? dupa cum urmeaza:
1. Nu poti sa continui sa pacatuiesti, intrucat acum esti unit cu Cristos. Nu este rational (versetul 1-11).

2. Nu mai este nevoie sa traiesti in pacat, intrucat dominatia pacatului a fost zdrobita prin har. Acesta este elementul ,apel" (versetele
12-14).

3. Nu ai voie sa mai traiesti in pacat, intrucat pacatuind ai lasa din nou pacatul sa fie stapanul tau. Acesta este elementul ,porunca"
(versetele 15-19).

4. Nu cumva sa mai pacatuiesti, intrucat pacatuirea te duce la dezastru. Acesta este elementul , avertizare" (versetul 20-23).

Prin urmare, primul raspuns pe care il da Pavel este ca nu putem continua sa pacatuim, intrucat am murit fata de pacat. Acesta este un
adevar care se refera la pozitia noastra. Cand Isus a murit pentru pacat, El a murit ca Reprezentant al nostru. El a murit nu numai ca
fnlocuitor al nostru - adicd, pentru noi sau in locul nostru - ci a murit si ca Reprezentant al nostru - adica, ca noi. Prin urmare, cand a murit El,
am murit si noi. El a murit fata de intreaga chestiune a pacatului, rezolvand-o o data pentru totdeauna. Toti cei care sunt in Cristos sunt
vazuti de Dumnezeu ca unii care au murit fata de pacat.

Asta nu inseamna ca credinciosul este fara pacat. Ci inseamna ca el se identifica cu Cristos in moartea Lui si in tot ce inseamna moartea Lui.

Primele cuvinte cu care isi incepe Pavel prezentarea sunt: NU STITI. El introduce tema botezului, pentru a arata ca este incompatibil pentru
credinciosi sa continue in pacat. Dar se ridica imediat intrebarea: ,La care botez se refera el?" Ceea ce necesita o explicatie.

Cand cineva este mantuit, el este botezat in Cristos Isus, in sensul ca se identifica cu Cristos prin moartea si invierea Lui. Acesta nu e totuna
cu botezul in Duhul sau botezul Duhului, desi ambele au loc simultan. Ultimul botez il aseaza pe credincios in trupul lui Cristos (1Corinteni
12:13); nu este un botez in moarte. Botezul in Cristos inseamna ca, in socoteala lui Dumnezeu, credinciosul a murit cu Cristos si a fost inviat
cu El.

Prin referirea sa la botez in acest context, Pavel se gandeste atét la identificarea noastra spirituala cu Cristos, cat si la zugravirea acestuia,
prin botezul in apa. Dar, pe masura ce isi dezvolta argumentul, el pare sa puna mai mult accentul pe botezul cu apa, amintindu-le cititorilor
sai cum au fost ei ,ingropati" si ,,saditi impreunad" in "asemanarea" mortii lui Cristos.

Noul Testament nu concepe situatia anormala a credinciosului nebotezat. El presupune ca cei care sunt convertiti se vor boteza imediat. Asa
se explica de ce Domnul rosteste cuvintele credinta si botez in aceeasi propozitie, fara nici o pauza intre ele: ,cine va crede si va fi botezat va
fi mantuit" (Marcu 16:16). Desi botezul nu constituie o conditie necesara mantuirii, el trebuie neaparat infaptuit, ca un semn public al faptului
ca persoana respectiva a fost mantuita.

Botezul cu apa e o demonstratie vizuald a botezului in Cristos, prin care credinciosul este infatisat scufundandu-se in apele intunecate ale
mortii (prin persoana Domnului Isus), acest botez zugravind si noul om in Cristos, care iese din apa, pentru a trai de acum incolo noua viata in
Cristos. intr-un fel, am putea spune ca atunci cand se boteaz, credinciosul asista la funeraliile vechiului sdu eu. Cand intré sub ap3, el spune:
,Tot ce eram, ca fiu pacatos al lui Adam, a fost dat mortii pe cruce." lar cand iese din apa, el spune: ,Nu mai traiesc eu, ci Cristos traieste in
mine" (vezi Galateni 2:20).

Conybeare si Howson afirma ca ,pasajul acesta nu poate fi inteles daca nu tinem seama de faptul ca botezul in perioada primara a bisericii se
facea prin cufundare in apa."

Apostolul continua apoi, afirmand ca invierea lui Cristos ne invredniceste sa umblam in Tnnoirea vietii. El afirma ca Cristos a fost inviat din
morti prin gloria Tatalui. Asta inseamna ca toate perfectiunile divine ale lui Dumnezeu - dreptatea Sa, dragostea si justitia - cereau ca El sa-L
invie pe Domnul Isus Cristos. Avand in vedere calitatile excelente ale Persoanei Mantuitorului, nu ar fi fost in concordanta cu caracterul lui
Dumnezeu sa-L lase pe Mantuitorul in mormant. Si astfel, Dumnezeu L-a inviat. lar noi, intrucat suntem identificati cu Cristos prin invierea Sa,
putem si trebuie sa umblam in innoirea vietii.

Dupa cum am fost uniti cu Cristos, printr-o asemanare cu moartea lui, vom fi una cu El si prin asemanarea invierii Lui. Cuvintele asemanarea
mortii Lui se refera la amplasarea credinciosului sub apa botezului. Unirea propriu-zisa a credinciosului cu Cristos a avut loc acum aproape
doua mii de ani, dar botezul este ,,0 asemanare" a ceea ce s-a intamplat atunci.

Noi nu numai ca suntem cufundati sub apa, ci si iesim din apa - aceasta fiind o asemanare a invierii Lui. Desi este adevarat ca sintagma -
asemanarea - nu face parte din textul original, in a doua parte a versetului, ea trebuie totusi inclusa, pentru a completa sensul.

Dupa cum am fost uniti cu Cristos in asemanarea mortii Sale (prin cufundarea in apa), tot asa suntem uniti cu El in asemanarea invierii Sale
(fiind ridicati din apa). Cuvintele vom fi nu presupun neaparat timpul viitor, dupa cum arata si Hodge:

Nu este o referire la ceea ce urmeaza sa se intample in viitor, ci la certitudinea succesiunii sau la o legatura cauzala. Daca are loc un
eveniment, acesta va fi negresit succedat de celalalt.”

Noi marturisim prin botez ca omul nostru cel vechi a fost rastignit cu Cristos. Omul nostru cel vechi se refera la tot ce eram in calitate de copii
ai lui Adam - eul nostru vechi, nenascut din nou, neregenerat, cu toate obiceiurile si poftele sale vechi. La convertire noi ne dezbracam de
omul vechi, imbracandu-ne cu omul nou, ca si cand am lepada niste haine murdare, imbracandu-ne cu haine curate, fara nici o pata (Coloseni



3:9,10).

Rastignirea omului vechi pe crucea Golgotei inseamna ca trupul pacatului a fost scos din functie. Trupul pacatului nu se refera la trupul fizic,
ci inseamna pacatul care saldsluieste induntru, personificat printr-un tiran, care domina persoana respectiva. Trupul acesta al pacatului a fost
dezbracat de puterea lui adica anulat sau facut inoperant, deposedat de controlul ce-I detinea asupra noastra. Ultima propozitie din fraza
arata ca acesta este sensul: ca sa nu mai fim robi ai pacatului. Tirania pacatului asupra noastra a fost zdrobita.

Caci cel care a murit a fost eliberat de pacat. Sa luam ca exemplu cazul unui om ce a fost condamnat la moarte prin electrocutare pentru
omorarea unui ofiter de politie. De indata ce moare acesta, el este eliberat (textual: ,indreptatit") de pacatul acela. Pedeapsa a fost platita iar
cazul este incheiat.

Si noi am murit cu Cristos pe crucea Calvarului. Nu numai ca pedeapsa ce o meritam a fost platita, ci si stransoarea pacatului asupra vietii
noastre a fost zdrobita. Noi nu mai suntem robi neputinciosi ai pacatului.

Moartea noastra cu Cristos este doar o latura a adevarului. Cealalta este aceea ca vom si trai cu El. Noi am murit fata de pacat iar acum traim
pentru neprihdnire (dreptate). Stapanirea pacatului asupra noastra a fost zdrobita. Acum noi avem parte de viata de dupa inviere a lui
Cristos, aici si acum. Si vom avea parte de ea de-a lungul intregii vesnicii, slavit sa fie Numele Lui!

increderea noastra se bazeaza pe faptul ca Cristosul inviat nu va mai muri niciodata. Moartea nu mai are stapanire asupra Lui. Moartea a
avut stapanire asupra Lui timp de trei zile si trei nopti, dar acum stapanirea mortii asupra Lui e, pe veci de veci, o chestiune incheiata, din
domeniul trecutului, Cristos nu mai poate muri niciodata!

Cand a murit Domnul Isus, El a murit fata de intreg subiectul pacatului, o data pentru totdeauna. El a murit fata de pretentiile pacatului, fata
de plata pacatului, fata de cerintele pacatului si fata de pedeapsa pacatului. El a sfarsit lucrarea si a achitat contul atat de perfect incat nu
mai necesitd nici o achitare viitoare. lar acum, cand tréieste, El traieste pentru Dumnezeu. intr-un sens, desigur, El a trait intotdeauna pentru
Dumnezeu. Dar acum El traieste pentru Dumnezeu in cadrul unei noi relatii, ca Cel inviat, si intr-o noua sferd, in care nu mai poate patrunde
niciodata pacatul.

inainte de a continua, s& facem o recapitulare a primelor zece versete. Tema generald este sfintirea - metoda lui Dumnezeu prin care suntem
invredniciti sa traim o viata sfanta. Cat priveste starea noastra inaintea lui Dumnezeu, suntem vazuti ca unii care am murit cu Cristos si am
fost inviati cu El - stare infatisata de botez. Moartea noastra cu Cristos pune capat istoriei noastre de oameni si femei in Adam. Sentinta
pronuntata de Dumnezeu asupra omului nostru cel vechi nu a fost reformarea sa, ci moartea lui. Si sentinta aceea a fost executata cand noi
am murit Tmpreuna cu Cristos. Acum suntem fnviati cu Cristos si umblam in noua viata. Tirania pacatului asupra noastra a fost zdrobita,
pentru ca pacatul nu mai are nimic de spus pentru un om mort. Acum suntem liberi sa traim pentru Dumnezeu.

Pavel a descris adevarul privitor la pozitia noastra. Acum el se ocupa de evolutia practica a acestui adevar in viata noastra. Noi trebuie sa
NE SOCOTIM pe noi insine morti fata de pacat, dar vii fata de Dumnezeu in Cristos Isus Domnul nostru.

A ne socoti inseamna aici a accepta ceea ce spune Dumnezeu despre noi, ca un lucru adevarat, si a trai in lumina acestui adevar, dupa cum
se exprima Ruth Paxson:

(Asta Tnseamna) sa credem ceea ce spune Dumnezeu la Romani 6:6 si sa stim ca este o realitate in propria noastra mantuire. Lucrul acesta
reclama un act concret de credinta, care va avea drept urmare o atitudine hotarata fata de ,,omul cel vechi". Noi ne vom vedea pe noi insine
acolo unde ne vede Dumnezeu - pe Cruce, dati la moarte impreuna cu Cristos. Credinta va opera in permanenta, pastrandu-ne acolo unde
ne-a asezat harul. Asta ne antreneaza foarte intens, intrucat inseamna ca ne-am dat consimtamantul deplin la condamnarea si judecata pe
care le aduce Dumnezeu peste omul nostru cel vechi, ca fiind total nevrednic de a trai si deposedat de orice pretentii asupra noastra. Primul
pas este sa umblam intr-o sfintenie practica, in acest proces de socotire a vechiului om ca fiind rastignit."

Ne socotim morti fatd de pacat, cAnd raspundem la ispitd cum ar rdspunde un om mort. Intr-o zi Augustin a fost acostat de o femeie care
fusese amanta lui Thainte de convertire. Cand el a dat sa treaca mai departe, ea a strigat dupa el: ,,Augustine, nu ma mai recunosti? Sunt eu!"
La care Augustin a raspuns, iutindu-si pasii: ,,Stiu ca esti tu, dar nu mai sunt eu!" Ceea ce a vrut sa spuna Augustin a fost ca el era mort fata
de pacat si viu fata de Dumnezeu. Un om mort nu mai are nimic de a face cu imoralitatea, cu minciuna, cu inselatoria, cu barfa sau cu orice
alt pacat.

Acum noi suntem vii fatda de Dumnezeu in Cristos Isus. Asta Tnseamna ca am fost chemati la sfintenie, inchinare, rugaciune, slujire si rodnicie.

Am vazut in capitolul 6:6 ca omul nostru cel vechi a fost rastignit, pentru ca pacatul, tiranul ce ne domina, sa fie anihilat, iar noi sa nu mai fim
robi neputinciosi ai pacatului. Acum indemnul practic se bazeaza pe ceea ce este adevarat din punctul de vedere al pozitiei noastre. Noi nu
trebuie sa lasam pacatul sa mai domneasca asupra trupului nostru muritor, prin ascultarea de dorintele sale rele. La Calvar a luat sfarsit, prin
moarte, domnia pacatului. Se cere acum cooperarea noastra. Numai Dumnezeu poate sa ne faca sfinti, dar El nu o va face fara implicarea
noastra benevola.

Cu asta ajungem la al treilea cuvant cheie din acest capitol: ADUCETI (sau PREZENTATI). Noi nu trebuie sa ne prezentam madularele trupului
nostru pacatului, pentru a mai fi folosite ca arme sau instrumente ale rautatii. Obligatia noastra solemna este de a-l da lui Dumnezeu
controlul asupra madularelor noastre, pentru ca ele sa fie folosite pentru cauza dreptatii (neprihanirii). La urma urmelor, noi am fost inviati
din morti la viata si, dupa cum ni se aminteste la Romani 6:4, trebuie sa umblam in viata cea noua.

Acum ni se da un alt motiv pentru care pacatul nu mai trebuie sa aiba stapanire asupra noastra, a credinciosilor. Primul motiv a fost acela ca
omul nostru cel vechi a fost rastignit cu Cristos (Romani 6:6). Al doilea motiv este ca noi nu suntem sub lege, ci sub har.

Pacatul detine controlul asupra unei persoane aflate sub lege. De ce? Pentru ca legea fi spune ce sa faca, dar nu-i da si puterea sa
infaptuiasca acest lucru. lar legea starneste dorinte latente in natura umana decazuta, de a face lucruri interzise. Este povestea veche de



cand e lumea, ca ,fructul oprit este dulce".

Pacatul nu are stapanire asupra persoanei aflate sub har. Credinciosul a murit fata de pacat. El a primit Duhul Sfant, care locuieste in el si
constituie puterea capabild de a-l face sa traiasca o viata sfanta. lar credinciosul aflat sub har este motivat de dragostea sa pentru
Mantuitorul, si nu de frica de pedeapsa. Harul este singurul lucru care produce cu adevarat sfintenie. Dupa cum s-a exprimat Denney: ,,Nu
constrangerea, ci inspiratia este cea care ne elibereaza de pacat. Nu Muntele Sinai, ci Muntele Calvar este cel care ne face sfinti."

Cei care se tem de har insista ca acesta le-ar permite sa traiasca in pacat. Pavel confrunta aceasta opinie eronata pe fata, punand intrebarea
si apoi raspunzand el insusi printr-un rasunator NU. Noi suntem liberi de lege, dar nu fara de lege. Harul inseamna libertatea de a-L sluji pe
Domnul, nu de a pacatui impotriva Lui.

La capitolul 6:1 intrebarea a fost: ,,S& continudm s& pacatuim?" Aici intrebarea este: ,S& p&catuim numai putin?" In ambele cazuri, raspunsul
este un Tngrozit: ,Nicidecum!" Caci Dumnezeu nu poate tolera nici un pacat, oricat de mic.

Este un fapt simplu al vietii, ca atunci cand ne supunem in fata cuiva, acceptandu-| ca stapan, am devenit sclavii acelei persoane. Tot asa,
daca ne vindem pacatului, devenim sclavii pacatului si la capatul drumului ne va astepta moartea vesnica. Pe de alta parte, daca ne hotaram
sa ascultam de Dumnezeu, rezultatul acestei actiuni va fi o viata sfanta. Sclavii pacatului sunt robiti de vinovatie, de frica si de mizerie, dar
slujitorii lui Dumnezeu sunt liberi sa faca toate lucrurile care 1i sunt placute naturii noi. Oare se mai merita atunci sa fii sclav, cand poti fi
liber?

»Multumiri fie aduse lui Dumnezeu ca voi, care erati candva slujitori ai pacatului, ati raspuns sincer la impactul invataturii lui Cristos, cand ati
intrat sub influenta ei" (JBP). Crestinii romani ascultasera cu toata inima de evanghelia harului fata de care s-au angajat, precum si de toata
doctrina (invatatura) prezentata de Pavel in aceasta scrisoare.

Doctrina corecta ar trebui sa conduca la indatoriri corecte. Raspunzand astfel adevarului potrivit caruia ei au fost eliberati de sub stapanirea
pacatului, ei au devenit sclavii neprihanirii (dreptatii). Sintagma eliberati de pacat nu inseamna ca de acum ei nu mai au o natura pacatoasa,
dupa cum asta nu fnseamna ca ei nu au mai savarsit nici un pacat. Contextul arata ca sintagma se refera la eliberarea de forta dominanta a
pacatului in viata lor.

in versetul 18 apostolul s-a referit la sclavii neprihanirii, dar si-a dat seama c& cei care tréiesc in neprihdnire nu mai sunt sub robie.
»Neprihanirea practica nu este sclavie, decat atunci cand vorbim in felul oamenilor." Cei care practica pacatul sunt sclavii pacatului, dar cei
pe care i elibereaza Fiul sunt liberi cu adevarat (loan 8:34,36).

Pavel explica ca, prin folosirea analogiei cu sclavii si stapanul el vorbeste omeneste, adica foloseste o ilustratie luata din viata de toate zilele.
El procedeaza astfel din pricina slabiciunii firii lor - cu alte cuvinte, datorita neputintei lor intelectuale si spirituale de a intelege adevarul,

atunci cand acesta este prezentat in termeni generali. Adevarul adesea trebuie sa fie ilustrat, pentru a deveni inteligibil.

inainte de convertirea lor, credinciosii si dddusera trupurile lor, sa fie sclavi ai tuturor formelor de necuréatie, dedandu-se la tot felul de
rautati. Acum ei trebuie sa dedice aceleasi trupuri ca sclavi ai neprihanirii, pentru ca vietile lor sa fie cu adevarat sfinte.

Pavel 1i iIndeamna pe ei si pe noi sa facem un inventar al roadelor vietii dinainte de mantuire - roade de care credinciosii se rusineaza acum.
Marcus Rainsford a facut un asemenea inventar:

1. Abuzarea de facultatile noastre.

2. Calcarea in picioare a afectiunilor noastre.

3. Risipa de timp.

4. Folosirea gresita a influentei.

5. Nedreptatirea celor mai buni prieteni ai nostri.

6. Violarea intereselor noastre supreme.

7. Ultragierea dragostei - in special a dragostei lui Dumnezeu.

Toate acestea pot fi rezumate cu un singur cuvant: RUSINE." Sfarsitul acestor lucruri este moartea.

,Orice pacat", scrie A. T. Pierson, ,tinde spre moarte iar daca se persista in acel pacat, are ca sfarsit, ca tel si roada: moartea."
Convertirea transforma complet pozitia unui om. Acum el este liber de pacat, acesta nemaifiind stapanul lui, el devenind, de bunavoie, un
sclav al lui Dumnezeu. Urmarea este o viata sfanta, acum si in vesnicie, la capatul drumului. Desigur, credinciosul are viata vesnica inca de
pe acum, dar acest verset se referd la viata in toata plinatatea ei, inclusiv la trupul glorificat al invierii.

Apostolul face acum un rezumat al temei discutate, prezentand o serie de contraste puternice:

Doi stapani: pacatul si Dumnezeu.

Doua metode: plata si darul fara plata.

Doua urmari: moartea si viata vesnica.



Observati ca viata vesnica este intr-o Persoana si ca Persoana aceea este Cristos Isus, Domnul nostru. Toti cei care sunt in Cristos au viata
vesnica. Atat si nimic mai mult!

Versetul acesta are legatura cu Romani 6:14: ,Voi nu sunteti sub lege, ci sub har." Legatura este aceasta: ,Voi trebuie sa stiti ca nu sunteti
sub lege - sau nu cumva sunteti ignoranti cu privire la faptul ca legea are stapanire asupra unui om numai atata timp cat acesta este in
viata?" Pavel le vorbeste unora care erau familiarizati cu principiile fundamentale ale legii, care trebuiau deci sa stie ca legea nu are ce sa-i
spuna unui om mort.

Pentru a ilustra acest principiu, Pavel arata cum dizolva moartea contractul casniciei. O femeie este legata, prin legea casniciei, de sotul ei,
atata timp cat traieste acesta. Dar cand moare sotul ei, ea este eliberata de legea casniciei.

Daca o femeie se casatoreste cu un alt barbat, cata vreme traieste sotul ei, ea se face vinovata de adulter. Dar daca sotul ei moare, ea este
libera sa se casatoreasca din nou, fara nici o umbra de vinovatie sau gand ca ar comite ceva gresit.

Aplicand ilustratia aceasta, nu este bine sa fim prea rigizi, incercand sa aplicam fiecare amanunt. De pilda, nici sotul, nici sotia nu reprezinta
legea. Ideea ilustratiei este ca dupa cum moartea dizolva relatia casniciei, tot asa moartea credinciosului cu Cristos a dizolvat jurisdictia legii
asupra lui.

Observati ca Pavel nu spune ca legea este moarta. Legea continua sa aiba o lucrare valabila, in producerea acelei convingeri si mustrari fata
de pacat. Apoi nu uitati ca pronumele personal ,,noi" din acest pasaj se refera la cei ce erau iudei, inainte de a fi venit la Cristos.

Noi am fost facuti morti fata de lege, prin trupul lui Cristos - trupul din acest context fiind o referire la Trupul Sau pe care si L-a dat El la
moarte. Noi nu mai suntem legati de lege, ci acum noi suntem legati de Cristos cel inviat. O casnicie a fost dizolvata prin moarte si s-a
intemeiat o noua casnicie. Si acum, dupa ce am fost eliberati de lege, putem sa-1 aducem roada lui Dumnezeu.

Referirea la road&d ne aduce aminte de roadele pe care le aduceam pe cand eram in fire. Expresia in fire nu inseamna ,in trup". in fire descrie
aici starea noastra inainte de a fi fost mantuiti. Pe vremea aceea, firea era baza starii noastre inaintea lui Dumnezeu. Noi ne bizuiam pe ceea
ce eram sau pe ce puteam face, pentru a castiga favoarea lui Dumnezeu. In fire este o stare diametral opusa lui: ,in Cristos".

Anterior convertirii noastre, noi eram dominati de patimile pacatoase, care erau zgandarite de lege. Nu se spune ca legea le genera, ci doar
ca, prin Tnsusi faptul ca le pomenea si apoi le interzicea, legea trezea in noi dorinta puternica de a le savarsii

Aceste patimi pacatoase si-au gasit expresia in madularele noastre fizice, si atunci cand cedam ispitei, faceam roade care duceau la moarte.
in alte locuri din Scripturd apostolul numeste roada aceasta ,faptele firii": ,adulterul, curvia, necuratia, lascivitatea, idolatria, vrajitoria, ura,
spiritul de cearta, geloziile, izbucnirile de manie, ambitiile egoiste, disensiunile, ereziile, invidia, uciderile, betia, chefurile" (Galateni 5:19-21).

Printre numeroasele lucruri minunate care se intampla atunci cand suntem convertiti este si faptul ca suntem izbaviti de lege. Aceasta este
urmarea faptului ¢ am murit cu Cristos. intrucat El a murit in calitate de Reprezentant al nostru, si noi am murit impreun cu El. in moartea
Sa El a implinit toate pretentiile legii, platind pretul integral al groaznicei pedepse. Prin urmare, acum suntem liberi de lege si de blestemul ei
inevitabil. Nu mai putem fi condamnati de doua ori pentru aceeasi infractiune.

Dumnezeu nu va cere plata de doua ori - Mai intai din mana sangeranda a Mantuitorului Si apoi si de la mine.
Augustus M. Toplady

Noi suntem eliberati acum ca sa slujim Tn noutatea Duhului si nu Tn vechimea literei. Slujirea noastra este motivata de dragoste, nu de frica.
Este o slujire izvorata din libertate, nu din robie. Nu se mai pune problema de a ne tine cu minutiozitate de detaliile unor ritualuri sau
ceremonii, ci de a ne turna pe noi insine cu toata bucuria pentru slava lui Dumnezeu si binecuvantarea altora.

S-ar parea din cele spuse anterior ca Pavel are o atitudine critica fata de lege.

Doar afirmase ca toti credinciosii sunt morti fata de pacat si morti fata de lege. Or, asta ar putea crea impresia ca legea este rea. Dar nu asta
stau lucrurile.

La capitolul 7:7-13 el descrie in continuare rolul important pe care I-a jucat legea in propria sa viata, inainte de a fi mantuit. El subliniaza ca
legea in sine nu este pacatoasa, ci ea doar descopera pacatul din om. Legea a fost aceea care |-a mustrat cu privire la groaznica depravare
din inima lui. Atata timp cat s-a comparat cu alti oameni, s-a vazut pe sine destul de respectabil. Dar de indata ce a fost coplesit de
pretentiile legii lui Dumnezeu, a amutit, simtindu-se condamnat.

Porunca care i-a dezvaluit cel mai mult pacatul din viata lui a fost a zecea: Sa nu poftesti! Pofta se naste mai intai in minte. Chiar daca Pavel
nu a comis alte pacate mai revoltatoare, el si-a dat acum seama ca viata sa este corupta. El a inteles ca gandurile rele sunt la fel de
pacatoase ca faptele rele. Gandirea sa era poluata. Viata sa exterioara era probabil ireprosabila, dar viata sa launtrica era bantuita de orori.

Dar pacatul, profitand de porunca, a produs in mine tot felul de dorinte rele. ,,Dorintele rele" inseamna pofte. Cand legea interzice tot felul de
pofte, natura stricata a omului il atata cu atat mai mult sa transpuna in practica aceste dorinte rele. De pilda, legea spune, in esenta, cam
asa: ,Sa nu-ti plasmuiesti in mintea ta tot felul de relatii sexuale placute. Sa nu traiesti intr-o lume a fanteziilor sexuale." Legea interzice
complacerea in ganduri senzuale, murdare si intinate. Dar, din nefericire, ea nu ne da si puterea de a le invinge. Si astfel, urmarea e ca
oamenii aflati sub lege devin si mai angrenati in aceasta lume a fanteziei si necuratiei sexuale. Ei ajung sa-si dea seama ca ori de cate ori se
interzice savarsirea unui act, cu atat mai mult va dori natura decazuta sa-l savarseasca. ,,Apa de furat este dulce si painea mancata pe
ascuns este placuta" (Proverbe. 9:17).



Fara lege pacatul este mort - la drept vorbind. Natura pacatoasa este ca un caine adormit. Cand vine legea si spune: ,Sa nu faci acest lucru!",
cainele se trezeste si face ravagii, savarsind din plin tot ce este interzis.

inainte de a fi fost mustrat cu privire la pacat, Pavel era viu; adica natura lui pacitoasa era relativ adormita, el fiind in totald necunostinta cu
privire la cumplita prapastie de faradelege din inima lui.

Dar cand a venit porunca - adica atunci cand a intervenit groaznicul sentiment de remuscare - natura lui pacatoasa a fost aprinsa. Cu cat se
straduia mai mult sa asculte, cu atat mai mult gresea. El a murit in ce priveste orice nadejde de a realiza mantuirea prin propriul sau caracter
sau prin eforturile sale proprii. El a murit fata de orice gand cu privire la o presupusa bunatate inerenta pe care ar poseda-o. El a murit fata
de orice vis de a fi indreptatit prin pazirea legii.

El a constatat ca porunca, care trebuia sa dea viata, in realitate i-a adus moarte. Dar ce inseamna faptul ca porunca trebuia sa-i dea viata?
Asta e probabil o referire la Levitic 18:5, unde Dumnezeu spune: ,Sa paziti legile si poruncile Mele: omul care le va implini va trai prin ele. Eu
sunt Domnul." La modul ideal legea promitea viat3 celor care o respectau. in fata unei custi in care se afld un leu sta scris: ,Nu introduceti
mana in interiorul gratiilor!" Daca se respecta aceasta porunca, ea aduce viata. Dar copilul care o nesocoteste, incercand sa-l mangaie pe
leu, va plati cu viata aceasta neascultare.

Din nou Pavel subliniaza ca nu legea este de vina, ci tocmai pacatul din [duntru este cel ce I-a atatat sa faca ceea ce era interzis. Pacatul |-a
pacalit sa gandeasca ca fructul oprit nu era chiar atat de rdu, si ca acesta i va aduce fericire si ca va putea scapa nepedepsit. Sugestia care
s-a nascut a fost ca Dumnezeu l-ar fi oprit de la placeri legitime, care i-ar fi facut bine. Astfel pacatul I-a omorat in sensul ca a nimicit in el
orice nadejde de a mai merita sau de a putea castiga mantuirea.

Legea in sine este sfanta si fiecare porunca este sfants, dreaptd si buna. In gandirea noastra, nu trebuie sa pierdem niciodata din vedere
faptul ca legea nu are nici o hiba. Ea a fost data de Dumnezeu, ceea ce inseamna ca este perfecta, exprimand voia Sa pentru poporul Sau.
Slabiciunea legii consta in ,materia prima" cu care i s-a dat sa lucreze: ea a fost datda unor oameni care erau deja pacatosi. Ei aveau nevoie
de lege, pentru ca aceasta sa le dezvaluie pacatul, dar din acel moment aveau nevoie de un Mantuitor, care sa-i izbaveasca de pedeapsa si
de puterea pacatului.

Ceea ce era bun se refera la lege, asa cum se arata clar in versetul precedent. Pavel pune intrebarea: ,A devenit legea moartea pentru
mine?", adica ,Este legea de vina, prin faptul ca-l condamna pe Pavel (si pe noi toti ceilalti) la moarte?" Raspunsul este, desigur, NU! Pacatul
este de vina! Nu legea a generat pacatul, ci a demascat pacatul in toata hidosenia sa. ,,Prin lege vine cunostinta pacatului" (Romani 3:20b).
Dar lucrurile nu se opresc aici. Cum raspunde natura pacatoasa a omului cand legea lui Dumnezeu ii interzice sa faca un lucru? Raspunsul se
cunoaste prea bine: Ceea ce exista doar ca pofta latenta devine acum patima aprinsa. Astfel pacatul prin porunca devine extrem de pacatos.

S-ar parea ca exista o contradictie intre ceea ce spune Pavel aici si la capitolul 7:10. Acolo el a constatat ca legea aduce moarte. Aici el neaga
ca legea de devenit moarte pentru el. Solutia dilemei consta Tn urmatoarele: Legea in sine nu poate nici ameliora natura veche, nici nu o
poate face sa pacatuiasca. Ea poate descoperi pacatul, dupa cum un termometru arata temperatura. Dar ea nu poate controla pacatul, asa
cum temperatura se regleaza de catre termostat, nu de termometru.

Dar iata ce se intampla. Natura decazuta a omului doreste sa faca ceea ce este gresit din instinct. Si astfel se foloseste de lege pentru a trezi
poftele adormite din viata pacatosului. Cu cat incearca mai mult omul, cu atat mai rea devine situatia, pana cand, in cele din urma, este adus
in pragul disperarii, pierzandu-si orice speranta de indreptare. Si astfel pacatul se foloseste de lege pentru a omori in el nadejdea unei
indreptari, in timp ce el vede groaznica pacatosenie din firea lui veche, mai limpede decat oricand.

Pana in acest punct, apostolul a descris o experienta din trecutul sau - respectiv, traumatica criza prin care a trecut, cand a ajuns sa simta
mustrarea de pacat, prin lucrarea legii.

Acum el revine la timpul prezent, descriind experienta pe care a avut-o de la nasterea sa din nou: anume conflictul dintre cele doua firi si
imposibilitatea de a gasi izbavire de puterea pacatului dinauntru, prin propriile sale eforturi. Pavel recunoaste ca legea este spirituala - adica
sfanta in ea Insasi si adaptata sa fie de folos spiritual omului. Dar el isi da seama ca este pamantesc (carnal, firesc) intrucat nu are parte de
biruinta asupra puterii pacatului ce salasluieste in viata lui. El este vandut pacatului. El se simte ca un sclav vandut, avand ca stapan pacatul.

Acum apostolul descrie lupta ce se poarta inauntrul credinciosului care nu cunoaste adevarul identificarii sale cu Cristos prin moartea si
invierea Sa. Este conflictul dintre cele doua firi, prezent in cel care urca pe Muntele Sinai, cautand sfintirea. Harry Foster explica:

lata un om care incerca sa realizeze sfintenia prin eforturile sale personale, luptandu-se din rasputeri sa implineasca poruncile ,sfinte,
neprihanite si bune" ale lui Dumnezeu (versetul 12), doar pentru a descoperi ca, de fapt, cu cat se luptd mai mult, cu atat mai tare se

inrautateste starea sa. Cu alte cuvinte, e o lupta sortita esecului si nu e de mirare acest lucru, caci nu sta in puterea naturii decazute a
omului sa biruiasca pacatul si sa traiasca in sfintenie.

Observati abundenta de pronume personale la persoana intai: Eu, mine, meu, eu insumi, etc. in versetele 9-25 ele apar de patruzeci de ori (in
versiunea engleza, n.tr.)! Cei care trec prin experienta descrisa la Romani 7 trebuie sa fi luat o doza excesiva de vitamina ,Eu", caci ei sunt
introspectivi pana in maduva oaselor, cautand biruinta in eul propriu - unde, desigur, biruinta nu poate fi gasita!

Ce trist e ca majoritatea psihologicilor crestini de astazi indreapta atentia pacientilor lor asupra lor insisi, facand sa sporeasca problemele
acestora, in loc s& le usureze necazurile. Oamenii trebuie s& stie ci au murit cu Cristos si au inviat cu El, pentru a umbla in noutatea vietii. In
acest caz, departe de a mai incerca sa amelioreze conditia firii vechi, ei o vor da la moarte, rastignind-o acolo unde a fost rastignit Isus.

Descriind lupta ce se da intre cele doua naturi, Pavel afirma: ce fac nu inteleg. Cu alte cuvinte, el are o personalitate dubla - un gen de
»doctorul Jekyll si domnul Hyde" (aluzie la protagonistul nuvelei Ciudata poveste a doctorului Jekyll si a domnului Hyde, de Robert Louis
Stevenson, n.tr.). El se pomeneste ca se complace in lucruri pe care nu doreste sa le faca, si practica lucruri pe care le uraste.



Comitand astfel acte pe care bunul lui simt ii spune ca sunt gresite, el se situeaza de partea legii, care il condamna, intrucét si legea
condamna aceste fapte. Si astfel el concura inauntrul sau cu verdictul ca legea este buna.

Asta ne conduce la concluzia ca vinovat nu este omul cel nou din Cristos, ci firea corupta si pacatoasa ce locuieste in el. Trebuie sa fim insa
cu mare bagare de seama aici, caci nu avem voie sa scuzam pacatuirea noastra, punand-o pe seama pacatului care salasluieste inauntrul
nostru. Noi insine suntem raspunzatori pentru ceea ce facem. Si astfel nu ne putem scuza, in lumina acestui verset. Tot ce face Pavel aici
este sa localizeze sursa acestui comportament pacatos, nu sa-l scuze,

Nu poate fi progres pe planul sfinteniei, pana nu am invatat ceea ce a invatat Pavel aici - ca nimic bun nu locuieste in mine, adica in firea
mea. Firea inseamna aici natura rea, stricata si corupta pe care am mostenit-o de la Adam si pe care continua s-o posede fiecare credincios.
Ea este sursa oricarei - actiuni rele pe care o sivarseste cineva. in ea nu se géseste nimic bun.

Cand ne-am insusit acest adevar, El ne va izbavi de a mai privi vreun lucru din natura noastra veche ca fiind bun. Ne va izbdvi de greseala de
a ne ocupa de noi insine. Caci nu este nici o biruinta in introspectie. Dupa cum a afirmat acel sfant din Scotia, Robert Murray McCheyne:
»Pentru fiecare privire pe care o indreptam asupra noastra ar trebui sa privim de zece ori la Cristos."

Pentru a confirma zadarnicia firii vechi, apostolul se tanguie ca desi are dorinta de a face ceea ce este bine, nu are in el insusi resursele de a
transpune in practica dorinta sa. Desigur, problema lui este ca arunca mreaja in interiorul barcii!

Astfel, conflictul dintre cele doua naturi continua sa faca ravagii! El constata ca nu reuseste sa faca binele pe care ar dori sa-I faca, ci, mai
degraba, face raul pe care il dispretuieste. El este astfel un pachet mare de contradictii si paradoxuri.

Am putea parafraza versetul acesta in felul urmator: ,,Acum daca Eu (firea veche) fac ceea ce eu (firea noua) nu vreau sa fac, nu mai sunt eu
(persoana) care face acest lucru, ci pacatul care locuieste in mine," Din nou trebuie precizat ca Pavel nu se scuza pe el insusi si nu se
eschiveaza de responsabilitate, ci, pur si simplu, afirma ca nu a gasit izbavire de puterea pacatului dinlduntru si ca, atunci cand pacatuieste,
nu o face cu dorinta omului nou.

El constata ca in viata sa actioneaza un principiu sau o lege care face ca toate intentiile sale bune sa esueze. Cand el doreste sa faca ceea ce
este bine, sfarseste prin a pacatui.

Cat priveste firea lui noua, el isi gaseste delectarea in legea lui Dumnezeu. El stie ca legea este sfanta si ca este expresia voii lui Dumnezeu.
El doreste sa faca voia lui Dumnezeu!

Dar el observa ca in viata lui actioneaza un principiu contrar, care se lupta impotriva firii noi, facandu-I rob pacatului ce salasluieste inauntrul
lui, dupa cum s-a exprimat George Cutting:

Legea, desi el isi gaseste placerea in ea, dupa omul dinauntru, nu fi da nici o putere. Cu alte cuvinte, el incearca sa infaptuiasca un lucru
despre care Dumnezeu a afirmat ca este o totala imposibilitate - anume sa faca firea veche sa se supuna legii sfinte a lui Dumnezeu. Si astfel
el constata ca firea veche se ocupa de lucrurile firii vechi, fiind, prin ea insasi, dusmanie fata de legea lui Dumnezeu si chiar fata de
Dumnezeu insusi.

Explozia de multumire cu care incepe versetul acesta ar putea fi inteleasa in cel putin doud modalitati: O data, ar putea insemna ,li
multumesc lui Dumnezeu pentru ca izbavirea vine prin Isus Cristos Domnul nostru" sau ar putea constitui o paranteza, in cadrul careia Pavel
i multumeste lui Dumnezeu prin Domnul Isus pentru faptul cd nu mai este nenorocitul din versetul precedent.

Restul versetului rezuma conflictul dintre cele doua firi, Tnaintea de a fi intervenit izbavirea. Cu mintea reinnoita, sau cu firea sa noua,
credinciosul slujeste legii lui Dumnezeu, dar cu firea (sau cu natura cea veche) el slujeste legii pacatului. Abia cand ajungem la capitolul
urmator, ni se explica calea izbavirii.

Din valea disperarii si infrangerii, apostolul urcd acum culmile cu un strigat triumfator: Prin urmare, nu mai este acum nici o condamnare
pentru cei ce sunt in Cristos Isus! - afirmatie ce poate fi inteleasa in doua moduri.

Mai intai, nu mai este nici o condamnare divina, cat priveste pacatul nostru, pentru ca suntem in Cristos. Era insa condamnare cata vreme
eram in capetenia noastra federald, Adam. Dar acum suntem in Cristos si, prin urmare, suntem liberi de condamnare, in aceeasi masura in
care este si El. De aceea putem arunca provocarea:

Mai Intai trebuie sa treci de binecuvantatul meu Mantuitor;

Lui sa Tncerci sa-l rapesti stima de care se bucura inaintea lui Dumnezeu;

Dovedeste mai intai o singura pata de pacat la El, si abia atunci vino si-mi spune ca sunt necurat!
W. N. Tomkins

Dar afirmatia mai poate insemna si faptul ca nu mai exista nevoia de acel fel de auto-condamnare pe care a descris-o Pavel in capitolul 7. Noi
putem trece prin experienta din capitolul 7, fiind neputinciosi de a implini cerintele legii prin propriile noastre eforturi, dar nu e nevoie sa
ramanem la aceasta experienta. Versetul 2 ne explica de ce nu mai este condamnare.

Cuvintele ,,care nu umbla dupa indemnurile firii, ci dupa indemnurile Duhului" sunt considerate ca nefacand parte din unele manuscrise, ele
aparand in versetul 1 dintr-o eroare, fiind copiate de la versetul 4. Totusi, ele apar n majoritatea manuscriselor, constituind, dupa cate se
pare, o descriere suplimentara a celor aflati in Cristos.



Legea de viata a Duhului n Cristos Isus ne-a eliberat de legea pacatului si a mortii. Acestea sunt doua legi sau principii diametral opuse.
Principiul caracteristic al Duhului Sfant este de a-i Tnvrednici pe credinciosi sa trdiasca o viata sfanta. Principiul caracteristic al pacatului ce
salasluieste inauntrul omului este de a-l tarf la moarte. Este aidoma legii gravitatii. Cand arunci in aer o minge, ea revine indata la sol,
deoarece este mai grea decat aerul pe care il disloca. Si o pasare vie este mai grea decat aerul pe care il dislocd, dar daca o arunci in aer,
acesta zboara imediat, fara sa cada la pamant. Legea vietii din pasare invinge legea gravitatii. Tot asa Duhul Sfant ne asigura viata de dupa
inviere a Domnului Isus, facandu-l pe credincios liber de legea pacatului si a mortii.

Legea nu ar putea niciodata sa-i invredniceasca pe oameni sa implineasca cerintele sale sacre, dar harul a reusit acolo unde legea a dat gres.
Sa vedem cum:

Legea nu putea produce o viata sfanta, pentru ca era slaba prin fire. Necazul nu era in lege, ci in natura umana decazuta. Legea le-a vorbit
unor oameni care deja erau pacatosi si care nu aveau puterea sa asculte. Dar a intervenit Dumnezeu, trimitandu-L pe propriul Sau Fiu, in
asemanarea firii pacatoase. Observati cu toata atentia ca Domnul Isus nu a venit in Insasi firea pacatoasa, ci in asemanarea firii pacatoase. El
nu a pacatuit (1Petru 2:22), El nu a cunoscut nici un pacat (2Corinteni 5:21) si in El nu s-a gasit nici un pacat (1loan 3:5). Dar venind in lume
si luand chip uman, El S-a asemanat cu omenirea pacatoasa. Ca jertfa pentru pacat, Cristos a condamnat pacatul in fire. El a murit nu numai
pentru pacatele pe care le savarsim noi (1Petru 3:18), ci si pentru propria noastra natura pacatoasa. Cu alte cuvinte, El a murit in egala
masura pentru ceea ce suntem, cat si pentru ceea ce am savarsit. Procedand astfel, El a condamnat pacatul in fire. Nicaieri nu se spune ca
natura noastra pacatoasa ar fi fost iertatd, ci ea este condamnata. Pacatele pe care le-am savarsit - acestea sunt iertate!

Acum a fost implinita cerinta dreapta a legii, in noi, cei care nu mai umblam dupa fire, ci dupa Duhul. Pe masura ce 1i predam Duhului Sfant
controlul asupra vietii noastre, El ne invredniceste sa-L iubim pe Dumnezeu si sa ne iubim aproapele - caci asta cere, Tn esenta, legea.

In aceste patru versete de la inceputul capitolului apostolul a legat manunchiul argumentului din Romani 5:12 pana la Romani 7:25. in
capitolul 5:12-21 el s-a referit la cele doua capetenii federale: Adam si Cristos. Acum, la capitolul 8:1 el arata ca condamnarea pe care am
mostenit-o prin identificarea cu Adam este inldturata de identificarea noastra cu Cristos. In capitolele 6 si 7 el a discutat groaznica problema
a pacatului In naturd. Acum el anunta triumfator ca legea de viatd a Duhului in Cristos Isus ne-a eliberat de legea pacatului si a mortii. in
capitolul 7 intreaga tema a legii a fost readusa pe tapet. Acum aflam ca cerintele legii sunt intrunite prin trairea unei vieti aflate sub
stapanirea Duhului.

Cei care traiesc potrivit cu firea pacatoasa - adica cei care sunt neconvertiti - sunt preocupati cu lucrurile firii. Ei asculta de impulsurile firii. Ei
traiesc doar pentru a-si satisface dorintele firii lor corupte. Ei isi satisfac trupul, care peste cativa ani, care vor trece foarte repede, se va
intoarce in tarana.

Dar cei care traiesc dupa indemnurile Duhului - adica credinciosii adevarati - se ridica deasupra carnii si sangelui, trdind pentru cele vesnice.
Ei sunt ocupati cu Cuvantul lui Dumnezeu, cu rugaciunea, cu inchinarea si cu slujirea crestina.

A avea o minte carnala (,,Cei care sunt in firea pamanteasca") - adica a avea inclinatia mentala a naturii pacatoase - este moarte. Este
moarte, atat cu privire la prezenta delectare, cat si cu privire la destinul final. Si are potentialul mortii in ea, ca o doza excesiva de otrava.

Dar a avea o minte spirituala inseamna pace si viata. Duhul lui Dumnezeu este chezasia unei vieti adevarate, de pace cu Dumnezeu, a unei
vieti senine.

Cadrul mental al firii este moartea, intrucat ea este dusmanie impotriva lui Dumnezeu. Pacatosul este un razvratit impotriva lui Dumnezeu,
aflandu-se 1n stare de ostilitate activa impotriva Sa. Dacd mai era nevoie de vreo dovada, lucrul acesta reiese cel mai clar din rastignirea
Domnului Isus Cristos. Mintea firii vechi nu se supune legii lui Dumnezeu. Ea doreste sa-si faca voia proprie, nu voia lui Dumnezeu. Ea doreste
sa fie stapanul ei propriu, nu sa se supuna domniei Sale. Prin insasi natura ei, firea veche nu se poate supune legii lui Dumnezeu. Nu lipseste
doar inclinatia, ci si puterea. Firea este moarta fata de Dumnezeu.

Prin urmare, nu este de mirare ca cei care sunt in fire nu pot sa-I fie placuti lui Dumnezeu. Ganditi-va numai! O persoana nemantuita nu
poate face absolut nici un lucru care sa-I fie placut lui Dumnezeu - nici o fapta buna, nici un ritual, nici o jertfa pe care s-o aduca, absolut
nimic. Mai intai, acea persoana trebuie sa ocupe locul pacatosului si sa-L primeasca pe Cristos, printr-un act hotarat de credinta. Numai

atunci va putea castiga aprobarea si bunavointa lui Dumnezeu.

Cand se naste cineva din nou, el nu mai este in fire, ci In Duhul. El traieste intr-o alta sfera. Dupa cum pestele traieste in apa iar omul in aer,
tot asa credinciosul traieste in Duhul. Nu numai ca el traieste in Duhul, ci si Duhul traieste in el. De fapt, daca nu locuieste in el Duhul lui
Cristos, el nu ii apartine lui Cristos. Desi nu se stie daca cuvintele Duhul lui Cristos din acest verset sunt totuna cu Duhul Sfant, se poate
deduce ca cei doi termeni sunt identici, intrucat corespund contextului.

Prin lucrarea Duhului Sfant, Cristos este realmente in credincios. Ce lucru uimitor este sa ne dam seama ca Domnul vietii si al gloriei locuieste
in trupurile noastre, in special cdnd ne amintim ca aceste trupuri sunt supuse mortii din pricina pacatului. Cineva ar putea sustine ca ele nu
sunt inca moarte, cum pare sa indice versetul. Nu, dar fortele mortii lucreaza deja in aceste trupuri, si ele vor muri negresit, daca nu vine
Domnul intre timp.

in contrast cu trupul, duhul (traductorii versiunii NKJV (New King James Version) au considerat ca termenul pneuma se referd la Duhul Sfant,
ceea ce explica faptul ca ,,Duh" este redat cu initiala majuscula. Dar manuscrisele originale au fost redactate integral in majuscule (unciale).
Prin urmare, e o chestiune de interpretare. in opinia noastra, textul se referé aici la duhul (uman) al credinciosului) este viata din pricina
neprihanirii (dreptatii). Desi era candva mort fata de Dumnezeu, el a fost facut viu prin lucrarea dreapta a Domnului Isus Cristos prin moartea
si invierea Sa si din pricina faptului ca neprihanirea lui Dumnezeu ne-a fost trecuta in contul nostru, sub forma de credit.

Dar atentionarea potrivit careia trupul continua sa fie supus mortii nu ar trebui sa ne provoace o stare de neliniste sau de disperare. Faptul ca
Duhul Sfant locuieste thauntrul trupului nostru constituie o chezasie a faptului ca, asa dupa cum El L-a inviat pe Cristos din morti, tot asa El va



da viata trupurilor noastre muritoare. Acesta va fi actul final al rascumpararii noastre - cand trupurile noastre vor fi glorificate asemenea
trupului de slava al Mantuitorului.

Vazand dar contrastul puternic dintre fire si Duhul, ce concluzie vom trage? Ca nu datoram nimic firii vechi, ca sa mai traim dupa cea ce ne
dicteaza ea. Natura veche, rea si corupta nu a fost decat o pacoste pentru noi. Ea nu ne-a adus nici un bine. Daca Cristos nu ne-ar fi mantuit,
firea ne-ar fi tarat in jos, pana in locurile cele mai abisale, mai intunecate si mai incinse ale iadului. Asadar, cum am mai putea sa ne simtim
obligati fata de un asemenea dusman?

Cei care traiesc dupa indemnurile firii vechi vor muri, negresit, nu numai fizic, dar si vesnic. A trai dupa indemnurile firii vechi inseamna a fi
nemantuit. Lucrul acesta reiese clar din capitolul 8:4 si 5. Dar de ce adreseaza Pavel aceste cuvinte unora care erau deja crestini? Lasa el
oare sa se inteleaga ca unii din ei ar putea sa se piarda, pana la urma? Nu, dar apostolul adesea include in scrisorile sale cuvinte de
atentionare si de avertizare, menite sa-i faca pe cititori sa se cerceteze pe ei insisi - asta pornind de la convingerea ca in fiecare adunare s-ar
putea sa existe unii care nu s-au nascut niciodata cu adevarat din nou.

Restul versetului descrie trasaturile care fi caracterizeaza pe credinciosii autentici. Prin puterea care le-o da Duhul Sfant, ei dau la moarte
faptele trupului. Ei se bucura de viata vesnica, in momentul de fata, urmand sa intre in deplinatatea acelei vieti cand vor pleca de pe acest
pamant.

Un alt mod de a-i descrie pe credinciosi este de a spune ca ei sunt calauziti de Duhul lui Dumnezeu. Pavel nu se refera aici la cazuri
spectaculoase de calauzire in viata unor crestini eminenti. Mai degraba, el se refera la o stare de fapt ce-i caracterizeaza pe toti fiii adevarati
ai lui Dumnezeu - adica faptul ca sunt calauziti de Duhul lui Dumnezeu. Nu se pune problema gradului in care s-au predat Duhului Sfant, ci
relatiei care are loc in momentul convertirii.

Calitatea de fiu presupune primirea in sanul familiei lui Dumnezeu, impreuna cu toate privilegiile si responsabilitatile ce decurg din aceasta
primire, conform nivelului de fii adulti. Un credincios convertit de curand nu trebuie sa astepte o anumita perioada de timp pana cand va
beneficia de zestrea sa spirituala, ci are acces la aceasta din clipa in care a fost mantuit. Aceasta zestre spirituala li se aplica tuturor
credinciosilor, de ambele sexe si de toate varstele.

Cei care traiesc sub lege sunt ca niste copii minori, carora li se spune ce sa faca, asemenea slugilor, si care traiesc cu teama de a fi pedepsiti.
Dar cand se naste cineva din nou, de la bun Tnceput s-a nascut liber de orice servitute. El nu este introdus in familia lui Dumnezeu ca sclav, ci
primeste duhul infierii, adica este plasat in familia lui Dumnezeu cu statutul de fiu matur. in virtutea unui adevéarat instinct spiritual, el isi
ridica privirea spre Dumnezeu, spunandu-l ,Ava, Tatd." Ava este un termen aramaic, care s-a modificat in cursul traducerii. Este formula
intima de adresare a copilului catre tatal sau, similara corespondentului modern de ,taticule". Desi poate avem retineri cand suntem
indemnati sa ne adresam lui Dumnezeu cu cuvinte atat de intime, nu gresim cu nimic, daca le folosim, deoarece El este infinit de intim si de
apropiat fata de noi.

Sintagma Duhul infierii (aici sensul alternativ al termenului ,Duh" nu este duhul uman, ci o atitudine opusa robiei) ar putea fi o referire la
Duhul Sfant in ipostaza Celui care il constientizeaza pe credincios de demnitatea extraordinara de care se bucura, ca fiu. Sau ar putea
constitui realizarea sau atitudinea de adoptiune, in contrast cu duhul robiei.

infierea apare in trei ipostaze diferite in cartea Romani. Aici se referd la constiinta calitatii de fiu, pe care Duhul Sfant o produce in viata
credinciosului. La Romani 8:23 infierea priveste in viitor spre acea clipa cand trupul credinciosului va fi rascumparat sau glorificat. La Romani
9:4 infierea priveste in urma la data cand Dumnezeu |-a desemnat pe Israel sa-I fie fiu (Exod 4:22).

La Galateni 4:5 si Efeseni 1:5, termenul are sensul de ,plasare in calitatea de fiu" - adica actul de plasament al tuturor credinciosilor in pozitia
de fii adulti si maturi, impreuna cu toate privilegiile si responsabilitatile ce le incumba calitatea de fiu. Fiecare credincios este un copil al lui
Dumnezeu, care se naste intr-o familie al carei Tata este Dumnezeu. Dar fiecare credincios mai este si fiu - adica beneficiaza de un raport
special, ce incumba privilegiile unuia care a ajuns la maturitatea deplina de barbat.

In Noul Testament infierea (sau adoptiunea) nu are niciodatd sensul contemporan de plasare a unui copil in familia altui cuplu decat al
parintilor sai biologici.

Credinciosul nou-nascut poseda instinctul de fiu al lui Dumnezeu. Duhul Sfant ii spune ca este fiul lui Dumnezeu. Duhul insuti depune
maérturie impreund cu duhul credinciosului ca acesta este membru al familiei lui Dumnezeu. in principal Duhul Sfant realizeaza acest lucru
prin Cuvantul lui Dumnezeu. Pe masura ce crestinul citeste Biblia, Duhul i confirma adevarul ca, intrucat si-a pus increderea in Mantuitorul, el
este acum un copil al lui Dumnezeu.

Calitatea de membru in familia lui Dumnezeu fi confera unui credincios privilegii nebanuit de mari. Toti copiii lui Dumnezeu sunt mostenitori
ai lui Dumnezeu. Desigur, un mostenitor va mosteni, in final, averea tatalui sau. Exact acesta este sensul avut in vedere aici. Tot ce are Tatal
este si al nostru. Noi nu am intrat inca in stapanirea intregii mosteniri si nu ne bucuram inca deplin de ea, dar nimic nu ne va desparti de
aceasta mostenire in viitor. Si suntem co-mostenitori cu Cristos. Cand va reveni EL s&-Si ia sceptrul guvernarii universale, noi vom Tmparti
impreuna cu El titlul de proprietate la toata bogatia Tatalui.

Cand Pavel adauga cuvintele: daca vom si suferi impreuna cu El, pentru ca sa fim si glorificati impreuna, el nu face din suferinta de erou o
conditie a mantuirii, dupa cum nu descrie un grup intim de credinciosi de elita, care au fost biruitori, iesind invingatori din mari suferinte. Mai
degraba, el ii vede pe toti credinciosii suferind alaturi de Cristos si fiind cu totii glorificati impreuna cu Cristos. Prepozitia daca de aici are
sensul lui ,intrucat". Desigur, unii credinciosi sufera mai mult decat altii, pentru cauza lui Cristos, ceea ce le va aduce un grad sporit de
rasplata si glorie. Dar toti cei care 1l recunosc pe Isus ca Domn si Mantuitor sunt vazuti aici ca fiind confruntati cu ostilitatea lumii, impreuna
cu toata rusinea si ocara de care vor avea parte datorita faptului ca sunt credinciosi.



Cea mai mare rusine pe care am putea-o indura pentru Cristos aici pe pamant se va dovedi un fleac, cand El ne va scoate in fata si ne va
recunoaste in fata ostirilor cerului. Chiar durerile incredibil de mari prin care au trecut martirii vor parea intepaturi de ac, cand Mantuitorul le
va aseza pe frunte cununa vietii.

in alte epistole ale sale Pavel numeste suferintele noastre actuale drept intristari de o clipa, descriind insa slava de care vom avea parte ca
fiind o entitate vesnica si nespus de mare (2Corinteni 4:17). Ori de cate ori descrie el slava viitoare, cuvintele par sa se incovoaie, sub povara
incarcaturii lor semantice (in ebraica termenul pentru glorie deriva din sintagma a fi greu. De aici, rezulta ca cititorii evrei ar fi considerat
acesta un joc de cuvinte, chiar daca acesta nu reiese atat de bine in greacd). Daca am putea aprecia la justa ei valoare slava de care vom
avea parte, atunci am privi suferintele vremelnice de care avem acum parte, in drum spre acea slava viitoare, ca pe un fleac!

Aici, recurgand la o indrazneata figura de stil, Pavel personifica intreaga creatiune ca asteptand cu imfrigurare vremea cand noi vom fi
descoperiti in fata unei lumi Tnmarmurite ca fiii lui Dumnezeu. Asta se va intampla atunci cand Domnul Isus va reveni pentru a domni iar noi
vom domni impreuna cu El.

Noi deja suntem fiii lui Dumnezeu, dar lumea nici nu ne recunoaste, nici nu ne apreciaza ca atare. Si totusi, lumea asteapta o zi mai buna.
Dar acea zi nu poate veni fnainte ca Regele s& revina, pentru a domni impreund cu toti sfintii Lui. ,Intreaga creatie asteapta in varful
picioarelor, sa vada privelistea minunata a fiilor lui Dumnezeu, luandu-si in primire mostenirea" (IBP).

Cand Adam a pacatuit, faradelegea lui nu a afectat doar omenirea, ci si intreaga creatie, atat cea insufletitd, cat si cea neinsufletita.
Pamantul este blestemat. Multe animale salbatice mor de moarte cumplita. Maladiile afecteaza pasarile si animalele, precum si pestii si
serpii. Rezultatele pacatului omului s-au repercutat ca niste unde de soc la toate nivelele creatiei.

Astfel, explica Pavel, creatia a fost supusa zadarniciei, frustrarii si dezordinii, nu prin propria sa optiune, ci prin decretul lui Dumnezeu,
datorita neascultarii primei capetenii federale a omului.

Cuvintele in n&dejde ce apar la sfarsitul versetului 20 ar putea fi puse in legaturd cu urmétorul verset: ,in nadejdea c& insasi creatia va fi
eliberata" (NASB).

Creatia priveste in urma, la conditiile existente in Gradina Eden. Apoi trece in revista dezastrul provocat de patrunderea pacatului in lume.
Din totdeauna a existat nadejdea revenirii la acea stare idilica, in care creatia insasi va fi izbavita de robia stricaciunii, pentru a se bucura de
libertatea acelei ere de aur, cand noi, copiii lui Dumnezeu, vom fi descoperiti in slava.

Traim intr-o lume plind de suferinte, de suspine si de lacrimi. intreaga creatie geme si suferd dureri asemanéatoare durerilor facerii. Natura
canta tn acorduri minore. Pamantul este devastat de cataclisme. Moartea si-a pus amprenta peste orice fiinta.

Nici credinciosii nu sunt scutiti de toate acestea. Desi ei au roadele dintai ale Duhului, care le garanteaza ca in cele din urma vor fi izbaviti,
totusi si ei suspina dupa ziua aceea de glorie. Duhul Sfant insusi este arvuna sau roadele dintai. Dupa cum primul manunchi de spice
manoase constituie o fagaduinta ca va urma intreaga recolta, tot asa si Duhul Sfant este fagaduinta sau garantia faptului ca vom avea parte
de toata mostenirea.

Concret, El este chez&sia adoptiunii ce va veni, a rascumpérarii trupului (Efeseni 1:4). intr-o privinta, noi am fost deja adoptati (infiati), ceea
ce iTnseamna ca am fost plasati in familia lui Dumnezeu, ca fii ai Sai. Dar intr-un sens mai deplin, adoptiunea noastra va fi desavarsita atunci
cand vom primi trupurile noastre slavite - ceea ce se numeste in Scriptura rascumpararea trupului nostru. Duhul si sufletul nostru au fost
rascumparate deja, iar trupurile noastre vor fi rascumparate cu ocazia Rapirii (1Tesaloniceni 4:13-18).

Noi am fost salvati in aceasta atitudine de nadejde. Noi nu am primit toate beneficiile mantuirii noastre, in clipa in care am fost convertiti. De
la Tnceput am privit cu bucurie spre clipa in care vom primi izbavirea totala si definitiva de pacat, suferinta, boli si moarte. Daca am fi primit
deja aceste binecuvantari, n-am mai nadajdui ca vom primi aceste lucruri. Caci nadejdea se refera neaparat la un lucru pe care-l vom primi in
viitor.

Dupa cum noi suntem sustinuti de aceasta slavita nadejde, tot asa si Duhul ne sustine in slabiciunile noastre. Adesea suntem perplecsi in
rugaciunile noastre, caci nu stim cum sa ne rugam. Ne rugam egoist, ingust si in necunostinta de cauza. Dar din nou Duhul vine si ne ajuta in
slabiciunile noastre, mijlocind pentru noi cu suspine care nu-si gasesc exprimarea. in versetul acesta Duhul este Cel care suspina, nu noi, desi
si noi suspinam.

Exista aici o taina. Noi scrutam zarea, incercand sa vedem nevazutul, domeniul spiritual in care o mare Persoana si forte mari sunt angajate
in actiuni efectuate n folosul nostru. Si desi nu putem intelege, avem parte de o mangaiere si incurajare nesfarsite stiind ca un suspin poate
constitui uneori cea mai spirituala rugaciune.

Daca Dumnezeu cerceteaza inimile oamenilor, El poate sa si interpreteze mintea Duhului, cu toate ca acea minte isi gaseste expresia doar in
suspine. Important este faptul ca rugaciunile Duhului Sfant in contul nostru sunt facute intotdeauna dupa voia lui Dumnezeu. Si fiindca ele
sunt intotdeauna dupa voia lui Dumnezeu, ele sunt intotdeauna spre binele nostru. Asta e in masura sa explice o multime de lucruri, asa cum
vom vedea in urmatoarele versete.

Dumnezeu lucreaza in asa fel ncat toate lucrurile sa fie spre binele celor care il iubesc, care sunt chemati dupa planul Sau. Nu intotdeauna
lucrurile par sa fie asa! Uneori, cand suferim tragedii, dezamagiri, frustrari, cand inima ne este sfasiata de durere, poate datorita pierderii
unei fiinte dragi, ne intrebam: ,,Ce bine o mai putea iesi si din asta?" Dar versetul urmator ne ofera raspunsul: tot ce ingaduie Dumnezeu sa
vina Tn viata noastra are menirea sa ne faca sa se asemanam chipului Fiului Sau. Cand vedem acest lucru, rugaciunile noastre nu se mai
termina cu semnul intrebarii. Viata noastra nu este controlata de forte impersonale, cum ar fi intdmplarea, norocul sau soarta, ci de Persoana
Minunatd a Domnului nostru, care ,este prea plin de iubire pentru a putea fi vreodatad nedrept cu noi, si prea intelept pentru a putea gresi
vreodata."



In continuare, Pavel urmareste maiestuosul si extraordinar de cuprinzatorul program divin, menit s aduca multi fii la slava.

Mai intai de toate, Dumnezeu ne-a stiut dinainte inca din trecutul etern. Nu a fost vorba doar de o cunoastere intelectuala, caci in ce priveste
cunoasterea de ordin general, Dumnezeu i-a cunoscut pe toti cei ce s-au nascut sau se vor naste vreodata. Dar cunostinta Sa prealabila i-a
imbratisat pe toti cei pe care El i-a randuit dinainte sau i-a predestinat sa se conformeze... chipului Fiului Sau. Prin urmare, a fost vorba de o
cunoastere insotita de un scop, a carui implinire nu poate fi impiedicata nicidecum. Nu e de ajuns sa spunem ca Dumnezeu i-a cunoscut
dinainte pe cei despre care El Si-a dat seama ca intr-o zi se vor pocai si vor crede. Mai degraba, faptul ca El i-a cunoscut dinainte a constituit
garantia ca ei se vor pocai in cele din urma si vor crede!

Faptul ca pacatosii care nu-L cunosc pe Dumnezeu pot fi transformati intr-o zi in chipul lui Cristos, printr-un miracol al harului, este unul dintre
cele mai uluitoare adevaruri ale revelatiei divine. Desigur, ideea care se desprinde de aici nu este aceea ca vom avea vreodata atributele
Dumnezeirii, nici cd vom poseda candva trasaturile fizionomice ale lui Cristos, ci faptul ca vom fi ca El din punct de vedere moral, absolut
total eliberati de pacat si vom avea trupuri proslavite ca al Lui.

in ziua aceea de slava El va fi intaiul ndscut intre mai multi frati. intai n&scut din versetul acesta se refer la locul int4i in rang sau onoare. El
nu va fi doar Unul dintre mai multi egali, ci Cel care ocupa locul suprem de onoare intre fratii si surorile Lui.

Toti cei care au fost predestinati in eternitate sunt chemati si in timp. Asta inseamna ca fiecare din ei, nu numai ca va auzi evanghelia, ci va
si raspunde la chemarea ei. Prin urmare, este o chemare efectiva. Toti sunt chemati; asta e chemarea generala (si totusi valabila) a lui
Dumnezeu. Dar numai putin raspund la aceasta chemare. Asta este chemarea efectiva (producatoare de convertire) a lui Dumnezeu.

Toti cei care raspund la chemare sunt si indreptétiti si glorificati. In fapt, incd nu suntem glorificati, dar este un fapt atat de cert incat
Dumnezeu poate descrie aceasta actiune la timpul trecut. Noi suntem atat de siguri de starea noastra glorificata ca si cand am fi si primit-o
deja!

Este unul dintre cele mai puternice pasaje din Noul Testament privitoare la siguranta credinciosului. Pentru fiecare milion de oameni care
sunt cunoscuti dinainte si sunt predestinati de Dumnezeu, fiecare din acei un milion vor fi chemati, justificati si glorificati. Nici unul nu va
lipsi! (Comparati termenul ,toti" din loan 6:37.)

Cand luam in considerare aceste verigi indestructibile din lantul de aur al rascumpararii, concluzia care se desprinde este inevitabila: Daca
Dumnezeu este pentru noi, in sensul ca ne-a marcat pentru El insusi, atunci nimeni nu poate reusi in vreun demers intreprins impotriva
noastra (acesta a fost versetul calauzitor al vietii lui loan Calvin). Daca Cel Atotputernic lucreaza spre binele nostru, nici o alta putere, care
este Tn mod necesar mai mica decét a Lui, nu poate invinge programul Sau.

Cel care nu Si-a crutat nici propriul Sau Fiu, ci L-a dat pentru noi toti. Ce minunate cuvinte! Nu trebuie sa Idasam ca aceste cuvinte, doar
pentru faptul ca ne sunt atat de binecunoscute, sa-si piarda din splendoarea sau forta de a ne inspira la inchinaciune. Cand o lume pierduta a
avut nevoie sa fie mantuita de un inlocuitor rard pacat, marele Dumnezeu al universului nu Si-a precupetit tot ce avea mai de pret, insasi
Comoara inimii Sale, ci L-a dat sa moara o moarte rusinoasa si sa sufere pentru noi.

Logica ce se desprinde de aici este imbatabila. Daca Dumnezeu deja ne-a dat darul Sau suprem, mai poate exista oare vreun alt dar, mai mic,
pe care El sa nu ni-l dea? Daca El deja a platit pretul cel mai mare, va ezita El oare sa plateasca un pret mai mic? Daca a mers El pana acolo
pentru a ne asigura mantuirea, oare ne va abandona El vreodata? Oare cum nu ne va da El de asemenea, fara plata, toate lucrurile?

,Limbajul necredintei," scrie Mackintosh, se rezuma in cuvintele ,,Cum ne va?", pe cand limbajul credintei afirma: ,,Cum nu ne va..."

Ne aflam inca in atmosfera de tribunal, dar a intervenit o schimbare remarcabila. Pe cand pacatosul indreptatit sta inaintea instantei, tuturor
parasilor li se lanseaza apelul sa se prezinte. Numai ca nu apare nici unul! Cum se face asta? Daca Dumnezeu i-a indreptatit deja pe alesii
Sai, cine mai poate aduce vreo acuzare?

Argumentarea din versetul 33 si din 34 va deveni mult mai clara, daca vom adauga cuvintele: ,Nimeni, intrucat...", inaintea fiecarui raspuns
dat. in acest caz, versetul ar suna astfel: Nimeni, intrucat Cristos deja a murit pentru acuzat, a fost inviat din morti si se afld in prezent la
dreapta lui Dumnezeu, mijlocind pentru el.

Daca Domnul Isus, caruia | s-a Tncredintat toata judecata, nu pronunta nici o sentinta pentru acuzat, ci, mai degraba, se roaga pentru el,
atunci nu mai exista nici o persoana care ar mai putea avea vreun motiv valabil de a- condamna.

Acum credinta arunca ultima provocare majora: mai exista cineva care poate sa-i smulga pe cei indreptatiti din dragostea lui Cristos? Dupa
care se cerceteaza toate imprejurarile nefavorabile posibile care au reusit sa produca efectul de separare in alte domenii ale vietii umane.
Dar nu s-a gasit nici una care sa-I poata desparti pe credincios de dragostea lui Cristos. Nici chinurile tribulatiei, nici suferintele, nici monstrul
intristarii, nici durerile extreme ale mintii sau trupului, nici brutalitatea prigoanelor, nici producerea unor suferinte sau chiar a mortii asupra
celor care au curajul sa se deosebeasca de restul lumii. Nici chiar spectrul foametei - pana la transformarea fiintei umane in piele si oase. Nici
goliciunea, cu tot ce poate sa insemne ea, pe planul privatiunilor, expunerii la elemente si lipsa de aparare. Nici chiar primejdiile -
amenintarea unor pericole iminente si groaznice. Nici sabia - rece, necrutatoare si aducatoare de moarte.

Daca vreunul din aceste lucruri I-ar putea desparti pe credincios de dragostea lui Cristos, atunci despartirea aceasta fatala ar fi avut loc cu
mult timp in urma, intrucat carierea unui crestin este o moarte vie. Asta a vrut sa spuna psalmistul cand a afirmat ca, din pricina identificarii
noastre cu Domnul, noi suntem omorati toata ziua si suntem ca oile, ce sunt condamnate la macel (Psalmul 44:22).

in loc s& ne desparta de dragostea lui Cristos, lucrurile acestea nu fac altceva decat s ne apropie si mai mult de El. Noi nu suntem doar
biruitori, ci mai mult decat biruitori (o redare foarte literala ar fi: ,,noi supra-cucerim" - hupernikomen). Nu numai ca suntem triumfatori
asupra acestor forte formidabile, ci facand acest lucru, aducem slava lui Dumnezeu, binecuvantare altora si ne facem noua fnsine bine.
Facem sclavi din dusmani si carari din obstacolele ce ne sunt puse in cale.



Dar nici unul din aceste lucruri nu se realizeaza prin taria noastra, ci numai prin Cel ce ne-a iubit. Numai puterea lui Cristos poate face ca
amaraciunea sa dea rod dulce, slabiciunea sa faca loc tariei, tragedia sa fie inlocuita cu triumful iar durerea inimii sa fie preschimbata in
binecuvantare.

Apostolul nu si-a incheiat cautarea. El cutreiera universul in cautarea vreunui lucru care ar putea sa ne desparta de dragostea lui Dumnezeu,
dupa care infirma, una cate una, orice posibilitate ca acest lucru sa se poata vreodata intampla:

moartea cu toate grozaviile ei;

viata cu toate ademenirile ei;

nici tngerii, nici principalitatile, cu toata puterea si cunostintele lor supranaturale;
puterile, fie tirani pamantesti, fie adversari angelici;

lucrurile actuale, care ne asalteaza atat de des;

lucrurile viitoare, care trezesc ganduri rau prevestitoare;

nici tnaltimea, nici adancimea, acele lucruri care fac parte din taramul dimensiunii sau al spatiului, inclusiv fortele oculte (cuvintele acestea se
foloseau, de pilda, in astrologie).

Apoi, pentru a se asigura ca nu a lasat afara vreun lucru, Pavel adauga: nici orice alt lucru creat.

Rezultatul cercetarii intreprinse de Pavel este ca nu a gasit nimic care sa ne poata desparti de dragostea lui Dumnezeu care este in Cristos
Isus Domnul nostru. Ne e de mirare ca aceste cuvinte de triumf au constituit cantarea celor care au murit moarte de martir si rapsodia celor
care au trait vieti de martir!

Insistand ca mantuirea este si pentru Neamuri, si pentru iudei, Pavel a dat impresia ca ar fi fost, din punctul de vedere al Israelului, un
tradator si un renegat. Asa se explica ardoarea cu care sustine el aici devotamentul sau profund fata de poporul evreu, prin juramantul la
care recurge. El rosteste adevarul. El nu minte. Cugetul sau, aflat in partasie cu Duhul Sfant, atesta adevarul spuselor sale.

Cand se gandeste el, mai intai, la glorioasa chemare a Israelului, si nu la respingerea sa de catre Dumnezeu, pentru faptul ca L-a respins pe
Mesia, inima lui este plina de mare intristare si mahnire necontenita.

Ba chiar ar putea merge pana acolo incat sa doreasca sa fie el insusi declarat anatema, adica sa fie despartit de Cristos, daca ar putea,
cumva, prin pierderea propriei sale mantuiri, sa inlesneascad mantuirea fratilor sai evrei. in aceastd puternica declaratie de abnegatie si
renuntare de sine, ne dam seama ca avem de a face cu cea mai nalta forma de iubire umana - care il determina pe cineva sa-si dea viata
pentru prietenii sai (loan 15:13). Si percepem extraordinara povara pe care o resimte un evreu convertit pentru convertirea concetatenilor
sai. Asta ne aminteste de rugdciunea lui Moise pentru poporul sau: ,larta-le acum pacatul! Daca nu, atunci, sterge-ma din cartea Ta, pe care
ai scris-o!" (Exod 32:32).

Si astfel, plangand pentru concet&tenii sai, Pavel trece in revistd extraordinarele privilegii de care au parte ei. in primul rand, sunt israeliti,
memobri ai stravechiului popor ales al lui Dumnezeu.

Dumnezeu a infiat acel popor s&-I fie fiul Sau (Exod 4:22) si Si-a izbavit poporul din Egipt (Osea 11:1). El a fost pentru Israel un Tata
(Deuteronom 14:1) iar Efraim a fost intaiul Sau nascut (leremia 31:9). (Efraim este, in acest context, un nume alternativ al poporului Israel.)

Sechina sau norul de slava a simbolizat prezenta lui Dumnezeu in mijlocul israelitilor, calauzindu-i si ocrotindu-i.

Apoi Dumnezeu a incheiat legaminte cu Israel, nu cu Neamurile. Astfel, cu Israel a incheiat El Legamantul Palestinian, prin care li s-a promis
israelitilor teritoriul ce se intinde de la Raul Egiptului pana la Eufrat (Geneza 15:18). De asemenea, cu Israel va ratifica El, inca in viitor, Noul
Legamant, fagaduind , perpetuitate, convertirea lor viitoare si binecuvantarea peste un Israel pocait (leremia 31:31-40)

Lui Israel i s-a dat legea. Israelitii au fost singurii receptori ai legii. Ritualurile incarcate de semnificatie si slujpba dumnezeiasca legata de
cortul din pustiu si de templu au fost date Israelului, precum si preotia. Pe langa legamintele mentionate mai sus, Dumnezeu a facut
fagaduinte nenumarate Israelului, ca-l va ocroti, ca-i va darui pace si prosperitate.

Poporul evreu are toate motivele sa pretinda ca lui i apartin patriarhii din vechime: Avraam, Isaac si lacov, precum si cei doisprezece fii ai lui
lacov - care sunt stramosii neamului evreu. in plus, ei au avut parte de cel mai mare privilegiu dintre toate cate au existat vreodata: din
punctul de vedere al descendentei sale omenesti, Mesia a fost un israelit, cu toate ca El mai este si Suveranul universului, Dumnezeu in veci
binecuvantat. Aici avem o declaratie pozitiva a Dumnezeirii si umanitatii Mantuitorului (Unele traduceri ale Bibliei diminueaza forta acestui
verset. De pilda, versiunea RSV suna astfel: ,,...si rasa lor, dupa trup, este Cristosul. Dumnezeu care este peste toti sa fie binecuvantat in veci.
Amin."

Pe plan gramatical, textul din greaca nu exclude varianta adoptata de traducerea Revised Standard Version, dar principiul discernamantului
spiritual reclama compararea unor Scripturi cu alte Scripturi. Or, cand se procedeaza astfel, se vede ca e de preferat modul in care au redat
traducerile KJV si NKJV acest text, precum si alte traduceri conservatoare.)

Apostolul se confrunta acum cu o problema teologica de mare profunzime. Daca Dumnezeu le-a facut israelitilor, poporul Sau ales pe acest
pamant, aceste fagaduinte, cum putem reconcilia aceasta stare de fapt cu actuala lepadare a Israelului, in folosul Neamurilor, care au fost
asezate in locul lor, la o pozitie de binecuvantare? Pavel insista ca nu este vorba aici de nici o cdlcare a fagaduintei din partea lui Dumnezeu,



aratand in continuare cad Dumnezeu a avut din todeauna un proces de alegere suverand, bazat pe fagaduinta, si nu pe descendenta dintr-o
anumita spita. Doar pentru ca cineva s-a nascut in sanul poporului Israel asta nu inseamna ca este, in mod automat, un mostenitor al
fagaduintelor. In sanul poporului Israel Dumnezeu are o ramasita de credinciosi adevarati.

Nu toti descendentii lui Avraam sunt considerati copiii Lui. De pilda, Ismael a fost samanta lui Avraam. Dar firul promisiunii divine a trecut prin
Isaac, nu prin Ismael. Promisiunea a fost: ,in Isaac va fi chemata samanta ta" (Geneza 21:12), Dupa cum am aratat la comentariile de la
Romani 4:12, Domnul Isus a facut si El aceasta interesanta distinctie, cand a stat de vorba cu iudeii necredinciosi la loan 8:33-39. Acestia l-au
spus Domnului: ,,Noi suntem descendentii lui Avraam..." (versetul 33). Isus a recunoscut acest adevar, spunand: ,Stiu ca sunteti descendentii
lui Avraam" (versetul 37). Dar cand au spus ei: ,Avraam este tatal nostru", Domnul a raspuns: ,Daca ati fi copiii lui Avraam, ati face faptele
lui Avraam" (versetul 39). Cu alte cuvinte, ei descindeau din Avraam, dar nu aveau credinta lui Avraam si, prin urmare, nu erau copiii lui
spirituali.

Nu descendenta fizica este aceea care conteaza. Adevaratul Israel e alcatuit din acei iudei care au fost selectati de Dumnezeu si carora El
le-a facut promisiunea concreta, desemnandu-i sa fie copiii Lui. Vedem acest principiu al alegerii suverane in cazul lui Isaac si al lui lacov,

Dumnezeu i s-a aratat lui Avraam, fagaduindu-i ca Se va intoarce la timpul randuit si ca Sara va avea un fiu. Desigur, fiul acela a fost Isaac,
care a fost cu adevarat un copil al fagaduintei si un copil rezultat dintr-o nastere supranaturala,

Un alt exemplu de alegere suverana il gasim in cazul lui lacov, ai carui parinti au fost, desigur, Isaac si Rebeca. Dar Rebeca a purtat in
pantece doi prunci, nu doar unu!

S-a rostit o hotarare divina, inca fnainte de a se naste acesti copii. Or, hotararea respectiva nu putea sa aiba nimic de a face cu meritele
vreunuia dintre cei doi copii, ci depindea intru totul de alegerea lui Dumnezeu, bazata pe voia Sa, si nu pe caracterul sau realizarile vreunuia
dintre cei doi prunci. Planul (scopul) lui Dumnezeu, potrivit alegerii inseamna hotararea Lui de a imparti harurile Sale in functie de voia Sa
divina si dupa bunul Sau plac.

Apropo, versetul acesta infirma ideea potrivit careia faptul ca Dumnezeu |-a ales pe lacov s-a bazat pe cunoasterea Sa dinainte a faptelor pe
care avea sa le savarseasca lacov. Se afirma raspicat ca alegerea nu s-a facut pe baza faptelor!

Dumnezeu a hotarat ca cel mai in varsta sa slujeasca celui mai tanar. Esau urma sa ocupe o pozitie subordonata lui lacov. lar acesta din urma
a fost ales s& aib& parte de slava si privilegii paAmantesti. iIn mod normal, s-ar fi cuvenit ca lui Esau, intaiul ndscut dintre cei doi frati gemeni,
sa-i revina onorurile si privilegiile ce insotesc aceasta pozitie. Dar procesul selectiei lui Dumnezeu I-a ignorat pe el, oprindu-se asupra lui
lacov.

Pentru a sublinia si mai mult ideea suveranitatii lui Dumnezeu in procesul selectiei, Pavel citeaza textul de la Maleahi 1:2,3:
,Pe lacov |-am iubit, dar pe Esau l-am urat"

Aici Dumnezeu Se refera la doua natiuni, Israel si Edom, reprezentate de cele doua capetenii: lacov si Esau. Dumnezeu a desemnat Israelul sa
fie natiunea careia i-a promis El pe Mesia si impéaratia mesianica. in schimb, lui Edom nu i se face nici o promisiune de acest fel. Mai degrab4,
muntii si zestrea lui au fost pustiite, fiind destinate sacalilor pustiului (Maleahi 1:3; vezi si leremia 49:17,18;Ezechel 35:7-9).

Desi este adevarat ca citatul din Maleahi 1:2,3 descrie modul in care trateaza Dumnezeu natiunile, mai degraba decat persoanele individuale,
el este citat in sprijinul afirmatiei ca Dumnezeu, in suveranitatea Lui, are dreptul de a alege si persoane individuale.

Cuvintele Pe lacov |-am iubit, dar pe Esau |-am urat trebuie intelese in lumina decretului suveran rostit de Dumnezeu: Cel mai varstnic il va
sluji pe cel mai tanar. Preferinta pentru lacov este interpretata ca un act de iubire, in timp ce trecerea peste Esau este vazuta ca ura, prin
comparatie, si nu ca Dumnezeu l-ar fi urat pe Esau cu animozitate, cu spirit de razbunare. Pur si simplu El I-a iubit pe Esau mai putin decat pe
lacov, cum reiese din faptul ca, in suveranitatea Sa, I-a ales pe lacov.

Textul acesta se refera la binecuvantari pamantesti, nu la viata vesnica. Ura lui Dumnezeu fata de Esau nu inseamna ca persoane individuale
din randul poporului edomit nu ar putea fi mantuite, dupa cum dragostea Sa pentru Israel nu exclude necesitatea ca iudeii sa trebuiasca sa
fie mantuiti Tn mod individual. (A se observa si faptul ca Esau a primit totusi unele binecuvantari pamantesti, dupa cum marturiseste el Tnsusi
la Geneneza 33:9.)

Apostolul a avut dreptate cand a anticipat ca invatatura lui asupra alegerii suverane a lui Dumnezeu va starni tot felul de obiectii. Oamenii
continua sa-L acuze pe Dumnezeu si azi ca ar fi nedrept, afirmand ca, din moment ce ii alege pe unii, neaparat pe ceilalti 1i condamna. Ei
sustin ca daca Dumnezeu a prestabilit toate lucrurile, atunci nimeni nu mai poate face nimic - ceea ce ar insemna ca Dumnezeu este nedrept
cand fi condamna totusi pe oameni.

Pavel neaga raspicat orice posibilitate ca Dumnezeu sa fie nedrept. Dar in loc sa dilueze conceptul suveranitatii lui Dumnezeu, pentru a-l face
mai acceptabil pentru acesti contestatari, apostolul il enunta cu si mai mare vigoare, fara nici un fel de scuza.

Mai intai, el citeaza cuvantul adresat de Dumnezeu lui Moise: ,,Ma voi indura de cine (imi va placea) sa ma indur si voi avea compasiune
pentru cine (imi va placea) sa am compasiune" (vezi Exod 33:19). Cine ar putea cuteza sa afirme ca Cel Preainalt, Domnul cerului si al
pamantului, nu are dreptul sa-Si arata indurarea si compasiunea?

Toti oamenii sunt condamnati de propriul lor pacat si de necredinta lor. Daca ar fi [asati de capul lor, ar pieri cu totii. Pe langa faptul ca face o
invitatie sincera tuturor oamenilor, Dumnezeu i alege pe unii din acesti oameni condamnati sa fie obiectele harului Sau special. Dar asta nu
inseamna ca El i-a ales in mod arbitrar pe ceilalti sa fie condamnati, caci ei sunt deja condamnat;i, prin faptul ca au pacatuit toata viata si au
respins evanghelia. Cei care sunt alesi pot sa-I multumeasca lui Dumnezeu pentru harul Lui. Cei care sunt pierduti nu pot da vina pe nimeni,
decat pe ei insisi.



Prin urmare, concluzia este ca destinul final al oamenilor sau al natiunilor nu sta in taria vointei lor sau in intensitatea cu care isi exercita
aceasta vointa, ci in indurarea lui Dumnezeu.

Cand afirma Pavel ca nu depinde de cel ce vrea, asta nu inseamna ca vointa cuiva nu ar juca un rol in mantuirea cuiva. Chemarea evangheliei
se adreseaza cu precadere vointei omului, asa cum reiese din Apocalipsa 22:17: ,Oricine vrea, sa ia apa vietii fara plata." Isus i-a demascat
pe iudei, aratand ca acestia nu erau dispusi sa vina la El (loan 5:40). Cand spune Pavel: nici de cine alearga, nu neaga prin aceasta ca trebuie
sa ne luptam sa intram pe poarte stramta (Luca 13:24). Dimpotriva, se cere o anumita disponibilitate si un grad de ravna spirituala. Dar
vointa omului si faptul ca alearga nu sunt factorii determinanti. Ceea ce ramane este faptul ca mantuirea este de la Domnul, dupa cum se
exprima si Morgan:

Nici o disponibilitate din partea noastra, nici o alergare nu ne poate procura mantuirea de care avem trebuinta, dupa cum nu ne poate
invrednici sa ne insusim binecuvantarile pe care ni le asigura ea... Lasati de capul nostru, nu vom simti niciodata trebuinta de mantuire si nu
vom face nici un efort in directia dobandirii ei. Tot ce tine de mantuirea omului incepe cu Dumnezeu.

Suveranitatea lui Dumnezeu se vede nu numai in faptul ca isi aratad indurarea fata de unii, ci si din faptul ca-i impietreste pe altii, in sprijinul
acestui adevar fiind citat cazul lui Faraon.

Nu se face nici o sugestie aici ca monarhul egiptean ar fi fost sortit pieririi din pantecele mamei sale. Mai degraba, iata ce s-a intamplat in
realitate: Cand a ajuns la maturitate, el s-a dovedit a fi un om nespus de rau, de crud si de incapatanat. in pofida unor avertismente cat se
poate de solemne care i-au fost date, el a continuat sa-si impietreasca inima. Dumnezeu ar fi putut sa-l1 nimiceasca pe loc, dar n-a facut-o, ci
l-a tinut in viata ca sa-Si etaleze prin El puterea Sa si pentru ca prin faraon Numele lui Dumnezeu sa poata fi cunoscut in toata lumea.

Faraon si-a Tmpietrit de nenumarate ori inima si de fiecare data cand facea asa, Dumnezeu ii impietrea si mai mult inima, ca o forma de
judecata adusa peste el. Acelasi soare topeste, pe de o parte, sloiul de gheata, si usuca solul, facandu-l tare ca piatra. Acelasi soare albeste
panza, dar bronzeaza pielea. Acelasi Dumnezeu isi arata indurarea fata de cei cu inima zdrobita, dar Ti impietreste pe cei nepocaiti.
Respingerea harului atrage dupa sine refuzarea harului.

Dumnezeu are dreptul de a-Si arata indurarea fata de oricine doreste si de a-l impietri pe oricine doreste. Dar, intrucat este Dumnezeu,
niciodata nu va actiona cu nedreptate.

Modul apasat in care subliniaza Pavel dreptul lui Dumnezeu de a face tot ce vrea naste obiectia ca, daca asa stau lucrurile, atunci nu ar mai
trebui sa bage de vina nimanui, intrucat nimeni nu a reusit sa se impotriveasca voii Lui, Astfel, pentru contestatarul care formuleaza aceasta
obiectie, omul nu ar fi decat un pion, pe tabla de sah. Nici un lucru pe care ar putea sa-l faca sau sa-l rosteasca el nu i-ar putea schimba cu
nimic soarta.

Mai intai, apostolul mustra obraznicia oricarei creaturi care ar indrazni sa-1 bage de vina Creatorului. Omul, marginit si impovarat de pacat,
ignoranta si slabiciune, nu are nici o cadere sa-l poata intoarce lui Dumnezeu vorba sau sa puna la indoiala intelepciunea sau justetea cailor
Sale!

Apoi Pavel recurge la ilustratia cu olarul si lutul, pentru a rdzbuna suveranitatea lui Dumnezeu. intr-o zi, olarul intré in atelierul sdu si z&reste
pe dusumea un morman de lut, fara nici o forma. El ia o mana din acest lut, o aseaza pe roata sa si plasmuieste un vas de toata frumusetea.
Are el dreptul de a proceda astfel?

Desigur, olarul este Dumnezeu iar lutul este omenirea pacatoasa si pierduta. Daca olarul ar lasa-o de capul ei, ea s-ar duce toata in iad. Si,
procedand asa, ar fi absolut drept si echitabil. Dar Olarul, in suveranitatea Sa, alege o mana de pacatosi, i mantuieste prin harul Sau si-i face
sa se conformeze chipului Fiului Sau. Are El dreptul sa procedeze astfel? Nu uitati ca El nu-i condamna pe toti in mod arbitrar sa mearga in
iad, intrucat ei deja sunt condamnati de propria lor incapatanare si necredinta.

Dumnezeu are puterea si autoritatea absolute sa faca dintr-o parte a lutului un vas de cinste iar din altd parte a lutului un vas de necinste. in
situatia Tn care toti sunt nevrednici, El isi poate revarsa binecuvantarile peste cine decide El, nerevarsandu-le peste altii peste care a decis sa
nu le reverse. ,,Acolo unde toti sunt nevrednici," scrie Barnes, ,lucrul suprem la care ne putem astepta este ca El sa nu-i trateze pe nici unii
cu nedreptate.”

Pavel il prezinta pe Dumnezeu, Marele Olar, in pozitia in care ar fi confruntat cu un aparent conflict de interese. Pe de o parte, El doreste sa-Si
arate mania si sa-Si etaleze puterea, prin pedepsirea pacatului. lar pe de alta parte, El doreste sa dea dovada de rabdare fata de vasele
maniei pregatite pentru nimicire. Este contrastul dintre asprimea dreapta a lui Dumnezeu, in primul rand, si indelunga Sa rabdare in al doilea
rand. Argumentul este urmatorul: ,Daca Dumnezeu ar fi justificat sa-i pedepseasca pe cei rai imediat, si totusi vedem ca manifesta un grad
foarte mare de rabdare fata de ei, atunci cine mai poate sa-L invinuiasca de partinire?"

Observati cu atentie sintagma: vase ale maniei pregatite pentru nimicire. Vasele maniei sunt cei ale caror pacate i supun maniei lui
Dumnezeu. Ei sunt pregatiti pentru nimicire prin pacatul, neascultarea si razvratirea lor, si nu prin vreun decret arbitrar al lui Dumnezeu.

Cine poate ridica vreo obiectie, daca Dumnezeu vrea sa-Si arate bogatiile slavei Sale fata de niste oameni fata de care doreste sa-Si arate
indurarea Sa - oameni pe care El i-a selectat mai dinainte pentru slava eterna?

in acest punct, comentariile lui C. R. Erdman se vor dovedi deosebit de utile:

Suveranitatea lui Dumnezeu nu este niciodata exercitata in directia condamnarii oamenilor care trebuie sa fie mantuiti, ci mai degraba a
condus la mantuirea unor oameni care trebuiau sa fie pierduti.

Dumnezeu nu pregateste vase ale maniei in vederea nimicirii, ci pregateste vase ale indurarii in vederea slavei.



Pavel identifica vasele indurarii, aratand ca noi suntem aceste vase, crestinii pe care Dumnezeu i-a chemat din lumea evreilor si din cea a
Neamurilor. Prin asta se aseaza temelia pentru ceea ce va urma: lepadarea tuturor si pastrarea unei ramasite din natiunea Israel, si
chemarea Neamurilor sa ocupe pozitia privilegiata pe care o avusesera israelitii.

Apostolul citeaza doua versete din Osea, pentru a arata ca chemarea Neamurilor nu trebuie sa-i surprinda pe iudei. Primul este din Osea
2:23: ,1i voi numi «poporul Meu» pe cei ce nu erau poporul Meu si «preaiubitd» pe cea care nu era preaiubit." in contextul lor din cartea
Osea, aceste cuvinte se refera la Israel, nu la Neamuri. Ele anticipeaza perioada cand Israelul va fi restabilit, ca popor al lui Dumnezeu,
preaiubit de El. Dar cand sunt citate de Pavel ele se aplica la chemarea Neamurilor. Cu ce drept face Pavel o schimbare atat de radicala?
Raspunsul il constituie faptul ca Duhul Sfant, Care a inspirat, de la bun inceput, aceste cuvinte, are dreptul de a le reinterpreta sau reaplica
ulterior.

Al doilea verset este din Osea 1:10: ,Si va fi asa: In locul unde li s-a zis «Voi nu sunteti poporul Meu,» acolo vor fi numiti fii ai Dumnezeului
Celui viu." Din nou in contextul initial al acestui verset din Vechiul Testament, el nu se refera la Neamuri, ci descrie restabilirea viitoare a
Israelului si redobandirea de catre el a bunavointei lui Dumnezeu. Dar Pavel il aplica aici la recunoasterea de catre Dumnezeu a Neamurilor,
ca fii ai Sai. Gasim aici o alta ilustrare a faptului ca atunci cand Duhul Sfant citeaza versete din Vechiul Testament in Noul Testament, El le
poate da o alta aplicatie, de asemenea corecta, dupa cum gaseste El de cuviinta.

Respingerea Israelului si pastrarea unei ramasite din el sunt dezbatute la capitolul 9:27-29. Isaia a prezis ca doar o minoritate din copiii lui
Israel vor fi mantuiti, chiar daca natiunea propriu-zisa s-ar dezvolta foarte mult la numar (Isaia 10:22).

Cand a spus Isaia: ,Si nimicirea aceasta, care a fost hotarata, Domnul, Dumnezeu ostirilor o va aduce la indeplinire in toata tara" (Isaia
10:23), el s-a referit la invadarea Palestinei de catre fortele Babilonului, urmata de exilul Israelului. Lucrarea despre care este vorba aici este
judecata adusa de Dumnezeu peste Israel. Citand aceste cuvinte, Pavel afirma ca ceea ce i s-a intamplat Israelului in trecut ar putea sa se
intample din nou n vremea lui.

Dupa cum a zis Isaia (intr-o parte anterioara a profetiei sale): Daca nu... ar fi Iasat Domnul Ostirilor cerului cativa supravietuitori, Israelul ar fi
fost sters pe de pe fata pamantului, ca Sodoma si Gomora (Isaia 1:9).

Care este concluzia tuturor acestor lucruri, cu privire la epoca actuala a Bisericii? - intreaba Pavel.

Prima concluzie este ca Neamurile, care, de obicei, nu cautau neprihanirea, ci rautatea, si care, negresit, nu au urmarit o neprihanire a lor
proprie, au gasit neprihanirea prin credinta in Domnul Isus Cristos. Nu toate Neamurile, desigur, ci numai acelea care au crezut in Cristos au
fost indreptatite.

Motivul este clar: israelitii au refuzat sa creada ca indreptatirea se obtine prin credinta in Cristos, ci au continuat sa incerce sa ajunga la
neprihanirea proprie, prin propriile lor merite. Ei s-au poticnit de piatra de poticnire, adica de Cristos Isus Domnul.

Dar tocmai asta a prezis Domnul prin profetul Isaia ca se va intdmpla. Venirea lui Mesia la lerusalim avea sa aiba un efect dublu. Pentru unii
El avea sa se dovedeasca o piatra de poticnire si o Stanca de cadere (Isaia 8:14). lar altii aveau sa creada in El, negdsind nici o pricina de
rusine, de cadere sau de dezamagire (Isaia 28:18).

Invataturile lui Pavel au fost cat se poate de respingatoare pentru iudeii neconvertiti. Ei I-au considerat un tradator si un dusman al Israelului.
Dar aici el 1i asigura pe fratii crestini carora le-a adresat epistola de fata ca lucrul care va aduce cea mai mare desfatare inimii lui si pentru
care se roaga lui Dumnezeu cel mai fierbinte este ca Israelul sa fie mantuit.

Departe de a-i condamna pe israeliti pentru ca ar fi fara Dumnezeu sau lipsiti de religiozitate, apostolul depune marturie ca ei au o ravna
pentru Dumnezeu - fapt care reiese din minutiozitatea cu care respecta ei ritualurile si ceremoniile iudaismului si din intoleranta pe care o
manifesta fata de orice doctrina contrara. Dar ravna nu este de ajuns. Ea trebuie imbinata cu adevarul, deoarece in caz contrar, ea poate face
mai mult rau, decat bine.

Tocmai aici au gresit ei, necunoscand dreptatea lui Dumnezeu, necunoscand faptul ca Dumnezeu le atribuie oamenilor dreptatea
(neprihanirea) pe baza principiului credintei, si nu al faptelor. in schimb, ei au incercat sa producé o neprihanire a lor proprie, prin pazirea
legii. Ei au Tncercat sa obtina bunavointa lui Dumnezeu prin propriile lor eforturi, prin propriul lor caracter, prin propriile lor fapte bune si au
refuzat cu incapatanare sa se supuna planului lui Dumnezeu, prin care El i socoteste drepti pe pacatosii care cred in Fiul Sau.

Daca ar fi crezut in Cristos, ei ar fi vazut ca El este sfarsitul legii pentru dreptate (neprihanire). Scopul legii este de a descoperi pacatul, de a
mustra si de a-i condamna pe calcatorii de lege. Legea nu poate sa-i confere nimanui neprihanirea (dreptatea). Pedeapsa pentru calcarea
legii este moartea. Prin moartea Sa, Cristos a platit pedeapsa pentru legea pe care au calcat-o oamenii. Cand un pacatos il primeste pe
Domnul Isus Cristos ca Mantuitor al sau, legea nu mai are nici un cuvant de spus in privinta lui. Prin moartea inlocuitorului sau, pacatosul
salvat a murit fata de lege. El a terminat cu legea si cu orice incercari de a mai dobandi neprihanirea (dreptatea) prin aceasta lege.

in vocabularul Vechiului Testament, putem distinge deosebirea dintre cuvintele legii si cuvintele credintei. De pild&, la Levitic 18:5 Moise scrie
ca omul care dobandeste neprihanirea pe care o cere legea va trai procedand asa. Accentul e pus pe ,dobandire", nu pe actiunea sa.

Desigur, aceasta afirmatie ne pune in fata unui ideal pe care nimeni nu-l poate realiza. Tot ce spune textul este ca daca cineva ar putea pazi
cu desavarsire si in permanenta legea, nu ar fi condamnat la moarte. Dar legea a fost data unor oameni care erau deja pacatosi, fiind deja
condamnati la moarte. Chiar daca ar fi reusit sa pazeasca legea cu desavarsire, de atunci incolo, ei ar fi fost pierduti si in acest caz, intrucat
Dumnezeu cere sa se plateasca si pentru pacatele comise in trecut. Orice nadejde pe care ar avea-o oamenii de a dobandi neprihanirea prin
lege sunt sortite, din capul locului, esecului.

Pentru a arata ca limbajul credintei se deosebeste radical de cel al legii, Pavel citeaza mai intai din Deuteronom 30:12,13, care suna astfel:



Nu este in cer, ca sa zici:

,Cine se va sui pentru noi in cer si sa ne-o aduca, pentru ca s-o auzim si s-o implinim?"

Nu este nici dincolo de mare, ca sa zici:

,Cine va trece pentru noi dincolo de mare si sa ne-o aduca, pentru ca s-o auzim si s-o implinim?"

Ceea ce este interesant este ca, in contextul lor din Deuteronom, aceste versete nu se refera deloc la credinta si la evanghelie, ci la lege in
general, si la porunca concreta. (Deuteronom 30:10b).

Dumnezeu spune ca legea nu este ascunsa, distanta sau inaccesibila. Nu e nevoie ca un om sa se urce pana la cer sau sa traverseze marea
pentru a o gasi. Ea este aproape si tot ce trebuie sa faca oamenii este sa asculte de ea.

Dar apostolul Pavel ia aceste cuvinte si le aplica la evanghelie. El spune ca limbajul credintei nu-i cere unui om sa se suie in cer ca sa-L aduca
de acolo pe Cristos jos. in primul rand, asta ar fi total imposibil si in al doilea rand ar inutil, intrucat Cristos deja S-a coborat pe pamant la
intruparea Sa!

Cand apostolul citeaza versetul 13 din Deuteronom 13, el schimba cuvintele ,,Cine va traversa marea" in ,Cine se va cobori in adanc." El
scoate 1n evidenta ca evanghelia nu le cere oamenilor sa se coboare in mormant pentru a-L invia pe Cristos din morti. Asta ar fi nu numai o
imposibilitate, dar si o totala inutilitate, intrucat Cristos a inviat deja din morti. Observati ca la capitolul 10:6,7 avem doua doctrine privitoare
la Cristos, care sunt cele mai dificil de acceptat pentru iudeu - intruparea Sa si invierea Sa. Totusi el trebuie sa le accepte, daca doreste sa fie
mantuit. Ne vom intalni din nou cu aceste doctrine la capitolul 10:9,10.

Daca evanghelia nu le spune oamenilor sa faca nici un lucru care este cu neputinta pentru oameni, dupa cum nu le spune sa faca ceea ce a
fost deja Infaptuit de Domnul, atunci ce le spune sa faca?

Din nou, Pavel adapteaza un verset din Deuteronom 30, pentru a afirma ca evanghelia este aproape, accesibila, inteligibila si usor de
dobandit. Ea poate fi exprimata in conversatie familiara (in ruga ta); si poate fi lesne inteleasa cu mintea (in inima ta) (Deuteronom 30:14).
Este vestea buna a mantuirii prin credinta, pe care Pavel si alti apostoli au propovaduit-o.

lata evanghelia in esenta: Mai intai, trebuie sa accepti adevarul intruparii, potrivit caruia Pruncul din ieslea Betleemului este Domnul vietii si
slavei, si ca Isus din Noul Testament este Domnul (lehova) din Vechiul Testament.

in al doilea rand, trebuie s& accepti adevérul invierii Sale, cu tot ce presupune acesta. Dumnezeu L-a inviat din morti ca dovada c& Cristos
Si-a incheiat lucrarea necesara pentru mantuirea noastra si ca Dumnezeu este multumit de aceasta lucrare. Crezand acest lucru din toata
inima inseamna a crede cu toate capacitatile mentale, emotive si volitive ale unui om.

Prin urmare, cu gura marturisesti pe Domnul Isus si crezi in inima ta ca Dumnezeu L-a inviat din morti. Este o Thsusire personala a Persoanei
si lucrarii Domnului Isus Cristos. Asta este credinta salvatoare.

intrebarea care se pune adesea este: ,Poate o persoana sa fie mantuitd, acceptandu-L pe Isus ca Mantuitor, fara si-L recunoasca si ca
Domn?" Biblia nu i ofera nici o incurajare unei persoane care crede cu anumite rezerve mentale, de genul: il iau pe Isus ca Mantuitor al meu,
dar nu vreau sa-L incoronez ca Domn al domnilor." Pe de alta parte, cei care fac din supunerea in fata lui Isus ca Domn o conditie a mantuirii
vor fi confruntati cu altd problema: ,,Pana unde trebuie recunoscut El ca Domn?" Putini crestini pot declara ca | s-au predat pe de-antregul, in
acest mod. Cand vestim evanghelia, trebuie sa subliniem mereu ca credinta este singura conditie a Indreptatirii. Dar trebuie sa le amintim
fara incetare, pacatosilor si sfintilor, ca Isus Cristos este Domnul (lehova-Dumnezeu) si ca trebuie recunoscut ca atare.

in continuarea explicatiei, Pavel scrie c& o persoana crede cu inima spre neprihanire (dreptate). Nu este vorba doar de o incuviintare cu
intelectul, ci o acceptare autentica, cu intreaga sa fiinta. Cand o persoana procedeaza astfel, este justificata imediat.

Apoi cu gura se face marturisire in vederea mantuirii. Adica, credinciosul marturiseste public mantuirea pe care a primit-o deja. Marturisirea
nu este o conditie a mantuirii, ci expresia exterioara inevitabild a ceea ce s-a petrecut deja induntru, sau cum spune versetul: ,If on Jesus
Christ you trust, speak for Him you surely must" (in traducere: ,Daca te increzi in Isus Cristos, nu se va putea sa nu-I fii martor, sa nu vorbesti
despre EL"). Cand cineva crede cu adevarat intr-un lucru, el va dori sa impartaseasca altora despre acest lucru. Tot asa, cand s-a nascut
cineva din nou, realitatea acestui fapt extraordinar nu va putea sa fie tinuta secreta, ci persoana respectiva il va marturisi pe Cristos.

Scriptura presupune ca atunci cand o persoana este mantuita, ea va marturisi in public mantuirea ei. Cele doua elemente sunt inseparabile,
dupa cum a remarcat Kelly: ,Cand nu exista o marturisire a lui Cristos Domnul cu gura, nici nu se poate vorbi de méantuire sau, cum S-a
exprimat Domnul: «Cine va crede si se va boteza va fi mantuit.»" Denney face urmatoarele comentarii pe aceeasi tema:

,O inima care crede in vederea neprihanirii si o gura care marturiseste in vederea mantuirii nu sunt, in realitate, doua lucruri distincte, ci unul
si acelasi lucru."

intrebarea care se pune in acest punct este: de ce apare mérturisirea pe primul loc la Romani 10:9, fiind urmata de credint3, pe cand, la
Romani 10:10 credinta este asezata pe locul intdi, fiind urmata de marturisire? Raspunsul nu este greu de gasit. In versetul 9 accentul cade
pe intruparea si invierea Domnului, aceste doctrine fiind mentionate in ordinea lor cronologicé. intruparea este prima - Isus este Domn. Apoi
fnvierea - Dumnezeu L-a inviat din morti. in versetul 10 accentul cade pe ordinea evenimentelor in procesul mantuirii pacitosului. Mai intéi, el
crede iar apoi depune o marturie publica a mantuirii lui.

in acest punct din epistola sa, apostolul Pavel citeaza din Isaia 28:16, pentru a sublinia c& oricine crede in El nu va fi dat de rusine.
Contemplarea marturisirii lui Cristos in public ar putea genera teama ca vei fi facut de rusine, dar, in realitate, situatia se prezinta cu totul



altfel. Actul nostru, prin care il marturisim aici pe pamant, va fi urmat de actul Sau, prin care El ne va marturisi in cer. Noi avem o nadejde
care nu va fi dezamagita.

Cuvantul oricine constituie veriga de legatura cu ceea ce urmeaza, anume ca slavita mantuire a lui Dumnezeu este destinata tuturor, atat
Neamurilor, cat si evreilor.

in Romani 3:23 am aflat ca nu este nici o deosebire intre iudei si Neamuri, in privinta mantuirii, caci toti sunt pacatosi. Acum aflam c& nu este
nici o deosebire in ce priveste disponibilitatea mantuirii. Domnul nu este un Dumnezeu exclusiv, ci Domn al tuturor oamenilor. El este bogat
fata de toti cei care il cheama.

Este citat textul din loel 2:32 pentru a dovedi universalitatea evangheliei. Nu cred ca am gasi o exprimare mai simpla a caii mantuirii, decat
cea pe care o gasim in cuvintele: , Oricine va chema Numele Domnului va fi mantuit" Numele Domnului sunt cuvinte prin care este
reprezentat Domnul insusi.

Dar o atare evanghelie presupune o proclamare universala. De ce folos ar fi mantuirea oferitd iudeilor si Neamurilor, daca ei nu ar avea
prilejul s-o auda? Aici este pulsul misionarismului crestin!

Printr-o serie de trei intrebari prefatate de termenul ,,cum" (Cum vor chema... cum vor crede... cum vor auzi fara cineva care sa le predice),
apostolul trece din nou in revista etapele care duc la mantuirea iudeilor si a Neamurilor. Poate ca acestea ne vor fi mai clare, daca vom
inversa ordinea:

Dumnezeu fi trimite pe slujitorii Sai pe teren.

Acestia predica vestea buna a mantuirii.

Pacatosii aud despre oferta de viata in Cristos pe care le-o face Dumnezeu.
Unii din cei care aud cred mesajul vestit.

Cei care cred cheama Numele Domnului.

Cei care cheama Numele Domnului sunt mantuiti.

Hodge scoate in evidenta ca acest argument se bazeaza pe principiul potrivit caruia daca Dumnezeu daruieste vointa infaptuirii, El va asigura
si mijloacele prin care se va face infaptuirea. Cum am aratat, aceasta este temelia pe care se intemeiaza misionarismul crestin. Pavel apara
aici propovaduirea evangheliei catre Neamuri - fapt cu care iudeii necredinciosi nu erau de acord.

Dumnezeu este Cel care i trimite pe vestitori. Cine sunt insa trimisii? Ce facem noi cu privire la acest lucru? Avem noi picioarele frumoase pe
care le atribuie Isaia celor care au vestit evanghelia pacii, ale celor ce vestesc lucrurile bune (Isaia 52:7)? Prin cuvintele: frumoase sunt pe
munti picioarele celui ce aduce vesti bune Isaia se refera la Mesia. Aici la Romani 10:15 ,,EI" devine ,ei". El a venit acum aproape doua mii de
ani. Acum noi avem privilegiul si responsabilitatea de a aduce vestea cea buna unei lume pierdute.

Dar Pavel este mahnit din nou la gandul ca nu toti israelitii au dat ascultare evangheliei. Isaia a profetit acest lucru, cand a spus: ,,Doamne,
cine a crezut cele auzite de la noi?" (Isaia 53:1). Si raspunsul pe care il reclama intrebarea este: ,Nu multi". Cand a fost adusa vestea primei
veniri a lui Mesia, nu multi au fost cei care au raspuns.

in acest citat din Isaia, Pavel observa ca credinta la care se refera profetul izvoraste din mesajul auzit si cd acest mesaj a venit prin cuvantul
despre Mesia. Prin urmare, el trage concluzia ca credinta vine prin auzire iar auzirea prin cuvantul lui Dumnezeu. Credinta le parvine
oamenilor arunci cand ei aud propovaduirea noastra despre Domnul Isus Cristos, propovaduire bazata, desigur, pe cuvantul scris al lui
Dumnezeu.

Dar nu este suficienta auzirea cu urechile. O persoana trebuie sa auda cu inima si mintea deschise, dorind sa i se arate adevarul lui
Dumnezeu. Daca va face acest lucru, va descoperi ca cuvantul acesta este adevarat si ca adevarul are capacitatea de a se confirma pe el
insusi. Apoi el va crede. Trebuie precizat insa ca auzirea la care se refera acest verset nu presupune doar organul auzului, urechea. Asta

pentru ca cineva ar putea citi mesajul evangheliei, Tn loc sa-l auda cu urechea. De aceea vom spune ca ,.a auzi" inseamna a primi cuvantul
prin orice mijloace posibile.

Atunci care a fost problema? Oare nu au auzit si iudeii si Neamurile evanghelia propovaduita? Ba da. Pavel imprumuta cuvintele din Psalmul
19:4, pentru a demonstra ca ei au auzit, spunand: Desigur; caci ,glasul lor a rasunat pe tot pamantul si cuvintele lor au ajuns pana la
marginile lumii."

Ceea ce este surprinzator este ca aceste cuvinte din Psalmul 19 nu se refera, in textul original, la evanghelie, ci descriu modul in care
soarele, luna si stelele marturisesc slava lui Dumnezeu. Dar, asa cum am aratat deja, Pavel imprumuta aceste cuvinte, demonstrand ca ele se
aplica in egala masura la propovaduirea evangheliei in toata lumea, incepand din vremea sa. Acelasi Duh care a daruit cuvintele initiale are
dreptul de a le da o aplicatie suplimentara, intr-o alta perioada a istoriei.

Chemarea Neamurilor si respingerea evangheliei de catre marea majoritate a iudeilor nu trebuia sa fie o surpriza pentru poporul Israel.
Propriile lor Scripturi le-au spus dinainte israelitilor ce se va intampla. De pilda, Dumnezeu a avertizat ca il va provoca pe Israel la gelozie prin
intermediul Neamurilor si 1l va mania pe Israel printr-un popor idolatru si nechibzuit (Deuteronom 32:21).

Recurgand la cuvinte si mai directe, Isaia spune ca Domnul se va lasa gasit de Neamuri, care nu-L cautau si se va face cunoscut celor care nu
doreau sa afle despre El (Isaia 65:1). Luate integral, Neamurile nu L-au cautat pe Dumnezeu, ci s-au multumit cu religiile lor pagane. Dar



multe persoane individuale dintre Neamuri au raspuns cand au auzit evanghelia. in general vorbind, Neamurile au raspuns intr-o méasura mai
mare decat iudeii.

Pe fundalul acesta al Neamurilor care se indreapta in numar mare spre lehova, Isaia il infatiseaza pe Domnul stand toata ziua cu mainile
intinse, chemandu-| pe Israel, dar raspunzandu-se cu neascultare, incapatanare si respingere.

Care este viitorul Israelului? Este oare adevarat, asa cum sustin unii, cd Dumnezeu a terminat cu Israelul, ca biserica este acum Israelul lui
Dumnezeu si ca toate fagaduintele date initial lui Israel se aplica acum bisericii? (ce trist e sa constatam ca multi din cei ce aplica
binecuvantarile Israelului la biserica nu au nici o strangere de inima pentru faptul ca Scriptura a prezis, in acelasi timp, si blesteme pentru
Israel!). Romani 11 constituie una din cele mai puternice argumente din Biblie prin care este rasturnata aceasta conceptie eronata.

Pavel incepe printr-o intrebare: , A lepadat Dumnezeu pe poporul Sau?" (sensul fiind: ,I-a lepadat in intregime”). Cu alte cuvinte, a fost
lepadat fiecare israelit in parte? Nicidecum! raspunde imediat Pavel. Adevarul e ca desi Dumnezeu a lepadat poporul Sdu, cum se afirma
raspicat la capitolul 11:15, asta nu inseamna ca El i-a respins pe toti membrii acestui popor. Pavel insusi este o dovada graitoare a faptului ca
aceasta lepadare nu a fost absoluta. Caci nu era el oare un israelit, din samanta lui Avraam si din semintia lui Beniamin? Acreditarea sa de
iudeu era impecabila.

Prin urmare, trebuie sa intelegem astfel prima parte a acestui verset: ,Dumnezeu n-a lepadat complet pe poporul Sau, pe care I-a cunoscut
mai dinainte." Situatia a fost similara celei care a existat pe vremea lui llie. Cei mai multi israeliti se indepartasera de Dumnezeu, cazand in
idolatrie. Situatia in care se gaseau ei era atat de rea, incat llie s-a rugat impotriva Israelului, nu in favoarea lui!

El I-a amintit Domnului ca israelitii redusesera la tacere profetii, prin omorarea acestora, distrugand altarele lui Dumnezeu. Lui llie i se parea
ca Dumnezeu nu mai avea alt glas de om credincios, care sa vorbeasca in Numele Lui, decat al lui si ca viata lui era in primejdie iminenta.

Dar lucrurile nu erau chiar atat de sumbre si de deznadajduite cum se temea llie. Dumnezeu i-a amintit profetului ca El Si-a rezervat sapte mii
de barbati care au refuzat pana la capat sa mearga pe urmele concetatenilor lor, care imbratisasera practica idolului Baal, caruia i se
inchinau.

Ceea ce era valabil pe vremea aceea este valabil si in prezent: Dumnezeu nu Se lasa niciodata fara martori. intotdeauna El are o ramasita de
credinciosi fideli, alesi de El ca obiecte speciale ale harului Sau.

Dumnezeu nu alege aceasta ramasita pe baza faptelor pe care le-ar putea face credinciosii acestia, ci pe baza alegerii harului Sau suveran.
Aceste doua principii - harul si faptele - se exclud reciproc. Un dar nu se poate castiga. Ceea ce este gratuit nu poate fi cumparat. Nu poti
obtine prin merite un lucru nemeritat. Din fericire, alegerea lui Dumnezeu s-a bazat pe har, nu pe fapte, caci altfel nimeni n-ar mai fi fost ales.

Prin urmare, concluzia este ca Israel nu a obtinut neprihanirea, pentru ca a cautat-o prin eforturile proprii, si nu prin lucrarea terminata a lui
Cristos. Ramasita aleasd de Dumnezeu a reusit insd s& obtind neprihanirea (dreptatea) prin credinta in Domnul Isus. In ce priveste neamul
Israel, acesta a suferit ceea ce s-a numit ,,0 orbire judiciara". Refuzul de a-L primi pe Mesia a dus la diminuarea capacitatii si inclinatiei de a-L
primi.

Dar exact asta a prezis Vechiul Testament ca se va intampla (Isaia 29:10;Deuteronom 29:4). Dumnezeu i-a abandonat pe israeliti, lasandu-i
intr-o adormire caracterizata prin faptul ca au devenit insensibili la realitatile spirituale. Pentru ca au refuzat sa vada in Domnul Isus pe Mesia
si pe Mantuitorul, acum ei au pierdut puterea de a-L vedea. Pentru ca nu au voit sa auda vocea plina de duiosie cu care 1i chema Dumnezeu,
acum au fost loviti de o surzenie spirituald. Aceasta groaznica judecata continua sa-si faca resimtite efectele pana in ziua de astazi.

Si David a anticipat judecata pe care avea s-0 aduca Dumnezeu peste Israel.

in Psalmul 69:22,23 el L-a descris pe Mantuitorul respins in postura in care il roaga pe Dumnezeu s& transforme masa lor intr-o cursa, intr-un
lat si intr-un prilej de cadere. Prin masa aici se intelege totalitatea privilegiilor si binecuvantarilor care s-au revarsat peste ei prin Cristos.
Ceea ce trebuia sa fie o binecuvantare s-a prefacut intr-un blestem.

in fragmentul din Psalmi, Mantuitorul suferind l mai roagd pe Dumnezeu sa le intunece ochii ca sa nu vada si trupurile s& le fie incovoiate, fie
prin truda, fie datorita varstei (sau mijlocul sa fie cuprins de un tremur permanent).

Pavel pune o alta intrebare: Au alunecat ei ca sa cada? Aici trebuie sa adaugam cuvintele: definitiv sau pe veci. S-au poticnit ei oare pentru
ca sa cada si sa nu mai fie restabiliti niciodata? Apostolul neaga categoric o atare sugestie. Scopul urmarit de Dumnezeu este restaurarea. El
a randuit ca in urma caderii lor, Neamurile sa aiba parte de mantuire si astfel sa i se trezeasca gelozia Israelului. Aceasta gelozie are menirea
de a-1 aduce pe Israel, in cele din urma, fhapoi la Dumnezeu,

Pavel nu neaga ca Israel a cazut, ci recunoaste pe fata ca asa stau lucrurile chiar in versetul de fata: prin caderea lor a venit mantuirea
Neamurilor - si in cel urmator: ,,Daca deci caderea lor a fost o bogatie pentru lume". Dar el se opune categoric ideii cd Dumnezeu ar fi rupt
definitiv relatiile cu Israel.

Ca urmare a respingerii evangheliei de catre Israel, poporul acesta a fost pus deoparte iar evanghelia s-a deplasat acum la Neamuri. In
aceasta privinta, caderea iudeilor a insemnat bogatii pentru lume iar pierderea Israelului a constituit castigul Neamurilor.

Dar daca lucrul acesta este adevarat, cu cat mai mult va aduce restabilirea Israelului bogatii nespus de mari pentru intreaga lume! Cand
Israel se va intoarce la Domnul, la sfarsitul Marii Stramtorari, aceasta natiune va deveni vadul prin care vor fi binecuvantate toate natiunile.

Apostolul se adreseaza acum Neamurilor (Romani 11:13-24). Unii cred ca el se refera aici la crestinii ne-evrei din Roma, dar contextul
reclama un auditoriu diferit, anume cel al Neamurilor, in general, spre deosebire de neamul Israel. Ne va fi mult mai usor sa intelegem acest
verset, daca vom realiza ca in aceste versete (13-24) Pavel se refera la Israel ca popor iar prin Neamuri, de asemenea, se intelege conceptul



de ,natiuni" sau ,,popoare". El nu se refera aici la biserica lui Dumnezeu, intrucat atunci s-ar putea deduce din textul dezbatut ca biserica ar
putea fi lepadata (Romani 11:22). Dar o atare conceptie este nebiblica.

Fiind apostol al Neamurilor, lui Pavel ii era cat se poate de usor sa li se adreseze direct. Procedand astfel, el isi implinea slujba.

El a incercat prin toate mijloacele sa provoace gelozia celor din cadrul poporului sdu, pentru ca prin el unii din ei sa poata fi mantuiti. Dar
Pavel stia ceea ce stim si noi, ca el insusi nu putea sa-1 mantuie pe nici unul din ei. Dar Dumnezeul mantuirii Se identifica pe Sine atat de mult
cu slujitorii Sai incat le permite sa afirme ca ei realizeaza ceea ce, evident, numai El poate realiza.

Versetul acesta reda argumentul de la 11:12, sub altd forma. Cand Israelul a fost pus deoparte, ridicandui-se statutul de popor ales de El pe
acest pamant, Neamurile au fost asezate in locul lor, danduli-se o pozitie favorizata thaintea lui Dumnezeu, fiind astfel ,impacate"
(reconciliate), in sens figurat. Cand Israelul va fi restabilit, in timpul Domniei de o mie de ani a lui Cristos, aceasta se va traduce pe plan
mondial printr-o regenerare si inviere globala.

Lucrul acesta poate fi ilustrat prin experienta lui lona, care a fost un simbol al natiunii Israel. Cand a fost aruncat lona din corabie, in timpul
furtunii, lucrul acesta a dus la salvarea tuturor sufletelor Neamurilor de pe corabia respectiva. Dar cand lona a fost redresat, propovaduind
locuitorilor orasului Ninive, lucrul acesta a dus la mantuirea unei intregi cetati de Neamuri! Tot asa, lepadarea temporara de catre Dumnezeu
a Israelului a dus la trimiterea evangheliei catre o mana de Neamuri, ca sa spunem asa. Dar cand va fi restabilit Israelul, multimi uriase de
Neamuri vor fi aduse in imparatia lui Dumnezeu.

Aici Pavel recurge la doua metafore. Prima se refera la roadele dintai si la plamadeala iar a doua la radacina si la ramuri. Roadele dintai si
plamadeala se refera la parga plamadelii, nu la fructe. La Numeri 15:19-21 citim ca o parte a acestei plamadeli era dedicata Domnului, ca un
dar ridicat. Argumentul avut in vedere aici este ca daca o parte a plamadelii este pusa deoparte, fiind inchinatda Domnului, toata plamadeala
din care provine aceasta parte este de asemenea dedicata Lui.

Cat priveste aplicatia, roadele dintéi se refera la Avraam. El a fost sfant in sensul ca a fost pus deoparte pentru Dumnezeu. Daca lucrul acesta
a fost valabil Tn cazul lui, este valabil si in cazul posteritatii sale, al descendentilor sdi. Acestia sunt pusi deoparte, rezervanduli-se o pozitie de
privilegiu extern inaintea lui Dumnezeu.

A doua metafora se refera la radacina si la ramuri. Daca radacina este pusa deoparte, tot asa se intampla si cu ramurile. Avraam este
radacina in sensul ca el a fost primul care a fost pus deoparte, de Dumnezeu, ca sa formeze o noua societate, distincta de toate celelalte
popoare. Daca Avraam a fost pus deoparte, tot asa s-a intamplat si cu cei ce au descins din el, in cadrul spitei alese.

Apostolul dezvolta Tn continuare metafora cu radacina si cu ramurile.

Ramurile care au fost taiate se refera la portiunea necredincioasa din cele douasprezece semintii ale lui Israel. Din pricina respingerii de catre
acestia a lui Mesia, ei au fost scosi din pozitia de privilegiu, ca popor ales al lui Dumnezeu. Dar numai unele din ramuri au fost indepartate,
caci o ramasita a poporului Israel, din care tacea parte si Pavel, L-a primit pe Domnul.

Maslinul salbatic se referd la Neamuri, privite n totalitatea lor, ca un singur popor. Ele au fost altoite pe maslin. Neamurile s-au infruptat din
radacina si din grasimea maslinului. Neamurile impartasesc acum pozitia favorizata de care avusese initial parte Israelul si de care continua
sa se bucure acea parte a Israelului care a crezut.

in aceasts ilustratie este important s& intelegem c& nu Israelul este tulpina mé&slinului, ci ,linia privilegiului”, ,spita de privilegiati" ai lui
Dumnezeu, de-a lungul tuturor timpurilor. Daca Israel ar fi tulpina, atunci am avea imaginea bizara a Israelului fiind taiat din Israel, pentru a fi
altoit din nou in Israel!

Trebuie sa tinem seama si de faptul ca ramura maslinului salbatic nu este biserica, ci Neamurile luate la un loc. Altminteri ar insemna ca
adevaratii credinciosi ar putea fi indepartati de bunavointa lui Dumnezeu - fapt care, asa cum a aratat deja Pavel, nu poate sa se intample
niciodata (Romani 8:38,39).

Cand spunem ca tulpina pomului este , linia de privilegiu" din toate timpurile, ce se intelege prin aceasta ,linie" sau ,spita" a privilegiului"?
Dumnezeu a hotarat sa puna deoparte un popor, distinct de toate celelalte popoare, care sa ocupe o pozitie speciala, foarte apropiata de El.
Membrii acestui popor aveau sa fie distincti de restul lumii, bucurandu-se de privilegii speciale. Ei aveau sa beneficieze de ceea ce s-a numit
n vremea noastra; ,statutul natiunii celei mai favorizate". in diverse perioade ale istoriei, Dumnezeu a avut un cerc intim de oameni ai Sai.

Poporul Israel a fost primul din seria acestei ,linii privilegiate", membrii acestui popor constituind stravechiul popor ales al lui Dumnezeu.
Datorita faptului ca L-au respins pe Mesia, unele din aceste ramuri au fost taiate, pierzandu-si astfel pozitia de ,fiu favorit". Neamurile au fost
altoite in locul israelitilor pe tulpina maslinului, devenind partasi, alaturi de iudeii credinciosi, la radacina si la grasime (seva). Radacina ne
aduce cu gandul Thapoi la Avraam, cu care incepe seria celor privilegiati. Grasimea maslinului se refera la rodnicia sa, la recolta bogata de
masline si untdelemn pe care o da el. Aici grasimea inseamna privilegiile care au decurs din contopirea cu maslinul.

Dar Neamurile nu trebuie sa adopte o atitudine de superioritate fata de iudei, ca si cand ar fi mai sfinte decat ei. Oricine se lauda in felul
acesta demonstreaza ca nu stie ca nu cu el a inceput linia privilegiului, ci ca a fost asezat Tn aceasta linie a privilegiului, care exista Thaintea
sa. Lui i s-a dat doar favoarea de a fi asezat in aceasta linie privilegiata.

Pavel anticipa afirmatia pe care o va face, probabil, acest ne-evreu cu care a conversat el de o buna bucata de timp, anume ca ,ramurile
iudaice au fost taiate, pentru ca eu si alte ramuri ne-evreiesti sa putem fi introduse in locul lor, prin altoire."

Apostolul recunoaste ca afirmatia de mai sus este partial adevarata. Ramurile iudaice au fost taiate iar in locul lor au fost aduse, prin altoire,
ramurile Neamurilor. Dar asta s-a intamplat datorita necredintei Israelului, si nu faptului ca Neamurile ar fi avut vreun motiv sa pretinda ceva
de la Dumnezeu. Neamurile au fost altoite pe tulpina pentru faptul ca, luate ca un popor, ele au stat in picioare prin credinta. Sintagma ,tu



stai n picioare prin credinta" pare sa indice ca Pavel se refera aici la credinciosii adevarati. Dar nu acesta este sensul avut in vedere. Singurul
mod Tn care Neamurile au stat in picioare prin credinta a constat in faptul ca, in general, ele au dat dovada de mai multa credinta decat
iudeii, dupa cum reiese si din cuvintele adresate de Isus sutasului roman: ,Nici chiar in Israel n-am gasit o credinta atat de mare!" (Luca 7:9).
lar Pavel le-a spus, mai tarziu, iudeilor de la Roma: ,Sa stiti, deci, ca mantuirea aceasta a lui Dumnezeu a fost trimisa neamurilor si ele o vor
asculta!" (Fapte 28:28). Observati cuvintele: ,ele o vor asculta." Ca popor ei sunt mai receptivi azi la evanghelie decét Israelul.

A sta 1n picioare este aici opusul verbului a cadea. Israel a cazut de la locul de privilegiu de care se bucura odinioara, Neamurile fiind aduse in
locul sau.

Dar cel care sta in picioare trebuie sa ia seama ca sa nu cada. Neamurile nu trebuie sa se Tngamfe, ci trebuie sa se teama.

Daca Dumnezeu n-a crutat ramurile firesti, ci le-a taiat din linia privilegiului, nu avem nici un motiv sa ne indoim de faptul ca nu va cruta nici
maslinul salbatic, in imprejurari similare.

Asadar, in pilda maslinului vedem doua fatete contrastante ale caracterului lui Dumnezeu: bunatatea Lui si asprimea Lui. Asprimea Lui se
manifesta prin faptul ca l-a indepartat pe Israel din locul privilegiat pe care-l ocupa. Bunatatea Lui se arata prin faptul ca le-a adus Neamurilor
evanghelia (vezi Fapte 13:46;18:6). Dar nu trebuie profitat de aceasta bunatate, caci si Neamurile ar putea fi taiate, daca nu vor ramane in
acea stare de relativa receptivitate, pe care a remarcat-o Mantuitorul in timpul primei parti a misiunii Sale (Matei 8:10;Luca 7:9).

Nu trebuie sa pierdem nicicand din vedere faptul ca Pavel nu se refera la biserica sau la credinciosi individuali, ci la Neamuri, ca atare. Nimic
nu poate desparti Trupul lui Cristos de Capul sau, dup& cum nimic nu poate s&-l desparta pe un credincios de dragostea lui Dumnezeu. in
schimb, Neamurile, respectiv popoarele, pot fi indepartate din actuala pozitie privilegiata.

lar despartirea Israelului nu este definitiva. Daca vor renunta la necredinta de care dau dovada pe plan national, atunci exista toate motivele
sa credem ca Dumnezeu fi va repune la locul lor de privilegiu de care se bucurau odinioara. Nu ar fi deloc imposibil pentru Dumnezeu sa
realizeze acest lucru.

in realitate, ar fi un proces mult mai lin ca Dumnezeu s&-i repuna pe israeliti in pozitia de popor favorit al Sau, decat sa le aseze pe Neamuri
in aceasta pozitie. Membrii poporului Israel au constituit ramurile initiale din pomul bunavointei lui Dumnezeu, drept care au fost si numite
ramurile naturale. Ramurile formate de Neamuri au provenit insa de la un smochin salbatic. A altoi un smochin cultivat cu o ramura de
smochin salbatic este un proces nefiresc sau, cum se exprima Pavel, este contrar firii. A altoi ramuri naturale pe maslinul initial, cultivat, este
un proces cat se poate de natural.

in acest punct apostolul releva c& restabilirea viitoare a Israelului nu este doar o posibilitate, ci si o certitudine. Ceea ce releva Pavel aici
constituie o taina - adica un adevar necunoscut pana acum, un adevar ce nu putea fi cunoscut de intelectul omului, fara sa fi primit ajutor din
afara, dar care este acum facut cunoscut. Pavel il prezinta, pentru ca credinciosii dintre Neamuri sa nu se socoteasca singuri intelepti si sa nu
dispretuiasca poporul Israel. Taina consta in urmatoarele:

- O parte din Israel a cazut intr-o orbire (impietrire). Deci aceasta orbire nu a afectat intreaga natiune Israel, ci doar segmentul celor
necredinciosi.

- Orbirea aceasta este temporara si va ramane in vigoare pana va intra plinatatea neamurilor.

- Plinatatea neamurilor se refera la momentul in care ultimul membru al bisericii va fi convertit, dupa care, Trupul lui Cristos fiind complet, va
fi rapit la cer, adica mireasa va fi luata acasa. Trebuie facut distinctie intre plinatatea neamurilor si vremurile Neamurilor (Luca21:24).
Plinatatea neamurilor coincide cu Rapirea, pe cand ,vremurile Neamurilor" se refera la intreaga perioada de dominatie a Neamurilor peste
iudei, incepand cu captivitatea babiloneana (2Cronici 36:1-21) si incheindu-se odata cu revenirea lui Cristos pe pamant, ca sa domneasca.

Desi orbirea judiciara a Israelului va fi indepartata cu ocazia Rapirii, asta nu inseamna ca tot Israelul va fi salvat imediat. ludeii vor fi
convertiti pe tot parcursul Marii Stramtorari, dar intreaga ramasita nu va fi salvata decat atunci cand va reveni Cristos pe pamant, ca Rege al
regilor si Domn al domnilor.

Cand Pavel spune ca tot Israelul va fi mantuit, el intelege prin asta tot Israelul credincios. Segmentul necredincios al poporului Israel va fi
nimicit la a Doua Venire a lui Cristos (Zaharia 13:8,9). Numai cei care vor zice: ,Binecuvantat este Cel ce vine in Numele Domnului" vor fi
crutati si lasati sa intre in imparatie.

La asta s-a referit Isaia cand a vorbit despre un Rascumparator care vine din Sion si indeparteaza faradelegea din lacov (Isaia 59.20).
Observati ca nu este vorba despre venirea lui Cristos la Betleem, ci de venirea Sa la Sion - adica a Doua Sa Venire.

Este vorba de aceeasi perioada de timp la care se refera si Isaia 27:9 si leremia 31:33,34, cand Dumnezeu va lua pacatele lor, pe temeiul
Noului Legamant.

Prin urmare, am putea rezuma statutul actual al Israelului spunand mai intai ca in ce priveste evanghelia, ei sunt vrajmasi, spre binele vostru.
Ei sunt vrajmasi in sensul ca au fost dati la o parte, instrainati de bunavointa lui Dumnezeu, pentru ca evanghelia sa fie adusa la Neamuri.

Dar asta nu e decat o jumatate a tabloului, in ce priveste alegerea, ei sunt iubiti din cauza parintilor lor - adica, Avraam, Isaac si lacov.

Motivul pentru care sunt inca iubiti este faptul ca darurile de har si chemarea lui Dumnezeu sunt fara schimbare, adica nu pot fi anulate.
Dumnezeu nu isi retrage darurile pe care le-a facut. Odata ce a facut El o promisiune neconditionata, nu va reveni niciodata asupra ei. El i-a
dat Israelului privilegiile speciale enumerate la Romani 9:4,5. El I-a chemat pe Israel sa fie poporul Sdu pe acest pamant (Isaia 48:12),
despartit de restul popoarelor, si nimic nu va putea schimba planul Lui.



Neamurile erau odinioara un popor neascultator, neimblanzit, dar cand Israel L-a respins pe Mesia si evanghelia mantuirii, Dumnezeu S-a
intors spre Neamuri, aducandu-le indurarea Sa.

O succesiune oarecum similara a evenimentelor va avea loc in viitor. Neascultarea Israelului va fi urmata de indurare, cand israelitii vor fi
provocati la gelozie prin indurarea aratata Neamurilor. Unii sustin ca evreii vor fi castigati prin faptul ca Neamurile isi vor arata indurarea fata
de ei, dar noi stim ca nu este asa. Restabilirea Israelului va fi efectuata prin a Doua Venire a Domnului Isus (vezi Romani 11:26,27).

Cand citim acest verset, poate suntem ispititi sa credem ca Dumnezeu ar fi dat dovada de un gest arbitrar, condamnandu-i atat pe iudei, cat
si pe Neamuri la necredinta si ca nu mai este nimic de facut. Dar nu acesta este gandul ce se desprinde din versetul de fata. Necredinta a
fost rezultatul propriilor actiuni. Ceea ce spune versetul este ca, intrucat Dumnezeu a gasit atat iudeii, cat si Neamurile neascultatoare, i-a
intemnitat si pe unii, si pe altii in acea stare, pentru ca sa nu poata iesi din ea, decat in conditiile stabilite de Dumnezeu.

Neascultarea i-a asigurat lui Dumnezeu prilejul de a Se indura de toti, si de iudei, si de Neamuri. Nu se sugereaza aici ideea unei mantuiri
universale. Dumnezeu, Si-a aratat indurarea fata de Neamuri si isi va arata indurarea si fata de iudei, dar asta nu inseamna ca absolut toti vor
fi mantuiti. Avem aici o indurare care se distribuie de-a lungul unor linii nationale, dupa cum arata George Williams:

Dupa ce Dumnezeu a pus la incercare atat poporul evreu, cat si celelalte natiuni (Neamurile), si a constatat ca si unii, si altii au cazut la
proba, El i-a inchis in necredinta, pentru ca, desi s-a vazut ca nu au nici un merit si au ratat toate pretentiile sau drepturile pe care le-ar fi
putut avea asupra bunavointei divine, prin bogatiile nepatrunse ale harului Sau, El sa se poata indura de ei toti.

Aceasta doxologie de incheiere face o recapitulare a intregului continut al epistolei pana in acest punct si al minunatelor adevaruri divine ce
au fost derulate. Pavel a expus planul minunat al mantuirii, prin care un Dumnezeu drept poate sa-i salveze pe pacatosii nelegiuiti, fara ca
prin aceasta sa-Si stirbeasca justitia Sa. El a aratat ca lucrarea lui Cristos I-a adus lui Dumnezeu mai multa slava iar oamenilor mai multe
binecuvantari decat a pierdut Adam prin pacatul sau. El a explicat apoi ca harul produce o viata de sfintenie, lucra pe care nu l-ar putea
realiza niciodata legea. Apoi el a urmarit in retrospectiva planul neintrerupt al lui Dumnezeu, de la cunostinta Sa mai dinainte pana la
glorificarea finala. El a expus doctrina alegerii suverane si doctrina intrinsec legata de aceasta a responsabilitatii omului. Apoi a urmarit
justitia si armonia modului lui Dumnezeu de a trata cu Israelul si cu natiunile, potrivit unor dispensatii. Si astfel, dupa toate acestea, nimic nu
poate fi mai natural decat ca apostolul sa izbucneasca in strigate de lauda si inchinare la adresa lui Dumnezeu.

0, adancul bogatiilor intelepciunii si cunostintei lui Dumnezeu!

Bogatiile lui Dumnezeu!

El este bogat in indurare, iubire, har, credinciosie, putere si bunatate.

Intelepciunea lui Dumnezeu!

intelepciunea lui Dumnezeu este infinitd, de nepatruns,

incomparabila si invincibila.

Cunostinta lui Dumnezeu!

,Dumnezeu este atotstiutor,"

scrie Arthur W. Pink

El cunoaste totul. Totul este posibil, totul este actual la El. Toate evenimentele, toate creaturile, din trecut, din prezent si din viitor."

Hotararile Sale sunt de nepatruns: adica sunt prea profunde pentru a putea fi intelese de mintea omului muritor. Cdile Sale in care a aranjat
creatia, istoria, rascumpararea si providenta depasesc puterea noastra de intelegere.

Nici o fiinta creata nu poate cunoaste gandul (mintea) Domnului, decat in masura in care binevoieste Dumnezeu sa dezvaluie acest gand. Dar
chiar si atunci noi vedem ca intr-o oglinda aburita (1Corinteni 13:12). Nimeni nu poseda calificarea de a-l da sfaturi lui Dumnezeu. El nu are
nevoie de sfatul nostru, care, oricum, nu I-ar fi de nici un folos (vezi Isaia 40:13).

Nimeni nu a putut vreodata sa-L faca pe Dumnezeu dator lui (vezi lov 41:11). Ce dar din partea noastra ar putea sa-L puna vreodata pe Cel
Etern in postura Tn care sa trebuiasca sa ne plateasca?

Cel Atotputernic este suficient Sie insusi. El este sursa oricarui lucru bun, El este Agentul activ ce sustine si controleaza universul, El fiind
Scopul pentru care a fost creat orice lucru - totul a fost conceput pentru a-l aduce Lui slava.

Asa sa fie! A Lui sa fie slava in veci! Amin.

O examinare atenta si devotata a indurarilor lui Dumnezeu, asa cum au fost prezentate acestea in primele 11 capitole ale epistolei, nu poate
sa ne conduca decat la o singura concluzie, anume ca trebuie sa ne aducem trupurile ca o jertfa vie, sfanta, placuta (acceptabild) lui
Dumnezeu. Prin trupurile noastre se intelege ,toate madularele noastre" si, prin extensie, intreaga noastra viata.

O predare totala din partea noastra va constitui o slujba rezonabila, pentru urmatorul motiv: daca Fiul lui Dumnezeu a murit pentru mine,
atunci cel putin atata pot face si eu sa trdiesc pentru El. ,Daca Isus Cristos este Dumnezeu si daca a murit pentru mine," spunea marele atlet
britanic C. T. Studd, ,atunci nici o jertfa din partea mea nu poate fi prea mare pentru El. Idee exprimata foarte poetic si de Isaac Watts, in
binecunoscutul imn: ,Love so amazing, so divine, demands my heart, my life, my all." (,,in fata unei iubiri atat de marete si divine, trebuie sa
raspund cu toata inima, cu toata viata si cu tot ce am si sunt.")



Slujba (serviciul, slujirea) rezonabila mai poate fi tradusa si prin ,inchinare spirituala". Avand dubla calitate, de credinciosi si de preoti, noi nu
ne prezentam in fata lui Dumnezeu cu trupurile neinsufletite ale unor animale jertfite, ci cu jertfa spirituala a vietilor noastre predate. De
asemenea, i oferim slujirea noastra (Romani 15:16), lauda noastra (Evrei 13:15) si bunurile noastre (Evrei 13:16).

in al doilea rand, Pavel ne indeamné sa nu ne conformam lumii acesteia sau, cum parafrazeaza Phillips versetul acesta: ,Nu l3sati ca lumea
sa va toarne in matrita ei." Cand intram in imparatia lui Dumnezeu, trebuie sa renuntam la modul de a gandi si de a trai al lumii.

Lumea (sau veacul, cum se spune in textul original) inseamna aici societatea sau sistemul pe care I-a cladit omul pentru a dobandi fericirea,
fard Dumnezeu. Este o imparatie marcata de antagonism fatéa de Dumnezeu. Dumnezeul si printul acestei lumi este Satan (2Corinteni
4:4;loan 12:31;14:30;16:11). Toti oamenii neconvertiti sunt supusii lui. El cauta sa atraga si sa-i retina pe oameni prin pofta ochilor, pofta
carnii si mandria vietii (1loan 2:16). Lumea isi are sistemul politic propriu, arta, muzica, religia sa, sfera proprie de divertisment, tiparele sale
de gandire si stilurile proprii de viata, cautand sa-i determine pe toti oamenii sa se conformeze culturii, traditiei si datinilor ei. Lumea fi uraste
pe neconformisti - de pilda, pe Cristos si pe cei ce pasesc pe urmele Lui.

Cristos a murit pentru a ne izbavi de lumea aceasta. Lumea este rastignita fata de noi iar noi suntem rastigniti fata de lume. Ar fi un gest de
totala lipsa de loialitate fata de Domnul, ca ucenicii Lui, credinciosii, sa iubeasca lumea. Oricine iubeste lumea este vrajmas al lui Dumnezeu.

Credinciosii nu sunt din lumea aceasta, dupa cum nici Cristos nu este din lumea aceasta. Dar ei sunt trimisi in lume pentru a depune marturie
cu privire la faptul ca faptele ei sunt rele si ca mantuirea este la indemana tuturor celor care isi pun increderea in Domnul Isus Cristos. Nu
numai ca trebuie sa fim despartiti de lume, ci trebuie sa fim si transformati prin reinnoirea mintii noastre, adica sa gandim ca Dumnezeu,
potrivit cu revelatia oferita de Biblie in aceasta privinta. Atunci vom trai experienta calauzirii directe din partea lui Dumnezeu in viata noastra.
Si vom constata ca, in loc sa fie neprielnica sau dificila, voia Lui este buna, acceptabila si desavarsita.

lata dar cheile cunoasterii voii lui Dumnezeu: Prima: un trup predat; a doua: o viata despartita de lume; si a treia: o minte transformata.
Pavel vorbeste aici prin harul care i-a fost dat, ca apostol al Domnului Isus. El se va ocupa de diversele moduri de a gandi - bune si rele.

Mai intai, el spune ca nicaieri in evanghelie nu gasim vreun motiv care incurajeze complexul de superioritate. El ne indeamna sa dam dovada
de smerenie in exercitarea darurilor noastre. Niciodata nu trebuie sa avem despre noi insine un sentiment exagerat cu privire la importanta
noastra. Tot asa, nu trebuie sa-i invidiem pe altii. Mai degraba, trebuie sa ne dam seama ca fiecare persoana este unica in felul ei si ca avem,
cu totii, de indeplinit o lucrare importanta pentru Domnul nostru. Prin urmare, trebuie sa ne multumim cu locul pe care ni |-a repartizat
Dumnezeu in cadrul Trupului lui Cristos, straduindu-ne sa ne exercitam darurile cu toata taria pe care ne-o pune la dispozitie Dumnezeu.

Trupul omenesc are multe madulare, dar fiecare indeplineste un rol unic. Sanatatea si bunastarea trupului depind de functionarea adecvata a
fiecarui madular.

Tot asa este si in trupul lui Cristos. Exista unitate (un singur trup), diversitate (multi) si interdependenta (madulare unii altora). Orice dar pe
care-l posedam nu este destinat folosirii egoiste in folosul nostru personal sau etalarii, ci spre binele trupului. Nici un dar nu este suficient sie
insusi si nici unul nu este inutil. Cand vom gandi astfel, vom gandi cumpatat (Romani 12:3).

Pavel da acum o serie de indrumari pentru folosirea anumitor daruri. Lista nu cuprinde toate darurile. Este mai degraba, ilustrativa, decat
exhaustiva.

Darurile noastre difera dupa harul care ne-a fost dat. Cu alte cuvinte, Dumnezeu, in harul Lui, da daruri diferite unor persoane diferite. Si
Dumnezeu da taria necesara sau capacitatea de a folosi toate darurile ce ni s-au incredintat. Astfel, avem raspunderea de a folosi aceste
capacitati incredintate noua de Dumnezeu ca niste administratori intelepti.

Cei care au darul prorociei trebuie sa proroceasca dupa masura credintei lor. Un proroc este un purtator de cuvant al lui Dumnezeu,
declarand cuvantul Domnului. tn mesajul lui poate exista si prezicerea, dar acesta nu e un element necesar prorociei. in biserica primara,
scrie Hodge, profetii erau ,,0ameni care vorbeau sub inraurirea imediata a Duhului lui Dumnezeu, transmitand comunicatii divine, referitoare
la adevaruri doctrinare, dupa cum era cazul."

Lucrarea (slujba) lor ni s-a transmis sub forma Noului Testament. Astazi nu se mai poate adauga nici un supliment profetic inspirat la corpul
de doctrina crestina (cuprins in paginile Noului Testament), intrucat credinta a fost data sfintilor o data pentru totdeauna (vezi luda 3). Prin
urmare, sensul unui proroc (profet) din vremea noastra ar fi acela al unuia care face cunoscuta gandirea (mintea) lui Dumnezeu, asa cum a
fost revelata aceasta in Biblie. lata ce spune Strong in legatura cu aceasta:

Toate prorociile autentice din perioada moderna nu sunt altceva decat republicari ale mesajului lui Cristos - vestirea si expozitiunea
adevarului deja revelat in Scriptura.

Aceia dintre noi care au darul prorociei trebuie s& proroceasca dupa masura credintei noastre. Sensul acestor cuvinte ar putea fi: ,In functie
de regula sau norma de credinta" - adica potrivit cu doctrinele credintei crestine, asa cum ne sunt descoperite acestea in Scripturi. Sau ar mai
putea insemna: ,,proportional cu credinta noastra" - adica dupa masura credintei pe care ne-o daruieste Dumnezeu. Majoritatea versiunilor
adauga aici cuvantul ,noastre", dar el nu apare in textul original, dar articolul hotarat din textul original are, practic, valoare de pronume, in
unele contexte.

Termenul slujba (,ministry" in engleza, tradus prin ,slujba", dar si prin ,lucrare" sau ,misiune", n.tr.) este un cuvant umbreld, cu mare
aplicabilitate, insemnand, in sens general, lucrarea de slujire pentru Domnul. El nu inseamna functia, postul sau indatoririle unui cleric, cum
este inteles, de cele mai multe ori, acest termen in zilele noastre. Persoana care are darul slujbei are inima de slujitor, cautand si folosind
orice prilej pe care il are de a fi de folos, de a sluiji.



Un Tnvatator este o persoana care poate explica cuvantul lui Dumnezeu, aplicandu-I la inimile ascultatorilor sai. Indiferent ce dar ni s-a dat,
trebuie sa-| folosim din toata inima.

indemnarea este darul starnirii sfintilor pentru ca acestia s se lase de orice forma de rau, avantandu-se, in schimb, cu toate energiile spre
noi biruinte pentru Cristos, pe planul sfinteniei si al slujirii.

Darnicia este inzestrarea divina prin care cineva primeste inclinatia si puterea transpunerii in practica, de a sesiza nevoile altora si de a-si
aduce contributia la acoperirea acelor nevoi. El trebuie sa-si exercite darul darniciei cu inima larga.

Darul conducerii este, aproape sigur, legat de lucrarea presbiterilor (batranilor) si, probabil, a diaconilor din biserica locala. Presbiterul este un
fel de pastor adjunct, care sta in fata turmei, conducand-o cu grija.

Darul indurarii este capacitatea supranaturala sau talentul supranatural de a veni in ajutorul celor aflati la stramtoare. Cei care poseda acest
dar trebuie sa-l exercite bucuros. Desigur, toti trebuie sa dam dovada de indurare, facand acest lucru cu bucurie!

lata ce a spus, in aceasta privinta, o sora crestina: ,,Cand mama a fnaintat Tn varsta, avand nevoie de cineva s-o ingrijeasca, impreuna cu
sotul, am invitat-o sa stea la noi. Am facut tot ce puteam sa se simta bine. I-am gatit de mancare, i-am spalat rufele, am scos-o Tn diverse
plimbari cu masina si m-am ocupat in general de toate nevoile ei. Dar, desi in exterior faceam toate aceste lucruri constiincios si oarecum
mecanic, nu eram fericitd induntrul meu. in subconstientul meu, eram plina de resentimente pentru perturbatiile pe care le prezenta in cadrul
programului nostru prezenta ei printre noi. Uneori mama imi spunea: «Observ ca de la un timp ai incetat sa zambesti. De ce nu mai
zambesti?» Cu alte cuvinte, dddusem dovada de indurare, dar o faceam fara bucurie."

Pavel enumera aici cateva caracteristici pe care fiecare credincios trebuie sa le cultive in relatiile cu alti credinciosi si cu cei neconvertiti.
Dragostea trebuie sa fie fara fatarnicie. Cu alte cuvinte, nu trebuie sa fie 0 masca, ci o dragoste reala, sincera si neprefacuta.

Trebuie s& ne ferim de toate formele de riu si s& ne lipim de tot ce este bun. in acest cadru termenul rdu inseamna, probabil, toate atitudinile
si actele opuse iubirii, orice forma de malitiozitate si ura. in contrast cu aceasta, binele inseamné orice manifestare a dragostei
supranaturale.

in relatiile noastre cu cei ce sunt din casa credintei, trebuie s& demonstram dragostea noastra printr-o afectiune tandra, nu prin indiferenta
rece sau acceptare formala.

Ar trebui sa preferam sa-i vedem pe altii onorati, decat pe noi insine. Odata, un slujitor preaiubit al lui Cristos se afla intr-o anti-camera,
impreuna cu mai multe oficialitati de rang inalt, asteptand sa inceapa o sedinta. Cateva din aceste personalitati au ocupat deja loc la tribuna,
fnaintea sa. Cand a aparut in pragul usii, sala a izbucnit in aplauze puternice Tn onoarea lui. Imediat el s-a dat inapoi, pentru a nu beneficia de
onoarea pe care credea, sincer, ca nu i se datora lui, ci celorlalte persoane.

latd cum suna acest verset in traducerea foarte plastica a lui Moffatt: ,,Nu lasati sa vi se flescaiasca nicicand ravna, ci pastrati-va stralucirea
spirituala. Slujiti-L pe Domnul!"

Ne aducem aminte in acest punct de cuvintele din leremia 48:10: ,Blestemul sa fie peste cel delasator fata de lucrarea Domnului!" (NEB).
Omul nu trebuie sa se joace, caci viata

E scurta si pacatul e aproape de noi.

Varsta noastra tine cat caderea unei frunze,

Cat 1i trebuie lacrimii sa cada.

De aceea, nu avem ceasuri de irosit,

Nici timp de pierdut.

Intr-o lume ca cea in care traim,

Nu ne putem permite sa nu fim seriosi.

Horatius Bonar

Indiferent care ar fi imprejurarile in care ne-am gasi, noi ne putem bucura si trebuie sa ne bucuram in nadejdea noastra, adica venirea
Mantuitorului nostru, rascumpararea trupurilor noastre si slava eterna de care vom avea parte. Suntem indemnati sa fim rabdatori in
suferinta - adica sa rabdam cu barbatie cand trecem prin incercari. O atare atitudine de rabdare este elementul cheie care poate transforma
stramtorarea respectiva in glorie. Apoi trebuie sa staruim in rugaciune, caci prin rugaciune se infaptuieste lucrarea si se castiga biruintele.

Rugaciunea aduce putere in viata noastra si pace in inimile noastre. Cand ne rugam in Numele Domnului Isus, ne apropiem de omnipotenta
in gradul cel mai mare in care poate face o fiinta omeneasca acest lucru. Prin urmare, ne facem un mare deserviciu atunci cand neglijam sa
ne rugam.

Sfintii care sunt in nevoie se gasesc pretutindeni - cei ramasi rara lucru, cei care au fost impovarati de note de plata pentru servicii medicale,
misionarii si predicatorii uitati, care-si desfasoara activitatea in locuri indepartate, precum si persoane in varsta, ale caror venituri sunt foarte
limitate. Adevarata viata a Trupului inseamna sa impartasim cu cei ce trec prin nevoi.



»Nerefuzand niciodata sa oferim o masa sau un pat celor care au nevoie" (JBP). Astazi nu mai e la moda a fi , primitori de oaspeti",
ospitalitatea fiind o arta pierduta. De multe ori se invoca faptul ca cineva locuieste intr-un apartament sau o casa neincapatoare ca scuza
pentru a nu-i primi pe crestinii aflati in trecere prin orasul respectiv, in realitate, poate ca nu dorim sa ne deranjam. Dar procedand astfel,
uitam ca atunci cand 1i omenim pe copiii lui Dumnezeu, asta echivaleaza cu a-L omeni pe insusi Domnul Isus. Locuintele noastre ar trebui sa
fie ca acel camin din Betania, unde Domnul Isus se simtea atat de bine.

Suntem chemati sa ne aratam dragostea si amabilitatea fata de cei de ne persecuta, mai degraba decat sa le rasplatim rau cu rau. Este
nevoie sa ai in tine acea viata divina, ca sa poti raspunde cu dragoste la un act de impolitete sau de rautate pe care |-a savarsit cineva fata
de tine. Reactia fireasca a celor mai multi este sa raspunda cu o injuratura sau sa se razbune, cand li se face rau.

Empatia este capacitatea de a impartasi, prin asociatie, sentimentele si emotiile altora. Tendinta noastra este de a fi gelosi pe cei ce se
bucura si de a ramane nepasatori, trecand pe alaturi, cand cineva e cuprins de intristare. Dar voia lui Dumnezeu este ca noi sa luam parte la
bucuriile si intristarile celor din jurul nostru.

A avea aceleasi simtaminte (aceleasi ganduri, aceeasi minte) unul fata de altul nu inseamna ca trebuie neaparat sa avem aceleasi opinii in
chestiuni neesentiale. Nu uniformitatea mintii este avuta aici in vedere, cat armonia relatiilor.

Trebuie sa evitam orice urma de snobism si trebuie sa ne purtam cu aceeasi deschidere fata de cei smeriti si aflati pe o treapta inferioara, cat
fata de cei bogati sau sus-pusi. Cand un crestin ilustru a sosit la gara, a fost intampinat de liderii bisericii unde urma sa vorbeasca. Limuzina a
tras apoi la scara, el a urcat si a fost transportat la un hotel luxos. ,,Cine are obiceiul sa gazduiasca predicatorii aflati in vizita?" a intrebat
oaspetele. | s-a spus ca un cuplu in etate, ce locuia intr-o casuta din apropiere, are acest obicei. ,,Acolo doresc sa stau", a precizat oaspetele.

Din nou, apostolul il avertizeaza pe credincios sa nu fie intelept in propria sa opinie. Realizarea ca nu avem nimic care sa fie al nostru, pe care
sa nu-l fi primit, ar trebui sa ne impiedice de a ne umfla in pene.

in lume este la modé sa rasplatesti raul cu rau. Oamenii au obiceiul s& se razbune, platind ,dinte pentru dinte", avand grija s&-i intoarca cuiva
exact ceea ce merita fapta lui. Dar aceasta dorinta de razbunare nu trebuie sa aiba nici un loc in viata celor réscumparati. Mai degraba, ei
trebuie sa se poarte onorabil, chiar cand sunt batjocoriti si persecutati - intr-un cuvant, in toate imprejurarile vietii. A urmari inseamna a avea
grija, a ne purta atent in toate situatiile.

Crestinii nu trebuie sa fie provocatori sau certareti, fara rost. Neprihanirea (dreptatea) lui Dumnezeu nu se realizeaza printr-o atitudine de
beligeranta sau de manie. Mai degraba, trebuie sa iubim pacea, sa facem pace si fim in pace. Cand am ofensat pe cineva, sau cand cineva
ne-a ofensat pe noi, trebuie sa ne dam toate straduintele sa rezolvam problema ivita.

Trebuie sa ne impotrivim tendintei de a ne razbuna pentru relele care ni s-au facut. Sintagma: lasati loc maniei inseamna ca trebuie sa-L
lasam pe Dumnezeu sa Se ocupe de aceasta problema, noi ramanand intr-un duh de pasivitate si neimpotrivire. Restul versetului
demonstreaza ca acesta este sensul sintagmei: sa nu intervenim, ci sa lasam mania lui Dumnezeu sa se ocupe de aceasta situatie.
Razbunarea este prerogativa lui Dumnezeu. Noi nu trebuie sa intervenim in ceea ce tine de autoritatea Sa. El va rasplati, la vremea cuvenita
si iIn maniera cuvenita, dupa cum se exprima si Lenski:

Dumnezeu a rezolvat intreaga problema, cu mult timp in urma, facand dreptate in cazul raufacatorilor. Nici unul din ei nu va ramane
nepedepsit, in cazul fiecaruia se va face dreptate perfecta. Daca vreunul din noi am interveni, asta ar constitui un gest de mare impertinenta.

Crestinismul merge dincolo de nefmpotrivire, adoptand o atitudine de bunavointa. El nu-si distruge dusmanii prin violenta, ci-i converteste
prin dragoste. 1i hraneste pe dusmani cand sunt flamanzi, adunand astfel carbuni aprinsi pe capul lor. Daca acest tratament al carbunilor
aprinsi pare dur, asta se datoreste faptului ca expresia idiomatica nu a fost inteleasa corect, prin traducere. A ingramadi carbuni aprinsi pe
capul cuiva inseamna a-| face sa-i fie rusine de ostilitatea sa, suprinzandu-I cu o bunatate iesita din comun.

Darby explica prima parte a versetului astfel: ,Daca enervarea mea te-a facut sa te enervezi, inseamna ca ai fost biruit de rau."

Marele om de stiinta negru George Washington Carver spunea odata: ,,Nu voi permite nici unui om sa-mi ruineze viata, lasandu-l sa ma
determine sa-l urasc." Credincios fiind, el nu s-a lasat biruit de rau.

Ci biruieste raul prin bine. Este o trasatura definitorie a Tnvataturii crestine ca ea nu se opreste la interdictia negativa, ci trece la indemnul
pozitiv. Raul poate fi biruit prin bine. Este o arma la care ar trebui sa recurgem mai des.

Stanton il ura de moarte pe Lincoln. Odata a spus ca nu are rost sa mearga in Africa pentru a gasi o gorila, cand aceasta era la indemana
tuturor, in Springfield, statul lllinois. Lincoln nu s-a lasat abatut de aceste afirmatii vitriolice. Mai tarziu, Lincoln I-a numit pe Stanton ministru
de razboi, considerand ca era cel mai calificat sa ocupe acest post. Dupa ce Abraham Lincoln a fost asasinat, Stanton I-a numit cel mai mare
conducator de oameni, demonstrand astfel ca iubirea a biruit!

Cei care au fost indreptatiti prin credinta sunt obligati sa se supuna autoritatilor pamantesti, care guverneaza. De fapt toti au obligatia de a fi
supusi acestor autoritati, dar apostolul se ocupa aici de credinciosi. Dumnezeu a creat institutia guvernarii umane, dupa Potop, cand a
decretat: ,,Oricine varsa sangele omului sangele lui sa fie varsat de om" (Geneza 9:6). Decretul acesta acorda autoritate oamenilor sa judece
cauzele penale si sa-i pedepseasca pe infractori.

in orice societate organizata trebuie s& existe autoritate si supunere in fata acelei autoritati. Altminteri, am avea o stare de anarhie. Orice
guvern este mai bun decét absenta totala a unui guvern. Prin urmare, Dumnezeu a instituit guvernul omenesc si nici un guvern nu exista fara
voia Lui. Asta nu inseamna ca El ii aproba pe toti conducatorii, caci El niciodata nu va incuviinta coruptia, brutalitatea si tirania! Dar realitatea
ramane ca autoritatile care exista sunt randuite de Dumnezeu.



Credinciosii pot trai o viata de biruinta in cadrul unei democratii, al unei monarhii constitutionale sau chiar intr-un regim totalitar. Nici un
guvern omenesc nu e mai bun decat oamenii care-l alcatuiesc. De aceea, nici un guvern nu este perfect. Singurul guvern ideal este o
monarhie binefacatoare, al carei rege este Domnul Isus Cristos. E bine sa ne aducem aminte ca Pavel a redactat acest text privitor la
necesitatea de a ne supune in fata stapanirii umane in timpul domniei imparatului Nero, de o cruzime si rautate notorie. Pentru crestini
aceasta a fost o perioada intunecata, caci Nero i-a invinuit ca ar fi provocat incendiul ce a distrus jumatate din Roma (incendiu pe care el
insusi I-a ordonat!). El a dat ordin sa se toarne bitumen peste unii crestini, care au fost apoi aprinsi, constituind torte vii, la a caror lumina
s-au comis orgiile sale. Altii au fost cusuti in piei de animale salbatice, fiind lasati apoi in voia unor caini fiorosi, care i-au sfasiat.

Si totusi, adevarul ramane in picioare, ca oricine nu ascultd de stapanirea omeneasca sau se razvrateste acestei guvernari lasate, de
Dumnezeu pe pamant in fapt nu ascultd de Dumnezeu si impotriva Lui se razvrateste. Oricine se impotriveste autoritatii legale isi merita
pedeapsa.

Desigur, exista si o exceptie de la aceasta regula. Crestinul nu este obligat sa se supuna guvernului care 1i va ordona sa pacatuiasca sau sa-si
compromita loialitatea sa fata de Isus Cristos (Fapte 5:29). Nici un guvern nu are dreptul de a-si exercita controlul asupra constiintei cuiva.
Asadar, exista perioade cand credinciosul, prin simplul fapt c& ascultd de Dumnezeu, isi va atrage mania omului. in asemenea cazuri, el
trebuie sa fie pregatit sa plateasca pretul ascultarii sale de Dumnezeu, acceptand penalizarea omului, fara murmur. Dar sub nici o forma el
nu are voie sa se razvrateasca impotriva guvernului sau sa se alature celor ce vor sa-I rastoarne.

De regula, cei ce se poarta corect nu au motive sa se teama de autoritati. Numai cei ce calca legea au temeiuri sa se teama ca vor fi
pedepsiti. Prin urmare, daca vrea cineva sa se bucure de viata, fiind lipsit de citatii din partea organelor de circulatie, de amenzi, de procese
si de Inchisoare, nu are altceva de ficut decat sa se poarte ca un cetatean onest, ce respecta legile. in acest caz, el va dobandi aprobarea
autoritatilor, si nu blamul lor.

Dregatorul sau conducatorul - in persoana presedintelui, a guvernatorului, primarului sau judecatorului - este un slujitor al lui Dumnezeu, fiind
reprezentantul Domnului pe pamant. Poate ca nu-L cunoaste pe Dumnezeu personal, dar oficial el este totusi omul Sau. Astfel David I-a numit
de nenumarate ori pe marsavul rege Saul drept unsul Domnului (vezi 1Samuel 24:6,10;26:9,11,16,23). in pofida repetatelor incercari din
partea lui Saul de a-i lua lui David viata, acesta nu a permis oamenilor sai sa-i faca vreun rau regelui. De ce? Pentru ca Saul era regele, unsul
Domnului, numit, desemnat, randuit de El.

Ca slujitori ai lui Dumnezeu, stapanitorii (dregatorii, conducatorii) au datoria de a promova binele poporului, asigurand securitatea acestora,
linistea si bunastarea generala. Daca cineva se incapataneaza sa calce legea, e normal sa se astepte ca va da socoteala pentru acest act,
intrucat guvernul are autoritatea de a-l aduce la judecata si a-I pedepsi, in sintagma nu degeaba poarta sabia gasim o puternica declaratie
prin care Dumnezeu ne anunta ca a investit o putere si o autoritate in toate formele de guvernare umana.

Sabia nu e doar un simbol inofensiv al puterii, caci daca s-ar fi dorit sa se transmita aceasta ideea, s-ar fi recurs la termenul ,sceptru". Ci
sabia pare sa reprezinte cel mai adecvat ideea de putere suprema a dregatorului, de a aplica pedeapsa capitala. Prin urmare, nu se poate
afirma ca pedeapsa capitald era destinata doar perioadei Vechiului Testament, si ca in Noul Testament ea nu si-ar mai avea valabilitatea.
Dimpotriva, in acest verset din Noul Testament gasim o afirmare clara a principiului potrivit caruia guvernul are autoritatea de a lua viata
infractorului care s-a facut vinovat de o crima ce merita aceasta pedeapsa. Vin insa unii cu contra argumentul luat din Exod 20:13, unde, in
editia King James Version, se spune , Thou shall not kill." (,Sa nu ucizi!") Dar porunca aceea se refera la interdictia comiterii actelor de
omucidere, de asasinat, si nu la pedeapsa capitala. Prin urmare, pedeapsa capitala nu constituie un act de ucidere. Termenul din textul
original ebraic tradus prin ,a ucide" (,kill" in editia KJV) are sensul concret de ,asasinare", ,omucidere cu premeditare", sens care apare in
traducerea NKJV: ,You shall not murder." (,,S& nu ucizi, s nu asasinezi!") in dreptul Vechiului Testament se prevedea pedeapsa capitala
pentru anumite infractiuni foarte grave. in ebraica, verbele obisnuite pentru ,.a omori" si ,,a injunghia" sunt g&tal si harag. Verbul ,,a ucide"
(cu intentie, rahats) este cel folosit in Cele Zece Porunci, traducerea greaca fiind la fel de clara in aceasta privinta.

Din nou apostolul ne aminteste ca dregatorul este slujitorul lui Dumnezeu, dar de data aceasta el adauga cuvintele: un razbunator al maniei
asupra celui care face raul. Cu alte cuvinte, pe langa faptul ca e slujitorul pe care ni |-a daruit Dumnezeu pentru bine, el il slujeste pe
Dumnezeu si prin administrarea pedepselor pentru cei ce incalca legea.

Asta Tnseamna ca trebuie sa fim supusi ascultatori ai stapanirii din doua motive: frica de pedeapsa si dorinta de a ne pastra o constiinta
curata.

Noi datoram guvernului (administratiei, stapanirii, conducerii) nu doar ascultarea noastra, ci si sprijinul financiar, prin achitarea impozitelor.
Este in avantajul nostru sa trdim intr-o societate in care se respecta ordinea si legalitatea, Tn care beneficiem de protectia politiei si a
pompierilor, ceea ce necesita din partea noastra achitarea fara murmur a cotei aparte ce ne revine din sumele necesare pentru intretinerea
acestor servicii esentiale. Oficialitatile stapanirii isi consacra timpul si talentele lor in slujba Tndeplinirii voii lui Dumnezeu, pentru bunul mers
al unei societati stabile, insemnand ca trebuie sa fie sustinute de noi.

Faptul ca credinciosii sunt cetateni ai cerului (Filipeni 3:20) nu-i scuteste de responsabilitatea fata de stapanirea umana. Ei trebuie sa-si
achite toate impozitele (birurile) percepute pe venitul lor, pe proprietatile imobiliare si pe cele mobiliare. Ei trebuie sa achite taxele vamale
percepute asupra bunurilor transportate dintr-o tara in alta. Ei trebuie sa demonstreze frica de a nu-i supara pe cei ce sunt insarcinati cu
punerea in executare a legilor. Si apoi ei trebuie sa dea dovada de cinste pentru numele si titlurile oficiale ale tuturor functionarilor publici
(chiar daca nu intotdeauna vor putea respecta viata personala, particulara a acestor slujbasi).

in legatura cu aceasta, crestinul nu are voie sub nici o forma s& se alature celor care vorbesc de rdu Presedintele sau Primul Ministru al tarii.
Chiar cand spiritele se incing, in timpul unei campanii politice, ei trebuie sa se abtina de la atacuri verbale sau cuvinte abuzive indreptate
impotriva sefului statului, caci este scris: ,,Pe mai-marele poporului tau sa nu-l vorbesti de rau!" (Fapte 23:5).

in esenta, prima parte a acestui verset inseamna: ,Achitati-va la timp notele de plata!" Versetul nu constituie o interdictie a oricirei forme de
datorii, caci in societatea Tn care traim unele datorii sunt inevitabile. Asa, de pilda, cei mai multi dintre noi datoram sume de plata pentru



serviciile de telefon, de gaz natural, de lumina, apa, etc. lar daca ai o intreprindere proprie, este aproape imposibil sa supravietuiesti fara
sa-ti asumi anumite datorii. Mai degraba, versetul acesta ne indeamna sa nu ramanem in urma cu plata acestor datorii, sa nu ne inglodam in
datorii si sa nu avem conturi trecute de mult de scadenta.

Dar, pe langa aceasta, mai exista unele principii care trebuie sa ne calauzeasca la acest capitol. Nu trebuie sa ne asumam datorii pentru
lucruri neesentiale. Nu trebuie sa intram in datorii atunci cand stim ca nu vom avea posibilitatea de a le achita. Trebuie sa evitam
achizitionarea de lucruri cu plata in rate, caci acest timp de cumparaturi va atrage sume exorbitant de mari sub forma dobanzii acumulate.
Trebuie s& evitam obtinerea unui imprumut pentru cumpararea unui obiect a carui valoare se va diminua, in timp. In general, trebuie s&
practicam principii de responsabilitate financiara, traind modest si ,atat cat se intinde patura", atat cat ne permite venitul nostru, neuitand ca
»cel ce ia cu Tmprumut este robul celui ce-i da cu imprumut" (Proverbe 22:7).

Datoria de care nu ne vom putea achita niciodata integral este obligatia de a iubi. Cu o singura exceptie, in textul original al cartii Romani
pentru dragoste se foloseste intotdeauna termenul agape, care inseamna o afectiune profunda, lipsita de egoism si supraumana. Aceasta
dragoste, ce nu e din aceasta lume, nu este activata de vreo virtute prezenta in persoana iubita, ci este total nemeritata. Ea se deosebeste
de orice alta dragoste prin faptul ca e indreptata nu numai impotriva celor demni de a fi iubiti, ci si impotriva dusmanilor cuiva.

Aceasta dragoste se manifesta prin darnicie, in general, si prin darnicie jertfitoare. Astfel, atat de mult a iubit Dumnezeu lumea, incat L-a dat
pe singurul Sau fiu nascut. Cristos a iubit biserica si S-a dat pe Sine pentru ea.

in principal este o chestiune ce tine de vointd, mai degraba decat de emotii. Faptul ca ni se porunceste sa iubim arat c& sta in putinta
noastra de a-l realiza. Daca ar fi o emotie incontrolabila, care ne-ar cuprinde in anumite momente neasteptate, n-am mai putea fi facuti
raspunzatori de indeplinirea acestei indatoriri. Asta nu neaga insa faptul ca si emotiile joaca un rol.

Unei persoane neconvertite ii este imposibil s& manifeste acest gen de iubire divina. De fapt, chiar si credinciosului fi este imposibil sa dea
dovada de aceasta iubire prin propriile sale puteri. Dragostea aceasta divind se poate manifesta doar prin puterea Duhului Sfant care
locuieste in credincios.

Dragostea si-a gasit expresia perfecta pe pamant in Persoana Domnului Isus Cristos. Dragostea noastra pentru Dumnezeu se manifesta prin
ascultarea de poruncile Sale. Omul care isi iubeste aproapele a implinit legea sau, cel putin, acea parte din lege care ne Tnvata ca trebuie sa
ne iubim semenii.

Apostolul evidentiaza acele porunci care interzic acte de ,neiubire" comise impotriva aproapelui. Ele sunt poruncile impotriva adulterului,
omorului, hotiei, sperjurului si lacomiei.

Spre deosebire de imoralitate, dragostea nu exploateaza trupul altei persoane;

Spre deosebire de omor, dragostea nu ia viata nimanui.

Spre deosebire de hotie, dragostea nu fura avutul altuia.

Spre deosebire de martorul mincinos, dragostea nu calca in picioare dreptatea cuiva.
Spre deosebire de lacomie, dragostea nici macar cu gandul nu pofteste lucrurile altuia.

Si daca mai exista orice alta porunca, este cuprinsa in porunca aceasta. Pavel ar fi putut mentiona aici porunca: ,Sa cinstesti pe tatal si pe
mama ta." Toate se rezuma la acelasi dicton: Sa-1 iubesti pe aproapele tau ca pe tine insuti! Sa-I tratezi cu aceeasi afectiune, consideratie si
bunatate cu care te tratezi pe tine insuti.

Dragostea nu cauta sa faca rau nimanui, ci urmareste cu tot dinadinsul bunastarea si onoarea tuturor. Prin urmare, omul care se poarta cu
dragoste implineste, de fapt, cerintele cuprinse in ce-a dea doua tablie a legii.

Restul capitolului ne indeamna sa traim o viata de veghere spiritualad si de curatie morala. Timpul este scurt. Dispensatia harului se apropie
de sfarsit. Ceasul fiind atat de Tnaintat, se cere sa ne trezim din orice letargie si inactivitate. Mantuirea noastra este mai aproape decat
oricand. Mantuitorul va veni sa ne duca in casa Tatalui.

Veacul actual este ca noaptea intunecata a pacatului, al carei sfarsit se apropie. Zorii zilei gloriei eterne vor rasari in curand pentru
credinciosi. Avand in vedere acest lucru, trebuie sa lepadam toate hainele intinate ale spiritului lumesc, adica toate asociatiile cu ceea ce
este rau, imbracandu-ne, in schimb, cu armura luminii, adica cu invelisul protector al unei vieti sfinte. Componentele armurii sunt descrise in
amanunt la Efeseni 6:14-18, ele reprezentand aspectele unui adevarat caracter crestin.

Observati c& accentul se pune pe trairea practicd a vietii de credintd. intrucat suntem copii ai zilei, trebuie s& umblam ca fii ai luminii. Ce are
un crestin de a face cu petrecerile desantate, cu chefurile, cu betiile, cu orgiile sexuale, cu excesele sau chiar cu certurile si invidia? Absolut
nimic!

Cea mai recomandabild metoda este ca, mai intai de toate, sa ne imbracam cu Domnul Isus Cristos. Asta inseamna ca trebuie sa adoptam un
stil de viata sfanta, sa traim cum a trait El si sa-L acceptam pe El ca Pilda de traire si Calauza.

in al doilea rand, trebuie s& nu purtdm de grija carnii, ca sa nu-i trezim poftele. Prin ,carne" se intelege aici firea veche, corupta, care mereu
striga sa i se dea atentie, sa fie cocolosita, cu confort, cu lux, cu satisfacerea unor placeri sexuale ilicite, cu divertismente ieftine, cu placeri
lumesti, cu risipa, cu materialism si cu altele de felul acestora. Noi fi purtam de grija carnii atunci cand cumparam lucruri care sunt asociate
cu ispite, cand ne Tnlesnim posibilitatea de a pacatui, cand acordam prioritate laturii fizice, in detrimentul celei spirituale. Mai degraba, ,nu ar
trebui sa-i dam nici o sansa carnii sasi faca voia" (traducere dupa versiunea JBP).



Chiar de textul acesta din Romani S-a folosit Dumnezeu pentru a-l converti pe stralucitul, dar carnalul Augustin la Cristos si la curatie. Cand a
ajuns cu lectura la versetul 14 (din capitolul 13), el s-a predat Domnului, fiind cunoscut in istorie dupa aceasta data sub denumirea de:
LSfantul" Augustin.

Romani 14:1-15:13 se ocupa cu principii importante menite sa-i calduzeasca pe copiii lui Dumnezeu in chestiuni de importanta secundara.
Sunt insa chestiuni ce provoaca adesea stari conflictuale intre credinciosi, care - asa cum vom vedea - ar putea fi evitate.

Un crestin slab este cel care manifesta scrupule neintemeiate cu privire la chestiuni de importantd minor. in acest context, el era adesea un
iudeu convertit, care avea inca scrupule cu privire la consumul de alimente necorespunzatoare standardului de ,cuser" sau cu privire la
efectuarea unor munci sambata.

Primul principiu este urmatorul: un crestin slab trebuie primit in partasia credinciosilor dintr-o localitate, dar nu cu gandul de a-l angrena in
dispute (,intrebari indoielnice") cu privire la dependenta lui excesiva de anumite scrupule. Crestinii pot avea partasie minunata, fara sa fie
total de acord in privinta unor chestiuni neesentiale.

Credinciosul care umbla in deplina beneficiere de libertatea crestina are credinta, pe baza invataturilor Noului Testament, ca toate alimentele
sunt curate. Ele sunt sfintite prin cuvantul lui Dumnezeu si prin rugaciune (1Timotei 4:4,5). Credinciosul cu un cuget slab ar putea sa aiba
retineri cu privire la consumul carnii de porc sau a altor tipuri de carne. S-ar putea ca el sa fie vegetarian.

Prin urmare, al doilea principiu ne arata ca trebuie sa existe un grad reciproc de ingaduinta. Crestinul matur nu trebuie sa-I dispretuiasca pe
fratele mai slab. Tot asa, fratele mai slab nu trebuie sa-I judece pe cineva care mananca sunca sau creveti sau raci si nu trebuie sa-I
considere pacatos. Dumnezeu l-a primit in familia Sa, ca membru cu drepturi depline.

Al treilea principiu spune ca fiecare credincios este un slujitor al Domnului si ca nu avem voie sa adoptam postura de judecator, ca si cand noi
am fi stapanul. Fiecare sta in picioare, fiind aprobat sau nu, in fata Stapanului sdu. Unii din noi avem tendinta de a privi cu raceala si
condescendenta la un alt credincios, fiind convinsi ca isi va face o epava din credinta sa, din pricina conceptiilor la care vedem ca adera, dar
0 asemenea atitudine este gresita. Dumnezeu este Cel care i sustine si pe unii, si pe altii aflati de o parte si de alta a baricadei, ca sa spunem
asa, in privinta unui punct controversat. Puterea Lui de a-i sustine pe toti credinciosii este intru totul adecvata.

Unii crestini iudei considerau sabatul ca o zi pe care erau obligati s-o tind, simtindu-se mustrati in cuget daca efectuau vreo munca in aceasta
zi. Din acest punct de vedere, ei socoteau o zi mai presus decat alta

Alti credinciosi nu Tmpartaseau insa acest punct de vedere iudaic, neavand scrupule Tn aceasta privinta. Ei socoteau toate zilele la fel. Cu alte
cuvinte, nu credeau ca sase zile din saptamana sunt seculare, iar a saptea sacra. Pentru ei, toate zilele erau sacre.

Dar cum stam cu Ziua Domnului, adica prima zi a sdptamanii? Oare nu are ea un loc special in viata credinciosilor? Observam ca in Noul
Testament aceasta a fost ziua in care a inviat Domnul nostru (loan 20:19,26). Duhul Sfant a fost dat in Ziua Cincizecimii, care era prima zi a
saptamanii; Ziua Cincizecimii venea la sapte duminici dupa sarbatoarea primelor roade (Levitic 23:15,16;Fapte 2:1), care simbolizeaza
invierea lui Cristos (1Corinteni 15:20,23). Ucenicii s-au adunat sa franga painea in prima zi a saptamanii (Fapte 20:7). Pavel i-a instruit pe
Corinteni sa faca o colecta in prima zi a saptamanii. Asadar, vedem ca Ziua Domnului iese in evidenta, ca zi speciala, in Noul Testament. Dar
in loc sa fie o zi a obligativitatii, cum era sabatul, ea este o zi a privilegiului. Fiind eliberati de indatoririle noastre obisnuite de serviciu, noi
putem s-o punem deoparte, pentru a ne inchina in aceasta zi si a-L sluji pe Domnul nostru in mod special.

Nicdieri Tn Noul Testament nu li se spune crestinilor sa tina sabatul. Cu toate acestea, recunoastem principiul conform caruia o zi din sapte
este o0 zi de odihna, dupa sase zile de lucru.

Indiferent care ar fi parerea noastra in aceasta privinta, principiul care trebuie sa ne calduzeasca este urmatorul: Fiecare sa fie pe deplin
convins in mintea lui. Trebuie sa precizam insa ca principiul enuntat adineaori se aplica numai in chestiunile cu continut moral neutru. Cand
este vorba despre doctrine fundamentale ale credintei crestine, nu mai incape loc de targuiala, nu mai au ce cauta opiniile individuale. Dar in
acest domeniu in care lucrurile nu sunt nici corecte, nici gresite in ele Tnsele, exista loc pentru o varietate de opinii personale si nu trebuie sa
facem din acestea piatra de incercare a partasiei.

Cine tine o zi din acest verset este credinciosul evreu pe care inca il mustra constiinta daca munceste sambata. Asta nu inseamna ca el
considera tinerea sabatului ca mijlocul prin care obtine sau isi pastreaza mantuirea. Mai degraba, este o chestiune de a face ceea ce-l este
placut Domnului. Tot asa, cine nu tine ziua, pentru Domnul n-o tine, onorandu-L astfel pe Cristos - substanta - mai degraba decat umbra
credintei (Coloseni 2:16,17).

Altul are libertatea de a consuma alimente ne-cuser, plecandu-si capul si multumindu-i lui Dumnezeu pentru ele. La fel procedeaza si
credinciosul cu cugetul slab, care nu consuma decat alimente cuser. Ambii invoca binecuvantarea lui Dumnezeu.

in ambele cazuri, Dumnezeu este onorat si | se aduce multumiri. Prin urmare, de ce sa facem din asta o pricind de discordie si de cearts?

Domnia lui Cristos patrunde in toate aspectele vietii credinciosului. Noi nu traim pentru noi insine, ci pentru Domnul. Nu murim pentru noi
insine, ci pentru Domnul. E drept ca ceea ce spunem si facem, 1i afecteaza, pe altii, dar nu acesta e gandul pe care-l are in vedere versetul de
fata. Pavel subliniaza aici ca Domnul trebuie sa fie telul si obiectivul suprem al vietii copiilor Lui.

Unul din motivele pentru care Cristos a murit si a inviat si a trdit din nou a fost ca El sa poata fi Domnul nostru iar noi sa putem fi supusii Sai
de buna voie, slujindu-L cu bucurie, din toata inima noastra, cu recunostinta. Domnia Lui continua chiar si in moarte, cand trupul nostru zace
in mormant, dar duhul si sufletul nostru sunt in prezenta Sa.

intrucat asa stau lucrurile, ar fi nechibzuit din partea crestinului evreu, cu prea multe scrupule, si-l condamne pe fratele care nu tine
calendarul ebraic si nu se limiteaza la consumul de alimente cuser. Tot asa, este gresit din partea fratelui mai tare sa arate dispret pentru



fratele mai slab. Realitatea este ca fiecare din noi va sta inaintea scaunului de judecata (unele manuscrise vechi contin cuvintele: ,scaunul de
judecata al lui Dumnezeu" in loc de ,,...al lui Cristos" (textele TR si M). Dar noi stim ca Cristos va fi Judecatorul, intrucat Tatal I-a incredintat
toata judecata - loan 5:22) al lui Cristos, si evaluarea ce ni se va face cu acea ocazie va fi singura care va conta.

Aceasta judecata are de a face cu slujirea unui credincios, nu cu pacatele sale (1Corinteni 3:11-15). Cu acel prilej se va trece in revista
activitatea noastra si se vor imparti rasplatile. Nu trebuie sa confundam aceasta judecata cu Judecata Neamurilor (a natiunilor) de la Matei
25:31-46 sau cu Judecata de la Marele Tron Alb (Apocalipsa 20:11-15). Acea judecata va fi judecata finala, a mortilor rai.

Certitudinea infatisarii noastre Tnaintea a ceea ce in original este berna lui Cristos este intarita cu citatul de la Isaia 45:23, unde lehova insusi
face afirmatia apasata ca orice genunchi se va pleca inaintea Lui, recunoscandu-l autoritatea suprema.

Asadar este clar ca fiecare dintre noi va da socoteala cu privire la noi insine, nu la fratii nostri, in fata lui Dumnezeu. Adevarul e ca ne
judecam unii pe altii prea mult, fara a avea autoritatea sau cunostinta adecvata.

in loc s&-i judecadm pe ceilalti crestini, in aceste chestiuni neutre pe plan moral, ar trebui s& ne hotdram s& nu facem niciodat& nici un lucru
care sa Impiedice progresul spiritual al unui frate. Nici una din aceste chestiuni neesentiale nu e atat de importanta incat sa ne permita sa-I
facem pe un frate sa se poticneasca si sa cada.

Pavel stia, ceea ce stim si noi, ca nici un aliment nu mai este necurat din punct de vedere ceremonial, cum erau unele pe vremea cand iudeii
trdiau sub lege. Hrana pe care o consumam este sfintita prin cuvantul lui Dumnezeu si rugaciune (1Timotei 4:5). Este sfintita prin cuvant in
sensul ca Biblia o individualizeaza concret ca fiind buna. Este sfintita prin rugaciune cand il rugam pe Dumnezeu s-o binecuvéanteze, spre
slava Lui si pentru intarirea trupurilor noastre, ca sa-L poata sluji pe El. Dar daca un frate mai slab crede ca este gresit sa manance, de
exemplu, carne de porc, atunci pentru el este gresit. Consumand carnea de porgc, el ar viola constiinta pe care i-a daruit-o Dumnezeu.

Cand Pavel afirma aici ca nimic nu este necurat in sine, trebuie sa intelegem ca se refera doar la chestiunile neutre pe plan moral. Altminteri,
exista in lume suficiente lucruri care sunt necurate, cum ar fi literatura pornografica, glumele porcoase, filmele proaste si orice fel de
imoralitate. Afirmatia lui Pavel trebuie inteleasa in lumina contextului in care este redata. Crestinii nu se intineaza pe plan ceremonial, daca
vor consuma alimente pe care Legea lui Moise le-a calificat drept necurate.

Cand ma asez la masa cu un frate slab, am eu oare dreptul sa insist ca e perfect legitim pentru mine sa comand creveti sau specialitatea
casei la capitolul raci, chiar daca stiu ca el nu aproba aceste alimente? in aceste conditii, daci voi comanda aceste mancaruri, nu voi proceda
cu dragoste, intrucat dragostea se gandeste la altii, nu la ea insasi. Dragostea renunta la drepturile sale legitime, de dragul promovarii
intereselor unui frate. Si astfel o mancare nu poate fi niciodata mai importanta decat bunastarea spirituala a unuia pentru care a murit
Cristos. Daca voi insista totusi, cedand egoismului meu, facand parada de drepturile mele in aceasta privinta, voi putea provoca, prin
aceasta, daune ireparabile in viata acelui frate mai slab. Or, nu merita sa facem asa, daca ne gandim ca sufletul lui a fost raéscumparat cu un
pret atat de mare: cu insusi sangele scump al Mielului.

Prin urmare, principiul care trebuie sa ne cdlduzeasca in aceasta privinta este ca nu trebuie sa ldsam ca aceste lucruri de importanta
secundara - perfect legitime in ele insele - sa le dea prilejul altora sa ne condamne pentru ,usuratatea" noastra sau ,lipsa de dragoste". Ar fi
totuna cu a ne pierde bunul renume, pentru un blid de linte!

Ceea ce conteaza cu adevarat in imparatia lui Dumnezeu nu este un cod de reguli dietetice, ci realitatile spirituale. Impéaratia lui Dumnezeu
este sfera in care Dumnezeu este recunoscut ca Domnitor Suprem. in acceptia cea mai larg a termenului, aici sunt cuprinsi si toti cei care
doar marturisesc loialitatea lor fata de Dumnezeu. Dar in realitatea launtrica a conceptului, se are in vedere doar aceia care s-au nascut din
nou - acesta fiind sensul imparatiei lui Dumnezeu in versetul de fata.

Dumnezeu nu a randuit ca supusii imparatiei sa fie niste gurmanzi si niste dedati la mancaruri alese sau degustatori de vinuri rare. Mai
degraba, ei trebuie sa demonstreze o viata de traire in practica a neprihanirii, avand o dispozitie de pace si armonie, si tipare mentale
caracterizate de bucuria Duhului.

Nu ceea ce mananca un om are importantad, ci o viata de sfintenie - ea fiind aceea care castiga onoarea lui Dumnezeu si aprobarea din partea
oamenilor. Cei care pun accentul pe neprihanire (dreptate), pace si bucurie il slujesc pe Cristos, ascultand de invataturile Lui.

Si astfel se contureaza inca un principiu. In loc s& ne certdm pentru lucruri de nimic, mai bine s ne strdduim s& mentinem pacea si armonia
n partasia crestina. In loc s& bagam de vina altora, insistand asupra drepturilor noastre, mai bine sa ne straduim sa-i edificdm pe altii, in
credinta lor cea mai sfanta.

Dumnezeu desfasoara in viata fiecaruia dintre copiii Lui o lucrare. Prin urmare, ne cutremuram la gandul ca am putea pune piedici acelei
lucrari din viata unui frate mai slab, datorita unor chestiuni minore, cum ar fi hrana, bautura sau zilele. Pentru copilul lui Dumnezeu, toate
alimentele sunt acum curate. Dar ar fi gresit din partea lui s& manance anumite alimente, daca, procedand asa, l-ar ofensa pe un frate sau
l-ar face sa se poticneasca in umblarea sa crestina.

E de o mie de ori mai bine sa se abtina de la consumul de carne sau vin sau orice altceva care ar putea sa-l faca sa se poticneasca pe un
frate sau sa-l faca sa inregistreze un declin spiritual. E un pret foarte mic sa renuntam la drepturile noastre, pentru a avea astfel grija de cel
care este slab.

Poate ca eu am libertatea deplind de a ma hrani din orice hrana, stiind ca Dumnezeu mi-a daruit-o pentru ca eu s-o primesc cu multumire.
Dar nu trebuie sa fac parada inutila de aceasta libertate in fata celor slabi. Este mai bine sa-mi exersez acea libertate in particular, cand
nimeni nu va putea fi vatamat.

Este bine sa umblam, bucurandu-ne de deplina libertate crestina, fara sa fim incatusati de scrupule nejustificate. Dar este mai bine sa
renuntam la drepturile noastre legitime, decat sa ne osandim, facand vreun lucru care sa-i vatame pe altii. Ferice de cine nu-i face pe altii sa



se poticneasca!

Cat priveste pe fratele slab, pentru el este gresit s& manance vreun lucru pentru care il mustra constiinta. Consumul acelui lucru nu va
proveni, in acest caz, din credinta, caci nu are cugetul curat cu privire la acel lucru. Or, este pacat sa treaca peste constiinta sa.

E drept insa ca constiinta cuiva nu este un ghid infailibil, ci ea trebuie educata, prin cuvantul lui Dumnezeu. Dar, scrie Merrill Unger:

.Pavel stabileste legea potrivit careia cineva trebuie sa asculte de constiinta sa, chiar daca este slaba, intrucat altfel s-ar distruge
personalitatea morala."

Primele treisprezece versete din capitolul 15 continua subiectul capitolului precedent, care se ocupa cu probleme legate de indiferenta pe
plan moral. Se ivisera o seama de tensiuni intre convertitii de la iudaism si cei proveniti din paganism, ceea ce I-a determinat pe Pavel sa faca
acest apel in vederea unor relatii armonioase intre crestinii iudei si cei dintre Neamuri.

Cei care sunt tari (adica, aceia care au libertatea totala cu privire la lucruri cu valoare morald neutrd) nu trebuie sa-si placa lor insisi, printr-o
afirmare egoista a drepturilor lor, ci ar trebui sa-i trateze pe fratii lor slavi cu amabilitate si consideratie, tinand cont de scrupulele lor.

Aici principiul este urmatorul: nu trai pentru a-ti satisface eul tau, pentru a fi pe placul tau insuti. Traieste, mai degraba, pentru a fi placut
semenului tau, facandu-i bine si zidindu-I. Asta e metoda crestina!

Cristos ne-a dat pilda Sa, traind pentru a-I fi placut Tatalui Sau, si nu Lui Tnsusi. El a spus: ,,Ocarile celor ce Te ocarasc pe Tine au cazut asupra
Mea." (Psalmul 69:9, in versiunea Cornilescu ,ocarile.... cad asupra Mea" nota si sublinierea traducatorului). Asta inseamna ca El a fost atat
de preocupat de onoarea lui Dumnezeu, incat atunci cand oamenii L-au insultat pe Dumnezeu, Domnul, Isus a considerat-o o insulta adresata
Lui insusi.

Citatul acesta din Psalmi ne aminteste ca Scripturile din Vechiul Testament an fost scrise pentru invatatura noastra. Desi ele nu ne-au fost
adresate in primul rand noua, ele contin lectii de mare pret pentru noi. Cand intdmpinam probleme, conflicte, stramtorari si necazuri,
Scripturile ne invata sa fim statornici si ne confera mangaiere. Astfel, in loc sa fim inghititi de valuri, suntem sustinuti de nadejdea ca Domnul
ne va trece cu bine prin aceste incercari.

Aceasta consideratie 1l determina pe Pavel sa-si exprime dorinta ca Dumnezeul care ne daruieste staruinta si mangaiere sa-i invredniceasca
si pe cei tari, si pe cei slabi, pe crestinii dintre Neamuri si pe cei evrei, sa traiasca in armonie, potrivit cu invatatura si pilda lui Cristos Isus.

Urmarea va fi faptul ca sfintii vor fi uniti in inchinarea lor in fata Dumnezeului si Tatalui Domnului nostru Isus Cristos. Ce tablou maret! Evrei
salvati si ne-evrei salvati, inchinandu-se Domnului, cu o singura gura!

Gura este mentionata de patru ori in cartea Romani, formand un fel de schita biografica a ,sufletului bine mantuit". La inceput, gura era plina
de blesteme si de amaraciune (Romani 3:14), Apoi gura a fost astupata si omul a fost adus, vinovat, inaintea Judecatorului (Romani 3:19).
Dupa aceea el marturiseste cu gura sa pe Isus ca Domn (Romani 10:9). Si, in cele din urma, gura Lui il lauda din plin pe Domnul Isus si | se
inchina Lui (15:6).

inc& un principiu se contureaz din toate acestea. in pofida oriciror deosebiri ce ar putea exista in privinta unor chestiuni de ordin secundar,
noi trebuie sa ne primim unii pe altii cum ne-a primit si Cristos. Aici se afla temelia primirii cuiva in réndurile credinciosilor din adunarea
locala. Noi nu-I primim pe cineva pe baza afilierii sale la o confesiune sau pe baza maturitatii sale spirituale sau a statutului social pe care il
ocupa, ci trebuie sa-i primim pe aceia pe care Cristos i-a primit, pentru a promova slava lui Dumnezeu.

in urmé&toarele sase versete apostolul le aminteste cititorilor c& lucrarea lui Isus Cristos i cuprinde si pe evrei, si pe ne-evrei, implicatia fiind
ca inima noastra trebuie sa fie suficient de cuprinzatoare pentru a include credinciosii din ambele categorii. Negresit Cristos a venit pentru a
sluji circumcizia - adica poporul evreu. Caci Dumnezeu fagaduise de multe ori ca il va trimite pe Mesia la Israel si venirea lui Cristos a
confirmat adevarul acelor fagaduinte.

Dar Cristos aduce binecuvantari si Neamurilor. Planul lui Dumnezeu a fost ca natiunile sa auda evanghelia si ca cei care vor crede sa-L
slaveasca pe Dumnezeu pentru indurarea Sa cea mare. Asta nu trebuie sa-i surprinda pe credinciosii iudei, intrucat este un fapt frecvent
mentionat in Scripturile lor. in Psalmul 18:49, de exemplu, David anticipeazi ziua in care Mesia va canta laud& lui Dumnezeu in mijlocul ostirii
credinciosilor dintre Neamuri.

La Deuteronom 32:43 Neamurile sunt infatisate drept bucurandu-se de binecuvantarile mantuirii, alaturi de poporul Sau Israel.
In Psalmul 117:1 1l auzim pe Israel chemand Neamurile s3-L lande pe Domnul in timpul Domniei Sale de o Mie de ani, ca Mesia.

in fine, Isaia adauga marturia sa la includerea Neamurilor in stipanirea lui Mesia (Isaia 11:1,10). Ideea care trebuie subliniat3 aici este c&
Neamurile se vor impartasi din privilegiile conferite de Mesia si de evanghelia Sa.

Domnul Isus este o radacina a lui lese in sensul ca El este Creatorul lui lese, si nu ca El ar fi descins din lese (desi si ultima varianta este
adevarata!). La Apocalipsa 22:16 Isus se refera la El insusi drept Radacina si Vlastarul lui David. Cat priveste Dumnezeirea Lui, El este
Creatorul lui David; cat priveste umanitatea Sa, El este descendentul lui David.

Asadar, Pavel isi incheie aceasta sectiune cu o benedictie minunata, rugandu-se ca Dumnezeul care da o buna nadejde prin har sa-i umple pe
sfinti cu toata bucuria si pacea, in timp ce acestia cred in El. Poate ca Pavel s-a gandit in mod special la credinciosii ne-evrei de aici, dar
rugaciunea este adecvata pentru toti. Si mai este adevarat ca cei care sunt plini de nadejde, prin puterea Duhului Sfant nu au timp sa se
certe pentru lucruri ne-esentiale. Nadejdea noastra comuna este un extraordinar de puternic factor unificator in viata crestina.



In restul capitolului 15 Pavel afirm& motivul pentru care le-a scris romanilor si dorinta lui fierbinte de a-i vizita.

Desi niciodata nu i-a intalnit pe crestinii romani, el este increzator ca ei vor primi indemnurile sale. Aceasta incredere se intemeiaza pe cele
auzite de el cu privire la bunatatea lor. in plus, el este convins ca ei cunosc doctrina crestina, care le confera capacitatea de a-i indemna pe
altii, la randul lor (text marginal NKJV).

in pofida increderii lui in progresul lor spiritual si in pofida faptului ca era inca strain pentru ei, Pavel nu ezitd s& le aminteasca de unele din
privilegiile si responsabilitatile ce le revin. Candoarea de care da dovada in scrisoarea pe care le-o adreseaza a izvorat din harul ce i-a fost dat
de Dumnezeu - adica harul prin care a fost randuit ca apostol.

El a fost randuit de Dumnezeu ca sa fie un fel de preot-slujitor al lui Isus Cristos pentru Neamuri. El a considerat lucrarea sa de jertfa in
Evanghelia lui Dumnezeu ca o functie preoteasca in care el a adus Neamurile ca o jertfa bine primita de Dumnezeu, pentru faptul ca ele au
fost sfintite sau puse deoparte de Duhul Sfant pentru Dumnezeu prin procesul nasterii din nou. lata ce afirma, plin de bucurie, G. Campbell
Morgan:

Ce lumina stralucitoare arunca acest verset asupra intregii noastre lucrari de evanghelizare si de pastorat! Fiecare suflet castigat prin
predicarea evangheliei nu este doar dus la un loc de siguranta si binecuvantare, ci este, in acelasi timp, o jertfa adusa lui Dumnezeu, un dar
care-l este placut - exact jertfa pe care o asteapta El. Fiecare suflet instruit cu atentie si rabdare in lucrurile lui Cristos, fiind astfel facut sa se
conformeze chipului Sau, este un suflet in care Tatal isi gaseste placerea. Astfel, noi trudim nu numai pentru mantuirea oamenilor, ci si
pentru a fi pe placul inimii lui Dumnezeu. Acesta este motivul cel mai puternic.

Si atunci cand Pavel recurge la laude, nu se lauda pe el insusi, ci il lauda pe Cristos Isus. De asemenea, nu se lauda cu realizarile sale proprii,
ci cu acelea pe care Dumnezeu a gasit cu cale sa le savarseasca prin el. Un slujitor smerit al lui Cristos nu se angajeaza in laude
necuviincioase, ci, mai degraba, este constient de faptul cd Dumnezeu se foloseste de el pentru a-Si aduce la indeplinire planurile. Orice
ispita de a cadea Tn mandrie este temperata de convingerea ca el insusi nu este nimic in sine, ca nu are nimic al sau, decat ceea ce a primit
si ca nu poate face nimic pentru Cristos, decat prin puterea Duhului Sfant.

Pavel nu isi permite sa vorbeasca despre ceea ce a facut Cristos prin slujirea altora. El se rezuma la modul in care Domnul I-a folosit pe el
pentru a castiga Neamurile la ascultare, atat prin spusele sale - adica prin ceea ce a facut - cat si prin faptele sale, adica prin mesajul
propovaduit si minunile pe care le-a savarsit.

Domnul a confirmat mesajul apostolului prin minunile care au exemplificat importante lectii spirituale si au trezit uimire in randul oamenilor,
precum si prin diversele manifestari ale puterii Duhului. Urmarea a fost faptul ca apostolul a predicat din plin Evanghelia, incepand de la
lerusalim si ajungand pana in lliric (la nord de Macedonia, pe coasta Marii Adriatice). De la lerusalim... pana la lliric reprezinta aria geografica
de raspandire a slujirii sale, cele doua puncte nefiind redate in ordine cronologica.

Urmand acest traseu, Pavel a avut drept tel sa predice evanghelia in tinuturi nedestelenite. Auditoriul sau se compunea in principal din
Neamuri, care nu auzisera niciodatd despre Cristos. in felul acesta, el nu a construit pe temelia nimanui. Exemplul lui Pavel de pionierat in
teritorii noi nu inseamna ca si alti slujitori ai Domnului trebuie neaparat sa urmeze intru totul exact acelasi model, caci unii sunt chemati sa
vina intr-o zona si sa inceapa munca de predare, dupa ce au fost sadite noi biserici.

Aceasta lucrare de asezare a temeliei intre Neamuri a constituit implinirea profetiei lui Isaia (52:15), care spune ca Neamurile ce nu fusesera
niciodata evanghelizate vor vedea si ca cei ce nu auzisera niciodata pana atunci vestea buna vor intelege si vor raspunde cu credinta
adevarata.

in dorinta lui de a ara pe terenuri nedestelenite, Pavel fusese prea ocupat ca s& se poata deplasa la Roma. Dar iatd ca de acum temelia a fost
pusa in regiunea mentionata la 15:19. Altii vor putea cladi pe aceasta temelie. Pavel se simtea, prin urmare, liber sa-si implineasca dorinta
nutritd de atata timp de a vizita Roma.

Planul sdu era de a face o escala la Roma, in drumul sau spre Spania. Prin urmare, nu va putea sta suficient de mult timp pentru a se bucura
de toata partasia de care ar dori sa aiba parte cu ei, dar, cel putin in parte, isi va fi astamparat dorul de a fi cu ei. lar mai departe, el era
incredintat ca ei ii vor da tot ajutorul de care va avea nevoie pentru a-si continua calatoria in Spania.

Dar intre timp el se ducea la lerusalim, pentru a preda fondurile ce fusesera stranse in mijlocul bisericilor dintre Neamuri, pentru sfintii
nevoiasi din ludeea. Asta este colecta despre care citim la 1Corinteni 16:1 si 2Corinteni 8 si 9.

Credinciosii din Macedonia si Ahaia contribuisera cu bucurie la aceste fonduri stranse pentru usurarea greutatilor prin care treceau crestinii
saraci. Aceasta colecta a fost stransa absolut voluntar, donatorii dand fara sa fie siliti de nimeni, ci considerand ca este de datoria lor s-o0
faca. La urma urmelor, oare nu beneficiasera chiar ei insisi de faptul ca Evanghelia le-a parvenit prin intermediul credinciosilor iudei? Asadar
nu se astepta prea mult de la ei cand se dorea contributia lor la usurarea greutatilor materiale prin care treceau fratii lor iudei.

De indata ce Pavel isi va fi indeplinit aceasta misiune, predand fondurile asa cum promisese ca va face, urma sa viziteze Roma in drum spre
Spania. Si el era pe deplin convins ca vizita sa la Roma va fi insotita de plindtatea binecuvantarii evangheliei pe care o toarna intotdeauna
Cristos atunci cand cuvantul lui Dumnezeu se predica in puterea Duhului Sfant.

Apostolul incheie aceasta sectiune cu apelul fierbinte adresat credinciosilor sa se roage pentru el. Baza de pe care lanseaza el acest apel este
unitatea lor reciproca in Domnul Isus Cristos si dragostea lor care provenea de la Duhul Sfant. El fi roaga ,sa se lupte" (sau ,,sa agonizeze") cu
el in rugaciunile lor catre Dumnezeu pentru el. Dupa cum se exprima Lenski:

»Asta reclama un gen de rugdaciuni in care cineva isi varsa toata inima si tot sufletul, intocmai cum procedeaza luptatorii din arena."



Sunt enumerate patru lucruri pentru care trebuie sa se roage. Mai intéi, Pavel 1i iIndeamna sa se roage ca el sa fie izbavit de zelotii din ludeea,
care se opuneau cu inversunare evangheliei, asa cum facuse si el odinioara.

in al doilea rand, el fi indeamna pe credinciosii romani s& se roage ca sfintii evrei s& primeascé cu bun&vointa banii stransi pentru ei. Asta
intrucat persistau puternice prejudecati impotriva credinciosilor proveniti dintre Neamuri si impotriva celor care predicau Neamurilor. Apoi
mai exista intotdeauna si pericolul ca unii oameni sa fie ofensati de ideea de a li se da pomana. De multe ori, se cere mai multa bunavointa
ca sa accepti un dar, decat sa dai un dar!

Al treilea lucru pentru care ii indeamna Pavel sa se roage este ca Domnul sa-i daruiasca o vizita plina de bucurie la Roma. Cuvintele: prin voia
lui Dumnezeu exprima dorinta lui Pavel de a fi calduzit de Domnul in toate lucrurile.

in fine, el cere ca vizita lui la Roma sé fie un prilej de inviorare, in mijlocul misiunii pline de peripetii si de truda la care era angajat apostolul.

Si acum Pavel isi incheie capitolul cu rugéciunea ca Dumnezeul care este sursa pacii sa fie si partea lor. In capitolul 15 Domnul a fost numit
Dumnezeul rabdarii si al mangaierii (versetul 5), Dumnezeul nadejdii (versetul 13), iar acum Dumnezeul pacii. El este izvorul a tot ce este bun
si a tot ce are nevoie un sarman pacatos, acum si in vesnicie. Amin.

Fivi este prezentata ca o slujitoare a bisericii din Chencrea. Nu trebuie neaparat sa credem ca ea apartinea unui ordin religios aparte. Orice
sora care slujeste in legatura cu o adunare locala poate fi o ,diaconita" (probabil s-ar fi folosit forma feminina a lui diakonos (,slujitor",
,diacon") daca s-ar fi avut in vedere o functie destinata femeilor.)

Ori de cate ori crestinii primari se deplasau de la o biserica la alta, ei purtau cu ei scrisori de prezentare. Asta era de mare folos pentru
biserica vizitata si pentru cel ce o vizita.

Asadar apostolul o prezinta aici pe Fivi si Ti roaga pe credinciosi sa-i faca o primire buna, ce i se cuvine unei credincioase adevarate, intr-o
maniera demna de statutul de frati si surori credinciosi ai ei. Apoi el Ti roaga s-o ajute in toate privintele si o recomanda ca pe una care s-a
consacrat fn intregime lucrarii de slujire a altora, intre care s-a numarat si Pavel. Poate ca era o sora ce nu obosea nicicand, oferindu-le
predicatorilor si altor credinciosi din Chencrea ospitalitate.

Apoi Pavel transmite salutari lui Priscila si Acuila, care fusesera lucratori atat de vajnici impreuna cu Pavel, in slujba lui Cristos Isus. O, cat de
mult 7i multumim lui Dumnezeu pentru cuplurile crestine care se jertfesc fara rezerve, trudind pentru cauza lui Cristos!

Odata, Priscila si Acuila si-au riscat chiar viata pentru Pavel - un act eroic despre care nu ni se ofera alte detalii. Dar apostolul este
recunoscator, cum sunt si bisericile de Neamuri convertite, carora le-a slujit el.

Salutati biserica din casa lor. Asta inseamna ca o adunare adevarata de credinciosi se intrunea in casa lor. Abia catre sfarsitul veacului al
doilea au inceput sa se construiasca edificii special destinate intrunirilor bisericilor. Anterior, cand Priscila si Acuila locuiau la Corint, ei aveau
o alta biserica, in casa lor.

Epenet inseamna ,vrednic de lauda". Fara indoiala acest prim convertit din provincia Ahaia fsi justifica pe deplin numele. Pavel il numeste
Lpreaiubitul meu" .

Proeminenta pe care o ocupa numele femeilor in acest capitol subliniaza larga sfera de utilitate a slujirii lor (versetul 1,3,6,12, etc). Maria s-a
ostenit ca o troiana pentru sfinti.

Nu stim cand au fost Andronic si lunia ,impreuna-detinuti" cu Pavel. Nu putem sti daca termenul ,rudele mele" ar insemna ca erau rude
apropiate ale lui Pavel, sau doar se refera doar la faptul ca erau evrei, ca si Pavel. De asemenea, nu stim daca sintagma: care sunt cu vaza
intre apostoli inseamna ca ei erau respectati de apostoli sau ca ei insisi erau apostoli de marca. Tot ce putem sti este ca ei au devenit crestini
inaintea lui Pavel.

Ampliat, preiubitul de Pavel, este cel cu care facem apoi cunostinta. Daca n-ar fi existat Calvarul, n-am fi avut poate nici o posibilitate sa
aflam despre aceste persoane. Legatura noastra cu Calvarul este, in realitate, singurul lucru care ne distinge pe fiecare dintre noi.

Urban se alege cu titlul de ,impreuna-lucrator cu noi in Cristos" iar Stadie este numit preaiubitul meu. Romani 16 este o miniatura a scenei de
la Scaunul de Judecata al lui Cristos, in cadrul careia se vor acorda elogii pentru toate ocaziile in care am dat dovada de credinciosie pentru
Cristos.

Apele trecuse cu succes printr-o serie de incercari si castigase pecetea de ,slujitor incercat (sau «aprobate) al lui Cristos."
Pavel saluta apoi casa lui Aristobul, prin aceasta intelegandu-se, probabil, sclavii crestini ai acestui nepot al lui Irod cel Mare.
lerodion era probabil si el sclav. Concetatean al lui Pavel, poate a fost singurul sclav evreu din casa lui Aristobul.

Apoi unii din sclavii lui Narcis erau de asemenea credinciosi si Pavel fi cuprinde si pe ei in salutarile sale. Nici cei ce ocupau pozitia cea mai de
jos pe scara sociala nu sunt exclusi de la cele mai alese binecuvantari ale crestinismului. Includerea sclavilor in aceasta lista de nume ne
aminteste ca in Cristos toate distinctiile sociale sunt sterse, pentru ca toti suntem una in El.

Trifena si Trifosa insemnau, dupa cate se pare, ,delicata" si ,luxoasa", dar, in realitate, ele erau lucratoare neobosite, daruite cu totul slujirii
Domnului. Preaiubita Persida era inca una din acele femei de care e atata nevoie in bisericile locale, dar care sunt atat de putin pretuite, pana
cand e prea tarziu, deoarece nu mai sunt printre noi.



Ruf era probabil fiul lui Simon, care a purtat crucea in locul lui Isus (Matei 27:32). El a fost ales in Domnul nu numai cu privire la mantuirea sa,
ci si fata de caracterul lui crestin. Cu alte cuvinte, era un sfant ales. Mama lui Ruf se purtase cu dragoste de mama fata de Pavel si asta i-a
atras titlul de ,mama mea".

Poate ca Asincrit, Flegon, Hermes si Hernia erau activi in biserica ce se aduna in casa unuia dintre credinciosi, cum era aceea a lui Priscila si
Acuila (Romani 16:3,5). Filolog si lulia, Nereu si sora lui, si Olimpa formau probabil nucleul altei biserici ce se strangea in casa unui credincios.

Sarutul sfant era modul plin de afectiune prin care se salutau sfintii pe vremea aceea, ce continud sa fie practicat in unele tari. in cultura
occidentala sarutul a fost in general inlocuit cu strangerea mainii.

Bisericile din Ahaia, unde se afla Pavel cand scria aceste randuri, i s-au alaturat, transmitand salutarile lor.

Apostolul nu-si poate incheia scrisoarea fara un avertisment impotriva invatatorilor fara Dumnezeu, care ar putea sa se strecoare in mijlocul
bisericii. Crestinii trebuie sa fie cu ochii in patru impotriva tuturor oamenilor de teapa acestora, care ar putea sa formeze diverse partide si sa
intinda curse, distrugand credinta celor neveghetori. Prin urmare, trebuie sa ia seama la acest pericol, depistandu-i pe cei ce propaga
fnvataturi contrare invataturii sanatoase pe care si-au insusit-o crestinii, evitandu-i cu desavarsire pe acesti invatatori falsi.

Acesti invatatori falsi nu asculta de Domnul nostru Isus Cristos. Ei asculta doar de poftele lor. Si, din nefericire, reusesc sa-i amageasca pe cei
neveghetori, prin vorbirea lor lingusitoare.

Pavel se bucura de faptul ca ascultarea de Domnul a destinarilor scrisorii sale era binecunoscuta. Totusi el a tinut sa-si exprime dorinta ca ei
sa poata discerne si sa asculte de Tnvatatura buna, nedand nici un raspuns raului.

in felul acesta, Dumnezeul care este izvorul pacii le va da o biruinta grabnica asupra Satanei.
Benedictia caracteristica a apostolului le ureaza sfintilor tot ce le trebuie pentru a-si continua drumul spre slava.

1l cunoastem pe Timotei, fiul lui Pavel in credinta si colaboratorul sau in lucrarea crestina. Nu stim insa nimic despre Luciu, decat c3,
asemenea lui Pavel, avusese parinti evrei. Pe lason se poate sa-I fi cunoscut deja la Fapte 17:5 iar pe Sosipater la Fapte 20:4. Ambii erau
evrei.

Tertiu era cel caruia Pavel i-a dictat aceasta epistola. El si permite sa adauge salutul sdu personal catre cititori.

Exista cel putin patru barbati cu numele de Gaiu(s) in Noul Testament. Cel din versetul 23 este probabil una si aceeasi persoana cu cea de la
1Corinteni 1:14, cunoscuta pentru ospitalitatea sa, nu numai fata de Pavel, ci si fata de toti crestinii care aveau nevoie de ea. Erast era
vistiernicul cetatii Corint. Sa fi fost el oare aceeasi persoana mentionata la Fapte 19:22 si/sau 2Timotei 4:22? Nu putem sti sigur. Cuart este
amintit ca un simplu frate, dar ce onoare este sa fii numit frate! Ce demnitate!

Harul Domnului nostru Isus Cristos sa fie cu voi toti! este benedictia cu care isi incheie de obicei Pavel epistolele. Este identica cu cea din
versetul 20, decat c3 aici se adauga cuvantul toti. in fapt, la majoritatea manuscriselor epistolei cdtre Romani 24 este ultimul verset, iar
doxologia cuprinsa in versetele 25-27 apare dupa capitolul 14. Textul alexandrin (NU) omite versetul 20. Atat benedictia, cat si doxologia sunt
un mod minunat de a incheia cartea. Si ambele se incheie cu Amin.

Epistola se incheie cu o doxologie, adresata lui Dumnezeu, care este in stare sa-i faca pe copiii Sai sa ramana statornici, potrivit cu
evanghelia pe care a vestit-o Pavel si pe care o numeste evanghelia mea. Desigur, nu exista decat o singura cale a mantuirii. Dar aceasta i-a
fost incredintata lui, ca ,apostol al Neamurilor", pe cand Petru a predicat mai cu seama evreilor. Este vestirea publica a mesajului despre Isus
Cristos cu privire la revelatia minunatului adevar tinut ascuns de la intemeierea lumii. O taina in Noul Testament este un adevar ce nu fusese
facut cunoscut pana atunci si un adevar pe care intelectul uman nu I-ar putea descoperi nicidecum, dar care a fost acum facut cunoscut.

Taina anumita despre care se vorbeste aici este adevarul potrivit caruia evreii credinciosi si Neamurile credincioase sunt facuti
co-mostenitori, co-membri ai Trupului lui Cristos si co-partasi ai fagaduintei Sale in Cristos prin evanghelie (Efeseni 3:6).

Aceasta taina a fost acum facuta cunoscuta prin scrierile profetilor - nu ale profetilor din Vechiul Testament, ci ale celor din perioada Noului
Testament. Taina aceasta nu fusese cunoscuta n Scripturile Vechiului Testament, dar a fost descoperita in Scripturile profetice ale Noului

Testament (vezi Efeseni 2:20;3:5).

Este mesajul evangheliei pe care Dumnezeu a poruncit sa fie adusa la cunostinta tuturor natiunilor, pentru ca oamenii sa asculte de credinta
si sa fie mantuiti.

Numai Dumnezeu este sursa si manifestarea intelepciunii pure si Lui 1i apartine slava prin Isus Cristos, Mediatorul nostru, in vecii vecilor!
Asa se termina minunata epistola a lui Pavel! Cat de indatorati suntem Domnului pentru ea! Si ce saraci am fi fara ea! Amin.

clickbible.org


https://www.clickbible.org/post/romani-1617-w-mcdonald/

	Romani - Comentarii W. McDonald

