clickbible.org

Tit - comentarii H. Rossier

Introducere - Tit

S-a spus pe buna dreptate ca prima epistola catre Timotei si epistola catre Tit isi trag caracterul din misiunea cu care apostolul ii insarcinase
pe cei doi delegati si insotitori ai sai in lucrare. Timotei trebuia sa vegheze asupra invataturii sanatoase (1 Timotei 1.3-4), Tit asupra rinduielii
in casa lui Dumnezeu (Tit 1.5).

Avind intentia sa ne ocupam numai de epistola catre Tit, nu ne vom opri la contrastele dintre aceste doua epistole, ci ne vom margini mai
degraba sa prezentam punctele lor de contact, pentru a ajuta, in masura noastra, la explicarea acestui subiect important.

Epistola catre Tit, desi insista mult, ca si prima epistola catre Timotei, asupra invataturii (didaskalia, in limba greaca, in capitolul 1.9;
2.1,3,7-10 si 1 Timotei 1.10; 2.7; 4.6,13,16; 5.17; 6.1,3), opunind-o doctrinei Tnvatatorilor mincinosi, insista totusi mai mult asupra
adevarurilor fundamentale ale crestinismului. Ea scoate in relief roadele acestor adevaruri in viata practica a credinciosilor, astfel incit o
rinduiala frumoasa sa poata caracteriza casa lui Dumnezeu si 0 armonie deplina sa poata exista intre toate madularele ei.

"Invatatura sanatoasa" cuprinde toate principiile divine care ne sint expuse in trei texte esentiale ale aceste epistole. Gasim:
In primul din aceste texte (capitolul 1.1-4), invatatura crestinismului rezumata in marile adevaruri care il caracterizeaza;

- in cel de al doilea (capitolul 2.11-14), ansamblul crestinismului, nu in adevarurile sale caracteristice, ci in realizarea sa practica privitor la
mersul nostru si la comportarea noastra;

- al treilea (capitolul 3.4-7) ne lamureste asupra lucrarii lui Dumnezeu in noi si asupra mijloacelor de care El S-a slujit pentru a ne aduce la El
si a ne dobindi mintuirea.

Vom avea ocazia sa reluam si sa explicam in amanunt toate aceste versete; dar inainte de a incepe se impune o observatie: este foarte
important, in zilele prin care trecem, sa insistam asupra marelui adevar si anume: practica vietii crestine este nedespartita de invatatura
sanatoasa. Intr-adevar, intilnim astazi din ce in ce mai mult pretentia de a-i indruma pe crestini sa producé roade dupa voia lui Dumnezeu, in
ciuda Tnvataturilor nesanatoase care strica sau ruineaza adesea adevarurile cele mai esentiale ale crestinismului. Se discrediteaza Sfinta
Scriptura, singura si infailibila (care nu poate gresi) culegere a acestor adevaruri. Luindu-i vietii crestine baza sa absoluta, care este Cuvintul
inspirat, se uita faptul ca roade nu pot sa fie produse fara pomul care sa le poarte. Socotindu-1 pe omul cazut capabil fara Revelatie de a
produce prin el insusi roade pentru Dumnezeu, se uita ca un pom rau nu va aduce niciodata roade bune. Facind din Cuvintul lui Dumnezeu
numai o calduza dotata cu o moralitate superioard, dar scrisa sub influenta erorilor si a prejudecatilor diversilor sai autori, se uita ca chiar un
pom bun, lipsit de seva care il hraneste, prin jupuirea scoartei lui, este incapabil de a produce o recolta suficientd, sau chiar o recolta
oarecare.

Legatura intima intre invatatura si viata practica se afla la fiecare pas in Scripturi. Psalmul 119 ne arata ca numai prin Cuvintul lui Dumnezeu,
cararea celui drept este trasata si luminata. Fara invatatura Scripturii, credinciosul marturiseste ca a fost ca ,,0 oaie pierduta". Cele doua
epistole catre Timotei sint pline de acest adevar. In 2 Timotei 3.16, Scripturile insuflate de Dumnezeu ne invata si ne mustra cu privire la
dreptatea practica, in toata purtarea noastra. Capitolul 2 din epistola noastra ar fi de ajuns el singur pentru a ne convinge de acest adevar
important. Totusi sa nu uitam ca chiar crestinul, care are o deplina incredere in autoritatea absoluta a Cuvintului scris, vede totdeauna ca
gustul vietii sale practice depinde de masura in care el se hraneste din Scripturi, de masura in care el ramine in contact cu ele si se supune
invataturii lor.

»Pavel, rob al lui Dumnezeu si apostol al lui Isus Hristos, potrivit cu credinta alesilor lui Dumnezeu si cu cunostinta adevarului, care este
potrivit cu evlavia, in nadejdea vietii vesnice, fagaduite mai inainte de vremurile timpului, de Dumnezeu, care nu poate sa minta, ci Si-a
descoperit Cuvintul la timpul potrivit, prin vestirea care mi-a fost incredintata, dupa porunca lui Dumnezeu, Mintuitorul nostru, catre Tit,
adevaratul meu copil, potrivit cu credinta noastra comuna: har si pace de la Dumnezeu Tatal si de la Hristos Isus, Mintuitorul nostru"
(versetele 1-4).

Acesta este primul text esential al epistolei noastre. Cum am spus, aceste patru versete rezuma in citeva cuvinte subiectul inepuizabil al
marilor adevaruri ale crestinismului.

Aflam mai intii ca izvorul acestor binecuvintari se afla in Dumnezeu insusi. El ne este infatisat in primul rind in caracterul Sau absolut, ca
Dumnezeu, apoi ca Dumnezeul Adevarat care nu poate minti, apoi ca Dumnezeul Mintuitor, descoperindu-Se in felul acesta unor fiinte
pierdute; in sfirsit, ca Dumnezeu Tatal, Dumnezeul iubirii. Dar, numai in Isus Hristos, Mintuitorul nostru, avem descoperirea a tot ceea ce
Dumnezeu este pentru noi.

Apostolul Pavel este instrumentul acestei descoperiri. El se intituleaza ,rob al lui Dumnezeu". Acest titlu nu se intfineste decit de doua ori in
epistoie (aici si Tn lacov 1.1) si de citeva ori in Apocalipsa, in timp ce acela de rob al lui Isus Hristos este mai frecvent. A fi rob al lui Dumnezeu
presupune o dependenta absoluta, teama si cutremur in exercitarea functiilor sale, respect pentru fiecare cuvint iesit din gura lui Dumnezeu,
un adinc sentiment al responsabilitatii noastre. in acelasi timp, marele apostol al neamurilor este plasat prin calitatea sa de rob in pozitia cea
mai umila si cea mai de jos. Aceasta atitudine avea sa fie un exemplu pentru Tit, care tocmai era chemat sa ocupe un loc de cinste. Si daca
apostolul insusi avea o pozitie atit de umila si atit de dependenta, cu cit mai mult trebuia sa fie aceasta la ucenicul sau!


https://www.clickbible.org/post/tit-312-15-h-rossier/

Ca rob al lui Dumnezeu, Pavel nu-si apartine lui insusi. Ceea ce Dumnezeu asteapta de la robul Sau este o ascultare fara rezerva, o
credinciosie atentd in a se achita de mesajul pe care Stapinul caruia ii apartine i I-a incredintat. Dar acest mesaj solemn nu are nimic
inspaimintator si nu contine nici o amenintare, caci acela care il duce altora este rob al ,,Dumnezeului Mintuitor".

De aceea Pavel se intituleaza si ,apostol al lui Isus Hristos". Daca Dumenzeu a pus adevarul in miinile sale, Hristos il trimite pentru a-l face
cunoscut si a-l raspindi. Aceasta misiune il plaseaza pe apostolul Pavel intr-o relatie deosebita cu Hristos, ca apostolul Sau, trimis de El pentru
a aduce lumii adevarurile pe care Dumnezeu le avea in vedere din toata vesnicia, adevaruri care erau oferite oamenilor, ca trebuind sa fie
partea lor in virtutea lucrarii lui Hristos. De aceea apostolul Pavel poate spune: ,Isus Hristos, Mintuitorul nostru", deci El este autorul mintuirii,
care facea parte din vesnicie din planurile Dumnezeului iubirii fata de noi. Pavel vorbeste despre aceasta mintuire ca apartinindu-i lui insusi.
El poate sa spuna: Hristos este nu numai Mintuitorul, dar El este al meu si al tuturor acelora care cred in El: Mintuitorul nostru. Mintuirea ne-a
fost dobindit de Isus Hristos. El insusi a devenit rob al lui Dumnezeu pentru a ne-o obtine si slujitor al nostru pentru ca noi s& o folosim dupa
ce El a savirsit-o (Filipeni 2.6-8).

Sa vedem acum in ce consta slujba apostolului:

1. Apostolatul sau nu are nimic comun cu principiile iudaismului. El este in intregime independent de Lege. El este potrivit cu credinta alesilor
lui Dumnezeu.

El nu se adreseaza nici firii, nici vointei omului, ci credintei, in contrast cu Legea. in plus, el exclude in intregime principiul iudaic al unui popor
chemat pe temeiul unei descendente firesti. Fara indoiala, aceasta descendenta era stabilita la origine numai pe credinta lui Avraam, desi
lasa sa dainuie legaturi potrivite cu firea, cu poporul iesit din el. Dar acest popor in firea lui pacatoasa, chemat sa se supuna Legii, a pierdut
prin neascultarea sa orice drept de a fi recunoscut ca poporul lui Dumnezeu si nu va gasi din nou mai tirziu acest titlu, decit pe temeiul
credintei alesilor, ca si noi.

Apostolatul lui Pavel se adresa credintei individuale si nu a unui popor privilegiat, iesit dintr-o descendenta paminteasca. Aceia care primeau
aceasta credinta erau alesi ai lui Dumnezeu, pe care El ii avea in vedere din toata vesnicia ca sa fie ai Lui si care, mintuiti prin credinta,
constituiau de acum fnainte, prin stringerea lor laolalta, un popor ceresc.

Aceste doua lucruri, credinta si alegerea, caracterizeaza, intr-un chip absolut crestinismul, in contrast cu iudaismul. Si una si alta depind in
intregime de har, si nu de lege".

2. Al doilea subiect al apostolatului lui Pavel era ,,cunostinta adevarului care este potrivit cu evlavia."

Adevarul, adevarul in intregime, 1l dadea el ca sa fie cunoscut, nimic mai putin decit aceasta. Ce este deci adevarul? El este, asa cum am
aratat in alta parte, deplina descoperire a ceea ce Dumnezeu este (a firii Sale), a ceea ce El spune (a Cuvintului Sau) si a ceea ce El gindeste
(a Duhului Sau), cu alte cuvinte, descoperirea Tatalui, a Fiului si a Duhului Sfint.

Ceea ce Dumnezeu este ne este descoperit in Hristos, in care locuieste trupeste toatd plindtatea Dumnezeirii (Coloseni 2.9). in Hristos noi il
cunoastem pe Dumnezeu ca Acela care este lumina si care este iubire.

Adevarul este dupa aceea ceea ce Dumnezeu spune, adica este Cuvintul Sau. ,,Cuvintul Tau" zice Isus ,este adevarul" (loan 17.17). Acest
Cuvint ne este adus de Hristos. El este deci totodatd ceea ce Dumnezeu este si ceea ce Dumnezeu spune. in Evanghelia lui loan, care I
infatiseaza ca ,Fiul lui Dumnezeu", El spune continuu: ,Eu sint". Cind iudeii il intreaba: , Cine esti Tu?" El le raspunde: ,Ceea ce de la inceput
va spun ca sint" (loan 8.25). Identificarea absoluta in Hristos ale acestor doua laturi ale adevarului: ceea ce Dumnezeu este si ceea ce El
spune, firea Sa si Cuvintul Sau, ne sint infatisate in acest verset. Dumnezeu ne-a vorbit in Hristos (,,in Fiul"), in contrast cu felul fragmentar in
care El vorbise altadata prin proroci (Evrei 1.1), prezentind prin ei o parte a adevarului, in timp ce in Hristos, care este Cuvintul, Dumnezeu
prezinta acum adevarul in totalitatea sa. Crestinismul este suprema si singura expresie completa a adevarului, pentru ca adevarul ne
vorbeste aici (in crestinism) ,,in Fiul". Adevarul a venit prin El, nu prin Moise, pentru ca el a venit intr-o Persoana care este Adevarul insusi,
asa cum Cuvintul ni-l descopera.

Apoi adevarul este gindul lui Dumnezeu asupra tuturor lucrurilor. Acest gind este Tn Hristos, si Duhul da marturie despre el, caci ,,Duhul este
adevarul" (1 loan 5.6). El da marturie ca viata vesnica este in Hristos si ne este dobindita prin jertfa Sa. Adevarul gaseste deci desavirsita sa
expresie in Hristos, caci El Insusi este adevérul: ,Eu sint Adevarul" (loan 14.6).

Sub legamintul legii, Dumnezeu nu a descoperit tot gindul Sau. El nu S-a facut cunoscut ca Dumnezeul iubirii: cel mult, descoperirea pe care
Domnul a dat-o cu privire la El insusi, sub lege, a fost insotitd de proclamarea indurarii Sale (Exod 34.6). Sub lege, Dumnezeu nu a descoperit
nici ca omul este pierdut, caci legea presupunea posibilitatea pentru om de a obtine viata, ascultind de poruncile lui Dumnezeu. Domnul nu a
descoperit in lege nici gindul Sau asupra lumii, caci sub lege lumea nu era inca infatisata ca definitiv inrobita de Satan si condamnata - nici
asupra cerului, cici omul, fiind pacatos, avea cerul inchis si legea nu putea sa-i promitd decit o binecuvintare paminteascd. Dumnezeu insusi,
nici El nu era aratat sub lege si raminea ascuns intr-un adinc necunoscut, indaratul perdelei. Nici nu era vorba, sub lege, de o jertfa care sa fi
putut ridica pacatele si sa Tmpace, odata pentru totdeuna, pe pacatos cu Dumnezeu.

in rezumat, adevarul era cunoscutd sub lege, numai intr-o mésura partiala. in plindtatea ei, aceastd cunoastere apartine in mod exclusiv
crestinismului.

Dar sa notam aici un al doilea punct: Aceasta cunoastere a adevarului este potrivita cu evlavia. Evlavia este mentinerea relatiilor obisnuite
intre sufletul nostru si Dumnezeu, mentinere scoasa din cunoasterea adevarului. ,Taina evlaviei" in 1 Timotei 3.16 nu este altceva; este
secretul prin care evlavia este produsa, prin care sufletul este adus in starea de a se bucura de legaturile sale cu Dumnezeu si este mentinut
aici. Adevarul, cum am vazut, se rezuma in intregime intr-o singura Persoana, Isus, Dumnezeu aratat in trup. El singur ne-a facut sa
cunoastem pe Dumnezeu si ne-a pus in legatura cu El. De aceea ,taina evlaviei care este mare" se rezuma in cunoasterea lui Hristos singur:
,Dumnezeu a fost aratat in trup, a fost indreptatit in Duh, a fost vazut de ingeri, a fost vestit printre neamuri, a fost crezut in lume, a fost



inaltat in slava" (1 Timotei 3.16).

Cunoasterea adevarului, daca n-ar avea evlavia drept rezultat, I-ar duce pe om la condamnarea sa vesnica, caci ea nu l-ar pune niciodata in
legatura cu Dumnezeu: In loc de a avea adevarul care este potrivit cu evalvia, se poate sa-l ai si sa traiesti in nelegiuire (Romani 1.18); si
omul care cunoaste adevarul in felul acesta va fi obiectul miniei lui Dumnezeu, in loc de a fi obiectul favorii Sale.

3. Apostolatul incredintat lui Pavel avea drept baza nadejdea vietii vesnice. Aceasta ndadejde este o siguranta care nu are nimic vag, nici
nesigur, ca nadejdea omeneasca, caci ea apartine credintei. Viata vesnica a fost fagaduita de Dumnezeu insusi, mai Thainte de vremurile
timpului; si cum ar putea Dumnezeu sa minta? El a spus: ,,Eu am vestit de la inceput ce are sa se intimple si cu mult inainte ce nu este inca
fmplinit. Eu zic: ,Hot&ririle Mele vor rémine in picioare si Imi voi aduce la indeplinire toats plidcerea Mea" (Isaia 46.10). ,Alesii lui Dumnezeu"
au deja acum aceasta viata, prin credinta intr-un Hristos care a murit (loan 6.54). ,El este Dumnezeul adevarat si viata vesnica." (1 loan
5.20). Oricine crede in El are aceastd viata, nu viata omeneasca pieritoare, ci o viata spirituala fara sfirsit, viata lui Dumnezeu insusi, o viata
in stare sa-L cunoasca pe Dumnezeu, sa se bucure de El, sa aiba partasie cu Tatal si cu Fiul Sau Isus Hristos. Aceasta este ,viata vesnica".
Fara indoiald, atita timp cit crestinul va fi pe pamint, se va bucura si se va folosi de aceasta viata intr-un chip imperfect; dar in curind, in
slava, noi vom pricepe toats valoarea acestei vieti, cind 1l vom vedea pe El, viata noastra si vom fi asemenea Lui; cind vom cunoaste cum am
fost cunoscuti; cind ne vom bucura de desfatarile nespuse ale unei partasii desavirsite si neintrerupte cu El, tinta nadejdii noastre.

Aceasta este invatatura crestind, esenta chiar a crestinismului. Cu siguranta, noi putem izbucni in cuvinte impreuna cu apostolul: , 0, adincul
bogatiei, intelepciunii si stiintei lui Dumnezeu!" Da, ce bogatii nemarginite! Ce tinta! Ce siguranta! Ce bucurie! Ce fericire si ce pace in
legaturile noastre cu Dumnezeu! Ce bucurie desavirsita in partasia Sa! Ce siguranta pentru viitor! Exista cunoastere care sa poata fi
comparata cu aceea pe care Evanghelia ne-o aduce?

4. Dumnezeu Si-a descoperit la vremea Lui Cuvintul S&u. in contrast cu ,vremurile timpului" existad ,timpul potrivit". Este timpul in care
sintem; este ziua de astazi, in care Dumnezeu a manifestat din plin tot sfatul harului Sau, despre care am vorbit. Acest ,timp potrivit" a fost
hotarit de Dumnezeu mai dinainte; el a aparut insa acum. El a fost inaugurat printr-un fapt unic in istorie si a carui valoare va umple si
vesnicia: este vorba de crucea lui Hristos si de invierea Fiului lui Dumnezeu din morti. Acolo tot sfatul lui Dumnezeu fata de noi a fost din plin
aratat. Valul care ne despartea de Dumnezeu este sfisiat, intrarea naintea Lui este deschisa in plina lumind, legatura cu El, ca Tata al nostru,
este stabilita pentru totdeauna, mostenirea este vestita ca parte a noastra cu Hristos in slava - si toate acestea prin El si in El.

Nimic asemanator nu a fost vestit nici cunoscut mai fnainte. Cuvintul Dumnezeului care nu poate minti este acum aratat. Gindurile vesnice
ale lui Dumnezeu existau pina atunci in taina sfaturilor Sale; ele sint acum cunoscute si vestirea acestui Cuvint a fost incredintata lui Pavel.
Ce mare insemnatate avea deci apostolatul sau! De atunci Cuvintul lui Dumnezeu este complet (Coloseni 1.25). Propovaduirea sa era o
porunca si noi stim cum apostolul a ascultat de ea. Dar aceasta porunca nu avea nici o asemanare cu legea, caci nu Domnul (lehova),
Dumnezeul din Sinai, ci Dumnezeul Mintuitor Se descoperea la timpul potrivit in Cuvintul a carui propovaduire era incredintata apostolului.
Pavel adreseaza epistola sa lui Tit (versetul 4). Acesta era adevaratul copil al apostolului. El a fost nascut potrivit cu adevarul si a primit pe
acesta din urma pe acelasi temei ca si parintele sau duhovnicesc, pe temeiul credintei.

Aceasta credinta era comuna lui Pavel si lui Tit (iudeului si paginului), dar Pavel a fost instrumentul pentru a o comunica acestuia din urma.

Dumnezeu Tatal si Hristos Isus Mintuitorul nostru, iubirea divina si harul divin se unesc pentru a aduce lui Tit un mesaj fericit de har si de
pace ca binecuvintari actuale, care erau partea sa, ca si aceea a apostolului care avea acelasi Mintuitor ca si ucenicul sau.

»Pentru aceasta te-am lasat in Creta, ca sa pui in randuiald ce mai ramine de rinduit si sa asezi batrini in fiecare cetate, dupa cum ti-am
poruncit: daca este cineva fara vina, sot al unei singure sotii, avind copii credinciosi care sa nu fie invinuiti de destrabalare sau neascultare.
Caci supraveghetorul, ca econom al lui Dumnezeu, trebuie sa fie fara vina, sa nu fie incapatinat, nici minios, nici dedat la vin, nici bataus, nici
lacom de cistig urit, ci sa fie primitor de oaspeti, iubitor de bine, cumpatat, drept, sfint, infrinat, sa se tina de Cuvintul adevarat, care este
potrivit cu invatatura, ca sa fie in stare atit sa incurajeze cu invatatura sanatoasa, cit si sa infrunte pe cei care vorbesc impotriva" (versetele
5-9).

Am vazut care sint bazele crestinismului: credinta alesilor, adevarul potrivit cu evlavia, viata vesnica, Cuvintul lui Dumnezeu si, in sfirsit,
propovaduirea care scoate din Cuvint aceste lucruri. Toate aceste subiecte sint cuprinse in ceea ce este numit ,invatatura sanatoasa" sau:
Jinvatatura sfinta".

Versetele 5-9 pe care le-am citat trateaza despre buna rinduiald in Adunare, dar buna rinduiala nu poate avea loc fara invatatura sanatoasa.
Asupra acestui adevar am atras atentia la inceputul acestei scrieri.

Aceasta invatatura este incredintata tuturor acelora carora Dumnezeu le-a dat o raspundere speciala in adunare: lui Tit mai intii (2.1),
batrinilor (1.9), femeilor in virsta, intr-o masura, este adevarat, foarte limitata (2.3), tinerilor (2.6-7). in sfirsit, invatatura are modelul ei
desavirsit in invatatura harului care a fost aratat in Isus (2.11-12).

Slujba Tncredintata lui Tit consta Tn a stabili, a reglementa si a mentine buna rinduiald in adunarile lui Dumnezeu din Creta, in timp ce slujba
incredintata lui Timotei in adunarea din Efes consta in a veghea intr-un chip special asupra fnvataturii, pentru ca ea sa nu fie falsificata.
Slujba incredintata apostolului Pavel era nespus mai intinsa decit aceea a delegatilor sai: el avea administrarea tainei lui Hristos in aceasta
lume (Efeseni 3.2,9; 1.10; 1 Corinteni 9.17), a tainei ascunse din veacuri si din generatii, dar descoperita acum prin Duhul. Aceasta taina era
unirea intr-un singur trup a Adunarii cu Hristos. Pavel trebuia sa aduca la cunostinta adunarii, pozitia si chemarea ei, iar administrarea acestei
taine era nedespartita de o munca neincetata si de o supraveghere continua, caci apostolul dorea sa infatiseze lui Hristos pe Mireasa Sa ca
pe o ,fecioara curata". Cit despre Tit, era vorba mai degraba, dar nu in mod exclusiv, de a mentine ordinea exterioara in relatiile individuale
ale crestinilor intre ei. In aceast& privinta, ramineau mai multe lucruri de pus in rinduiala, intre altele de a aseza sau a rindui batrini in
adunare. Problema batrinilor, ridicata de atitea ori de aceia care apara clerul in bisericile protestante si lamurita Tn lumina Cuvintului, pare de
acum reglementata pentru oricine este supus autoritatii Scripturii, Incit ar fi inutil sa facem o noua expunere a ei; de aceea ne vom margini sa
0 rezumam.



Batrinii, nume identic cu acela de episcopi sau supraveghetori, sint cu grija deosebiti de darurile Duhului sau de darurile acordate de Hristos
Cel slavit, Bisericii Sale. Identificarea acestor daruri cu sarcinile de episcopi (sau supraveghetori) si de diaconi (sau slujitori) este un semn al
ruinei Bisericii si a caracterizat-o foarte repede, dupa parasirea dragostei dintii. Batrinii, ca si diaconii, sint sarcini locale (adica nu depasesc
marginile unei adunari locale). Aceste sarcini existau, nu oficial, totusi tot atit de real, in adunarile iesite din iudaism, in timp ce ele erau
asezate in adunarile neamurilor de catre apostol sau de catre delegatii sai. S-ar putea sa fi fost mai multi delegati, dar numai doi dintre acesti
delegati, Timotei si Tit sint mentionati in epistole ca trimisi de apostolul Pavel. in orice caz, noi nu sintem autorizati s& recunoastem decit pe
aceia care sint mentionati in Cuvint. Tit este delegatul (trimisul) de care se ocupa epistola noastra.

Darurile vor exista pina la sfirsit (Efeseni 4.11-14). Niciodata nu este spus acest lucru despre sarcini. Absenta lor actuald (caci noi nu
recunoastem n nici un fel niste batrini asezati in contradictie cu Cuvintul lui Dumnezeu) este o dovada tot atit de clara a ruinei Bisericii, ca si
instituirea lor fara aprobarea (confirmarea) Scripturilor. Unde se afla, intr-adevar, acum, autoritatea pentru a-i rindui? Fara indoiala, Domnul
pune pe inima alor Sai, acolo unde ei sint adunati dupa Cuvintul Sau, de a satisface nevoia de supraveghere care "se face simtita in mijlocul
adunarilor, dar orice asezare sau ordinare de batrini, in alt fel decit aceea care este invatata de Cuvint, este in contradictie cu gindul Duhului
lui Dumnezeu. Crestinii supusi Cuvintului se vor margini cu strictete asupra acestui punct, ca si asupra oricarui altuia, la invatatura pe care
Cuvintul ne-o da. Darul si sarcina locala pot exista la acelasi individ, dar ele nu sint niciodata confundate in Scriptura.

intr-un fel sau in altul toti batrinii erau datori s& pasca turma, dar existau batrini care nu vesteau Cuvintul. in afara de functiile lor care
constau in supravegherea turmei si in purtarea de grija a nevoilor ei, batrinii trebuiau sa fie in stare sa invete, sa tina dreptarul invataturilor
sanatoase, sa indemne potrivit cu Cuvintul si sa combata pe cei care se impotrivesc; dar vestirea Cuvintului si invatatura nu erau neaparat
obligatorii pentru slujba lor. Vezi 1 Timotei 5.17, unde este spus: ,mai ales cei care lucreaza in Cuvint si in invatatura".

Gasim, deci, in versetele 6-9, calitatile cerute de la batrini pentru ca Tit sa fi putut sa-i rinduiasca. Este vorba in primul rind (versetul 6) de
calitatile pe care le vom numi exterioare, pentru ca ele pot fi controlate de toti. Ele se arata, la batrin, in conduita casei sale si in viata familiei
sale. Trebuia ca in aceasta privinta, batrinul sa fie fara cusur.

Cum ar fi putut sa mustre pe ceilalti, daca el insusi ar fi meritat mustrari? El trebuia sa fie casatorit si nu putea sa aiba doua sotii, lucru care
nu era potrivit cu ordinea divina asezata la creatie; dar, lucru obisnuit printre neamuri si la iudei, care Iasau pe o femeie pentru ca nu le
placea, pentru a lua o alta. Batrinul trebuia sa cirmuiasca dupa Cuvintul lui Dumnezeu propria sa familie (pentru a fi batrin era necesar ca el
sa fi avut copii); altfel, cum putea sa-i fie incredintata cirmuirea adunarii? Copiii lui trebuiau sa fie credinciosi. Credinciosia presupune
intoarcerea la Dumnezeu, credinta, evlavia. Copiii lui trebuiau sa nu fie acuzati de destrabalare, adica de purtare imorala. Asa a fost altadata
cazul fiilor lui Eli. Ei au fost o cursa pentru tatal lor, care nu i-a pedepsit, ,ci i-a cinstit mai mult decit pe Domnul". De aceea desfriul lor a atras
0 judecata aspra asupra lor si asupra tatalui lor. Copiii batrinului nu trebuiau sa-si atraga reprosul de nesupunere, nerecunoscind autoritatea
tatalui lor asupra lor. Dupa aceste trasaturi lumea putea sa afle ca o rinduiala potrivita cu voia lui Dumnezeu era mentinuta in familia
batrinului.

Versetul 7 ni-l infatiseaza pe batrin in ce priveste calitatile sale launtrice si personale. Daca trebuia sa fie fara vina in viata sa de familie, el
trebuia sa fie de asemenea fara vina ca econom al lui Dumnezeu. El nu era raspunzator nici fata de apostolul care poruncise asezarea lui, nici
fata de Tit care il asezase, ci fata de Dumnezeu, care fi incredintase administrarea casei Sale. Gasim deci aici trei momente in administrare:
mai intii apostolul, apoi Tit, delegatul lui, apoi batrinul, dar toti aveau raspunderea lor numai fata de Dumnezeu. Cit de important este ca
lucrul acesta sa fie respectat!

Oricare ar fi sarcina pe care Dumnezeu ne-a incredintat-o, fata de El trebuie sa raspundem. Sarcinile, cum am vazut, sint foarte diferite; un
batrin nu putea sa o incalce pe aceea a lui Tit, nici Tit pe aceea a apostolului. Facind astfel, unul sau altul ar fi facut dovada de o infumurare
si de o independenta din cele mai vinovate, care ar fi adus o dezordine totala in aceste sarcini diferite. Dar nu raminea mai putin adevarat ca
responsabilitatea fiecaruia - aici aceea a batrinului - era completa si cu nimic micsorata fata de Dumnezeu, pentru ca el se afla intr-o pozitie
subordonata. Aici, aceasta slujire era exterioara, fara indoiala, dar nu este nimic indiferent cind este vorba de casa lui Dumnezeu.

Cit despre calitatile personale necesare batrinului, apostolul subliniaza mai intii cinci calitati cu aspect negativ, care nu trebuie sa se
manifeste in viata lui.

1. ,nu incapatinat". Si deseori se arata incapatinarea la copiii lui Dumnezeu! Nu reusesti niciodata sa-i faci pe unii sa-si schimbe parerea lor
proprie.

Acest defect ascunde multda multumire de sine, indaratnicie si in fond mult egoism si orgoliu cu o vointa proprie care nu vrea sa se supuna
gindurilor celorlalti, uitind ca este scris: ,,Supuneti-va unii altora in frica lui Hristos" (Efeseni 5.21). El singur, acest defect 1l face pe un crestin
incapabil de a fi supraveghetor, adica de a cirmui cu intelepciune casa lui Dumnezeu; de aceea el vine (acest defect) pe primul loc pe lista
defectelor care il descalifica pe batrin. O slujire nu merge fara lepadare de sine.

2. ,nu minios". Un om minios nu are stapinire de sine inteleapta si linistita; si atunci cum 1i va cirmui el pe ceilalti?

3. ,nu dedat la vin". Nu este vorba aici de un betiv, despre care este spus ca nu va mosteni imparatia lui Dumnezeu, ci de un obicei de
necumpatare care se asociaza cu minia si este adesea cauza ei, dupa cum

4. ,batdus" este urmarea miniei.

5. ,nici lacom de cistig rusinos". Aici, rusinea nu consta in exclusivitate in iubirea de bani, poftd nedemna unui batrin (1 Timotei 3.3), ci in
iubirea de cistig, la care duce iubirea de bani. Acest cistig este semnalat pe buna dreptate ca rusinos, pentru niste slujbe sfinte care n-ar
trebui sa aiba drept motiv decit un devotament in intregime dezinteresat pentru casa lui Dumnezeu.

Este spus de asemenea despre diaconi sau slujitori in 1 Timotei 3.8: ,,Nu bautori de mult vin, nu lacomi de cistig rusinos". Aceeasi expresie
este intrebuintata in 1 Petru 5.2 cu privire la batrini: ,Pastoriti... nu fiind constrinsi, ci de bunavoie; nu pentru un cistig rusinos, ci cu draga



inima". Era rusinos sa Indeplinesti sarcina ta de supraveghetor cu scopul de a scoate din ea un folos banesc. lubirea de bani este o cursa
ingrozitoare si ea te impinge sa primesti un cistig din orice mina si din orice sursa.

in versetul 8 gasim sapte calitati pozitive ale batrinului. inainte de a le enumera, sa remarcdm ca in 1 Timotei 3.2-4 paisprezece calitati sint
cerute de la batrini, amestecate, este adevarat, cu calitati negative. Lista este deci mai completa ca aici (de doua ori completa, pentru a
spune altfel), numarul 7 avind un rol imens in Cuvintul lui Dumnezeu din punct de vedere moral si chiar, cum au remarcat unii, in structura
pur exterioara a Scripturii Sfinte. Sapte este numérul complet, numarul plintatii in legitura cu cirmuirea divina. in plus, in epistola catre
Timotei, demnitatea sarcinei batrinilor este ridicata prin numarul 14, fata de functiile diaconilor si a diaconitelor care nu cuprind decit
numarul 7.

Sa revenim acum la calitatile pozitive ale batrinului, care sint enumerate in capitolul nostru.

1. ,primitor de oaspeti." Ospitalitatea nu poate niciodats sa se impace cu lacomia de cistig si zgircenia. in Evrei 13.2, aceastd ospitalitate
este recomandata tuturor sfintilor (,,caci unii prin ea au gazduit fara sa stie pe ingeri") deoarece ea a avut uneori drept consecinta faptul de a
gazdui mesageri divini aducatori de binecuvintari speciale. Aici, supraveghetorul nu trebuie sa caute nici comoditatea, nici sa se teama de
deranjarea obiceiurilor sale. Casa lui trebuie sa fie deschisa pentru toti; el trebuie sa fie primitor in acest cerc mic, care este modelul marelui
domeniu al casei lui Dumnezeu, pe care batrinul o cirmuieste local.

2. .iubitor de bine". Aceasta este mai mult decit ,a uri rdul". in cazul de pe urma, raul ocupa gindurile in vederea despartirii de el; in primul
caz, binele ocupa gindurile pentru ca sa se bucure de el. Urmarea imediata este ca se ataseaza de oamenii de bine si ca are partasie cu ei.

3 si 4. ,cumpatat (discret), drept". Un om intelept si drept este discret, ponderat, nu se lasa in voia primei impresii si a primei reactii si stie sa
cintareasca drept imprejurarile in care se gasesc ceilalti.

5. .sfint". A fi pios inseamna a fi sfint in purtare si placut lui Dumnezeu in cdi; a duce o viata al carei centru este Dumnezeu, o viata
disciplinata si hranita de El.

6. ,infrinat". in felul acesta, patimile carnii nu au ocazia de a se arata si poftele firesti sint indbusite.

7. ,sa se tina de Cuvintul adevarat, care este potrivit cu invatatura". Datoria batrinului era de a fi temeinic alipit de Cuvint si de a-l tine sus. El
este cuvintul adevarat, potrivit cu invatatura apostolilor, cuvint sigur, care nu insald, pe care poti sa contezi, pentru ca el este Cuvintul lui
Dumnezeu. Dar batrinul nu putea fi la origine ,,acela care invata"; el insusi era instruit de invatatura incredintata apostolilor, de cuvintele
sanatoase pe care ei erau fnsarcinati sa le comunice; si aceste cuvinte nu erau altceva decit cuvintele lui Dumnezeu puse in gura apostolilor,
de aceea batrinul trebuia sa le tina cu tarie.

Invatatura nu era deci alta decit deplina sigurantd a Cuvintului. Si Cuvintul, invatatura care il prezenta, nu invatitura care provenea din el -
era vorba de a tine cu tarie.

Aceasta atasare de Cuvint il facea pe batrin in stare, atit de a-i indemna pe credinciosi in invatatura sanatoasa, cit si de a infrunta pe
potrivnici (aceia care se impotrivesc invataturii crestine). Capacitatea dobindita prin iubirea pentru Cuvintul lui Dumnezeu era unul din
lucrurile necesare batrinului. Cind este vorba de a mentine ordinea in casa lui Dumezeu, calitatile morale si de purtare personald nu sint
suficiente. Fara indoiala, daca ele ar fi absente, el nu ar avea nici o autoritate morala pentru cirmuire, dar, de fapt, nici un fel de slujire nu
este posibila daca ea nu are Cuvintul drept baza si drept regula.

Aceste lucruri nu erau cerute de la diaconi in 1 Timotei 3.8-10, sub rezerva ca ei aveau sa ,pastreze taina credintei intr-o constiinta curata."
Chiar in acest capitol se afla doua taine, aceea a credintei si aceea a evlaviei. ,Taina credintei" este ansamblul adevarurilor, descoperite
acum, care apartin credintei. Trebuia deci, pentru simpla slujba a unui diacon, o cunoastere intima a marilor linii ale Cuvintului, linii care
trebuiau sa fi atins cugetul pentru a fi pastrate in el. Aceasta dadea o mireasma deosebita celei mai umile slujbe, ca cea de a sluji la mese,
dar aceasta il pregatea pe diacon sa fie ,plin de har si de putere", ca Stefan, cind era chemat sa dea o marturie publica inaintea lumii.

Responsabilitatea batrinului este mult mai intinsa decit aceea a diaconilor sau slujitorilor care, de altfel, nu sint in vedere in epistola catre Tit;
si acest lucru este foate explicabil, deoarece adunarea fi alegea pe diaconi, insa erau rinduiti de catre apostoli pentu o slujba anumita
(Faptele Apostolilor 6.35).

Pentru a supraveghea sau a mentine ordinea trebuie adesea sa poti sa indemni sau sa combati pe cei care se impotrivesc. Temeiul
indemnului insusi este invatatura sanatoasa si noi avem aici ocazia de a constata ceea ce spuneam la inceput, ca sfintenia practica si o
umblare dreapta si evlavioasa sint de nedespartit de invatatura sanatoasa. De asemenea, prin ea, cei indaratnici pot sa fie redusi la tacere si
impiedicati de a contamina adunarea, prin impotrivirea lor fata de adevar.

Se vede deci ce importanta este legata de functia de supraveghetor, chiar daca sfera exercitarii sale este limitata la adunarea locala. Acesta
sarcina trebuie sa fie prin urmare adaptata la imprejurarile locale ale adunarii in care ea se exercita. Asa era, cum vom vedea, in adunarile
din Creta. De aceea si calitatile cerute de la batrini nu erau absolut aceleasi cind era vorba de adunarea din Efes in prima epistola catre
Timotei. Batrinii nu erau daruri ale Duhului Sfint caracterizate prin universalitatea actiunii lor, ci activitatea lor obisnuita era rezultatul practic
al unei vieti sfinte, evlavioase, devotate, temeinic alipita de Cuvint. Totusi sarcina de batrin nu excludea mai mult darul, ca aceea de diacon.
Aceasta vedem cu ocazia minunatei predici a lui Stefan in Faptele Apostolilor capitolul 7. Aceasta gasim si in 1 Timotei 5.17. Se vede in acest
text ca nu toti batrinii lucrau ,in cuvint si in Tnvatatura". Lucrarea lor in acest domeniu este semnalata ca o exceptie rara si vrednica de o
dubla cinste, referitor la ajutorul de orice natura ar fi fost, care trebuia sa le fie dat.

Versetele 10 si 11 descriu pe contrazicatorii din versetul 9, o adevarata plaga a adunarilor din Creta. Ei au trei caractere:

1. ,nesupusi". Nesuferind vreo autoritate asezata peste ei, se impotrivesc si se ridica impotriva oricarei supravegheri instituite de Dumnezeu
pentru a mentine ordinea in casa Sa;



2. ,flecari" (care vorbesc fara folos). Este de ajuns adesea o anumita limbutie care mascheaza si ascunde nulitatea duhovniceasca si morala a
acestor oameni, pentru a atrage crestini nestiutori, usuratici sau lumesti, incapabili din aceasta cauza de a deosebi scopul acestor oratori.

3. ,amagitori". Ei sint in realitate unelte ale Satanei, inselatorul prin excelenta, si instrumente ale dusmanului pentru a ruina si a distruge
lucrarea lui Dumnezeu. Acesti agenti se recrutau mai ales printre cei care erau taiati imprejur. Nimic nu amageste mai mult lumea religioasa
decit un sistem legal bazat pe capacitatea omului pentru a face binele. invatatura despre incapacitatea absolutd a omului pacatos nu poate
conveni acestor impotrivitori. Trebuie sa li se inchida gura, sa nu se permita ca ei sa atace si sa distruga invatatura despre har si despre
credinta in adunare. Actiunea lor indrumeaza gresit case intregi. Se stie cit de periculoasa este autoritatea capului familiei cind el insusi se
lasa tirit si cedeaza, in loc de a se impotrivi invatatorilor mincinosi si razvratiti. S-au vazut familii intregi parasind in grup Tnvatatura sanatoasa
din Adunarea lui Dumnezeu, pentru a se intoarce la Tnvatatura legii, devenind astfel autori ai ruinei, in loc de a contribui la zidirea trupului lui
Hristos.

Acesti oameni invatau ceea ce nu trebuie, in opozitie cu ,invatatura sanatoasa" a batrinilor si cu aceea a lui Tit insusi, care este indemnat
(2.1) sa vorbeasca lucruri care se potrivesc cu invatatura sanatoasa. Ceea ce nu trebuie era ceea ce vatama negresit sanatatii morale a
crestinilor si 1i abatea de la Hristos si de la adevar. Dar trebuia sa deosebeasca motivele lor; ei invatau pentru un cistig rusinos. lata pentru ce
era atit de necesar de a le opune batrini, alesi dupa voia lui Dumnezeu si care nu erau lacomi de cistig rusinos (versetul 7).

Acesti oameni stiau ca marfa lor amestecata va fi pe gustul multora; ei scoteau din aceasta folos pentru ei insisi, ori din ce parte le-ar fi venit
banii pe care ii rivneau. Avraam ar fi facut un cistig rusinos daca ar fi acceptat darurile imparatului Sodomei, Petru de asemenea daca ar fi
primit banii de la Simon magul. Acesti flecari, si printre ei membri ai poporului iudeu, erau cretani de origine. Cretanii aveau si ei, ca alte
neamuri, propriul lor proroc, poet si moralist, care in lucrarile sale arata un dispret profund pentru concetatenii lui. Aceasta se intimpla de
obicei in lume moralistilor clarvazatori care si-au propus drept sarcina sa cunoasca oamenii. La urma urmei, ei i stimeaza foarte putin, dar nu
merg niciodata pina la dispretul de ei insisi, deoarece nu s-au aflat niciodata inaintea lui Dumnezeu pentru a spune ca lov: , Mi-e scirba de
mine." Epimenide, filozif si om de stat, propriul lor proroc, in singurul fragment care, sub rezerva greselii, ne-a ramas de la el, ii judeca astfel
pe concetatenii sai, cu 600 de ani inainte de Hristos: ,Cretanii sint totdeauna niste mincionsi, niste fiare salbatice, niste pintece lenese."
Minciuna, rautatea bestiala si lacomia (la mincare), pofte care cauta sa se satisfaca fara munca si fara oboseald, acesta era portretul
cretanilor.

Aceasta marturie este adevarata, zice apostolul. Cu privire la judecata asupra concetatenilor sdi, acest om a vorbit potrivit cu adevarul lui
Dumnezeu, ,el avea adevarul" (Romani 1.18): el era un martor, recunoscut de Dumnezeu, al stricaciunii cretanilor. Ce avea el de facut fata
de acesti oameni? ,Mustra-i aspru", zice apostolul, credinciosului sau delegat. Noi gasim acelasi cuvint grec in 2 Corinteni 13.10, unde
apostolul Pavel vorbeste de a se folosi de ,,asprime" potrivit cu autoritatea pe care Domnul i-a dat-o pentru zidire, iar nu pentru darimare. Era
vorba deci de a se folosi fata de ,,amagitori" o severitate cu autoritate, functie care nu era incredintata batrinilor, ci lui Tit, desemnat de
apostol, care el Tnsusi a primit direct aceasta autoritate de la Domnul. Pavel de asemenea a facut de mai multe ori lucrul acesta, chiar fata de
Petru, cind credinta era in primejdie si Tnvatatura sanatoasa in pericol. Dar chiar mustrarea adresata acestor flecari ingimfati si amagitori
avea iubirea drept motiv. Scopul ei nu era de a-i da afara pe acesti oameni stinjenitori si periculosi, ci de a-i face sa fie sanatosi in credinta.
Trebuia aceasta desfasurare de autoritate spirituala pentru a-i face sa recunoasca adevarurile primite prin credinta. Este de la sine inteles ca
aceasta autoritate se exercita prin folosirea Cuvintului, in puterea Duhului.

Versetul 14: ,, 53 nu-si indrepte mintea spre basme." ,,Basmele" sint metionate in prima epistola catre Timotei (1.4), unde sint deosebite de
insirarile de ,genealogii fara sfirsit", desi sint asociate cu ele Tn acest verset. Aceste ,,genealogii" nu au, cum am fi inclinati sa presupunem,
nici o legatura cu genealogiile Vechiului Testament, ci sint un amestec de crestinism cu speculatii evreiesti spiritiste si filozofice adoptate
dupa aceea de paginism. Basmele evreiesti aratate in 1 Timotei 4.7 ca ,basme lumesti si babesti" sint produsul imaginatiei orientale care se
indeletniceste cu Scripturile si care, sub pretextul de a impodobi adevarul, ii strica frumusetea si-l nimiceste chiar. Apostolul Petru le numeste
,basme mestesugit alcatuite" (2 Petru 1.16).

Basmele evreiesti sint deosebite, in pasajul nostru, de ,poruncile date de oameni", cu toate ca si unele si celelalte provin de la cei ,taiati
imprejur”.

Poruncile despre care este vorba aici nu sint poruncile legii care au fost date de Dumnezeu, ci prescriptii legale inventate de oameni si
trecute la starea de traditie, care abunda in iudaism. Le intalnim mereu in Evanghelii, ca de exemplu spalarea paharelor si a urcioarelor ,,si
multe alte lucruri asemanatoare". Prin aceste lucruri, astfel de oameni se abateau de la adevar. Ei erau in impotrivire totald cu apostolatul lui
Pavel, bazat pe , cunoasterea adevarului" (1.1).

Versetul 15: ,Toate lucrurile sint curate pentru cei curati". Crestinul este curat, nu in el insusi, ci inaintea lui Dumnezeu, datorita lucrarii lui
Hristos si sub actiunea Duhului Sfint (1 Corinteni 6.11). De aceea el nu poate fi intinat de lucrurile din afara si tocmai aceasta tagaduiau
iudaizantii prin ,poruncile lor omenesti", in timp ce Cuvintul lui Dumnezeu indeamna pe omul cel nou sa mearga pe urmele lui Isus. Niciodata
Domnul n-a putut fi contaminat de pingarirea leprei, nici de vreo alta intinare. O pacatoasa, o femeie adultera putea sa fie curatita de El, dar
niciodata El nu putea fi intinat de ea. Si dimpotriva, ,,cei necurati si necredinciosi" nu sint influentati de nici o curatie, caci launtrul, adica
mintea si constiinta lor sint intinate.

in versetul 16, ne este descris caracterul acestor oameni intinati; ei marturisesc c& 1l cunosc pe Dumnezeu, in timp ce faptele lor dovedesc
contrariul marturiei lor; prin ele, ei tdgdduiesc pe Dumnezeu. Faptele lor ne fac s cunoastem daca ei il cunosc pe Dumnezeu, cum pretind; si
daca faptele lor sint rele, sintem lamuriti in privinta lor. Nu se poate astepta de la ei nici o fapta buna. Ei sint in intregime lepadati de
Dumnezeu din acest punct de vedere, ei sint o uriciune si nesupusi, netrebnici pentru orice fapta buna.

Aceasta ne face sa examinam caracterul faptelor bune. Ele sint mentionate de sase ori in aceasta epistola scurta (1.16; 2.7,14; 3.1,8).

O invatatura care nu duce la fapte bune nu este invatatura sanatoasa si acest punct este foarte important de cercetat. Nu exista activitate
practica placuta lui Dumnezeu, daca ea nu are drept baza ,invatatura sanatoasa" a Cuvintului. Cea dintii epistola catre Timotei, care ne
vorbeste despre respectarea ,invataturii sanatoase" in casa lui Dumnezeu, ne vorbeste tot atit de des si despre faptele bune (2.10; 3.1;



5.10,25; 6.18).

intr-un text fundamental, in a doua epistol3 catre Timotei (2.21) ne este ardtat c& a se departa de rau in casa lui Dumnezeu (,... se curateste
de acestea") inseamna a fi ,pregatit pentru orice lucrare buna". Si acest adevar este putin inteles de copiii scumpi ai lui Dumnezeu. Ei
vorbesc mereu de fapte bune, fara sa fi facut vreodata singurul lucru care poate sa-i pregateasca pentru aceasta: sa se curateasca de vasele
de necinste. Faptele bune au drept caracter de a fi produsul sfinteniei si al iubirii. Isus, Slujitorul sfint al lui Dumnezeu" care a ,fost uns cu
Duhul Sfint" umbla din loc in loc, facind bine (Faptele Apostolilor 10.38). Nu era una din ,faptele bune pe care El le arata oamenilor din partea
Tatalui Sau" care sa nu fi fost o fapta de iubire. La fel era si cu ucenicii Sai. Dorca ,facea o multime de fapte bune si milostenii". lubirea era
cauza launtrica a intregii sale activitati. in Evrei 10.24, faptele bune izvorasc din iubire si nu se pot desparti de ea. Le fel si acelea ale
vaduvelor sfinte (1 Timotei 5.10).

In Efeseni 2.10, crestinul este creat in Hristos Isus pentru fapte bune, dar nu pentru a le alege dupa cum i-ar placea lui, caci Dumnezeu insusi
le-a pregatit mai dinainte pentru noi si noi nu trebuie decit sa umblam (,sa ne plimbam") in ele. Faptele bune au drept scop, in Evrei 13.21,
de a face voia Sa si de a-l fi placuti.

Aceste fapte bune, pregatite de Dumnezeu si nu de noi, caci atunci le-ar fi inlaturata orice valoare, au drept caracter de a fi facute in Numele
lui Hristos (Faptele Apostolilor 4.9-10). Ele au drept obiect de a fi facute fata de Hristos (Marcu 14.6), fata de sfinti (Faptele Apostolilor 9.36) si
fata de toti oamenii (Galateni 6.10), dar totdeauna de a fi facute pentru Hristos.

Lumea nu poate sa inteleaga nimic din faptele bune facute pentru Hristos, caci nu numai ca ea nu-L cunoaste pe Domnul, dar ea este
vrajmasa Lui. Parfumul Mariei este nebunie in ochii lumii; iubirea divina care indreapta inima credinciosului spre sfinti pe de o parte, spre
lume de cealalta, este litera moarta pentru omul firesc.

Opuse faptelor bune, faptele rele au raul drept origine si drept scop. Un crestin, chiar cel mai devotat, este in pericol in privinta aceasta si are
nevoie sa fie scapat de orice fapta rea (2 Timotei 4.18). Faptele rele caracterizeaza in general pe dusmanii lui Dumnezeu (Coloseni 1.21).

Faptele moarte sint opusul faptelor vii. Ele nu au drept origine viata divina. Ele nu sint numite ,fapte rele", dar ele nu au nici un pret fnaintea
lui Dumnezeu; si deoarece ele au firea pacatoasa drept punct de plecare, trebuie sa fim curatiti de ele (Evrei 6.1; 9.14). Ca si faptele rele, ele
vor fi obiectul judecatii rostite asupra oamenilor Thaintea marelui scaun de domnie alb.

Cind este vorba despre buna ordine in casa lui Dumnezeu, ea se recunoaste dupa faptele bune ale acelora care fac parte din aceasta casa, si
nu dupa marturia lor. Marturia nu impiedica pe cei mentionati la versetul 16 din capitolul nostru sa fie ,nesupusi si netrebnici".

Nu numai ca Dumnezeu nu tine seama de marturia lor, dar i si leapada.

,Tu Tnsa vorbeste lucruri care se potrivesc cu invatatura-sanatoasa; ca cei batrini trebuie sa fie treji, vrednici de cinste, cumpatati, sanatosi in
credinta, in dragoste, in rabdare. Tot asa femeile in virsta sa fie in tot felul lor de a fi asa cum se cuvine femeilor sfinte, sa nu fie nici
defaimatoare, nici robite de vin mult, invatind lucruri bune, pentru ca sa indemne pe femeile tinere sa-si iubeasca sotii, sa-si iubeasca copii,
sa fie cumpatate, curate, gospodine, bune, supuse sotilor lor, ca sa nu fie vorbit de rau Cuvintul lui Dumnezeu. Sfatuieste de asemenea pe
tineri sa fie cumpatati si da-te pe tine insuti model de fapte bune in toate privintele, iar in invatatura da dovada de curatie, de seriozitate, de
cuvint sanatos care nu poate fi condamnat, ca cel impotrivitor sa ramina de rusine si sa nu poata sa spuna nimic rau despre noi. Sfatuieste pe
robi sa fie supusi stapinilor lor, sa le fie pe plac in toate lucrurile, sa nu le intoarca vorba, sa nu fure nimic, ci totdeauna sa dea dovada in totul
de buna credinciosie, ca sa faca in totul cinste invataturii lui Dumnezeu, Mintuitorul nostru (versetele 1-10).

. Tu Insa vorbeste lucruri care se potrivesc cu invatatura sanatoasa". Cum am remarcat deja, toata ordinea casei lui Dumnezeu, toate
legaturile crestine ale madularelor acestei case intre ele sint bazate pe ,invatatura sanatoasa" cunoscuta si pastrata in Adunare si fara de
care nu se poate sa fie in ea decit incurcatura si neorinduiala. Oare aceasta explica in mare parte ratacirile crestinatatii in lucrurile care sint
in special expuse in epistola catre Tit referitor la daruri si la sarcini, referitor la rolul batrinilor si la locul femeilor n virsta sau tinere, referitor
la relatiile robilor (servitorilor) fata de stapinii lor?

Sint lucruri care nu se potrivesc cu invatatura sanatoasa si niciodata aceste lucruri nu vor putea fi gasite in Cuvintul lui Dumnezeu. O
invatatura, oricit ar fi de inaltd dupa parerea omului, n-ar fi sanatoasa daca n-ar indemna pe crestini la o viata de sfintenie practica si care
onoreaza pe Domnul. Aceasta invatatura atinge toate clasele familiei lui Dumnezeu, dar noi trebuie inainte de toate sa o aplicam la noi insine
pentru viata noastra, pentru purtarea noastra si pentru nadejdea noastra. Sanatatea trupului este totdeauna legata de echilibrul diferitelor
sale parti; si lucrurile pe care Tit trebuia sa le vorbeasca priveau toate clasele acelora care apartineau trupului lui Hristos si casei lui
Dumnezeu.

Cum se cuvine, apostolul incepe cu batrinii, cu aceia care ocupa o pozitie respectabila si prin urmare sint in mod deosebit raspunzatori de a
da exemplu in familia lui Dumnezeu. ,Batrinii sa fie treji, vrednici de cinste, cumpatati (discreti), sanatosi in credinta, in dragoste, in rabdare"
(versetul 2). ,Treji" (greceste: nephalios) are in general legaturd cu bauturile sau cu alte alimente. Astfel, in zilele batrinetii sale, Isaac era
lipsit de cumpatare, ceea ce, addugat la infirmitatile virstei sale, tulbura vederea sa spirituald; dar aici, ca in 1 Timotei, este vorba mai
degraba de cumpatare in sensul figurat, de un duh care nu se lasa incintat de pasiune (imbatat nu de bautura), pentru ca el are sentimentul
prezentei lui Dumnezeu.

Sanatosi ,in credinta": Sanatatea lor morala trebuia sa se arate in intelegerea obiectelor credintei, pe care o invatatura sanatoasa li le
prezentase, caci credinta nu este aici primirea marturiei divine in suflet, ci adevarurile pe care Cuvintul lui Dumnezeu le prezinta credintei.
Sanatatea presupune, cum am spus, un echilibriu fericit in toate lucrurile. Crestinul experimentat trebuie sa aiba grija de a nu da in
invatatura un loc peste masura de mare anumitor lucruri printre acelea care constituie credinta. Pentru a nu mentiona decit lucrurile capitale,
de exemplu, se poate pune tot accentul pe pozitia cereasca a crestinului, fara sa se insiste asupra mersului sau si asupra purtarii sale sau
invers.



Sanatosi ,in dragoste". Acelasi echilibru moral trebuie sa se arate in dragostea frateasca. A face deosebire sau a acorda preferinte unui
madular al casei lui Dumnezeu in paguba celorlalte inseamna a nu fi sanatos in dragoste.

Sanatos si ,in rabdare". Aici lipsa de sanatate ar putea sa se tradeze printr-o oarecare nepasare - lucru obisnuit la batrini - sau simtiri slabite
cu privire la apropiata venire a Domnului.

Toate acestea, addugate cumpatarii, dau echilibru vietii practice a batrinilor si n-ar putea fi infaptuite fara sobrietatea (,,sa fie treji") care
trebuie sa fie la baza intregii lor purtari. Ei devin astfel oameni cu experienta, care sint consultati si care contribuie la sanatatea si la buna
ordine a intregii familii a lui Dumnezeu.

. Tot asa, femeile Tn virsta sa fie, in tot felul lor de a fi, asa cum se cuvine femeilor sfinte".

Ele trebuie sa aiba in toate lucrurile, in felul lor de a fi, in exteriorul lor, o tinuta cuviincioasa, podoaba deosebita a femeii, dar trebuie ca
aceasta tinuta sa fie oglindirea caracterului lor launtric de sfintenie. Aceasta recomandare corespunde cu ceea ce ne este spus despre femeia
crestind in 1 Timotei 2.9-10 si in 1 Petru 3.2-5. Absenta oricarei influente lumesti trebuie sa le caracterizeze in primul rind.

»Nici defdimatoare". Ele trebuie sa-si tina limba in friu, sa evite de a vorbi de rdu pe aproapele, cursa deosebit de periculoasa pentru sexul
lor.

»Nu robite de vin mult". lata un pericol real pentru femeile in virsta care au recurs la acest mijloc, gindind la sanatatea lor care se subrezeste;
si, neveghind indeajuns asupra lor insile, cad Tn robia aceasta, de care vrajmasul se va folosi pentru a le impiedica sa exercite in jurul lor o
influenta salvatoare. Acest caz este cu atit mai periculos pentru femeie, cind constiinta ei, aratindu-i ca astfel de obiceiuri nu sint potrivite, ea
va cauta sa se ascunda de altii si va cadea in fatarnicie.

Existd o anumita deosebire intre a fi inrobit si a fi dedat, cum este spus despre batrini si despre diaconi in 1 Timotei 3.3,8. ,Dedat" arata
poate o inclinare de care nu te gindesti sa te ascunzi, foarte diferitd de a se ,imbé&ta" (Efeseni 5.18), care este o degradare, in 1 Timotei 3.8,
cuvintul mic ,,mult", omis pentru batrini la versetul 3, este adaugat pentru diaconi. Acest cuvint mic ne fnvata ca, cu cit functiile in casa lui
Dumenzeu sint mai importante, cu atit este mai mare responsabilitatea de a evita orice piedica adusa aprecierii sanatoase a tot ceea ce
priveste cirmuirea casei lui Dumnezeu.

LInvatind lucruri bune, pentru ca s& indemne pe femeile tinere"... Acum femeile in virsta trebuie s& invete. Ele invata in singurul domeniu n
care femeia poate sa o faca: acela al casei. Ele trebuie sa invete lucruri bune, lucruri vrednice de cinste, dar nu pe barbati.

Cercul lor de actiune in casa este mult mai variat decit invatatura, caci pot sa se adreseze tuturor, barbati, batrini, femei si copii, infirmi,
saraci, dezmosteniti; dar cind este vorba de invatatura, ea este limitata: numai femeilor.

,Femeii nu-i dau voie sa invete pe altii" zice apostolul, ,,nici sa se ridice mai presus de barbat, ci sa stea in tacere" (1 Timotei 2.12).
invatatura femeilor in virstd are drept scop sa le ajute pe femeile tinere s& dea in viata lor o mérturie completd despre invatitura Cuvintului.
Prin acest cuvint ,,completa" facem aluzie la sapte lucruri care sint recomandate femeilor tinere. Numarul sapte revine continuu in epistola
aceasta. El inseamna totdeauna n Cuvintul lui Dumnezeu ceva complet, fie bine, fie rdu in domeniul spiritual.

,Femeile tinere trebuie deci sa fie invatate: ,sa-si iubeasca sotii, sa-si iubeasca copiii, sa fie cumpatate, curate, gospodine, bune, supuse
sotilor lor, ca s& nu fie vorbit de r&u Cuvintul lui Dumnezeu." invatitura datd femeilor tinere recomanda in primul rind iubirea, iubirea care se
exercita mai intii in cercul restrins al familiei. Sotul are primul loc in afectiunea legitima a femeii. Se poate intimpla, in familia crestina, ca
afectiunea femeii pentru copiii sai sa intreaca si uneori s& suprime pe aceea pe care o datoreaza sotului ei. invatitura sdnitoasa pune insa
orice lucru la locul sau.

,S& fie cumpétate". Acest cuvint inseamna retinerea, discretia, stapinirea de sine. Intr-adevar, s-ar putea s3 existe lipsa de retinere in
afectiunile cele mai legitime si aceasta ar putea compromite caracterul divin, potrivit cu voia lui Dumnezeu, in relatiile de familie.

,Curate". Curatia este insotitorul necesar sau mai degraba urmarea retinerii, caci este vorba aici de relatiile femeii tinere in cercul sau intim.
Femeia tinara trebuie sa manifeste fata de copii o supraveghere atentd, pentru ca nici o tendinta necurata sa nu fie tolerata.

,Gospodine". Casa este domeniul rinduit femeii. Acest domeniu este nespus de variat, dar se interzice in mod absolut femeii crestine sa
activeze Tn domeniul public. Ea ar pierde astfel (si cit de mult, vai! lucrul este obisnuit astazi) adevaratul ei caracter, potrivit cu principiile
cirmuirii lui Dumnezeu. Pretutindeni, deci, unde este vorba de casa, in cea mai larga intelegere a acestui cuvint, femeia fisi are aici locul ei:
preocupari vremelnice si spirituale, rugaciune, lectura, indemn, evanghelizare, invatatura chiar, daca ea nu iese din limitele ei, ordine
materiald si morala, binefacere, ingrijire a batrinilor, a copiilor, a bolnavilor si cite alte lucruri inc3, toate acestea sint din domeniul femeii.in
textul nostru este vorba nainte de toate, pentru femeia tinara, de preocuparile pentru propria ei casa. Cercul ei se va largi cu virsta, ca si
cercul bérbatului tin&r. Avem un exemplu in sfintele femei care il urmau pe Domnul si-L ajutau cu ce aveau (Luca 8.1-3).

,Treburile casei" sint aici treburile materiale si am vazut ca ele nu trec inaintea tuturor celorlalte.

Ordinea in casa lui Dumnezeu nu adminte dezordinea in casa copiilor Sai. Exista o regula potrivita cu voia lui Dumnezeu, careia sub
conducerea femeii, copiii si servitorii trebuie sa se supuna; exista vesminte de intretinut, de impartit, de reparat, de purtat grija de hrana
tuturor si de diferitele nevoi ale acestui diminutiv al casei lui Dumnezeu (casa copilului lui Dumnezeu). in toate aceste lucruri femeia
virtuoasa din Proverbe ne este data ca exemplu (Proverbe 31.10-31).

,Bune". Bunatatea, facuta din compatimire, din devotament fata de altii, din ginduri de ajutorare (a celor in nevoi) este citata aici ca un
corectiv al egoismului pe care I|-ar putea naste grija de propria sa casa. Bunatatea, intradevar, se adreseaza fara deosebire tuturor si se
straduieste sa-i ajute.



»Supuse sotilor lor". Supunerea vine in ultimul rind, ca incununare a calitatilor tinerei femei. Acest echilibru frumos in toate lucrurile nu poate
sa dainuie fara renuntarea la sine si dependenta de autoritatea careia femeia este supusa din partea lui Dumnezeu. Este, pentru a spune
astfel, prin mijlocirea sotului care este capul femeii, supunerea fatd de Dumnezeu, caruia barbatul insusi li este supus. Toate aceste lucruri
reunite o impiedica pe femeie sa dea intiietate uneia dintre ele, spre paguba vietii crestine, ca in cazul Martei, care era ,impartita cu multa
slujire" si care neglija astfel partasia cu Domnul si cu Cuvintul Sau; intr-un cuvint, aceasta da femeii puterea de a mentine echilibrul in toate
partile marturiei sale.

,Ca sa nu fie vorbit de rau Cuvintul lui Dumnezeu".

Toata aceasta ordine, chiar materiala, face parte, cum se vede aici, din marturia crestina. Lumea care priveste ca spectator viata
credinciosilor, nu gaseste oare in dezordinea din casa crestina o ocazie de a vorbi de rau Cuvintul lui Dumnezeu? Autoritatea acestui Cuvint
nu poate fi pusa la indoiala cind se constata roadele lui. Astfel, vedem mereu reaparind acest adevar mare, ca invatatura sanatoasa este la
baza intregii practici a vietii crestine.

Jindeamna (sfatuieste) de asemenea pe tineri s& fie cumpétati". Sfatuirea celor tineri nu este deloc datoria femeilor in virsta, ci este
incredintata lui Tit. Singurul lucru recomandat tinerilor (in contrast cu inseptita recomandare catre femeile tinere) este cumpatarea, adica
moderatia si stapinirea de sine, pentru ca, asa cum vom vedea, ei aveau pentru orice lucru un model in Tit si in purtarea lui in mijlocul lor.

De aceea lui i se spune: ,,Da-te pe tine insuti model de fapte bune in toate privintele." Trebuia ca nimic sa nu lipseasca in viata practica a
delegatului lui Pavel. Am amintit deja despre insemnatatea ,faptelor bune".

Ele sint manifestarea exterioara a credintei si a iubirii, cum vedem in 1 Tesaloniceni 1.3. indemnul lui Tit, si el tinar, catre tineri, trebuia sa fie
insotit de exemplul dat de el, faracare indemnul ar fi fost fara valoare. Dar, in afara de acest exemplu, el era chemat sa invete:

Jlar in invatatura, da dovada de curatie, de seriozitate, de cuvint sanatos care nu poate fi condamnat, pentru ca cel impotrivitor sa ramina de
rusine si sa nu poata sa spuna nimic rau despre noj".

Invatatura lui Tit trebuia s& aiba trei caractere:

1. Curatia invataturii. Este important ca invatatura sa nu fie amestecata cu elemente indoielnice sau strdine, a caror calitate rea poate sa-i
faca pe ascultatori fie sa lepede partile sanatoase din ea, fie sa primeasca totul fara deosebire si sa devina ei insisi propovaduitorii greselii.
Acest pericol din urma este cu atit mai grav cu cit autoritatea aceluia care da invatatura este mai putin contestata.

2. invatatura trebuie s& fie cu toats seriozitatea. Calitatea aceasta lipseste adesea azi in predicd, unde, pentru a atrage atentia, se cauta s3
se produca efect, sa se vorbeasca imaginatiei, sa se trezeasca pe cit se poate curiozitatea. Astfel de practici, cuvinte usoare sau deplasate,
distrug efectul salvator al adevarului, ii iau caracterul sau divin, descalifica in sfirsit pe acela care se serveste de ele si care pierde astfel
dreptul de a fi ,,glasul lui Dumnezeu" pentru ascultatori.

3. ,,Cuvint sanatos, care nu poate fi condamnat". Acela care da invatatura va intilni totdeauna, si deseori in rindurile fratilor cu renume,
adversari care i spioneaza cuvintele, pentru a le invinui ca sint impotriva invataturii sanatoase. ,invatatorul" nu trebuie sa dea ocazie la
impotrivire. Cutare cuvint, rau cintarit si nu destul de bine gindit, provine adesea din dorinta de a prezenta noutati care il pun in relief pe
acela care vorbeste. Astfel de noutati ajung dimpotrivéa o arma in mina celor rau intentionati, pentru a combate si a compromite pe cel care
invata. Atunci insa cind cuvintul ii este ,,sanatos", isi poarta puterea sa cu el; nu se condamna un remediu care aduce sanatatea acelora care
il iau. Acela care ataca vorbirea noastra este atunci obligat sa se retraga cu rusine, fara sa fi gasit un pretext admisibil pentru impotrivirea sa.

,Sfatuieste pe robi sa fie supusi stapinilor lor, sa le fie pe plac in toate lucrurile, sa nu le intoarca vorba, sa nu fure nimic, ci totdeauna sa dea
dovada de o buna credinciosie, ca sa faca in totul cinste tnvataturii lui Dumnezeu, Mintuitorul nostru" (versetele 9-10).

in afara de tineri, Tit trebuia s&-i iIndemne si pe robi. Lui nu-i era poruncit s& indemne pe batrini si pe femeile in virstd. S& remarcdm cit de
mult respecta Cuvintul cuviinta Tn cele mai mici amanunte. Purtarea robilor avea drept scop sa impodobeasca in toate lucrurile nvatatura lui
Dumnezeu, Mintuitorul nostru.

Acela care este constient ca a fost mintuit chiar de Dumnezeu insusi, acela care cunoaste pe un astfel de Dumnezeu, nu are decit o dorinta,
de a fi Tnvatat de El si de a aduce roade care sa fie in legatura cu invatatura primitd. Trebuia sa se fi putut spune, vazind purtarea acestor
robi: Ei servesc ca o ilustrare a ceea ce au invatat de la minunatul lor invatator; se vede dupa purtarea lor ce scoala au frecventat; in toate
lucrurile ei fac cinste acestei invataturi.

Jinvatatura Dumnezeului Mintuitor", primitd in inima, are pentru robi patru rezultate:

1. Supunerea fata de stapinii lor. Exista oarecare deosebire intre supunere si ascultare si este important de a nu uita lucrul acesta cind este
vorba de autoritati. Ascultarea este in legatura cu ordinele (poruncile) date; ea este atribuita atit copiilor cit si robilor. Supunerea insa este
mai degraba acceptarea unei autoritati superioare sub care esti obligat sa te pleci. Aceasta este, intr-un chip exclusiv, atitudinea
recomandata femeii, in timp ce robul uneste ascultarea cu supunerea.

2. ,Sa le fie pe plac in toate lucrurile." in scoala Dumnezeului Mintuitor se Tnvata sa nu-ti placi tie insuti. Domnul n-a urmat personal acelasi
drum fatad de Dumnezeul Sau? Robul trebuie totdeauna sa fie treaz, pentru a vedea lucrurile prin care el poate sa placa stapinului sau.

3.,5S3a nu le intoarca vorba". Ar insemna sa paraseasca pozitia sa subordonatd, cautind sa puna Thainte parerea sa si sa se impotriveasca
gindului sau poruncilor unui stapin care are putere asupra robului sau.

4. ,Sa nu fure nimic". Acest pericol este legat de conditia de rob, care este insotitéa de o anumita constringere si de anumite restrictii adesea
neindreptatite si de care starea de fiu este scutita. Se vede in cazul lui Onisim (Filimon versetul 18) aceasta necredinciosie la un rob neintors



la Dumnezeu, abuzind de increderea stapinului sau. Robul crestin, din contra, trebuia sa arate totdeauna o desavirsita credinciosie, o
credinciosie constiincioasa in ceea ce i era incredintat.

Sa observam acum de cite ori Dumnezeu ne este infatisat in aceasta epistola ca Dumnezeul Mintuitor. Capitolul 1.4 ne-a prezentat deja
»porunca lui Dumnezeu, Mintuitorul nostru" si in acelasi verset citim: , Hristos Isus, Mintuitorul nostru". In versetul pe care I-am cercetat
(2.10), invatatura este a ,lui Dumnezeu, Mintuitorul nostru". Versetul 13 din acelasi capitol ne vorbeste de ,aratarea... marelui nostru
Dumnezeu si Mintuitor Isus Hristos". La capitolul 3.4, ,bunatatea lui Dumnezeu, Mintuitorul nostru si dragostea Lui de oameni s-au aratat"
pentru a ne mintui. In sfirsit, la versetul 6 din acelasi capitol, ,,Duhul Sfint este varsat... peste noi prin Isus Hristos, Mintuitorul nostru".

Deci, in lucrarea mintuirii, Isus Hristos nu este niciodata despartit de Dumnezeu si ramine totdeauna in unire divina si desavirsita cu El.
Dumnezeu porunceste, invata, Se va arata ca marele Dumnezeu in Persoana lui Hristos. In aceeasi Persoana, iubirea Sa s-a aratat si ne-a
mintuit. Noi asteptam sa vedem aparind iardsi slava Sa in aceeasi Persoana. Pind atunci, avem Duhul Sfint, turnat peste noi prin acelasi Isus
Hristos, Mintuitorul nostru.

intr-un cuvint, mintuirea dobindit&, Duhul d&ruit, slava viitoare, totul depinde de Hristos Mintuitorul, chipul Dumnezeului Celui nevazut,
Mintuitorul nostru. Si asteptind aceasta slava, harul ne invata (versetul 11).

Deosebirea intre epistola catre Tit si cele doua epistole catre Timotei este foarte insemnata Tn mai multe privinte, dintre care nu vreau sa scot
in evidenta decit pe urmatorul. Prima epistola catre Timotei ne vorbeste mai degraba despre Dumnezeul Creator; a doua, care ne prezinta
ruina casei lui Dumnezeu si drumul credinciosului in mijlocul darimaturilor, insista in mod cu totul deosebit asupra Domniei lui Hristos.
Domnul, acesta este titlul dominant pe care Isus Hristos il ia in aceasta a doua epistola (1. 2, 8, 18; 2.7,14,19,22,24; 3.11; 4.8,14, 17,18,22).

Nerecunoasterea drepturilor absolute ale Domnului asupra noastra este, in adevar, ceea ce caracterizeaza pe oameni in zilele din urma.
Vorbind de aceeasi perioada de timp, apostolul Petru spune: ,se vor lepada de Stapinul care i-a cumparat" (2 Petru 2.1). Si noi, crestinii care
strabatem timpurile de la sfirsit, noi sintem chemati sa vestim supunerea fata de aceasta autoritate. Ea nu poate fi dovedita altfel decit prin
supunerea absoluta fata de Cuvintul Sau.

Ajungem acum la cel de al doilea subiect mare al epistolei. L-am semnalat in introducerea noastra, definindu-1 astfel: ,invatatura harului
referitor la mersul nostru si la purtarea noastra in aceasta lume".

»Caci harul lui Dumnezeu care aduce mintuire pentru toti oamenii s-a aratat si ne invata ca, tagaduind nelegiuirea si poftele lumesti, sa traim
in veacul de acum cu cumpatare, dreptate si evlavie, asteptind fericita noastra nadejde si aratarea slavei marelui nostru Dumnezeu si
Mintuitor Isus Hristos. El S-a dat pe Sine insusi pentru noi ca sa ne rascumpere din orice faradelege si sa-Si curateasca un popor care sa fie al
Lui, plin de rivna pentru lucrari bune" (versetele 11-14). Gasim in acest text minunat:

- ce este harul,

- ce aduce harul,

- cui i se adreseaza harul
- ce invata harul.

In legatura cu tot continutul acestei epistole, asupra acestui ultim punct, asupra invataturii harului insista textul acesta in mod cu totul
deosebit. Cuvintul intrebuintat aici pentru ,.a invata" (paideuo in loc de didasko si didaskalia - Tnvatamint sau doctrina - pe care il intilnim
peste tot in restul epistolei), pare ca inseamna mai degraba o invatatura practica si nu de doctrina, asa cum este data copiilor: chestiune de
comportare buna, de tinuta buna, de ascultare si de respect datorat parintilor, silinta la Tnvatatura, in vederea unui rezultat viitor.

Harul este de altfel de o asemenea bogatie, incit ne va fi greu, nu de a-1 epuiza, caci Cuvintul este inepuizabil, ci chiar de a-i prezenta liniile
mari, fara sa ne expunem la omisiuni importante. Sa ne marginim deci sa infatisam cu umilintd ceea ce Duhul lui Dumnezeu aduce inimilor
noastre in textul pe care l-am citat.

Mentionarea Dumnezeului Mintuitor (versetul 10), atit de remarcabila in epistola aceasta, aduce in mod necesar cu ea mentionarea harului si
fi da primul loc.

Harul nu este bunatatea lui Dumnezeu, nici chiar numai iubirea Sa; el este aceasta iubire care se coboara pina la pacatosii pierduti pentru a-i
mintui. Harul este aici o Persoana (ca Tn loan capitolul 1, cuvintul facut trup), o Persoana plind de har. El nu este un principiu, o abstractie; el
este Dumnezeul Mintuitor in Persoana unui om, aparind in asa fel incit orice om a putut sa-L vada si sa-L primeasca. El nu S-a aratat ca sa
ceara ceva de la om, ci pentru a-i aduce un lucru de cea mai mare valoare: mintuirea! Ceea ce da harului aceasta valoare este faptul ca el
este harul lui Dumnezeu. El este deci suveran si desavirsit; un har inferior aceluia al lui Dumnezeu nu ar putea sa fie decit nedesavirsit si
vremelnic. Harul lui Dumnezeu este vesnic, ca El. Harul lui Dumnezeu aduce mintuirea. El nu cere nici nu pretinde nimic de la om pentru a-
mintui, cum face legea; el fi aduce, fara a cere nimic in schimb. Si ce ii aduce el? Mintuirea.

inainte de a vedea ce este mintuirea, aceastd ,,mare mintuire", s& remarcam ca textul acesta ne vorbeste despre doud aratari: mai intfi
aratarea harului, coborit aici in lume pentru a aduce mintuirea; dupa aceea, aratarea slavei marelui nostru Dumnezeu si .Mintuitor Isus
Hristos.

Cea dintii aratare ne aduce mintuirea in har, iar a doua, mintuirea in slava. Mintuirea in har a fost in chip desavirsit implinita in trecut,
mintuirea Tn slava va fi cunoscuta in chip desavirsit intr-un viitor atit de apropiat incit ea este deja ca prezenta pentru credinta (Filipeni
3.20-21).



Caracterul harului este absolut. Nu este spus ca el va aduce in viitor, nici chiar ca el a adus in trecut, ci ca el aduce in prezent. Aceasta face
din mintuire, in chip desavirsit implinita, un lucru actual, neschimbator, care nu poate fi schimbat nici retras. Dar mai mult, el s-a aratat la toti
oamenii. Puterea sa este universala si nimeni nu este inlaturat.

Aceasta gratuitate a mintuirii contrazice toate gindurile omului, incepind de la caderea lui in pacat. Niciodatda mindria omului nu va voi sa
accepte ca darul lui Dumnezeu sa nu-1 coste nimic. El va accepta cu usurintd un Dumnezeu mintuitor care i-ar porunci sa cucereasca
mintuirea sau i-ar oferi ajutorul Sau pentru a o obtine sau in sfirsit |-ar invata diferite mijloace de a o dobindi. El va intelege o mintuire ca
rezultat al rivnei sale pentru fapte bune, dar niciodata o mintuire in intregime gratuita. Omul ar vrea sa ofere ceva, fie chiar foarte putin,
pentru ca s& o obtina si s& poata s se laude dupa aceea, intr-adevar, unde este omul care, dupa ce a cumpérat la un pret mic ceva foarte
pretios, nu se lauda cu aceasta?

Dar sa revenim la mintuirea insasi. Am spus ca ea este un lucru imens, a carui masura nu o putem intelege deplin in aceasta lume: ne va
trebui vesnicia preafericita pentru a-i parcurge intinderea.

Pentru cel credincios, mintuirea numeste numai iertarea pacatelor pe care le-a faptuit. in marea lor majoritate, crestinii se opresc la acest
adevar prim si petrec viata lor fara a fi cunoscut adevarata eliberare. Aceasta din urma este nu iertarea pacatelor, ci eliberarea absoluta de
pacat, de insasi radacina care este in noi, care se numeste si ,carnea" si ,omul vechi" si care poarta toate aceste roade rele: pacatele.
Aceasta eliberare este lucrata prin faptul ca Hristos, fiind facut pacat in locul nostru, firea noastra pacatoasa, ,pacatul in carne" a fost judecat
si rastignit in Persoana Sa. Noi putem deci de acum Thainte sa ne socotim morti fata de pacat si ,acum nu mai este nici o condamnare pentru
cei care sint in Hristos Isus". Si ca urmare a acestui fapt, toate consecintele pacatului: robia Satanei, moartea si judecata au fost nimicite
pentru totdeauna!

Dar, oricit de mare este aceasta eliberare, mintuirea este inca mult mai mult decit aceasta. Ea nu este numai eliberarea de pacat si de toate
urmarile lui trecute, prezente si viitoare; ea este introducerea actuala a celui credincios in prezenta lui Dumnezeu, primirea sa, potrivit cu
deplina primire a lui Hristos, in baza lucrarii Sale, de catre Dumnezeu insusi - primire vestita public prin aceea ca a inviat pe Isus din morti si
L-a pus sa sada la dreapta Sa. Rezultatele acestei introduceri a credinciosului Thaintea lui Dumnezeu ne sint descrise in locuri ca loan 20.17;
Romani 5.1-2; Efeseni 1.2-6 etc. In sfirsit, mintuirea este introducerea inca viitoare in folosirea desavirsita si neintrerupta a tuturor lucrurilor
pe care noi nu le avem inca decit in nadejde si care vor fi aratate in slava (Filipeni 3.20-21).

Aceasta este mintuirea pe care harul ne-o aduce. Nu avem dreptate sa spunem ca este fara margini?

»Ne invata". Harul a inceput prin a aduce mintuirea tuturor oamenilor; dupa aceea, el ne invata. Credinciosul se afla de acum fnainte, nu ca
Israel sub tnvatatura legii, ci sub aceea a harului. Harul, aratindu-se in Hristos, a inlocuit pe primul indrumator sau pedagog care este pus la o
parte (Galateni 3.24). Acest nou pedagog nu este in nici un fel dat lumii. Trebuie mai intii ca oamenii sa fie mintuiti prin credinta si numai
atunci pot sa fie invatati. Cei care au fost mintuiti formeaza de acum inainte o noua familie, care are nevoie de educatie. Harul isi ia sarcina
de a ne educa si noi gasim aici acest cuvint mic: ne invata, care este de toata insemnatatea. Dumnezeu nu invata lumea, ci pe cei
credinciosi. Fara indoiald, El invata pe pacatosi calea (Psalmul 25.8), adica pe aceia care isi recunosc greselile si se indreapta spre harul Sau
si spre iertarea Sa. Cind ei se apropie de Dumnezeu in felul acesta si isi pun increderea in El, atunci El fi socoteste printre cei ,.smeriti"
(Psalmul 25.9).

Niciodata nu va putea exista un teren de intelegere intre pacat si har, caci lucrurile acestea sint in intregime opuse unul altuia. Harul nu-I face
mai bun pe pacatos; el il mintuieste. Pacatul 1l desparte pe om de Dumnezeu, harul il aduce la Dumnezeu. Pacatul il face pe om rob Satanei,
harul il elibereaza de aceasta robie. Pacatul produce moarte, harul da viata vesnica. Pacatul 1l duce pe om la judecata, harul ii aduce
indreptatirea. Pacatul are drept consecinta condamnarea, harul ne scapa de condamnare pentru totdeauna.

Sa vedem acum in ce consta invatatura harului.

El ne invata cu privire la trecut, cu privire la prezent si cu privire la viitor: cu privire la trecut, sa tagaduim nelegiuirea si poftele lumesti; cu
privire la prezent, sa traim in veacul de acum cu cumpatare, dreptate si evlavie; cu privire la viitor, asteptind fericita noastra nadejde.

Aceasta invatatura a harului este, cum se vede, in intregime practica, ceea ce, de altfel, caracterizeaza toata invatatura din aceasta epistola.
Exista tnvataturi care pun Thaintea noastra pozitia cereasca si bogatiile de nepatruns ale lui Hristos, subiecte atit de adesea numite
Lcredinta", dar aici gasim ceea ce harul ne invata referitor la purtarea noastra in lumea aceasta.

Sa privim mai de aproape cele trei obiecte ale acestei invataturi:
1. ,Sa tagaduim nelegiuirea si poftele lumesti".

A tagadui inseamna a declara ca nu mai cunosti o persoana sau un obiect pe care il cunosteai altadata. Petru, tdgaduindu-L pe Domnul Isus
este un astfel de exemplu. in mod practic, crestinul, invatat de har, a rupt-o cu aceste lucruri ale trecutului, cu dispretul pe care el 1l arita
fata de Hristos si cu nepasarea fata de legaturile sale cu Dumnezeu. Nelegiuirea inseamna a fi fara Dumnezeu in lumea aceasta; poftele -
aceea a ochilor, aceea a carnii si mindria vietii - apartin lumii si nu firii noi. Crucea lui Hristos, ca si slava lui Hristos, nu merg impreuna cu
aceste lucruri. Si tot mersul crestin, invatat de har, se afla cuprins intre punctul de plecare al credinciosului - crucea, si punctul sau de sosire -
slava. Acest mers este de acum inainte strain de tot ceea ce caracterizase purtarea noastra departe de Dumnezeu.

2. ,Sa traim in veacul de acum cu cumpatare, dreptate si evlavie".

+in veacul de acum”. Noi am fost smulsi din acest veac rau, prin faptul c& Hristos a murit ,,pentru pacatele noastre" (Galateni 1.4). Noi nu mai
apartinem deci lumii, caci sintem din cer, sintem o noua creatie. Lucrurile vechi au trecut, dar ca crestini noi sintem totdeauna in pericol de a
ne potrivi veacului acestuia (Romani 12.2), chiar, vai! de a-l iubi si de a parasi astfel, ca Dima, marturia lui Hristos (2 Timotei 4.10). Aceasta
nu fnseamna ca noi nu trebuie ,,sa traim n veacul de acum", dar, fiind rupta orice legatura morala cu lumea, noi sintem lasati aici pentru a



arata prin purtarea noastra ca rascumparati ca avem de acum Tnainte cu totul alte principii de umblare si de purtare decit are lumea.

,Cu cumpatare, dreptate si evlavie". Cu cumpatare fata de noi insine, cu dreptate fata de semenul nostru, cu evlavie fata de Dumnezeii.
Aceasta trebuie sa caracterizeze toata viata noastra, asa cum ea se desfasoara in veacul de acum, pina ce va avea deplina sa dezvoltare in
veacul viitor. Cele trei lucruri pe care harul ne invata aici caracterizeaza in fond viata practica a tuturor claselor de credinciosi despre care
aceasta epistola ne vorbeste.

,Cu cumpatare". Sobrietatea (cumpatarea) sau moderatia in toate lucrurile si stapinirea de sine caracterizeaza, in capitolul nostru, pe batrini,
pe femeile in virsta, pe femeile tinere, pe barbatii tineri (versetul 2,5,6); intr-un cuvint, pe toti aceia care formeaza totalitatea casei lui
Dumnezeu.

,Cu dreptate". Daca dreptatea practica consta mai intli In a nu lasa pacatul sa se introduca in inimile noastre si in cdile noastre sau cu alte
cuvinte daca ea ne face nemilosi fata de noi insine, noi trebuie de asemenea sa dam fiecaruia ceea ce 1i este datorat. Dreptatea trebuie sa
conduca legaturile noastre, fie cu fratii nostri, fie cu lumea; si aici este, gindesc, semnificatia esentiala a cuvintului ,cu dreptate". La fel este
n orice punct din aceasta epistola. Grija pentru altii, absenta oricarui egoism, cinstea data fiecaruia este ceea ce garanteaza ordinea in toate
relatiile madularelor intre ele, in casa lui Dumnezeu.

,Cu evlavie". Am vazut deja la primul verset din aceasta epistola ce este evlavia si cum ea este de nedespartit de cunoasterea adevarului.
Aici evlavia este cel mai inalt din aceste trei puncte. A trdi cu evlavie inseamna a mentine relatiile obisnuite ale sufletului nostru cu
Dumnezeu, in dragoste, respect, ascultare, teama de a nu face ceva care sa nu-l placa. Aceste lucruri au caracterizat pe credinciosi in toate
timpurile. De cite ori este evlavia recomandata in epistolele catre Timotei si de cite ori avantajele si binecuvintarile care se leaga de evlavie
sint puse in lumina! (vedeti 1 Timotei 2.2; 3.16; 4.7-8; 5.4; 6.3,5,6,11; 2 Timotei 3.5,12).

3. ,Asteptind fericita nadejde si aratarea slavei marelui nostru Dumnezeu si Mintuitor Isus Hristos. Aceasta de asemenea face parte din
invatatura harului. Ea ne Tnvata sa asteptam venirea Domnului pentru a ne lua la El. Cum sa nu numim fericita aceasta nadejde? Ea este fara
nici un amestec de teama, de ingrijorare; nici un nor nu o strabate; ea este pentru cel rascumparat, triumful si incununarea harului. Dar
aceasta nadejde nu se desparte de aratarea slavei, pentru acela care este invatat de har. Amindoua, cu toate ca separate in timp ca doua
fapte, apartin aceluiasi eveniment, venirea, dar una este venirea Domnului in har, cealalta este venirea Sa in slava; una este venirea Sa
pentru sfinti, cealalta este venirea Sa cu sfintii; una este venirea Sa vizibila in ochii celor réscumparati, cealalta este venirea Sa vizibila in
ochii lumii; una este venirea Sa pentru binecuvintarea de nespus a celor ai Sai, cealalta este venirea Sa pentru judecarea fara mila a lumii;
una este venirea Sa pentru a ne duce in locuintele ceresti, cealaltd este venirea Sa pentru a intemeia pe pamint imparatia Sa de dreptate si
de pace; una este venirea Sa pentru a ne lua la El, cealalta este pentru a ne arata in aceeasi slava cu El.

Aratarea este aceea ,a slavei marelui nostru Dumnezeu si Mintuitor Isus Hristos". Marele nostru Dumnezeu! Cu ce demnitate suprema, cu ce
maretie va fi imbrdacat Isus cu ocazia aratarii Sale! Lumea se va boci si se va bate in piept, vazindu-L venind pe nori, dar inimile noastre vor fi
pline de o bucurie de nespus caci vom zice: Acest mare Dumnezeu este Dumnezeul nostru, acest mare Dumnezeu este Mintuitorul nostru
Isus Hristos!

Sa remarcam ca sint sapte subiecte in invatatura harului. Aceasta este plinatatea invataturii pentru viata si purtarea celor rascumparati din
aceasta lume.

De Tndata ce a rostit acest Nume de Mintuitor, apostolul se afla transportat in prezenta suferintelor lui Hristos si analizeaza scopul practic al
lucrarii pe care El a savirsit-o: ,El S-a dat pe Sine Insusi pentru noi, ca s& ne rdscumpere din orice farddelege si s&-Si curateasca un popor
care sa fie al Lui, plin de rivna pentru lucréri bune". ,El S-a dat pe Sine insusi pentru noi!" latd cu adevérat ce este Mintuitorul nostru si unde
L-a dus iubirea Sa! Nu este numai adevarat ca Dumnezeu a dat pe Singurul Sau Fiu, ca El L-a dat pentru noi toti, ci Isus S-a dat, S-a dat in
intregime, S-a dat pe Sine Insusi pentru noi. Moartea Sa si suferintele Sale au si alte scopuri, cum vom vedea indata; dar aici noi sintem
scopul. Minunata iubire, pentru acela care a cercetat fnaintea lui Dumnezeu adincimea injosirii Sale! Este istoria comorii si a margaritarului de
mare pret (Matei 13).

Isus a socotit ca a ne dobindi pe noi merita propria Sa viata; si El ne-a vazut nu asa cum eram noi, ci dupa perfectiunea cu care iubirea Sa
voia sa ne imbrace.

Sa aratam alte citeva versete asupra scopului jertfei Sale:

1. Galateni 2.20: ,Fiul lui Dumnezeu, care m-a iubit si S-a dat pe Sine Insusi pentru mine." Acest verset este, poate, impreuna cu acela din Tit
2.14, unul din cele mai pretioase pentru inimile noastre: El S-a dat pentru a rascumpara pe cine? Pe mine, un individ. De-as fi fost singur in
lume, El S-ar fi jertfit, ar fi indurat moartea chiar si numai pentru mine! in Tit 2, El este aratat ca jertfit pentru noi, totalitatea rascumparatilor
Sai. El vrea sa aiba in aceasta lume un popor care sa fie al Lui. Romani 5.8 arata ca El a murit pentru noi, cind noi eram inca pacatosi. Cit de
mult inalta acest fapt maretia iubirii Sale! Cind noi nu eram altceva decit pacatosi, El vedea in noi rezultatele lucrarii pe care El avea sa o
implineasca. El ne privea in lumina rascumpararii, iar iubirea Sa a gasit chiar in pacat un motiv de a da tot ce avea.

2.1 Corinteni 15.3: ,Hristos a murit pentru pacatele noastre, dupa Scripturi." Acest cuvint rezuma toata Evanghelia. Aceasta este primul mare
scop al mortii lui Hristos. Pentru a ne avea pentru Sine, El trebuia sa reglementeze chestiunea pacatelor noastre.

3. Galateni 3.13: El a murit pentru a ne ,rascumpara din blestemul legii, facindu-Se blestem pentru noi." Putem noi sa ni-L Tnchipuim pe Cel
Sfint si Drept identificindu-Se intr-o asa masura, in iubirea Sa, cu niste fiinte blestemate?

4. Galateni 1.4: ,El S-a dat pe Sine insusi pentru pacatele noastre, ca sa ne smulga din acest veac rau". Crestinii, intreb, sint ei suficient de
constienti ca scopul lui Hristos, murind pentru a ispasi pacatele noastre, era de a ne desparti de lume si infaptuiesc ei acest scop in toata
purtarea lor?



5. loan 11.52: ,Isus avea sa moara... nu numai pentru popor, ci si ca sa adune intr-un singur trup pe copiii lui Dumnezeu cei risipiti". lata un
alt scop al mortii Sale. El voia sa-i stringa pe ai Sai in unitatea familiei lui Dumnezeu in aceasta lume. Noi spunem ,familia", pentru ca loan nu
vorbeste despre Adunare, la care acest verset poate, de altfel, sa se aplice tot asa de bine. Aici spunem iardsi: Crestinii nu inteleg mai deplin
scopul lui Hristos murind, dupa cum nu inteleg scopul Sau in primul capitol din Galateni.

6. 1 Petru 3.18: ,,Caci Hristos a suferit o singura data pentru pacate... ca sa ne aduca la Dumnezeu." Rezultat imens al jertfei Sale! ,V-am
purtat pe aripi de vultur si v-am adus aici la Mine" zice Domnul. Si iardsi: ,Nimeni nu vine la Tatal decit prin Mine" (Exod 19.4; loan 14.6).

7.2 Corinteni 5.15: ,El a murit pentru toti, pentru ca cei care traiesc sa nu mai traiasca pentru ei insisi, ci pentru Cel care a murit si a inviat
pentru ei". Pretuirea mortii lui Hristos nimiceste in noi egoismul, care face totdeauna din om propriul sau centru, obiectul pentru care
actioneaza si spre care indreapta totul. Toate lucrurile despre care vorbesc citatele 3-7 nu vor putea fi realizate decit daca noi avem continuu
fnaintea ochilor moartea si suferintele Aceluia care S-a dat El insusi pentru noi.

8. Efeseni 5.25-27: ,Hristos a iubit Adunarea si S-a dat pe Sine pentru ea". El a savirsit aceasta jertfa de iubire, pentru ca sa rascumpere pe
Mireasa Sa, obiectul cel mai scump inimii Sale; si, dupa ce a rascumparat-o, El o curateste in timpul calatoriei prin pustie, pentru ca ea sa fie
demna de El, la intrarea ei in slava. Se gindesc oare crestinii sa iubeasca nu ticaloasele lor secte, ci Adunarea, pentru ca Hristos o iubeste?

Sa revenim acum la textul nostru: Dindu-Se pe Sine insusi pentru noi, Mintuitorul avea trei scopuri:

intfi, s& ne rascumpere din orice faradelege; rezultat care ne este dobindit pentru totdeauna, prin riscumparare, in timp ce lucrarea curatirii
zilnice, ca sa restabileasca partasia pierduta cu Dumnezeu, se repeta de-a lungul intregului nostru mers in aceasta lume: ,Daca ne
marturisim pacatele, El este credincios si drept ca sa ne ierte pacatele si sa ne curateasca de orice nelegiuire."

Al doilea scop este s& curate pentru El insusi un popor cistigat de El. Dobindirea acestui popor a avut loc prin jertfa Sa, curétirea despre care
este vorba aici are loc odata pentru totdeauna prin Cuvintul Sau (Efeseni 5.26); dar pe acest popor dobindit, pentru care S-a dat pe Sine
Insusi, El fl vrea pentru Sine asa cum lucrarea Sa l-a facut si asa cum numai sfintenia Sa il poate dori. Toatd aceastd lucrare are loc cu scopul
de a forma Tn aceasta lume, cum ne-o aratd acest text, o familie, un popor pentru Dumnezeu, o Mireasa pentru Hristos.

Al treilea scop al Sau este ca acest popor dobindit sa fie plin de rivna pentru lucrari bune. Am tratat deja subiectul faptelor bune si vom avea
iarasi ocazia de a reveni la el, dar ceea ce reiese din acest verset este ca intentia Domnului in rascumparare este de a vedea rivna, activitate,
in viata practica a preaiubitilor Sai. Rivna noastra a raspuns oare dorintei inimii Sale, sau Domnul este obligat sa spuna ca Laodiceii: ,Fii plin
de rivna si pocdieste-te"?

»Spune lucrurile acestea, sfatuieste si mustra cu toata autoritatea. Nimeni sa nu te dispretuiasca" (versetul 15).

Gasim n acest ultim verset al capitolului nostru rezumatul slujbei lui Tit. El trebuia sa spuna aceste lucruri (capitolul 2.1), sa indemne
(capitolul 2.6), sa mustre (capitolul 1.13). Autoritatea de a porunci trebuia sa caracterizeze slujba sa in mijlocul acestei rase de cretani rai,
mincinosi si lenesi. Exista cazuri cind un act de autoritate dupa voia lui Dumnezeu, facut de aceia pe care Domnul i-a rinduit pentru a mentine
ordinea in casa Sa este singur in stare sa stavileasca torentul raului. Aceasta nu vrea sa spuna ca a ,comanda" este lucrul principal.
Blindetea, harul, ajutorul, dragostea cistiga inimile; actul de autoritate, ins&, indbusa raul. Domnul insusi vorbea cu autoritate valurilor
infuriate ale marii, poruncea cu autoritate duhurilor necurate, dar aceasta nu era latura esentiala a activitatii Sale si nici aceea a slujbei lui
Tit, delegat al apostolului. ,.Eu sint blind si smerit cu inima" zice Domnul. Caracterul Sau, ca adevarat Slujitor, nu este numai de a ,usca
marea cu mustrarea Sa" ci de ,,a inviora cu vorba pe cel doborit de intristare" (Isaia 50.2,4). Cit despre cazul lui Tit, caracterul era special nu
numai din cauza mediului in care era chemat sa actioneze, ci si din cauza virstei lui. Ca si Timotei, el era probabil inca tinar si deci era bine ca
el sa se poarte in asa fel incit sa nu fie expus dispretului, care ar fi cazut asupra Cuvintului lui Dumnezeu care ii era incredintat. De aceea
apostolul adauga: ,,Nimeni sa nu te dispretuiasca" (1 Timotei 4.12).

»Adu-le aminte sa fie supusi stapinirilor si autoritatilor, sa-i asculte, sa fie gata sa faca orice lucru bun, sa nu vorbeasca de rau pe nimeni, sa
nu fie gata de ceartd, ci ingaduitori, aratind blindete fata de toti oamenii" (versetele 1-2).

+Adu-le aminte s& fie supusi stapinirilor si autoritatilor". ,Stapinirile si autorittile" sint adesea mentionate in epistole. In Efeseni 1.21 il
vedem pe Domnul inviat, stind la dreapta lui Dumnezeu ,mai presus de orice domnie, de orice stapinire, de orice putere, de orice autoritate
si de orice nume care se poate numi, nu numai in veacul acesta, ci si in cel viitor".

Aceste stapiniri si autoritati se impart in trei clase, ca facind parte din fiintele ceresti, pamintesti si de sub pamint: Filipeni 2.10.

Efeseni 3.10 spune despre stapinirile si domniile din locurile ceresti;

Efeseni 6.12 despre capeteniile si domniile satanice;

Coloseni 1.16 despre stapinirile si autoritatile ceresti si pamintesti instituite de Dumnezeu;

Coloseni 2.10 despre domnii si stapiniri ceresti;

Coloseni 2.15 despre domniile si stapinirile satanice;

Versetul nostru, in sfirsit, spune despre stapinirile si autoritatile pamintesti. Va sosi o zi in care toate aceste puteri vor pleca genunchiul
fnaintea Lui, ca facind parte din toate fiintele care apartin sferei ceresti sau pamintesti sau sub-pamintene.

Sa rezumam in citeva cuvinte toate textele pe care le-am citat. Exista stapiniri si autoritati sau ierarhii ceresti si pamintesti prin care
Dumnezeu exercita cirmuirea Sa. Ele toate au fost create de Hristos. El este si va ramine mai presus de toate. O parte din stapinirile si
autoritatile ceresti au cazut sub puterea Satanei, cu ocazia revoltei lui impotriva lui Dumnezeu. Satan i dirijeaza pe acestia care s-au unit cu



el. Mai mult, ca print (domnitor) al acestei lumi, el se serveste de stapinirile pamintesti pentru a declara razboi impotriva lui Hristos.
Autoritatile ceresti sau ingeresti care n-au cazut si pe care Dumnezeu le-a pastrat in curatia lor de la inceput, sint la adapost de uneltirile lui,
dar Domnul Se serveste chiar si de autoritatile satanice si de Satan insusi pentru a implini propriile Sale planuri; asa a fost in cazul lui lov. in
acelasi fel Domnul are comanda asupra hotararilor stapinilor si autoritatilor pamintesti pe care El le-a instituit si Se serveste de ele, cum Se
serveste si de Satan, pentru implinirea voii Sale. Dar Satan si puterile satanice din locurile ceresti au fost biruite si dezbracate la cruce si
crestinul poate sa priveasca pe Diavolul ca pe un dusman care nu mai are putere asupra lui si caruia nu trebuie decit sa i se impotriveasca
pentru ca el sa fuga. Vremea este inca viitoare, cu toate ca foarte apropiata, cind Satan va fi alungat din locurile ceresti si aruncat pe pamint
(Apocalipsa 12.9). in sfirsit, Dumnezeul pacii il va zdrobi sub picioarele noastre.

in versetul nostru (3.1), stapinirile si autoritatile sint puterile cadrora Domnul le-a incredintat cirmuirea pe pamint. Ele au cdzut sub puterea
Satanei, care se serveste de ele pentru a declara razboi lui Hristos, dar crestinul este chemat sa le recunoasca asa cum sint, ca asezate de
Dumnezeu, caci prin ele Domnul, in cirmuirea Sa, opreste inca deplina desfasurare a raului (2 Tesaloniceni 2.6). Oricit de rau ar fi caracterul
lor, oricit de subjugate ar fi Satanei, crestinul il vede pe Dumnezeu in autoritati si se supune st&pinirilor si puterilor pamintesti,ca venind de la
Dumnezeu, chiar atunci cind exercitarea lor ar fi in miinile cele mai decazute si cele mai dusmanoase.

in aceste versete, 1 si 2, Tit trebuia s& reaminteasca diferite lucruri crestinilor din Creta. Ele erau in numaér de sapte; la fel si la versetul 3,
lucrurile care i caracterizasera inaintea intoarcerii lor la Dumnezeu aveau un numar egal. Numarul sapte, cum am remarcat, indica plinatatea
spirituald, fie in bine, fie in rau.

1. Primul lucru pe care Tit trebuia sa li-l reaminteasca era supunerea fata de autoritatile rinduite de Dumnezeu in aceastd lume. Supunerea
este mentionata de mai multe ori in aceasta epistola si foarte des in alte parti. Supunerea fata de autoritate consta in a nu ne sustrage
jugului sau si a recunoaste drepturile sale asupra noastra, ca fiindu-i date de Dumnezeu. Asa ii spune Domnul lui Pilat: , Tu n-ai avea nici o
putere impotriva Mea, daca nu ti-ar fi fost data de Dumnezeu". El (Domnul) accepta sa fie dat pe mina judecatorului si in puterea
guvernatorului. in capitolele 4 si 5 din Faptele Apostolilor, ucenicii S&i urmeaza acelasi drum ca El. Ei dau marturie inaintea capeteniilor,
despre credinta lor in Domnul Isus, dar nu protesteaza contra autoritatii care i-a prins pe nedrept; fie ca autoritatea este dreapta sau
nedreapta, noi trebuie sa pastram fata de ea acelasi caracter.

inainte de toate lucrurile, noi trebuie s& fim supusi Aceluia care este inaltat la dreapta lui Dumnezeu si ciruia ingerii, stapinirile si puterile ii
sint supuse (1 Petru 3.22). Cit despre noi, trebuie sa fim ,,supusi oricarei stapiniri omenesti, pentru Domnul, atit imparatului, ca inalt
stapinitor, cit si guvernatorilor, ca unii care sint trimisi de el sa razbune pe facatorii de rele si sa laude pe cei care fac bine" (1 Petru 2.13-14).
In aceast& epistola a lui Petru, ca si in aceasta catre Tit, supunerea este recomandata servitorilor (2.18), femeilor (3.1,5), tinerilor fata de
batrini (5.5). In sfirsit, crestinii trebuie s& fie ,supusi unii altora" (Efeseni 5.21).

2. ,Sa-i asculte". Ascultarea difera de supunere. Aceasta de pe urma este pasiva, prima este activa. Ea are a face cu porunci si ordine
pozitive. Aceasta porunca are in vedere orice autoritate care, avind dreptul de a comanda ca sa stabileasca ordinea printre oameni, trebuie
sa fie ascultata si sa i te supui.

(,Peitharcheo" este acelasi cuvint ca in Faptele Apostolilor 5.29,32. , A asculta de Dumnezeu mai mult decit de oameni" si ,aceia care asculta
de Dumnezeu"; si in Faptele Apostolilor 27.21: ,Voi ar fi trebuit sa ma ascultati". Acestea sint singurele versete in care se gaseste cuvintul
acesta).

Aici cuvintul: ,a fi ascultatori" arata mai degraba un caracter pe care toata purtarea noastra trebuie sa-l aiba, fara sa se refere la nici o
autoritate sau la nici unul din actele ei deosebite. Astfel se spune despre copii ca sint ascultatori, fara sa aiba sub ochi o dovada speciala
despre ascultarea lor. Trebuie sa fie cunoscut tuturor ca noi sintem gata sa raspundem la orice porunca a lui Dumnezeu, prin orice
intermediar ar gasi El cu cale sa o faca sa ajunga la noi.

3. ,,Sa fie gata sa faca orice lucru bun". Dumnezeu (nu noi) pregateste mai dinainte faptele bune pentru ca noi sa umblam in ele; dar partea
credinciosului este de a fi gata sa le faca, oricare ar fi ele, cind Dumnezeu i le arata. El nu trebuie sa fie luat pe neasteptate, fiind ocupat cu
lucruri care I-ar impiedica de a le face imediat.

4. ,Sa nu vorbeasca de rau pe nimeni." Aceasta recomandare este de o mare importanta. Defaimarea poate fi rostita atit in absenta cit si in
prezenta persoanei insultate. Este spus in epistola lui luda despre visatorii de la sfirsit care batjocoresc stapinirile. Este caracterul anarhiei
moderne care batjocoreste autoritatile recunoscute de Dumnezeu. Apostolul merge si mai departe si zice: ,,pe nimeni", in zilele prin care
trecem, cind unii vinovati sau dedat la tot felul de acte de fatarnicie si de violentd, revolta ar putea cu usurinta sa-si croiasca drum la crestini,
prin vorbire de rau. Niciodata ura contra raului, nici o revolta legitima nu trebuie sa ajunga aici. O minie dupa voia lui Dumnezeu nu avea alt
efect, la preaiubitul nostru Mintuitor, decit de a deschide zagazurile harului Sau (Matei 17.17-18).

5. ,5a nu fie gata de cearta." Aceasta calitate este exprimata sub forma ei negativa, ca si cea dinainte. Proverbele sint pline de recomandari
in aceasta privinta. Vedem aici ca rautatea, ura, mindria, minia, batjocura, produc certurile. Nu numai in lume, ci si in familia lui Dumnezeu,
duhurile agitate, care sint lipsite de partasia cu Domnul, cauta certuri. Cit este deci de important pentru noi, de a ne feri de orice conflict care
ar putea trezi aceasta tendinta fireasca a inimilor!

6. ,Ingaduitori". Acest cuvint si substantivul siu (epieikes, epieikeia) inseamné caracterul unui om blind si smerit care nu-si cere drepturile.

Nu a aritat oare Domnul Isus aceastd virtute intr-un mod des&virsit, cind ,era ca o oaie muta fnaintea celor ce o tund", ihaintea celor care il
despuiau de toate drepturile Sale si de toata maretia Sa, astfel ca ,El a fost stirpit, neavind nimic" (Daniel 9.26)? Asa era de asemenea felul
de a fi al lui Avraam fata de Lot, dupa ce patriarhul facuse in Egipt o experienta amara a lui insusi. Atunci el a parasit toate drepturile sale,
numai sa nu faca o alegere care sa fi fost in paguba fratelui sau. Aceeasi blindete este recomandata batrinilor in 1 Timotei 3.3, unita ca si aici
cu lipsa unui duh de ceart. intradevar, nimic nu d& nastere la mai multe certuri decit insistenta oamenilor asupra drepturilor lor. Aceeasi
blindete apartine in lacov 3.17 ,intelepciunii de sus", care prezinta sapte trasaturi caracteristice, ca si in textul nostru. in 1 Petru 2.18,
aceasta calitate este atribuita (si cit este de necesara!) stapinilor fata de slujitorii lor.



7. ,Aratind toata blindetea fata de toti oamenii". Caracterul despre care se face mentiune aici difera de cel dinainte. Este vorba despre
aceasta blindete contrara unei asprimi rigide sau a unei duritati care respinge in loc de a indrepta, care tine la distanta in loc de a atrage.
Aceasta blindete este unul din atributele harului, care, in Persoana lui Hristos, ,,s-a aratat tuturor oamenilor" pentru a-i atrage la El. Ne spune
El insusi: ,invatati de la Mine, c&ci Eu sint blind si smerit cu inima" (Matei 11.29).

,Caci si noi eram altadata fara minte, neascultatori, rataciti, robiti de tot felul de pofte si de placeri, traind in rautate si in invidie, uriciosi si
urindu-ne unii pe altii" (versetul 3).

Gasim aici contrariul lucrurilor pe care Tit trebuia sa le reaminteasca crestinilor din Creta. Nu avem descrierea trasaturilor morale ale
paginismului, ca in Romani 1.29-31, nici aceea a trasaturilor morale ale crestinatatii in zilele din urma (2 Timotei 3.1-5), ci descrierea a ceea
ce noi eram altadata. Noi, zice apostolul, fara a face deosebire intre iudei si neamuri, noi nu eram altadata diferiti ,, de toti oamenii". Acest
fapt 1i face pe crestini capabili de a arata toata blindetea fata de toti. Noi putem sa le spunem: Ceea ce voi sinteti, am fost si noi. Harul care
ne-a chemat si ne-a mintuit va cheama astazi pentru a va mintui in acelasi fel. El este accesibil tuturor. Este lucrarea de binefacere a lui
Dumnezeu; voi puteti fi mintuiti in acelasi fel ca noi.

Acest verset 3 este un tablou complet al starii tuturor oamenilor si prin urmare al starii noastre in trecut. De aceea este rezumat sub sapte
puncte, la fel ca, mai sus, starea noastra produsa de invatatura harului.

1. ,Fara minte." Acest cuvint descrie in primul rind starea omului naintea lui Dumnezeu. El zice in inima lui: ,Nu existda Dumnezeu". Acest
caracter al omului pacatos este atit de evident incit este mentionat in doi Psalmi (Psalmul 14 si 53). Nu gura omului, ci inima lui vorbeste
astfel. Toate actiunile sale dovedesc ca Dumnezeu este alungat din viata sa; daca nu ar fi asa, cum ar putea el sa nu se teama de a savirsi
pacatul?

Aceasta 1i face pe oameni:

2. ,Neascultatori". Cind nu se tine seama de Dumnezeu, rinduielile Sale si poruncile Sale nu au nici o influenta asupra inimii, iar cugetul
ramine nepasator fnaintea aratarii concrete, a gindului lui Dumnezeu continut in Cuvint.

3. ,R&taciti" (Evrei 3.10). inseamn4 a iesi din caile lui Dumnezeu sau a le ignora, iar neascultarea duce aici. Oaia raticitd nu-si poate gasi iar
calea; nu exista pentru ea alta posibilitate decit de a fi regasita chiar de catre Acela pe care ea L-a parasit.

4. ,Robiti de tot felul de pofte si de placeri". Lasat prada lui insusi, sufletul ratacit care crezuse ca se va bucura de libertatea sa departe de
Dumnezeu, dupa ce L-a pierdut pe Dumnezeu si orice legatura morala cu El, devine robul a ceea ce Satan {i aratd; ajunge rob al poftelor care
imbraca uneori forme mai mult sau mai putin indreptatite si al placerilor al caror caracter principal este satisfactia dorintelor carnii (2 Timotei
3.4).

5., Traind in rautate si in invidie". Inima pacatosului gaseste o satisfactie in a urma instinctele sale rele. El trdieste in rautate; aceasta este
una din ratiunile sale de a fi. Invidia pe care o are fata de altii, cind ei reusesc mai bine decit el il impinge sa se poarte cu rautate fata de ei.

6., Uriciosi". Nu numai vrednici sa fim uriti de Dumnezeu, ca in Romani 1.30, ci intr-un chip general, uriciosi. Este un fel de oameni pe care
este imposibil sa-i iubesti si totusi lor trebuie sa le aratam toata blindetea, caci altadata noi insine eram ca ei. 7. ,Urindu-ne unii pe altii". Aici
ura este reciproca. Omul firesc nu uraste dintr-un sentiment de cinste si de dreptate; el nu cunoaste ,ura desavirsita" a credinciosului fata de
aceia care se ridica impotriva lui Hristos (Psalmul 139.21-22), caci Domnul 1i este strain. Vazind rau la ceilalti, el este orbit in privinta raului
din propria sa inima. Si semenul (aproapele) il urdste cu aceeasi intensitate ca si el.

,Dar, cind s-a aratat bunatatea lui Dumnezeu, Mintuitorul nostru, si dragostea lui fata de oameni, El ne-a mintuit nu pentru faptele pe care
noi le-am facut in dreptate, ci pentru indurarea Sa, prin spalarea nasterii din nou si prin innoirea facuta de Duhul Sfint, pe care L-a varsat din
belsug peste noi, prin Isus Hristos, Mintuitorul nostru, pentru ca fiind indreptatiti prin harul Lui, sa devenim mostenitori potrivit nadejdii vietii
vesnice" (versetele 4-7).

Concluzia din versetul 3 este ca noi eram pierduti. Cum deci am ajuns la o stare in care noi nu mai avem nevoie, ca la versetele 1-2, decit sa
fim indemnati sa imitam in toate lucrurile caracterul lui Hristos? Ca urmare a mintuirii, cum am vazut la capitolul 2.11-14 si cum acest text ne
repeta: ,El ne-a mintuit" (versetul 5). Capitolul 2 ne-a vorbit despre harul neconditionat care aduce mintuirea si care a fost aratat in Persoana
lui Hristos; aici bunatatea si dragostea de oameni a lui Dumnezeu s-au aratat. Dumnezeul bunatatii si al iubirii a avut mila de niste fiinte
vrednice sa fie urite si pierdute, asa cum am fost si noi, iar aceste doua insusiri ale lui Dumnezeu s-au aratat intr-o Persoana, Dumnezeul
Mintuitor. Acest Dumnezeu Mintuitor este Isus Hristos, numit ,marele nostru Dumnezeu si Mintuitor Isus Hristos" (2.13), pentru a se face bine
cunoscut ca Acest Om, in care harul s-a aratat pentru mintuire, nu este nimic mai putin decit Dumnezeu, marele Dumnezeu. Sa observam ca
apostolul il numeste mereu ,Dumnezeul nostru, Mintuitor". Numai aceia care beneficiaz de lucrarea Sa pot s3-L numeascé ,al nostru". El
este Dumnezeul Mintuitor pentru toti; El doreste ,ca toti oamenii sa fie mintuiti", dar numai cei mintuiti pot sa-L numeasca ,,Dumnezeul
nostru Mintuitor". Problema serioasd, care se adreseaza tuturor cititorilor acestor rinduri! Poti s& spui: Dumnezeul meu? Daca nu poti, esti
inca strain fata de El.

Aratarea este faptul ca un obiect, invizibil pina atunci, este facut vizibil. Bunatatea si iubirea lui Dumnezeu fata de oameni nu s-au aratat
decit atunci cind Omul, Hristos Isus, a venit in aceasta lume.

Oamenii vorbesc mult despre filantropie (sentiment care ii face pe oameni sa vina in ajutorul celorlalti). Un filantrop 1i socoteste totdeauna pe
oameni in stare sa fie buni; nefericiti, fara indoiala, vinovati adesea, dar putind sa fie ridicati moraliceste si ameliorati, asa cum pot fi si din
punct de vedere material. Totusi filantropul nu se va indoi niciodata o clipa macar de propria sa bunatate, iar stima pe care o are pentru el
insusi il sustine n lucrarea pe care o face. Adesea, totusi, vazind incercarile sale fara rezultat, el sfirseste prin a se dezgusta de umanitate,
fara a schimba cu nimic, se intelege de la sine, parerea sa despre sine insusi. Dar daca ar citi versetul 3 din capitolul 3 al epistolei catre Tit,
acest om ar vedea cd Dumnezeu nu adminte exceptii si ca El ne prezintd, zugravit de El Insusi, tabloul tuturor oamenilor, urindu-se, si nu



iubindu-se unul pe altul. Filantropii sint si ei din numarul acestora. Pentru a nu mai fi vrednici de a fi uriti si a nu ne mai uri, trebuie sa fim
mintuiti si sa fi primit, prin nasterea din nou, firea din Dumnezeu. Atunci se poate arata iubirea; dar chiar avind firea din Dumnezeu,
credinciosul are nevoie de indemnurile harului asa cum ele sint formulate in versetele 1-2.

in sfirsit, el este capabil s& arate ,toatd blindetea fata de toti oamenii". Dacé filantropii s-ar supune Cuvintului lui Dumnezeu, ar gési ei tabloul
a ceea ce pretind ca practica? Dumnezeu spune: ,,Nu este nici unul care sa faca binele, nici unul macar" (Romani 3.12). Concluzia este ca nu
exista om neintors la Dumnezeu care sa fie filantrop in ochii lui Dumnezeu.

Se intelege de la sine ca, spunind aceste lucruri, nu excludem deloc sentimentele firesti de mila, de compatimire pentru suferintele altuia,
care se intalnesc chiar acolo unde crestinismul n-a putut niciodata sa exercite influenta sa binefacatoare. Astfel, in Faptele Apostolilor 28.2 ni
se spune de ,,0 bunavointa putin obisnuita" cu care barbarii s-au purtat fata de Pavel si de tovarasii sai.

Si totusi existd un filantrop: Dumnezeu insusi. Cind s-a aratat bun&tatea lui Dumnezeu si dragostea Lui fatd de oameni (filantropia), El ne-a
mintuit.

Dumnezeu a fost din toata vesnicia Dumnezeul dragostei, dar intr-un anumit timp, aceasta dragoste S-a aratat, a fost aratata. Dupa cum
harul s-a aratat in Persoana lui Hristos (2.11), dragostea lui Dumnezeu fata de oameni s-a aratat in daruirea Iui Hristos. Cine erau deci
oamenii despre care vorbeste El aici? Sa recitim versetul 3: ,,Robiti de tot felul de pofte si de placeri, traind Tn rautate si in invidie, uriciosi si
urindu-ne unii pe altii." Fata de astfel de oameni, Dumnezeu a intrebuintat bunatatea; si in scoala Lui, cei care sint ndscuti din El au invatat sa
arate aceeasi iubire fata de oameni. Ei nu mai pot sa-i urasca, pentru ca au recunoscut, cu ocazia intoarcerii lor la Dumnezeu, ca ei erau si
mai vrednici sa fie uriti decit ceilalti. ,Mi-e scirba de mine" au spus ei, ca lov ,si ma pocaiesc in praf si cenusa".

Niciodata cel care se crede cel mai mare filantrop din lume nu va putea sa aiba astfel de sentimente fata de el insusi, caci, lucru foarte clar,
el crede ca n-are nevoie sa fie mintuit pentru a fi filantrop. Din contra, filantropia lui Dumnezeu s-a aratat prin mintuirea pe care El a
savirsit-o pentru noi.

In versetul 5, gésim mijlocul pe care Dumnezeu l-a intrebuintat pentru a ne mintui, dar El il precedeaza de indicatia mijlocului pe care, in
ciuda tuturor gindurilor omului, Dumnezeu nu-I va intrebuinta niciodata pentru mintuire: ,Nu pentru faptele pe care noi le-am facut in
dreptate".

,Faptele drepte" sint acelea pe care omul le savirseste pentru a obtine mintuirea, in timp ce ,faptele bune" sint urmarea mintuirii obtinute.
Cele dintii n-au adus niciodata oamenilor ceea ce harul singur poate obtine pentru ei; ei insa pretind ca pot sa le faca, in timp ce ,faptele
bune" sint acelea pe care El le-a facut.

Faptele noastre fiind inlaturate, ceea ce este unul din marile subiecte ale epistolelor catre Romani si catre Galateni, nu ne ramine drept
resursa decit lucrarea lui Dumnezeu. lar in acest text gasim nu aspectul unei lucrari facute in afara noastra, ci al lucrarii pe care Dumnezeu o
face in noi pentru a ne mintui. Este in oarecare masura deosebirea dintre pilda fiului risipitor si cele doua pilde dinaintea ei, in capitolul 15 din
Luca.

»Pentru indurarea Sa, prin spalarea nasterii din nou si prin innoirea facuta de Duhul Sfint".

Mintuirea este deci pe principiul unui singur lucru: propria Sa indurare; dar Dumnezeu intrebuinteaza doua lucruri absolut necesare pentru a
ne-o da: spalarea nasterii din nou (regenerarii) si innoirea facuta de Duhul Sfint.

1. ,Spalarea nasterii din nou". Sa vedem intii ce inseamna acest cuvint. Spalarea este lucrarea apei din baia in care esti scufundat. Aceasta
spalare, asa cum diferite tipuri din Scriptura ne-o prezinta, inseamna moartea prin care esti curatit de pacat si eliberat de omul cel vechi. Asa
este lordanul in care Naaman a fost curatit de lepra sa; asa este botezul, in care ,am fost botezati pentru moartea lui Hristos". intr-adevar, in
moartea Sa, omul cel vechi ia sfirsit si noi sintem ,,morti fata de pacat". Starea in care cel pacatos exista, ceea ce il califica, obiceiurile sale,
gindurile sale, totul a luat sfirsit Tn ochii lui Dumnezeu Tn moartea lui Hristos. Dumnezeu ne-a mintuit, curatindu-ne de aceste lucruri. Nu se
poate intra in legatura cu El fara aceasta curatire; si aceasta a facut-o Dumnezeu fata de noi, scufundindu-ne, pentru a spune astfel, in
moartea lui Hristos. Acelasi cuvint ,spalarea" (loutron) este folosit Tn Efeseni 5.26 pentru curdtirea Adunarii pe care Hristos ,a iubit-o,
dindu-Se pe Sine insusi pentru ea, ca s-o sfinteasca, curatind-o prin spalarea cu apa, prin Cuvint".

Baia curatirii are loc odata pentru totdeauna si nu se va reinnoi niciodata: ,Cine are tot trupul spalat, nu are nevoie decit sa-i fie spalate
picioarele (referitor la curatirea zilnica), caci este cu totul curat". Spalarea despre care vorbim avea drept simbol apa sau baia din ligheanul
de arama.

Exista o diferenta intre ligheanul de arama si apa pe care o contine. Arama reprezinta capacitatea lui Hristos de a Se ocupa de pacat: fie
pentru a-l ispasi, ca la altarul de arama; fie pentru a termina cu el in moarte, ca in apa din ligheanul de arama. In acest din urma caz, omul
este pus Thaintea lui Dumnezeu, prin moartea lui Hristos, intr-o stare de curatie care corespunde sfinteniei firii Sale.

Ligheanul de arama era construit cu oglinzile de arama ale femeilor care slujeau la usa cortului intilnirii (Exod 38.8). Prin aceasta, femeile
acelea recunosteau, ca simbol, pacatul lor si capacitatea lui Hristos singur de a purta responsabilitatea pentru pacatul lor. Ele se dezlipeau de
ceea ce slujise la trufia lor. (Aurul din podoabele lor fusese intrebuintat pentru a face vitelul de aur: Exod 32.2-3). Acum ele erau umilite si nu
mai puteau de acum inainte sasi placa lor insile, privindu-si fetele lor firesti. Ele aveau inaintea ochilor lor un obiect format din toate aceste
oglinzi topite intr-unui, singurul in stare sa le faca sa fie reunite. Astfel, toti credinciosii recunosc viata lor de mindrie si de pofte ca fiind
purtata de Acela care singur a luat raspunderea lor. Dar ei gasesc in acelasi timp Tn El apa curatirii lor, iesita din coasta unui Hristos care a
murit.

Aceasta spalare, cum am spus, are loc odata pentru totdeauna prin Cuvintul care ne infatiseaza moartea lui Hristos ca punind capat starii
noastre de oameni pacatosi si necurati. Dar, pentru umblare si pentru orice act de slujire preoteasca este nevoie, in afara de curatirea



initiala, de o curatire zilnica. Aceasta este spalarea picioarelor, despre care nu vorbeste textul nostru, pentru ca el nu se ocupa decit de
mintuire.

Sa vedem acum ce inseamna aceste cuvinte in totalitate: spalarea nasterii din nou. Nasterea din nou (aici: regenerarea) este trecerea din
vechea noastra stare la o stare noua, din viata noastra in carne la o viata de inviere, din starea lui Hristos mort, la starea lui Hristos inviat, din
vechea creatie la noua creatie. Regenerarea nu este o noua fire impartasita (o vom vedea in ,refnnoirea Duhului"), cum aceasta are loc in
nasterea din nou, cind esti ,nascut din apa si din Duh". Regenerarea este o pozitie de binecuvintare in care noi sintem adusi acum prin
puterea divina in Hristos si in care noi vom fi asezati public atunci cind Domnul va veni in slava. Aceasta pozitie o pricepem acum prin
credinta. Noi sintem eliberati de sub puterea intunericului si ,stramutati in iImparatia Fiului dragostei Sale". in aceasta consta regenerarea,
dar ea nu va avea deplina sa manifestare decit in slava. De aceea Domnul spune ucenicilor Sai: ,La reinnoirea tuturor lucrurilor, cind Fiul
Omului va fi asezat pe scaunul de domnie al maririi Sale, voi, care M-ati urmat, veti sta si voi pe douasprezece scaune de domnie si veti
judeca pe cele douasprezece semintii ale lui Israel" (Matei 19.28). Prin spalarea regenerarii sintem mintuiti. Poti fi intors la Dumnezeu sau
adus la viata, cum era Corneliu (Faptele Apostolilor 10), inainte de a fi mintuit: adica adus la starea crestina, asa cum ea ne este descoperita
in Noul Testament.

Spalarea este deci spalarea regenerarii. Ea are legatura cu viata mea veche, care si-a gasit sfirsitul in moartea lui Hristos.

2. innoirea Duhului Sfint are legatura cu viata mea cea noua. Credinciosul reinnoit dobindeste aceasta viata noua, prin Duhul Sfint. Aceasta
putere divina produce in el ginduri, obiceiuri si dorinte noi, in contrast cu tot ceea ce apartinea omului sau vechi, omului in carne, omului
pacatos si pierdut.

,Pe care L-a varsat din belsug peste noi, prin Isus Hristos, Mintuitorul nostru." Aceasta fraza formeaza, cum observam aici, o mica paranteza.
Cuvintele care urmeaza: ,pentru ca, fiind indreptatiti prin harul Lui" se refera nu la ,Isus Hristos Mintuitorul nostru", ci la Dumnezeu,
Mintuitorul nostru, din versetul 4.

Duhul Sfint nu S-a marginit sa ne comunice o viata noua, caci Dumnezeu L-a varsat din belsug peste noi, iar Isus Hristos, Mintuitorul nostru
este Acela de la care noi il avem direct. El este Acela care, dupa ce S-a inaltat prin dreapta lui Dumnezeu si a primit de la Tatal Duhul
fagaduit, ,a turnat ce vedeti si auziti" (Faptele Apostolilor 2.33). El este turnat din belsug, caci ,Dumnezeu nu da Duhul cu masura"(loan
3.34) si noi avem acum ,viata din belsug" (loan 10.10).

.Pentru ca, fiind indreptatiti prin harul Lui, s& devenim mostenitori potrivit nadejdii vietii vesnice".

Cuvintul ,,pentru ca" se refera totodata la spalare si la innoire si este consecinta acestora. Prin aceste doua lucruri: curatirea si darul Duhului
Sfint, noi devenim mostenitori potrivit cu nadejdea vietii vesnice. Fiind indreptatiti prin harul Dumnezeului Mintuitor (nu prin fapte de
neprihanire) si avind viata vesnica pe temeiul mintuirii pe care El a dobindit-o prin spalare si innoire, noi sintem mostenitori potrivit cu
nadejdea acestei vieti vesnice despre care apostolul a vorbit la capitolul 1.2.

Trebuie sa mori in Hristos pentru a avea parte de imparatia Dumnezeului Mintuitor - si la aceasta corespunde spalarea regenerarii; dar
trebuie sa fi primit puterea unei vieti noi pentru a fi mostenitor potrivit cu nadejdea acestei vieti - si la aceasta corespunde innoirea facuta de
Duhul Sfint. Spalarea mortii in Hristos ne desparte in intregime de vechea noastra pozitie; invierea impreuna cu Hristos si viata noua pe care
noi o avem in El ne introduc intr-o pozitie noua ca mostenitori ai lui Dumnezeu si impreuna mostenitori cu Hristos.

in versetele 5-7 am vazut cele sapte trésaturi care apartin mintuirii, in timp ce in versetele 1 si 2 am vazut cele sapte trasaturi caracteristice
copiilor lui Dumnezeu, iar la versetul 3 cele sapte trasaturi prin care se prezintd lumea. Cele sapte trasaturi ale mintuirii sint deci
urmatoarele:

1. Faptele de neprihanire sint excluse din ea.

2. Ea depinde de indurarea Dumnezeului Mintuitor.

3. Ea are loc prin spalarea regenerarii si

4. prin Tnnoirea facuta de Duhul Sfint.

5. Acest Duh a fost turnat din belsug peste noi.

6. Noi sintem indreptatiti prin harul Dumnezeului Mintuitor.

7. Noi am devenit mostenitori ai vietii vesnice.

Cit este de adevarat ca in aceasta epistold, pentru a nu vorbi decit de ea, cifra 7 este cifra lucrurilor complete la care este imposibil sa adaugi
ceva! ,Adevarat este cuvintul acesta si vreau ca tu sa starui cu tarie, pentru ca cei care au crezut in Dumnezeu sa caute sa fie cei dintii in
fapte bune. Aceste lucruri sint bune si de folos pentru oameni" (versetul 8).

L~Adevarat este cuvintul acesta", cuvintul indurarii lui Dumnezeu care mintuieste si indreptateste si care da acelora care au crezut viata
vesnica de mostenire; aceasta este bucuria pentru rezultatele ei depline Tn slava.

Cuvintul legii a fost neclintit: el are totdeauna drept rezultat ,,0 dreapta rasplatire" (Evrei 2.2); cuvintul harului este sigur. Cind acest termen
este intrebuintat, este totdeauna vorba de har, iar ,,cuvintele sigure" (adevarate) sint foarte frecvente in epistolele catre Timotei si Tit.

in 1 Timotei 1.15: ,,0, adevérat si cu totul vrednic de primit este cuvintul acesta: ,Hristos Isus a venit in lume ca s& mintuiasca pe cei
pacatosi..."



La capitolul 3.1 din aceeasi epistola este ,,un cuvint sigur" (adevarat) ca acela care doreste sa faca lucrarea de supraveghere, bun lucru
doreste. A rivni aceasta sarcina inseamna a dori sa fii tu insuti fara vina (versetul 2), pentru a calauzi pe altii pe acelasi drum, spre slava lui
Dumnezeu, slujba care, cu siguranta, nu este indiferenta, ci are o inalta valoare, deoarece este vorba de toata marturia practica a casei lui
Dumnezeu in aceasta lume. De aceea aceasta slujba este numita ,,0 lucrare buna".

in capitolul 4.8 din 1 Timotei apostolul spune c& ,evlavia este folositoare in orice privintd, intrucit ea are fagaduinta vietii de acum si a celei
viitoare" si apoi adauga: , Acest cuvint este sigur (adevarat) si demn de primit". El accentueaza astfel, ca si in capitolul 1.15, siguranta
cuvintului care indeamna la evlavie, potrivit cu invatatura divina. Apostolul adauga ca el muncea si indura impotrivire pentru aceasta. Pentru
a-i Tnvata evlavia pe ceilalti trebuie sa fii tu insuti un model de evlavie, nadajduind ,in Dumnezeul Cel viu, care este Mintuitorul tuturor
oamenilor si mai ales al celor credinciosi".

In 2 Timotei 2.10-12, gasim un ,,cuvint sigur" care Imbré&tiseaza toata lucrarea rascumpararii: ,mintuirea care este in Hristos Isus, impreuna
cu slava vesnica"; moartea si viata impreuna cu El; suferintele si domnia impreuna cu El. Nu este acesta un plan plin de siguranta?

Aici, in Tit 3.8, ,.cuvintul sigur" are multa legatura cu acela din 2 Timotei 2.11, caci este vorba de mintuire, de lucrarea prin care ea ne este
dobindita, de darul Duhului, de viata si de mostenirea vesnica.

.Vreau ca tu s& stdrui cu tarie asupra acestor lucruri”. invatatura lui Tit trebuia sa insiste in mod deosebit si s& revina fara incetare asupra
lucrurilor care sint temelia mintuirii. La capitolul 2.15 el trebuia sa vesteasca lucrurile invatate de harul care aduce mintuirea. Aceste lucruri
aveau legatura cu toata viata practica a crestinului. Tit trebuia sa repete (sa spuna iarasi si iarasi) aceasta invatatura. Este cam la fel aici: Tit
trebuia sa insiste asupra temeliei mintuirii, care are drept origine iubirea lui Dumnezeu si indurarea Sa in Hristos, ca si asupra lucrarii pe care
El o implineste in inima credinciosilor.

Rezultatul acestei invataturi era ca ,cei care au crezut in Dumnezeu sa caute sa fie cei dintii in fapte bune", rezultat practic in primul rind si
asupra caruia nu putem insista de ajuns, observind Tn aceasta epistola scurta roadele practice ale invataturii bune si sanatoase in casa lui
Dumnezeu. Asa ar trebui sa fie, de altfel, totdeauna crestinismul. Noi nu sintem nascuti din nou, indreptatiti prin har, mostenitori potrivit cu
nadejdea vietii vesnice, doar pentru a ne bucura de aceste privilegii, ci pentru ca ele sa exercite o influenta binecuvintata si puternica asupra
mersului nostru si asupra celor mai neinsemnate amanunte ale purtarii noastre in aceasta lume.

Cunoasterea acestor lucruri trebuie sa ne faca sa fim cei dintfi in fapte bune, fie in prezenta fratilor nostri, fie inaintea lumii. Cu cit
cunoasterea lucrarii harului este mai mare, cu atit mai stralucitoare trebuie sa fie marturia si mai intensa activitatea crestina. Sa dea
Dumnezeu ca toti copiii lui Dumnezeu care sint in scoala harului sa raspunda la aceasta obligatie!

Nu vom mai reveni asupra subiectului faptelor bune, deja tratat in amanunt. Numarul mare de versete care le mentioneaza in Noul
Testament arata care este insemnatatea lor: Matei 5.16; 26.10 (,,caci ea a facut o fapta buna"); Marcu 14.6; loan 10.32; Faptele Apostolilor
9.36; Romani 2.7; 13.3; 2 Corinteni 9.8; Efeseni 2.10; Filipeni 1.6; Coloseni 1.10; 2 Tesaloniceni 2.17; 1 Timotei 2.10; 3.1; 5.10,25; 6.18; 2
Timotei 2.21; 3.17; Tit 1.16; 2.7,14; 3.1,8,14; Evrei 10.24; 13.21; 1 Petru 2.12.

Subliniem ca o viata crestina fara fapte bune este o viata nefolositoare pentru Hristos. Ce trezire va fi pentru crestinii care n-au inteles ca
acela care traieste din viata lui Hristos nu mai poate ,sa traiasca pentru el insusi" (2 Corinteni 5.15), cind vor vedea ce rol neinsemnat au dat
ei Domnului si Mintuitorului lor, la fel si in activitate pentru El!

LAceste lucruri sint bune si de folos pentru oameni!"

Ele sint bune Tn ochii lui Hristos si in ochii credinciosilor, dar, mai mult, ele sint ,,de folos pentru oameni". Lucrarea lui Hristos este folositoare
pentru oameni, deoarece harul Sau s-a aratat tuturor oamenilor, ca si dragostea lui Dumnezeu fata de ei (2.11; 3.4), dar acum noi trebuie sa
continuam aceasta lucrare de har prin purtarea noastra in mijlocul oamenilor, pentru ca sa le aratam cit de pretioasa este lucrarea harului.
Lucrarea evanghelizarii in aceasta lume, vestirea dragostei lui Dumnezeu fata de pacatosi este de o importanta nemarginita, dar purtarea
crestinilor este adesea o evanghelizare mult mai puternica decit cuvintele pe care ei ar putea sa le rosteasca (vezi 1 Tesaloniceni 1.8). lata ce
trebuia sa caute Tit, dar el trebuia sa si evite niste lucruri (sa se fereasca de ele) - continuare urmatorul verset -

,Dar de intrebarile nebune, de genealogii, de certuri si de lupte privitoare la lege, ferestete, sint nefolositoare si zadarnice" (versetul 9).
Daca primele lucruri erau folositoare (versetul 8), acestea int nefolositoare.

Genealogiile sau insiruirile de neamuri fara sfirsit, sint conceptii fabuloase (de basm) asupra originei si emanatiei fiintelor spirituale. Ele sint
produsul superstitiei iudaice, asociata cu filozofia pagina. Cabala sau traditia iudaica asupra interpretarii Vechiului Testament contine multe
afirmatii fabuloase referitor la aceste ,emanatii". Exista, potrivit cu ,Cabala", zece ,sefiroti" sau emanatii care provin de la Dumnezeu. Ele
parca au sugerat eonii gnosticilor. Pe aceasta teorie se grefa un sistem de magie, consistind mai ales in folosirea de cuvinte din Scriptura
pentru a produce efecte supranaturale.

Genealogiile se referd la doctrinele iudeo-platoniene care de timpuriu au nap&dit crestinismul (1 Timotei 1.4). In aceeasi categorie intrau
Jintrebarile nebune" ridicate de oameni cu vointa proprie, care nu sufereau sa fie contrazisi de altii (2 Timotei 2.23).

,Certurile" erau urmarea acestora (adica a intrebarilor nebune).

,Dupa intiia si a doua mustrare, departeazate de cel care aduce dezbinari, caci stim ca un astfel de om s-a abatut si pacatuieste,
condamnindu-se singur" (versetele 10-11).

De toate lucrurile dinainte, Tit trebuia sa se fereasca (versetul 9), fara a vedea in ele - oricat de condamnabile ar fi fost, oricit de nefolositoare
si zadarnice - cazuri de excludere. Era de ajuns sa se fereasca de ,intrebarile nebune" si sa ramina strdin de ele, pentru a vedea disparind
acest curent nesanatos care cauta sa-si faca loc printre sfinti. Existau totusi cazuri in care Tit, caruia apostolul 1i acordase autoritatea pentru



a pune in rinduiala functionarea adunarii, trebuia sa se foloseasca de aceasta autoritate pentru a impiedica sectele.

Dezbinarile puteau sa fie pricinuite in sinul Adunarii de lucrurile mentionate in versetul 9: ,certuri, lupte privitoare la lege" etc., fara ca
unitatea trupului lui Hristos sa fie atacata prin ele (1 Corinteni 10; 11.18). Sectele ii desparteau pe frati de Adunarea insasi, iar omul care le
producea trebuia sa fie tratat fara crutare. El cauta sa grupeze in jurul lui un anumit numar de credinciosi, constituindu-se el insusi ca centru
de stringere laolalta. El tigaduia astfel in chip practic unitatea trupului lui Hristos si pe singurul centru al acestei unitéti care este Isus insusi.
Invataturile unui astfel de om puteau foarte bine sa nu fie invataturi antibiblice, carora se obisnuieste sa li se dea numele de erezii. Era de
ajuns sa scoata un adevar de la locul lui, dindu-i un rol exagerat in totalitatea fnvataturilor biblice si sa-i adune pe crestini in jurul acestui
principiu, fie adevarat sau fals, si in jurul omului care il intruchipa, pentru a crea o secta care se despartea de Adunarea lui Hristos. Acela care
ia acest loc si care devine prin aceasta seful unei partide sau al unei ,biserici" in felul lui, trebuie sa fie respins fara crutare, caci el a rupt
unitatea si aduce jignire lui Hristos, Capul trupului; dar el nu trebuie respins fara o mustrare prealabila, avind drept scop de a-l scoate de pe
calea sa cea rea si de a preveni o ruptura in Adunare. Trebuie de asemenea ca mustrarea sa nu fie facuta in graba. Prima trebuie sa fie
urmata de o a doua. Ele trebuie sa fie foarte deosebite una de alta si solemne. Tit stia (versetul 11), actionind cu autoritate, dar cu masura,
ca un astfel de om era abatut; sufletul sau era abatut de la bine spre rau si, daca nu se pocaia la prima mustrare, insemna ca el pacatuia cu
stiinta si cu vointa; si pacatul, propria vointa, nu este in final decit condamnarea omului de catre el insusi.

,Cind voi trimite la tine pe Artema sau pe Tihic, grabeste-te sa vii la mine la Nicopolis, caci acolo m-am hotarit sa iernez. Ai grija de legiuitorul
Zena si de Apolo sa nu duca lipsa de nimic din ce le trebuie pentru calatoria lor. Trebuie ca si ai nostri sa se deprinda sa fie cei dintii in fapte
bune, pentru cele necesare, ca sa nu fie neroditori. Toti cei care sint cu mine te saluta. Saluta pe cei care ne iubesc in credinta. Harul sa fie
cu voi cu toti" (versetele 12-15).

Fiecare cuvint al Sfintei Scripturi are insemnatate. Dupa ce am dat atitea dovezi in acest studiu despre lucrul acesta, avem un ultim exemplu
in cele citeva versete care incheie epistola. Vedem aici mai intii ca functiile lui Tit in Creta, contrariu afirmatiilor teologilor, nu aveau un
caracter permanent. Cind misiunea lui avea sa fie terminata si cind Artema sau Tihic aveau sa vina la el, Tit trebuia sa se grabeasca sa se
duca la Nicopolis, la apostolul Pavel care hotarise sa petreaca iarna acolo. Poate este facuta aluzie la aceasta calatorie a lui Tit in 2 Timotei
4.10, dar n acest caz in absenta apostolului, care, din nou prizonier la Roma, stia ca vremea plecarii lui sosise.

Cit despre Tihic, el este totdeauna prezentat ca trimis de Pavel pentru a informa adunarile cu privire la imprejurarile in care se afla si a
raporta apostolului vesti despre starea lor.

Zena, legiuitorul, si Apolo sint anuntati ca fiind pe punctul de a vizita Creta. Dar Tit nu trebuia sa se margineasca la misiunea sa speciala, ci
sa aiba grija de ei, in asa fel incit nimic sa nu le lipseasca. Pavel arata aici o grija deosebita pentru aceia care nu erau in mod special asociati
cu el in lucrare. Dar daca Tit trebuia sa arate aceasta rivna pentru fratii strdini care nu faceau parte din anturajul apostolului, ,,ai nostri" de
asemenea, zice el, adica toti sfintii din Creta, trebuiau sa invete (si cum n-ar fi invatat, avind un astfel de exemplu sub ochi - vezi si capitolul
2.6-7), sa fie cei dintii in fapte bune pentru cele necesare. Aceste lucruri necesare nu erau numai de a avea grija de nevoile saracilor, ci de
nevoile credinciosilor slujitori ai lui Hristos, despre care este spus in alta parte ca ei erau ,straini" si ca ei ,,pornisera la drum pentru dragostea
Numelui Lui" (3 loan 7). Aceste fapte bune erau partea tuturor credinciosilor si, fara ele, ei ar fi ramas fara roada.

Se vede in versetul 15 ca apostolul era inca inconjurat, in acel moment, de fratii care erau insotitorii sai obisnuiti, in timp ce, in a doua
epistola catre Timotei, toti il parasisera, in afara de Luca, credinciosul sau tovaras si slujitor (2 Timotei 1.15; 4.11). Apostolul insusi trimite
salutari acelora care il iubesc, in aceasta credinta comuna care ii leaga pe crestini intre ei, tot asa cum fi leaga si cu Dumnezeu si cu Hristos.
Ultima sa dorinta, care ar trebui sa fie neincetat si a noastra, este ca harul sa fie cu toti sfintii.

clickbible.org


https://www.clickbible.org/post/tit-312-15-h-rossier/

	Tit - comentarii H. Rossier
	Introducere - Tit


